
574

Religiöse Holzplastik auf Nias.
Von R. Horsky.

Mit 25 Figuren auf Tafel XXIII—XXIX.

I. Geschichtliches.

Im Museum für Völkerkunde zu Wien befindet sich eine umfassende
Sammlung von ethnographischen Gegenständen, welche der Thronfolger
Franz Ferdinand von Österreich-Este gelegentlich seiner Weltreise in den
Jahren 1892—95 mitgebracht hatte. Sein Weg führte ihn von Triest durch
das Rote Meer nach Ceylon und durch Vorderindien, von dort durch die
niederländischen Kolonialbesitzungen längs der Ostküste Australiens zurück
über Melanesien nach Neu-Guinea und abermals Indonesien berührend
nach Singapur3 hierauf streifte er Hongkong, besuchte Japan, durchquerte
Nordamerika und begab sich über Le Havre wieder in die Heimat zurück.
Die gesammelten Objekte stammen daher aus Afrika, Indien, Indonesien,
Neuguinea, Japan und Nordamerika. Seiner Sammlung ist ein Verzeichnis
beigeschlossen, das allerdings nur sehr dürftige Mitteilungen enthält, so daß
die Kennzeichnung der Gegenstände große Lücken aufweist.

Diese vorliegende Arbeit beschränkt sich auf die Beschreibung der aus
Nia? stammenden religiösen Holzplastiken, die gegenwärtig noch mit den
Nummern des Originalverzeichnisses bezeichnet sind. Eine genaue Bestim-
mung dieser Objekte konnte nur mit Hilfe einschlägiger Literatur und von
Vergleichsmaterial erfolgen, das mir im Kolonialinstitut zu Amsterdam und
im staatlichen Museum für Völkerkunde! zu Berlin zur Verfügung gestan-
den war.

Die westlich von Sumatra gelegene Insel Nias ist von einer Menschen-
gruppe bevölkert, die den Altmalaien zugerechnet wird.

Im Jahre 1854 wurde Nias im Auftrage der Niederländisch-Indischen
Regierung von J. T. Nieuwenhuisen und H. C. B. von Rosenberg besucht,
deren Ergebnisse aber erst im Jahre 1865 unter dem Titel „Verslag omtrent
het Eiland Nias en deszelfs Bewondersu in den Verhandelingen van het
Bataviaasch Genootschap van Kunst en Wetenschapen erschienen waren.
Ein Jahr später wurde diese Insel von der Niederländischen Regierung in
unmittelbare Verwaltung genommen, obwohl schon bedeutend früher, und

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 575

zwar gegen das Ende des 17. Jahrhunderts, die Ostindische Companie mit
den Niassern bereits in Berührung gestanden haben soll.

Allen Bemühungen zahlreicher Forscher zum, Trotz konnte bis heute
nur festgestellt werden, daß Nias auf kulturellem und sprachlichem Ge-
biete isoliert dasteht j allerdings hat man es versucht, den Niassern Ähnlich-
keiten mit den auf Sumatra lebenden Batak auf sozialem, religiösem und
mythologischem Gebiete nachzuweisen, obwohl wir aber auch grundlegen-
den Unterschieden begegnen 3 so finden wir bei den Niassern eine ausge-
sprochene Megalithkultur vor, die den Batak vollkommen mangelt, außer-
dem stoßen wir bei den letzteren auf Kannibalismus, der auf Nias gänzlich
fehlt. Vermöge dieser Kulturdivergenzen konnte ein verläßliches Resultat
ehemaliger Zusamenhänge nicht erzielt werden. Es wäre vielleicht nicht
von der Hand zu weisen, durch eine Ausdehnung unserer Betrachtungen
nach dem Osten, vor allem nach der Insel Flores — worauf auch schon
Schröder hinwies —, weitere Klärung aller noch offenstehenden Fragen zu
gewinnen.

Auf Nias selbst finden wir, daß zwischen dem Norden und dem Süden
dieser Insel sprachliche, geistige und materielle sowie politische und soziale
Gegensätze hart aufeinanderprallen. Äußerlich offenbaren sich die Ver-
schiedenheiten nicht nur im größeren Körperwuchs des Südniassers, sondern
auch in der Ausdehnung und in der Anlage der Siedlungen. Während der
Nordniasser infolge mangelhafter Ernährung und Hygiene sowie früherer
unsicherer Lebensverhältnisse ein phlegmatisches Wesen zur Schau trägt,
besitzt die Bevölkerung des Südens Energie, Ordnungs- und Reinlichkeits-
sinn sowie künstlerische Begabung 3 vermöge dieser geistigen Spannkraft
trotzten die Südniasser den Einflüssen der Zivilisation durch Beibehaltung
alter Sitten und Gebräuche, darunter der Kopfjagd und der Menschen-
opferung.

Neben der oben erwähnten Megalithkultur zeichnet sich die Insel Nias
durch eine große Anzahl von „Holzgötzen" aus, deren Betrachtung wir uns
nun zuwenden wollen.

II. Kunstbetrachtung.
Wie im Kulturbild zwischen dem Norden und Süden der Insel Nias

lassen sich auch in der Ausführung, Form, Gestaltung und Menge der
Plastiken charakteristische Unterschiede feststellen. So stoßen wir im Nor-
den auf einen Reichtum von flachgearbeiteten Schnitzwerken, die mitunter
die Wohnhäuser überfüllen (Wirz, S. 165) 5 im Zentrum, das teilweise ein
Übergangsgebiet mit abnehmender Plastikenanzahl darstellt, sjnd die Bilder

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



576 R. Horsky.

schöner und tiefer gearbeitet (Schröder, I, S. 588, 589) 5 im Süden dagegen,
AVO sich die Anzahl noch mehr verringert, bezeugen die abgerundeten,
manchmal sogar polierten Stücke den Kunstsinn der Bewohner. Der Figu-
renreichtum des Nordens ist darauf zurückzuführen, daß nicht nur das Bild
des verstorbenen Hausherrn, sondern auch solche von heimgegangenen
Frauen und Verwandten in die Reihen der Vorfahren aufgenommen wei-
den, wogegen sich im. Süden die Herstellung von Ahnenbildern hauptsäch-
lich nur auf den Familienältesten beschränkt, so daß hier in vielen Häusern
nur eine oder zwei Plastiken vorhanden sind, daher in allen Fällen die Ver-
mutung naheliegt, daß der Ahnenkult sich nur auf die Verehrung1 der un-
mittelbar vorangegangenen Generationen beschränkt.

Über die Hersteller und den Erzeugungsvorgang bei der Schaffung
von Plastiken liegen spärliche Berichte vor 3 daher kann auch nur darauf
hingewiesen werden, daß die Ausführung der Figuren zumeist in den
Händen von Künstlern liegt, die aber nicht ausschließlich durch diese Be-
schäftigung ihren Lebensunterhalt decken, sondern sich auch dem Land-
bau und der Schweinezucht widmen. Diese Schnitzer heißen im Norden
sangamöj adu, im Zentrum soböj adu oder solewa adu (Schröder, I, S. 218) .

Neben den berufsmäßig gebundenen Schnitzarbeiten stoßen wir aber
wiederholt auch auf Figuren, die von Priestern hergestellt werden und
jedes künstlerischen Wertes entbehren. Ob die Schnitzarbeit als solche selbst
zum Kulte geworden ist, also der Künstler während dieser Beschäftigung
der Beobachtung irgend welcher Verbots- oder Gebotsvorschriften unter-
worfen ist, ist nicht feststellbar.

Wir wissen nur, daß der Künstler mit seinen Gehilfen- in den Wald
zieht, um die für sein Werk erforderlichen Holzsorten auszuwählen und
den zu fällenden Baum zu bestimmen^ nach der Fällung wird der Stamm
vom Blattwerk und von den Ästen gesäubert und nach dem Arbeitsplatz
gebracht (Schröder, I, S. 218). Daß die Holzsorten je nach dem Zweck des
Bildes eine bedeutende Rolle spielen, geht daraus hervor, indem für Figuren
von besonderem Wert dauerhaftes Holz verwendet wird. Für Krankheits-
plastiken und Plastiken des täglichen Lebens, wie beim Reispflanzen, bei
der Geburt, Jagd usw. werden für jeden einzelnen Fall entsprechende Holz-
sorten gebraucht.

Dem Niasser stehen zum Behauen der Hölzer nur das Beil, für die
Ausarbeitung der Plastiken nur große und kleine Messer zur Verfügung,
so daß auf eine gewaltige technische Leistung als auch auf eine bewun-
derungswürdige Geschicklichkeit der Schnitzer geschlossen werden muß.

Die Plastiken bilden bezüglich des Herstellungsmaterials eine Einheit.
Kopfputz, Arm- und Halsbänder, Ohrringe sowie aus Rangabzeichen be-

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 577

stehender Schmuck ist mit der Figur aus einem Stück hergestellt. Nur
die hie und da vorhandene Bekleidung besteht aus einem Läppchen jener
Stoffart;, wie diese von den lebenden* Einwohnern getragen wird.

Die Bemalung der Plastiken erstreckt sich nur auf das Schwärzen der
Augenbrauen, der Pupillen, der Lippen und der Geschlechtsmerkmale.

Von den monoxyl gearbeiteten Stücken sind solche Figuren ausge-
nommen, durch deren Armhaltung eine schützende, abwehrende oder an-
greifende Bewegung ausgedrückt wird.

Die Stellung der in der Senkrechten dargestellten Plastiken ist durch
die Ausmaße des zu bearbeitenden Holzblockes gegebenj dasselbe gilt auch
für Hockerfiguren, deren geknickte Glieder, insbesondere die sich berüh-
renden Ellbogen und Kniegelenke an die durch den Pflock gegebene Ebene
gebunden sind.

Da die plastische Ausdrucksmöglichkeit der Naturvölker durch die
Traditionsgebundenheit beschränkt ist, so muß die angestrebte Wirkung
der Figuren durch Anwendung anderer, wenn auch nur kärglich vorhan-
dener Mittel erzielt werden. Diese Absicht des Künstlers offenbart sich
durch die Darstellungen in der Senkrechten, aber auch oftmals durch die
auffallende Symmetrie der Hände und Beine, die manchmal durch die
majestätisch wirkende Ruhe der Figur noch eine nicht zu übersehende
Steigerung erfährt.

Die bei den in den Plastiken dargestellten Figuren auftretende Un-
proportioniertheit der einzelnen Körperteile berechtigt nicht zur Annahme
des Unvermögens des schaffenden Künstlers, denn für diesen bleibt vor
allem die Berücksichtigung der religiösen Vorstellungen maßgebend.

Oftmals weisen die Plastiken im Verhältnis zum Kopf einen gedräng-
ten Rumpf auf. Die ebenfalls zu kurz geratenen Beine zeigen eine mehr
oder weniger starke Knickung in den Knien, die Füße sind vielfach nur
roh ausgearbeitet oder verlaufen brettartig.

Die übermäßige Betonung der Sexualorgane ist auf Fruchtbarkeits-
und auf Abwehrmotive zurückzuführen.

Ein besonderes Gepräge ist jenen Figuren verliehen, die auf den
Knien oder Schenkeln ruhende Armstützen besitzen.

Die oft recht säuberlich durchgeführte Oberflächenbearbeitung ver-
leiht den Figuren ein erhöht künstlerisches Aussehen.

Die Komposition spielt keine Rolle.
Die Schaffung der Plastiken an und für sich, also das Vorhandensein

solcher Figuren als inhaltslose Schaustücke, genügt aber dem Besitzer noch
keineswegs zur Befriedigung seines religiösen Empfindens, denn dieses ist
in der Voraussetzung begründet, daß jedes einzelne Bild zeitweilig oder

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



578 R. Horsky.

dauernd eine übernatürliche Energiequelle in sich birgt. Dieser Kraftborn
kann einer in der Figur vergegenwärtigten Totenseele oder einem präexi-
stierenden Geist entspringen. *

III. Ahnenplastik.
Die größte Bedeutung1 und Verbreitung kommt zweifellos jenen Pla-

stiken zu, die den Totenseelen, also dem A h n e n k u l t gewidmet sind.
Dieser begründet sich nicht nur in der Anhänglichkeit zu den noch persön-
lich oder traditionell bekannten Abgeschiedenen, sondern auch in der Vor-
stellung, daß deren Seelen übernatürliche Kräfte besitzen, die das Leben
der Hinterbliebenen und Nachkommen — seien es Einzelpersonen oder
ganze Stämme — wohlwollend oder nachteilig beeinflussen können. Aus
der Furcht vor nachteiligen Einflüssen ergibt sich das Bestreben, im Inter-
esse des Wohlergehens die Macht der Totenseele zu gewinnen und nutzbar
zu machen, indem man die Verstorbenen gewissermaßen in die Gemein-
schaft der Lebenden aufnimmt und sie darin zu binden versucht. Dies ge-
schieht durch die ihnen erwiesenen Ehrungen und Opferungen auf dem
für sie durch die Ahnenplastik errichteten Ruheplatz.

Die Ahnenplastik vertritt daher den in die Gemeinschaft der Lebenden
aufgenommenen Abgeschiedenen und steht im Mittelpunkt des täglichen
Geschehens.

Die Bezeichnungen der Ahnenfiguren sind (Schröder, I, S. 587) :
im Norden und Zentrum: adu zatua und adu n' uwu. (Sundermann un-

terscheidet zwischen adu zatua, was er Ahnenbild nennt, und uwu, worunter
die Verwandten der Mutter verstanden werden; Modigliani [S. 640] über-
setzt adu nuwu = adu nubo mit „Schutzgeist der Interessen des Dorfes",
während Nieuwenhuisen-Rosenberg [S. I l l ] adju nubu als Stammvater
annimmt) ;

im Zentrum außerdem adu dra'ama;
im Süden: analita dra'ama (Vertreter der Ahnen) und adu dra'ama,

wofür von Personen, welche vor dem Aussprechen dieses Namens zurück-
scheuen, das Wort möko möko gebraucht wird.

Nr. 2471 stelle eine namentlich im Süden stark vertretene Hauptart,
und zwar den sitzenden adu zatua dar, dessen Gesäß den Boden berührt.
Die Ellbogen ruhen auf den hoch aufgezogenen Knien — eine Stellung,
die bei den religiösen Kleinplastiken Indonesiens weit verbreitet ist —, die
Hände sind vor der Brust bis zum Halse erhoben und halten eine Schale.
Der auf einem schlanken, säulenförmigen Hals sitzende Kopf besitzt linsen-

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 579

förmige., aus dem Gesicht hervortretende Augen und eine kräftige Nase mit
scharfem Rücken 3 ein Schnurrbart, wie ihn die Niasser nur bei festlichen
und kriegerischen Anlässen zu tragen pflegen; ziert die Oberlippe des
schmalen, aber breiten Mundes. Ein auf dem scharf abgegrenzten Kinn
sitzender Kinnbart erweckt den Eindruck ägyptischer Darstellungen. Die
Ohren stehen gleich Lappen vom Kopfe weit ab, wobei das rechte Ohr einen
Schmuck trägt. Durch diesen Zierrat ist es möglich;, das Geschlecht einer
Figur zu bestimmen, die im vorliegenden Falle einen Mann darstellt, weil
die niassischen Frauen stets zwe i Ohrringe tragen. Freilich werden in vielen
Fällen die vorhandenen Genitalien eine eindeutige Bestimmung gestatten,
obwohl bei diesem Stück dieselben fehlen. Der Hals wird durch einen nur
bis zu den Schultern geschnitzten Halsring, das rechte Handgelenk durch
ein Armband geschmückt. Das Haupt der Figur wird von einer vorne in
Dreiecksform emporragenden Kopfbedeckung gekrönt; diese soll Goldzweige
und ein in sieben Buckeln wiedergegebenes rosettenverziertes Band dar-
stellen. Finger und Zehen sind in schlichter Form gekennzeichnet. Das
Stück scheint nach der anhaftenden Patina von Ruß oder Rauch im Ge-
brauch gestanden zu haben. Seine Größe beträgt bis zur Spitze des Kopf-
putzes 20 cm (Fig. 1, Tafel XXIII).

Nr. 2475 ist ein dem vorhergehenden Hocker ähnliches Stück, also
ein männlicher adu zatua7 doch ziert die mit querlaufenden Streifen ver-
sehene Halskette ein Schlußknopf. Vom Kinnbart ist nur ein Ansatz vor-
handen? der Schnurrbart ist angedeutet, dem Kopfputz fehlt das Buckelband,
Augen und Verzierung des Kopfschmuckes sind in Ritztechnik gearbeitet.
Die Zeichnungen auf dem Kopfputz sind durch horizontallaufende Linien
erzeugte Felder, in welchen gleichschenkelige Dreiecke angeordnent sind.
Das von den Händen vor der Brust gehaltene Gefäß ist oben plattenartig
erweitert, also niemals ausgehöhlt. Genitalien sind nicht gekennzeichnet.
Die Größe beträgt 25 cm (Fig. 2, Tafel XXIII).

Objekt Nr. 2470 stellt die namentlich im Zentrum der Insel oft ver-
tretene stehende Plastik dar, wobei die Beine in den Kniekehlen stets eine
Knickung aufweisen. Die Ellbogen ruhen auf stößelartigen Stützen, die
knapp oberhalb der Knie ihr Widerlager finden. Das mit einer großen,
markanten Nase versehene Gesicht zeigt ein scharf abgeschnittenes Kinn.
Die Ohren besitzen zwei halbkreisförmige Rillen. Wie die beiden Ohr-
zierate, die durch' Verlängerung der Läppchen — also durch die Schwere
des birnenförmigen Schmuckes — auf den Schultern ruhen, beweisen,
handelt es sich hier um eine weibliche Ahnenfigur. Der Kopfschmuck ist
mit einer reliefartigen Schnitzerei versehen, die in dem Stirnband, das
genaue Nachbildungen der Rosetten zeigt, ihren Anfang nimmt; die dicke

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



580 R. Hor sky.

Halskette ist mit Einkerbungen und einem schönen Schlußknopf versehen.
Das vor der Brust hochgehaltene Gefäß ist blumentopfartig. Die Zehen
sind mit Sorgfalt ausgearbeitet. Durch den hochaufragenden Kopfputz mißt
die Figur 34 cm. Über der ganzen Schnitzarbeit liegt eine schwärzliche
Schichte, die die Feinheit der Linienführung der Schnitzerei vollkommen
überdeckt (Fig. 5, Tafel XXIII). Das rötlich-schwarze Aussehen der aus
gelbem Holz verfertigten Figuren ist auf die Einwirkung des Rauches in
den Hütten sowie auf die Berührung mit dem Blute der geopferten Tiere
zurückzuführen.

Ein Stück, dessen Nummer unleserlich geworden, ist ebenfalls eine
stehende weibliche Ahnenfigur, die ein längliches Gefäß in der Magen-
gegend in Händen hält. Bei diesem Schnitzwerk sind die Augen weder
plastisch herausgearbeitet, noch die Konturen eingeritzt, sondern wulst-
artig gestaltet. Mit Ausnahme des Ohrschmuckes, der in seinem unteren
Ende oktaederartige Verzierungen trägt und sorgfältige Bearbeitung auf-
weist, ist die Schnitzerei einfach und schlicht. Anstatt des Buckelbandes
umschließt das Haupt nur eine einfache, 1Ucm breite Rille, weder ein
Hals- noch ein Armreif schmückt die Gestalt. Finger und Zehen sind
flüchtig angedeutet. Einige Rotangstreifen, die über dor Brust liegen,
zeigen an, daß die Figur an einer Latte befestigt war, auf die nachfolgend
noch verwiesen werden wird. Die Größe ist 25 cm (Fig. 4, Tafel XXIII).

Nr. 2484 ist ein stehender weiblicher adu zatua von 17'5 cm Länge.
Der große Kopf erfährt durch riesige Ohren eine so starke Verbreiterung,
daß er gleiche Ausmaße mit den Schultern zeigt. Der beiderseitige Ohr-
schmuck reicht bis zu den Schultern. Der Rumpf verjüngt sich gegen die
Hüften zu und wird von schmächtigen Beinchen getragen. Die Hände halten
in Brusthöhe ein Gefäß. Den Kopf schmückt kein hochaufragender Putz,
sondern eine scheibenartige, mit 14 Buckeln verzierte Platte, in deren Mitte
sich eine kleine sanduhrförmige Erhebung zeigt. Hals- und Armschmuck
fehlen. Die Konturen der Augen sind geritzt (Fig. 5, Tafel XXIII).

In Nr. 2486 haben wir einen stehenden adu zatua vor uns. Seine Größe
beträgt 32 cm. Während alle anderen Figuren stets schwarz erscheinen,
leuchtet bei dieser Plastik helles Holz durch, als ob die Gestalt abgerieben
worden wäre. Ein auf die Schulter hängender Schmuck des rechten Ohres
und Genitalien kennzeichnen den adu als Mann. Das Gesicht weicht von
der üblichen schematischen Darstellung durch eine weit vorgewölbte Stirn
ab. Ein Kinnbart ist vorhanden. Ob die angedeutete Halskette einen kala-
bubu darstellen soll, der aus Scheibchen von Kokosnuß hergestellt ist und
nur von erfolgreichen Kopfjägern getragen werden darf, ist nicht festzu-
stellen. Brustwarzen sind vorhanden. Der adu hält in Händen ein röhren-

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 581

förmiges Gefäß. Der Kopfschmuck ragt in einem Dreieck vorne auf, zeigt
kein Buckelband., dagegen rückwärts aus der Platte entspringende horn-
artige Aufsätze (Fig. 6, Tafel XXIV).

Nr. 2487 hingegen zeigt wieder eine Frau, die die schematischen Züge
aller früheren Figuren trägt. Die Ohrgehänge liegen auf den Schultern,
die am Leib anliegenden Arme sind im Ellbogen abgewinkelt, die Hände
halten in Magenhöhe ein becherförmiges Gefäß. Den Hals umschließt
eine Kette, Armschmuck ist keiner vorhanden. Die Unterstützungsfläche,
auf der die zehenlosen Füße stehen, besteht aus einer Scheibe, die gekehlt
ist. Nur der hoch aufragende Kopfschmuck zeigt schöne spiralförmige
Schnitzereien. Die Höhe beträgt 50 cm (Fig. 7, TafelXXIII).

Objekt Nr. 2492 ist eine männliche Ahnenfigur in stehender Haltung.
Die Hände sind vor der Brust erhoben, wo sie einen nur unklar erkennbaren
Gegenstand umklammern. In der Höhe der Schlüsselbeine sind Brustwarzen
angedeutet. Auf dem Halse ist ein in Scheiben geteilter Ring, möglicher-
weise der kalabubu, eingeritzt. Die abstehenden Ohren sind schmucklos.
Dagegen ist der Kinnbart ebenfalls mit Ritzzeichnungeii versehen j auch
der sich vorne hocherhebende Kopfputz weist Spirallinien in Ritztechnik
auf. Die Geschlechtsmerkmale sind vorhanden. Die Zehen sind durch
Kerben in der Standfläche angedeutet. Das aus gelblichem Holz verfertigte,
24*5 cm große Stück sieht neu und ungebraucht aus.

Nr. 2485 hingegen ist ein weiblicher adu in stehender Haltung, der
22 cm mißt. Die rauchgeschwärzte Plastik hat die Arme vor der Brust
erhoben. Die Hände sind mit einem Gefäß verschmolzen. Während bei
vorhergehendem Objekt der Kopf röhrenförmig gestaltet ist, finden wir hier
eine rundliche, kugelförmige Formgebung. Die Ohren sind mit einem
knopfartigen Schmuck verziert, der auf den Schultern ruht. Das Haupt
wird von dem üblichen hochaufragenden Kopfputz gekrönt, der durch ein
buckelverziertes Band festgehalten ist. Die Figur ist durch Genitalien ge-
kennzeichnet.

Nr. 2488 ist ebenfalls eine weibliche stehende Ahnenfigur und hat eine
Größe von 51 cm. Das Stück ist beschädigt, da ein Teil der1 Nase, als auch
ein Ohrgehänge imd ein Fuß teilweise fehlen. Das Stirnband ist rund um
den Kopf mit Buckel versehen, über dem aufragenden, mit geometrischen
Figuren beschnitzten Kopfschmuck ist ein roter Zeugstreifen gewickelt, der
vorne kreuzweise verschlungen ist. Möglicherweise ist es ein Teil jenes
Bandes, mit welchem die Füße des Verstorbenen vor seiner Beerdigung ge-
fesselt waren. Vor den nur angedeuteten Brüsten halten die Hände ein
blumentopfförmiges Gefäß (Fig. 8, Tafel XXIV).

Auch Nr. 2474 ist ein stehender weiblicher adu zatua. Durch die

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



582 R. Horsky.

ausgereckten Ohrläppchen kommt der Schmuck beider Ohren auf die
Schultern zu liegen. Den Hals umschließt ein Schmuck. Die Hände halten
in Magenhöhe einen Becher. Auf jedem Arm sind vom Handgelenk auf-
wärts durch je 5 Rillen Armbänder gekennzeichnet. Der spitz aufragende
Kopfputz zeigt in der Mitte einen Kiel, von dem schräg abwärts Rillen
laufen. Die Spitze wird durch einen Knopf geziert. Der Unterleib, dessen
helle, naturbelassene Tönung auffällt, dürfte unbedingt umhüllt gewesen
sein, da noch winzige Geweberestchen daran haften. Auch um die Brust
ist ein heller Streif zu finden, der von der Befestigungsart, den Rotang-
schnüren, herrühren muß. Die Größe beträgt 27'5 cm (Fig. 9? Tafel XXIV) .

Die Ahnenfiguren werden sowohl im Norden als auch im Zentrum an
einem oder an zwei lattenförmigen Stäben vermittels Rotang festgebunden,
wie uns das Objekt Nr. 2692 zeigt, das an einem 77 cm langen Stab sieben
Plastiken trägt, wovon vier Figuren Frauen und drei Figuren Männer dar-
stellen (Fig. 10, Taf. XXIV). Die Hände aller sind vor der Brust erhoben bis
auf zwei, die in Magengegend Gefäße umklammern. Der rosettenverzierte
Stirnreif wird nur von dreien getragen, wogegen die vierte Plastik ein Stoff-
läppchen um die Stirn gewickelt hat. Bei einer männlichen und einer weib-
lichen Plastik sind dagegen die Hüften mit einem Gewebe umschlungen. Diese
ehemals roten Zeugstücke sind rußgeschwärzt und verkohlt. Zweien Figuren
sind kleine Bambusrohren beigegeben. Hals- und Armschmuck ist bei keiner
der Figuren vorhanden, da sie alle recht schlicht gearbeitet sind, bis auf eine,
deren Antlitz auch von dem Schema der übrigen abweicht. Den adu zatua
sind zwei Stäbchen beigefügt, die im oberen Teile mit einem geschnitzten
Antlitz endigen. Nach Wirz (S. 164) werden bei der Geburt eines jeden
Kindes je drei solcher Figürchen, „bajagi", hergestellt und an Bambuslatten
befestigt j stirbt ein Kind, so wird ein bajagi von dieser Latte entfernt und
den Reihen der Ahnenfiguren angegliedert oder in einem bei der Ahnen-
figur befindlichen Köcher gesteckt. Aus dem mittleren Susuwatale hingegen
berichtet Schröder (I, S. 249), daß bei der Namensgebung, das ist zwei
Tage nach der Geburt, drei adu am Wasser — ob am Brunnen oder am
Fluß ist einerlei — gemacht werden und erst wenn das Kind lachen und
weinen kann, zweimal drei für Vater, Mutter und Kind hergestellt werden,
die man bei den Ahnenbildern aufhängt, wobei ein Ei geopfert wird. Im
Süden hinwiederum werden im Hause eines Häuptlings am vierten Tage
nach der Geburt eines Kindes drei adu gemacht, wovon einer bei den Ahnen
verbleibt, wogegen der zweite auf dem Kampongplatz und der dritte auf
dem Badeplatz Aufstellung findet. Es ist aber anzunehmen, daß es sich in
diesem Falle um größere Exemplare handelt. Wie wir sehen, finden sich
lokale Unterschiede vor.

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 585

In den Übergangsgebieten Madsino und Toheneasi werden die Ahnen-
bilder in kästchenartigen Stellagen aufbewahrt. Im Süden dagegen finden
wir diese Schnitzarbeit auf sesselartigen Postamenten. Nach Wirz (S. 164)
werden dazu im Susuwatale sogenannte osa-osa verwendet. Solch ein osa-
osa stellt ein aus Holz geschnitztes Tier dar, dessen Kopf an den eines
Hirschen, eines Nashornvogels oder einer Schildkröte erinnern läßt und
deren Leib in eine runde oder ovale Platte umgestaltet ist, die gewöhnlich
dem Stammelternpaar als Träger dient und an einem Pfahl inmitten des
Hauses aufgehängt wird.

Dem Hirschen würde das Objekt Nr. 6188 entsprechen (Fig. 11, Tafel
XXV). Die gesamte Körperlänge des Tieres beträgt 59 cm, die Höhe 21 cm,
da es auf Füßen steht, die in den Rumpf eingepaßt sind und mit Holzzapfen
festgehalten werden. Das geöffnete Maul läßt Zähne und eine Zunge sehen.
Die Ohren sind in Ausnehmungen eingezapft. Ein zweites Paar Löcher
dürfte das Gehörn getragen haben, das selbst nicht mehr vorhanden ist. Die
Augen treten aus dem Kopfe, die Nase zeigt eine schwache lineare Ritzung,
die Kehle ziert ein Ösen- oder ringartiges Gebilde. Der flache Rücken be-
sitzt eine viereckige Ausnehmung, in die der Standflächenzapfen einer Figur
hineinpaßt. Dieses Stück hat die Nr. 2741 und stellt einen stehenden Mann
dar. Der 14 cm lange Rumpf ähnelt einem Block. Die waagrechten Arme
sind an der oberen! Seitenkante entlang geführt, um an der Vorderseite in
die übliche „Gebetstellung" überzugehen. Das Kinn schneidet knapp
unter der Nase ab, die Beine scheinen in der Standfläche zu versinken. Jed-
weder Schmuck für Ohr, Hals, Arm oder Kopf fehlt. Dagegen besitzt die
Plastik übermäßig große männliche Genitalien, wie diese in solchem Aus-
maße sonst bei Ahnenbildern nicht zu finden sind.

Die Ahnenfiguren sind Eigentum aller Nachkommen. Die im ältesten
Zweig der Familie befindlichen adu heißen furufuru oder furugo und
werden stets in jenes Haus eingeholt, wo man Opfer bringen will, worauf
sie wieder zurückgestellt werden müssen. Es wird angenommen, daß die-
jenigen Familien, in deren ständigen Besitz die Figuren sich befinden, vom
Glücke benachteiligt werden.

Einen adu zatua erhalten:
1. Verstorbene, die Söhne hinterließen (Raap, S. 151),
2. in Einzelfällen auch solche Verstorbene, die nur Töchter besaßen

(Kramer, S.475) und
5. Söhne und Töchter, die kinderlos starben.
Die unter 2. angeführten Plastiken werden gesondert aufbewahrt, also

nicht der ersten Art einverleibt; die dritte Gattung (nach Schröder, I,
S. 588, adu si lo nga'öto = die, welche keine Nachkommen haben, nach

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



584 R. Horsky.

Nieuwenhuisen-Rosenberg, S. 115, adju silingaotö) finden ihre Aufbewah-
rung an der Treppe dea Wohnhauses. Diese Absonderungen sind begreif-
lich, da doch durch die Unfruchtbarkeit dieser Personen die Kette der Ge-
nerationen Lücken erhielt oder vollkommen endete.

Die Herstellung des adu zatua erfolgt am vierten Tage nach dem Be-
gräbnis des Verstorbenen, worauf der Priester (nach anderen Angaben der
Sohn) den begu (Geist) des Abgeschiedenen um sein Erscheinen bittet;
dann erst wird der adu in die1 Ahnenreihe aufgenommen. Unter der An-
nahme, daß das Bild dem Aufenthalt der nicht mit dem Geist zu verwech-
selnden Seele dienen soll, wird diese oft erst nach Wochen, Monaten oder
Jahren durch folgende von Sundermann (S. 370) beschriebene Zeremonie
vom Grabe des Verstorbenen eingeholt:

„ . . .. Es gibt auch noch ein Überbleibsel des Herzens des Verstorbenen
(ein aloloa dodom), welches aus dem Grabe aufsteigt. Nach einiger Zeit,
oft auch erst Jahre nachher, wenn man vielleicht durch Krankheit oder
sonstige Unglücksfälle in der Familie daran erinnert wird, wird eine Feier
veranstaltet, die man das janao (das Holen, Hervorholen) nennt. Dann
wird das Grab gereinigt vom Grase, man breitet Kleider, Schmucksachen
usw. darauf aus, streut einige Körnchen Reis darauf und dann setzt sich die
Familie darum herum und lädt jenes Überbleibsel des Herzens, welches man
mokomoko nennt und welches in der Gestalt eines kleinen Spinnchens aus
dem Grabe aufgestiegen sein soll, ein, sich zu zeigen. Findet man dann ein
Spinnchen, von dem man denkt, daß es das richtige sei, so tut man es in
ein Röhrchen und bringt es noch nach einem besonderen Platze im Ge-
büsch, wo ein besonderer Versammlungsort der Geister der Verstorbenen
sein soll, läßt es hier wieder laufen, schlachtet ein Seh wein chen und tanzt
und singt, und endlich fängt man das Tierchen wieder ein und bringt es
ins Haus, in die Nähe des betreffenden Götzenbildes. In dem Götzen nimmt
es nun seine Wohnung. Es wird dann noch geopfert und getanzt und die
Geschlechter werden aufgezählt usw. und nun ist dieser Götze ein sange-
howoe (ein Segenspender) geworden, von dem man alles Heil erwartet und
den man zugleich füttert. Bekommt dann das Bild vielleicht einen Riß, so
denkt man, das mokomoko sei entflohen und dann muß die ganze Handlung
mit einem neuen Götzenbild wiederholt werden und ebenso, wenn ein
solches Bild etwa durch Brand zugrunde geht.u

Hiezu muß bemerkt werden, daß der Niasser drei Seelen unterscheidet,
und zwar:

1. eine vom Winde gekommene und nach dem Tode zum Wind
zurückkehrende Seele noso, die nur beim Häuptling fortbesteht;

2. eine zur Unterwelt wandernde Schattenseele bechu zi mate (Geist) ;

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 585

3. eine Seele des Herzens nosododo, der — wie wir aus obiger Zere-
monie erkennen — die höchste Bedeutung zukommt (Wilken, A, S. 7).

Durch die Anrufung der Ahnen wird eine Förderung der Nach-
kommenschaft, Fruchtbarkeit des Feldes, Bereicherung des Besitzstandes
und anderes mehr erwartet, daher werden ihnen unter Darbietung zahl-
reicher Opfer die Bitten übermittelt. Handelt es sich um bedeutende Wün-
sche, so wird der Priester beigezogen, die Ahnenfiguren werden mit Kokos-
blättern sowie mit den Borsten oder Federn des geopferten Tieres (Schwein,
Huhn, bei kleineren Begehren oft nur ein Ei) geschmückt und eine Schüssel
des gekochten Fleisches mit Reis dazugestellt, wobei der Priester die Namen
der Angehörigen aufzählt und den Segen für sie erbittet (Kramer,
S. 480 ff.).

Auch bei anderen Gelegenheiten erfolgt eine Anrufung der Ahnen,
wie z. B. vor einem Reiseantritt, wobei allerdings nicht der Priester, sondern
der Hausherr oder Häuptling das Opfer darbringt, die Borsten bzw. Federn
vor dem Ahnenbild hin- und herschwingt und den Zweck der Reise bekannt-
gibt. Ebenso werden vor dem Anbau des Reises die die Ahnen schmücken-
den alten Kokosblätter durch neue ersetzt, mit dem Reis in Berührung ge-
bracht und gleichzeitig der Segen für ein reiches Gedeihen erbeten, wobei
man sich zuerst an die Stammutter und dann erst an den Ahnherrn wendet,
obwohl Nias das Land des Patriachats ist. Aber nicht nur der Segen für
gutes Gedeihen wird in feststehenden Formeln vom Reispriester rezitiert,
sondern auch der Schutz vor Zerstörung der Ernte in festgeprägten Sätzen
ausgesprochen, wobei besonders der Mäuse gedacht wird : fa lo faghe manga
te (Schröder, I, S. 186) = „daß der Reis nicht von Mäusen gegessen werde",
da man der Ansicht ist, daß die Ahnen oft die, Gestalt von Mäusen an-
nehmen.

Nach der Reife wird die erste Schüssel des geernteten Reises den
Ahnen als Primizialopfer dargebracht. Zu anderen Anlässen, welche die
Anrufung der Ahnen erfordern, zählen:

1. der Gongkauf,
2. das Goldschmieden,
5. Festlegung eines Häuptlingsfestes,
4. Geburt eines Kindes und
5. Hochzeit.

IV. Schutzplastik.
Während man also von den Ahnenplastiken Hilfe und Schutz im ein-

zelnen oder im allgemeinen erwartet, bestreiten die Schutzfiguren im en-
geren Sinne nur ganz bestimmte schützende Funktionen bei Kriegsgefahren,

Annalen des Naturhistorischen Museums in "Wien, Bd. 53, I. Teil, 1942. 25

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



586 R. Horsky.

schweren Geburten, Malaria u. a. m. Sie sind zumeist der Sitz irgend eines
hilfreichen Geistes.

Da die Naturvölker sich von einer unbeschränkten Masse ihnen un-
erklärlichen Gefahren bedroht wähnen, ist es begreiflich, daß die Anzahl
der Schutzfiguren unermeßlich ist.

Der angediehene Schutz birgt in allen Fällen die gleichzeitige Ab-
wehr gegen alle angreifenden Mächte in sich.

Die Schutzfiguren finden sich sowohl in Haus und Hof als auch in
Feld und Wald, kurz überall vor. Die Ausführungen sind teils künstlerischer
(Kramer, S. 475), teils primitiver (Sundermann, S. 571). Bei sorgfältigen
Arbeiten, die den Ahnenfiguren ähnlich sind, deren Größe aber bei weitem
übertreffen, liegt die Vermutung nahe, daß es sich um Stammesahnen han-
delt, um so mehr, als Schröder (I, S. 591) hierfür der Bezeichnung? sirao
ganaa begegnet, womit ein Stammesahn benannt wird.

Den „Haus- und Wächtergötzen", wie sie die ältere Literatur nennt,
einheimisch aber siraha rì orno genannt, kommen verschiedene Funktionen
zu: so gibt es Figuren, die beim Herd stehen und darüber zu wachen haben,
auf daß herausspringende Funken keinen Brand verursachen (Schröder, I,
S. 591, S. 89) ; andere haben die Gäste zu rufen, die beim erstmaligen
Kommen ein Geldgeschenk mitzubringen haben (Schröder, I, S. 110) . Auch
zur Einweihung des Hauses wird ein siraha geschnitzt, der Segen bringen
soll. Diesem soll besonders in Hilinawao und Masio in Häuptlingshäusern
als Gefährte (tabalina) der adu horo beigegeben sein, der zur Abwehr ge-
fürchteter Rachegeister nach dem Bauopfer unentbehrlich ist.

Modigliani (S. 658) berichtet, daß der adu horo sowohl Mörder als
auch Väter, die einen Zwilling töteten, zu schützen habe; Schröder (I,
S. 601) stellt ebenfalls fest, daß in Südnias der adu horo die üblen Folgen
von Verfehlungen, wie Unrecht, Missetat, aber auch von Kopfjagd und
dergleichen abzuwehren hatte.

Durch die im Norden mit dem Namen adu horo bezeichnete Schnitz-
form kann eine pfostenartige Plastik gemeint sein, die an jedem Ende ein
Menschenantlitz trägt.

Während Nr. 2619 bei 80 cm Länge inmitten des Pfahles eine durch-
gehende quadratische Öffnung aufweist, besitzt das 56 cm lange Stück
Nr. 2625 außer einer gleichartigen Aushöhlung an einem Ende im Ell-
bogen abgewinkelte Arme, deren Hände — wie bei den Ahnenfiguren —
vor der Brust erhoben sind.

Ein nummerloses Stück hingegen besitzt an jedem Ende (also zwei
Paar) hochgehobene Hände ; außerdem befindet sich im Kopf an Stelle des
rechten Ohres in einem Endteil der Plastik eine quadratische Ausnehmung,

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 587

inmitten des Pfostens dagegen fehlt das Loch. Die Höhe dieses Exemplares
beträgt Tò cm. :

Ein zweites nummerloses Exemplar besitzt außerdem an einem
Haupte noch gabelartige Fortsätze, woraus auf das Zusammenstoßen zweier
verschiedener Vorstellungen geschlossen werden kann. Die Größe dieses
Stückes ist 108 cm.

Die Verfertigung doppelköpfiger adu horo soll nach Kramers (S. 500)
dann erfolgen, wenn ein Richter, der von beiden streitenden Parteien Ge-
schenke entgegengenommen hat, nach dem Schiedsspruch erkrankt. Be-
sonders ängstliche Richter, die einen ungerechten Schiedsspruch gefällt
haben, lassen schon vor ihrer befürchteten Erkrankung sowohl einen adu
horo herstellen als auch den begu (Geist) eines verstorbenen Vorgängers
anrufen.

Unter dem adu horo begegnet uns in Nord- und Zentralnias aber noch
eine andere Schnitzart, die im Süden adu sebuwa oder adu si hönu bawa
(adu mit tausend Mündern) genannt wird.

Die bis über 21Um großen Schnitzwerke zeigen an den dem, Haupte
entspringenden Gabeln kleine menschliche Figürchen, die aber auch am
Rumpf angebracht sein können oder sich nur auf menschliche Antlitze
beschränken.

Ein einfaches, vermutlich aus Nordnias stammendes Objekt ist in
Nr. 2978: wiedergegeben. Diese 70 cm hohe Figur besteht aus einem
balkenartigen Rumpf, woran sich halslos der roh zubehauene Kopf an-
schließt. Das Antlitz besteht aus zwei Flächen,, die satteldachartig zusam-
menstoßen und dadurch den Nasenrücken bilden. Dem Haupte entspringt
ein 56 cm langes Horn, dessen Ende abermals mit einem Antlitz bekrönt
ist (Fig. 12, Tafel XXVI).

Ähnlich dieser Plastik ist Nr. 2659, welche jedoch nur aus einem vorne
etwas abgeflachten Aststück besteht. Die Länge beträgt bei diesem Stück
82 cm.

•Nr. 2745 stellt eine Rumpfplastik dar; sie ist 60"5 cm groß und besteht
aus einem Baumstamm, der vorne abgeplattet ist. Arme sind keine vor-
handen, jedoch Hände, die ein Gefäß vor der Brust halten. Die vorhandenen
Genitalien lassen erkennen, daß es sich um eine männliche Darstellung
handelt. : Auffallenderweise ist hier die Nase flach, also nicht vorspringend.
Die Augen sind durch rhombenförmige Rillen angedeulet. Anstelle eines
rosettenverzierten Bandes läuft eine in einer Scheibe vertiefte Rille, in der
ein Stoffrest eingeklemmt ist; darüber erhebt sich der den meisten Ahnen-
figuren eigentümliche, spitz aufragende Kopfputz (Fig. 15, Tafel XXV).

25*

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



588 R. Horsky.

Von Rumpfplastiken, welche sich einzeln, paarweise oder zu dritt, ja
oft in mehreren Serien in einem Hause vorfinden, erwartet man:

1. Die Bewachung des Goldschatzes (Kat. RM. IV, S. 216),
2. Kindersegen ( „ „ IV, „ 217) und
3. Genesung von Krankheiten ( „ „ IV, „ 216).
Als Beispiel für 1. verweist Schröder (II, Abb. 210) auf ein hinter einer

Kiste angebrachtes Bild adju samilo anao.
: Wie wir durch Kleiweg de Zwaan (S. 250) und durch den Katalog des

Reichsmuseums zu Leiden (IV, S. 217) erfahren, ist, um Kinder zu be-
kommen, der aus drei Rumpfbildern bestehende tendro leluwu oder adu
tendro lulue nötig, in dessen größtem, mit Genitalien versehenen Bilde der
Gott Lowalangi Aufenthalt nimmt und die von ihm mitgebrachte Seele
noso des gewünschten Kindes den zwei neben ihm stehenden Bildern! ein-
verleibt.

Eine andere, ebenfalls mit dem Lebensstoff des Menschen zusammen-
hängende Plastik scheint nach Schröder (I, S. 246) der tendro luluwo zu
sein. Er wird dann hergestellt, wenn eine Schwangere im Hause ist und
man sich der Gunst jenes Geistes versichern will, der den Lebensstoff über
Auftrag Lowalangis abzuwägen hat.

Zur Heilung von Krankheiten werden zuweilen zwei Figuren ver-
wendet (Kleiweg, S. 57, Kat. RM. IV, S. 215), oft genug aber steht nur
eine Figur hiebei im Gebrauch, wobei jene Stellen mit Steinen belegt
werden können (Kleiweg de Zwaan, S. 135), wo der Leidende in seinem
Körper Schmerzen verspürt, wie uns ein Beispiel aus dem Reichsmuseum zu
Leiden (Kat. S. 216) veranschaulicht.

Die Niasser begründen die Schaffung menschlicher Plastiken zur Ge-
sundung von Kranken und die Verwendung verschiedener Holzarten durch
folgende Legende (Kleiweg de Zwaan, S. 58) :

Selewe Nazarata hatte von ihrem Gemahl Balugu Luwome Wona drei
Kinder, die im Himmel verblieben, während sie dreißig andere Kinder zur
Erde sandte. Hierüber wurde die zweite Frau des Balugu eifersüchtig; sie
schickte ihren Sohn Bela mit seiner Schwester zur Erde, auf die sie sich
an einer Ranke herabließen. Diese brach ab und die Geschwister landeten
in einem Hause, wo sie fortan wohnten, sich vermählten, Kinder bekamen
und diese Kinder wieder Bela hießen; das anfänglich gute Einvernehmen
dieser Kinder mit den Menschen scheiterte infolge nachstehender Begeben-
heit: der* Sohn des Hia kam zu den Bela? um Feuer zu erbitten, denn die
Menschen waren damals noch nicht imstande, dieses zu erzeugen. Da die
Belairaxx das Feuer erst bereiten mußte, sie aber dieses Geheimnis nicht
preisgeben wollte, warf sie dem Hia ein Tuch über den Kopf. Hia aber, der

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 589

vorgab, durchblicken zu können, bat anstatt dessen um einen Korb, den
ihm die überlistete Belafrau. über seinen Kopf stürzte. Jetzt konnte er die
Feuerbereitung beobachten, um dieses Geheimnis den Menschen zu ver-
raten. Darüber erzürnt, machten sich die Bela unsichtbar, sie bewarfen die
Menschen mit Steinen und Asche, wodurch die Krankheiten entstanden.
Um das nun zwischen den Bela und den Menschen getrübte Verhältnis zu
mildern, ging Sinoi, die Frau des Hulu, zu S ele we N azar ata, um von ihr
Hilfe zu erbitten. Die bereitwillige Selewe Nazarata riet] ihr: „Van dertig
mijner kinderen zal ik dertig houtsoorten maken en ze tot u naar beneden
senden. Als gij u dan krank gevoelt, neem dan van dat hout en maak er u
adoeadoe (goden) van; dit geschiedt door menschelijke beeiden uit dat hout
te snijden, want deze houtsoorten waren menschen en als gij uit dat hout
weder menschengedaanten snijdt, dan zal er weder een ziel (noso) in komen.
Manawa als mijn oudste kind, is als adoe de machtigste3 daarom zal uit
den mond, dien gij hem geeft, een eheka groeien evenals uit den mond van
een stervend rijk hoofd. Voor kleederen en sieraad der adoes moet gij
klapperbladeren gebruiken en geef hun als losgeld voor die zielen een aarden
scherf, die zij aan den helas zullen geeven; gij moet evenwel door trom-
melslag de belas daartoe bij u roepen."

Nach dieser Weisung unterrichtete Selewe Nazarata die Sinoi über
jene Opfer, die in Krankheitsfällen dargebracht werden müssen, wodurch
Sinoi als erste Priesterin geehrt wurde. Als der böse Salada aber sah, daß
die Menschen wieder genasen, überredete er die mächtigen begu zum
Quälen der Menschen, die schließlich durch die Lasten steter Opfer zu-
grundegehen sollten.

Zufolge vorstehender Legende ist der mutmaßliche Gedankengang der
Niasser: Zur Bekämpfung von Krankheiten bedürfen die Menschen des Bei-
standes guter Geister; um aber mit diesen in Verbindung treten zu können,
ist ein aus Körperstoff bestehendes Mittel notwendig, und zwar ein durch
die Kunst des ere in menschliche Formen gebrachtes Stück Holz5 nun erst
gelingt es dem ere mit Hilfe der guten Geister, den bösen Geist, der die
Krankheit verursacht, zu ermitteln und zu bezwingen.

Auf Grund der in der Legende angeführten Vorstellungen trachtet
z. B. bei Fallsucht der Priester zuerst durch Anrufung des bela den Namen
des heimtückischen Geistes zu erfahren, worauf er zwei adu schnitzen läßt,
wovon der eine über dem Kranken angebracht, der zweite dagegen an einen
Baum gehangen wird, unter dessen Wurzeln ein Hund lebend begraben
wurde 5 nach der darauf folgenden Opferung eines kleinen Schweines hat
nun der adu die Aufgabe, den bösen Geist zum Verlassen des Kranken und

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



590 R. H or sky.

zum Einziehen in den Körper des Hundes zu zwingen (Kleiweg de Zwaan,
S. 117).

Unter einer anderen Annahme, wonach Letture die Seele eines Er-
krankten geholt hatte, bemüht sich der Priester (ere), die Seele wieder zu
erlangen. Dazu muß eine Anzahl von adu angefertigt und auf einer, am
First untergebrachten Stellage befestigt werden. Einer von diesen adu dient
als Sitz für Saho (im Zentrum heißt er Ajögha), der die lumolumo (Seele)
von Lature zurückholt, wofür ihm ein Schwein als Ersatz geopfert wird.
Die übrigen adu dagegen haben als Kinder der Selewe Nazarata die bösen
Geister abzuwehren (Schröder, I, S. 569).

So wird für jede einzelne Krankheit ein besonderer adu geschnitzt.
In den meisten Fällen ist man bei deren Bestimmung auf die Angaben der
Forscher, die diese Stücke erworben und mitgebracht haben, angewiesen.
Nur bei markanten Stücken ist eine nachherige Feststellung möglich, wie
z. B. beim adu fangola, der von Kleiweg de Zwaan (S. 184) und Modigliani
(S. 641) als „Schutzgötze für schwangere Frauen" genannt wird.

Bei Objekt Nr. 2756, das 69 cm groß ist, handelt es sich um eine
solche Darstellung. Ihr Kopf ist kubenförmig, nur die Schädeldecke etwas
abgerundet. Die Nase ist groß und scharf vorspringend, die Augen sind
linsenförmig gestaltet. Die Arme haben die übliche abgewinkelte und von
der Brust erhobene Stellung, wobei ein Gefäß umklammert wird. Kleine
eingeknickte Beine tragen den schweren Leib. Die Füße liegen gleich
flachen Brettchen auf einer zylindrischen Basis. An dieser Plastik sind die
Bahnen des Schnitzmessers deutlich erkennbar, wodurch Reflexe erzielt
werden, die die Figur wirkungsvoll beleben (Fig. 14, Tafel XXVI).

Nr. 2755 ist eine gleiche Darstellung, doch läßt sich an der wurm-
stichigen Figur noch feststellen, daß unterhalb der Ellbogen die Brüste
zum Vorschein kommen. Die Größe dieses Exemplares ist 65 cm.

Bei Nr. 5999, die die gleiche Haltung wie die oben besprochenen
Figuren zeigt, sehen wir an beiden Seiten Blattschmuck, der durch Rotang
festgehalten wird. Die Figur ist ohne jedwede Sorgfalt ausgeführt. Auch
hier ersetzen die Füße eine vierkantige Holzplatte auf zylindrischer Stand-
fläche. Das Gefäß, das in den Händen gehalten wird, ist blumentopfartig.
Die Augen zeigen eine starke Schrägstellung. Die ganze Figur ist ge-
schwärzt. Alle 5 Objekte sind durch weibliche Genitalien gekennzeichnet.

Größere Schwierigkeiten bieten sich dagegen bei der Bestimmung
weniger markanter Stücke, wie z. B.. bei der Figur Nr. 2495, die einen
49 cm hohen adu in stehender Haltung vorstellt, dessen Hände vor der
Brust erhoben sind. An der sonstigen Ausgestaltung ist nichts Bemerkens-
wertes mit Ausnahme der scheibenförmigen Kopfbedeckung, in der ein

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 591

einer Messerklinge gleichendes Eisenstück steckt, ein Mittel, das den Zweck
haben soll, Kopfschmerzen zu lindern (Kleiweg de Zwaan, S. 155). Unter-
halb der Kopfbedeckung läuft ein aus zwei Strähnen bestehendes Rotang-
band um das Haupt. Die Figur besteht aus rotbraunem Holz.

Während das oben angeführte Objekt eine vollkommene Menschen-
darstellung ist, besteht ein nummerloses Stück nur aus einer abwärts-
gerichteten Astgabel, die möglicherweise die Füße darstellen soll. Oben
sitzt ein roh geschnitzter Kopf. Auch hier begegnet uns die plattenartige
Kopfbedeckung, in welche ein Eisenstück eingeschlagen ist. Die Größe
beträgt 49 cm (Fig. 15, Tafel XXV).

Nr. 2705 dagegen ist ein adu7 bei dem sich mit Bestimmtheit fest-
stellen läßt, daß er im Krankheitsfalle eines Kindes angefertigt wurde.
Er ist ein Ring, der aus 27 einzelnen^ etwa 25 cm langen Stäbchen be-
steht, in die Antlitze mit spitzer Kopfbedeckung geschnitzt sind ; der kleine
Patient hat den Ring während der Heilungszeremonie anzufassen. Hat
der Vater während der Gravidität seiner Frau ein Tier gegessen oder ge-
tötet, das ihm verboten (pemali) war, wird dem Ring eine Nachbildung
dieses Tieres, z. B. ein Schwein, Krokodil etc., angehängt (Kleiweg de
Zwaan, S. 248), (Fig. 16, Tafel XXV) .

In Objekt 2708 finden wir eine andere Anordnung der oben be-
schriebenen Stäbchen. Es ist der adu bihara oder Priester-özZw. Da die
Priesterwürde nicht erblich ist, kann sich jeder, der sich dazu berufen
fühlt, dieser Betätigung widmen. Zu diesem Behufe läuft der von vorüber-
gehendem Irrsinn befallene Kandidat in den Wald, wo er auf Anordnung
höherer Geister, die damit ihre Zustimmung zu dieser Berufswahl be-
kunden, verbleibt. Während der Abwesenheit des Novizen verfertigt der
im Kampong verbliebene Priester unter Benützung verschiedener Holz-
sorten fingerdicke Stäbchen, die er reihenförmig an eine Latte bindet, sie
mit Kokosblättern schmückt und Opfer darbringt, auf daß der Novize
heimkehre. Ist dies geschehen, dann wird der adu bihara mit den Federn
eines geopferten Huhnes geschmückt (Modigliani, S. 645, Sundermann,
S. 571). Nach Modigliani soll die volle Anzahl der Stäbchen eines adu
bihara zweimal fünfzig, also hundert, betragen.

Bei Objekt Nr. 2708 sind es hundertunddrei Stücke. Ein Beispiel für
das Aussehen und die Schmückung gibt uns das Bild, von dem aus der Samm-
lung Cerruti stammenden Gegenstand Nr. 27.295 (Fig. 17, Taf. XXVII), von
dem im Inventar vermerkt ist: „Zauberhölzer adu biahar, bestehend in
einer staketenartigen Reihe von dünnen Holzstäben, welche oben eine
Ausschnitzung, die einen Kopf darstellen, tragen. Zu beiden Seiten Schilf-
behang und eingesteckte Federn, die einzelnen Hölzer sind mittels Rotang-

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



592 R. Ho r sky.

Streifens an einer Querleiste festgebunden. Länge 150 cm. Zeigen gute
und böse Geister an." '

Die Länge der vorerwähnten Tierdarstellungen beträgt ca. 50—50 cm.
Nr. 5048 z. B. besteht aus einem walzenförmigen Leib, an dem vier

stummelartige Beine angebracht sind. Der Schwanz ist zigarrenförmig.
Der Kopf neigt sich zur Erde nieder, zeigt kleine Ansätze von Ohren,
rillenförmige Umrisse kreisrunder Augen und ein geöffnetes Maul mit
deutlich sichtbarer Zunge. Diese rauchgeschwärzte Tierfigur ist im Gegen-
satz zu anderen mit Genitalien versehen. Sie mißt 50 cm (Fig. 18,
Taf. XXVII).

Objekt Nr. 5074 ist 45 cm groß, sein Kopf ähnelt dem vorherbeschrie-
benen, in dem nur wenig geöffneten Maul aber sind auf jeder Seite zwei
Paar Zähne sichtbar, die Zunge fehlt dagegen ; der Schlund ist in der Länge
von 6,5 cm mit einem rautenförmigen Schnitzmuster bedeckt. Die Ohren
sind lang und schmal. Hals und Rumpf ende sind mit je einer dicken Holz-
scheibe versehen, wovon in die Halsscheibe eine Rille eingeschnitten ist.
Die Füße sind kurz und zeigen auf der Unterseite Einkerbungen, die die
Ballen der Pfoten andeuten. Der Rücken ist sattelartig geformt, der Bauch
hängend, der Schwanz ist flach nach oben abgebogen (Fig. 19? Taf. XXVI).

Außer den kleinen für die Ringhii als Beigaben gebrauchten Tier-
plastiken gibt es in Nord- und Südnias auch zirka zwei Meter große
Krokodilfiguren (buwaja horo genannt), worüber Schröder (I, S. 605)
die Meinung vertritt? daß diese Plastiken im Norden als eingedrungenes
Element zu betrachten seien.

Die Figur eines solchen Krokodils begegnet uns in Nr. 2980. Der
balkenförmige Leib besitzt an den oberen Seitenkanten je acht Einkerbun-
gen, die die Panzerung wiedergeben sollen.

Der Aufstellungsort dieses stets mit dem Kopfe ins Freie ragenden
Schnitzwerkes ist das Wohnhaus. Ihrer Bedeutung nach sind diese Plastiken
den adu horo einzuordnen, sie haben also ein drohendes Übel abzuwehren.

Eine andere Tierfigur stellt den Hahn là*ija vor, der in Südnias den
Gefährten oder tabalina der sarabia (ein in Tanzhaltung wiedergegebenes
weibliches Schnitzwerk) bildet, welch beide an Häuptlingshäusern, deren
Bewohner ein bestimmtes Quantum Gold geschmiedet haben, häufig zu
finden sind 5 im Norden hingegen ist er wiederum dem adu bawaulu, einer
mit Schild und Lanze versehenen Männerplastik, beigegeben, wird aber
auch gesondert mit der Bestimmung angefertigt, daß er feierliche Um-
züge des Häuptlings vor der Störung durch Regen bewahre.

Objekt Nr. 2646 zeigt uns einen Hahn. Die Länge dieser Plastik
mißt 66 cm, wovon 11 cm auf den Hals entfallen. Am runden Kopf ist

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 595

der Kamm genau zu erkennen.. Da das Objekt bereits wurmstichig ist,
läßt sich nicht mehr feststellen, ob Flügel vorhanden waren. Das Stück
sitzt auf einem 28 cm langen Pfahl.

Obwohl in der Literatur über Nias im Gegensatz zu den Figuren der
Batak über irgend welche in die Plastiken eingeführten Zaubermittel nichts
zu finden ist, haben wir in Nr. 2744 eine solche Figur vor uns, die in
Schläfen, Wangen, Brust, Unterleib, Hüften, Kreuz, rechtem Schulterblatt
und Hinterhaupt zirka 2—5 cm tiefe Ausnehmungen besitzt, worin teil-
weise Pflöcke sitzen, woraus geschlossen werden könnte, daß dieselben mög-
licherweise zur Aufnahme von Zaubermitteln gedient hatten (Fig. 20,
Tafel XXVIII). Ähnliche, im Museum für Völkerkunde zu Berlin befindliche
Stücke haben darüber keinen aufklärenden Inventarvermerk.

V. Gabelplastik.
In Nias begegnen uns zahlreiche Bilder, die aus Astgabeln hergestellt

werden und deren Ausmaße zwischen einem fingerdicken Span und einem
etwa 1 m langem Pfahl variieren. Während hierfür im Norden und Zen-
trum die allgemeine Bezeichnung adii gilt, ist im Süden der Name behelo =
„das was gegeben werden muß" oder sir aha = Zweig, Gabel oder siraha
sebuwa = große Gabel gebräuchlich, wodurch die Gabelform gekennzeichnet
ist 5 die spezielle Bezeichnung für Krankheitsa¿/i¿ (deren Gabeln manchmal
auch nach abwärts gerichtet sind) ist siraha ahi (Wirz, S. 167).

Ihre einfachste Art besteht aus einer Astgabel, an deren Verzwei-
gungsstelle durch einfache Kerben die Augen und das Kinn angedeutet
sind; manchmal sind Stirn und Nase plastisch herausgearbeitet; das Antlitz
ist mitunter auf einer an der Gabelung sitzenden maskenartigen kreisrunden
Scheibe angebracht. Die Gabel kann sich aber auch auf ganzen mensch-
lichen Darstellungen befinden.

Solche Gabelhölzer, deren Namen von der Funktion oder der Örtlich-
keit der Aufstellung abhängen, sind aus den verschiedensten Holzsorten her-
gestellt. Man findet sie allerorts, so z. B. vor dem Wohnhaus oder an dessen
Fenster des einfachen Mannes, ebenso vor dem Häuptlingshaus 5 sie sind
aber auch bei Gräbern zu finden (Schröder, II, Abb. 211, 212, 216, 217).
Im Norden des Landes setzt man den Gabelpfahl zum Kampongstein
(Schröder, I, S. 89), dem Grundstein des Dorfes, wo jeder einziehende
Fremde ein siwalu (Schröder, I, S. 408) zu erlegen hat, damit der Grund
kühl bleibe und das Gewächs gedeihe ; dieser siraha wird mit Silaoma,
dem Sohne des Hadiduli, der das Schöpfungswerk seines Vaters vollendete,
in Verbindung gebracht. Auf den Feldern, wo die Gabelpfähle (nach
Wirz, S. 169) Opfer empfingen, hatten sie den Reisähren Kraft zu ver-

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



594 R. Horsky.

leihen. Allerdings sind sie hier infolge der fortschreitenden Zivilisation
bereits größtenteils verschwunden.

Nr. 2979 ist den Gabelplastiken einzuordnen. Es ist eine roh ausge-
führte, V56 ?n hohe menschliche Figur, deren klobiger Kopf zwei Gabeln
trägt und auf einem langen Hals sitzt, an dem der kröpf ähnliche Adams-
apfel besonders auffällt. Am stark überstreckten Rumpf sind die Arme in
der Haltung der Ahnenfiguren vor der Brust erhoben. Die Genitalien
lassen erkennen., daß es sich um eine männliche Darstellung handelt. Die
Beine sind plump und schwer.

Nr. 2616, welches Objekt nur 98 cm mißt, besitzt einen unförmig
großen Kopf, dessen Antlitz herzförmig verläuft, wobei dessen Kinn durch
die Herzspitze gebildet wird. Das Haupt, welches zwei daha (Gabeln)
trägt, sitzt auf einem schmächtigen Hals. Auch ist der Adamsapfel ange-
deutet. Den zarten Leib schmückt eine Halskette, die sich in einem dicken
Wulst von Schulter zu Schulter schlingt. Die abgeknickten kleinen Arme
sind vor der Brust, an der die Warzen angedeutet sind, erhoben. Der kleine
Kinnbart sowie die Genitalien deuten darauf hin, daß wir es hier ebenfalls
mit einer männlichen Darstellung zu tun haben. Die Beine versinken in
der Basis (Fig. 21, Taf el XXVIII) .

Nr. 2758 ist ein viereckig- zubehauener Pfahl, dessen oberes Ende sich
kolbenartig verbreitert. An diesem sitzen zwei flach gearbeitete, in rhom-
bischen Spitzen endigende Hörner. Die Ansatzstelle dieser Gabel wird von
einer davor sitzenden kreisrunden Scheibe, in die ein Antlitz geschnitzt
ist? verdeckt. Dieses ist durch eine bandartig dargestellte Nase, die Ohren
und einen Kinnbart vervollständigt. Die Größe dieser rauchgeschwärzten
Plastik beträgt 54 cm (Fig. 22, Tafel XXIX).

Nr. 2757 ist eine gegabelte Pvumpfplastik mit einem außergewöhnlich
schön gearbeiteten Gesicht, das gleich einer Maske unterhalb der Gabe-
lungsstelle sitzt. Der übrige Teil der Figur sowie der lange Hals und die
kleinen, vor der Brust erhobenen Ärmchen lassen erkennen, wie unwichtig
dem Schnitzer alles Beiwerk erschien. Gesicht und Gabeln zeigen eine rot-
braune Färbung. Die Größe beträgt 55 cm (Fig. 25, Tafel XXIX) .

Objekt Nr. 2641 besteht nur mehr aus einem in einer Gabel endi-
genden, quadratisch behauenen Pfosten, an dessen' Verzweigungsstelle
Augen, Mund imd Kinn durch Einkerbungen gekennzeichnet sind; in-
mitten des Pfostens befindet sich eine viereckige Öffnung. Die Gesamtlänge
mißt 62 cm.

Nr. 2654 ähnelt Nr. 2641, trägt aber an der rechten Vorderkante
acht$ an der linken Hinterkante des Pfostens neun Einkerbungen. Die
Augen sind eingebohrt. Die Länge beträgt 59 cm.

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 595

Leider ist nicht feststellbar, ob das Einhauen der Kerben mit einer
Zeremonie verbunden ist, wie uns Grabowski (S. 205) von den Dajak be-
richtet: „ jeder männliche erwachsene Verwandte des Verstorbenen
und besonders geehrte Gäste treten hinzu, preisen vor diesen Bildern
(hampatongs) ihre eigenen Schandtaten, die sie bis ins Ungeheure schil-
dern, und machen zum Andenken an diese Tat einen tetat oder tiat, d.h.
Kerbe, in den Pfosten der hampatongs Die Ot Danom, die keine
hampatongs aufstellen, machen Kerben in die Pfosten der sandong tulan".

Ein anderes, jedoch mit der Gabel nach unten gerichtetes Stück finden
wir in dem Objekt Nr. 5059. Das Antlitz jedoch befindet sich nicht an der
Gabelungsstelle, sondern am oberen Ende. Die ganze Stücklänge beträgt
50 cm.

Zur Deutung des Niasser Gabelpfahles ist es unentbehrlich, unsere
Betrachtungen nach Flores auszudehnen, denn zwischen beiden Inseln be-
stehen zahlreiche kulturelle Übereinstimmungen, von denen auf mytholo-
gischem Gebiete nur eine erwähnt sei: So ist bei den Niassern (Kramer,
S. 478, Kleiweg de Zwaan, S. 9 f.) die Anschauung vertreten, daß die
Menschen nur deshalb dem Tode verfallen sind, weil sie, von Lature als
Schweine betrachtet, von diesem mit einem Netz eingefangen und verspeist
werden, während die Nada auf Flores (Arndt, C, S. 59) in den Menschen
die Karbauen des Deva erblicken, der sie am himmlischen nadu (Opfer-
pfahl) festbindet und zum Mahle schlachtet.

Bei den Nada auf Flores (Arndt, B, S. 561) wird zur Herstellung
des Gabelpfostens nur solches Holz ausgewählt, dessen Saft rot ist, ein
Kriterium, das auf Borneo bei den Dajak (Schmidt P. W., S. 7 f.) mit dem
Ursprung des Menschen zusammenhängt. Ein solcher, bis auf zwei Gabeln
vom Blatt- und Astwerk gereinigter und entrindeter Stamm wird unter
besonderen Zeremonien vom Walde eingeholt (Arndt, B, S. 562, A,
S. 855) 5 beim Transport in das Dorf wird er von zwei Männern bestiegen,
wobei die Seele jenes Ahnen, zu dessen Verehrung der Pfahl errichtet wird,
in den Stamm einzieht. Arndt (B, S. 564) berichtet: „Am folgenden Tag
wird der Holzschnitzer gerufen, damit er den Opferpfahl mit schönen
Schnitzereien versehe. Meistens sind es verschlungene S-Figuren, durch
rundlaufende Ringe in Felder abgeteilt. Unter der Gabelung des Pfahles
wird auch ein Gesicht eingeschnitten, das nach der Aufrichtung desselben
dem Haupteingang des Dorfes zugekehrt ist. Die Augen bestehen gewöhn-
lich aus weißen Muscheln. Die Ohren sind aus einem Stück Holz geschnit-
ten und seitlich am riadu eingesetzt. Über dem Gesicht an der Wurzel
der Gabelung ist er durch ein rundes Loch unterbrochen. Durch dasselbe

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



596 R. Horsky.

werden die Stricke gezogen, mit denen die Opferkarbauen am p'eo ange-
bunden werden."

Ergänzend wird hiezu bemerkt, daß der rìadu mit dem Namen des
darin verehrten mächtigen und besitzreichen Ahnen bezeichnet und bei jeder
Karbauenschlachtung mit dem Blute des Tieres bestrichen wird (Arndt, B,
S. 567 f.), so daß die Schnitzereien im Laufe der Zeit darunter vollkommen
verdeckt werden. Zum Gedenken an den Vater des Vorfahren wird einige
Meter hinter dem riadu der Stein p'eo gesetzt (Arndt, B, S. 569).

Von den auf Nias vorkommenden Gabelpfählen, die vielfach in ver-
kümmerten Formen erscheinen, begegnet uns oftmals in der Mitte des
Pfahles ein Loch, worüber uns keine Aufklärung gegeben werden kann.
Vom Festbinden irgend welcher Opfertiere sind uns keine Berichte zuge-
kommen. Gehen wir aber westlicher, so berichtet Heine-Geldern (S. 285),
daß die gegabelten Pfosten über Nias hinaus „in Assam und Birma weit
verbreitet sind. Man kann sie von den Garo im äußersten Westen bis zu
den Wa im mittleren Hinterindien, von den Katschin an den Quellflüssen
des Irrawady bis zu den Ausläufern der Kuki-Tschin-Stärnme in Arakan
verfolgen, meist noch tatsächlich als Opferpfähle verwendet, die dann als
Denkmäler stehen bleiben, in anderen Fällen nur mehr nachträglich als
Denkzeichen für Rinderopfer aufgestellt. In Südindien werden gabel-
förmige Opferpfähle beim Büffelopfer, in Bengalen in entarteter Form
beim Ziegenopfer verwendet".

Von den Niasser Gabelpfosten wissen wir, daß sie bei Festlichkeiten
und in der Krankenheilung eine Rolle spielen. Der Aufstellungsort ist
beim Wohnhaus, bei Gräbern und beim Kampongstein, dem Grundstein
des Dorfes. Den beim Kampongstein errichteten Gabelpfosten aber bringt
man mit Silaoma, einem mythischen Vorfahren, in Verbindung.

Nach der Schöpfungsmythe der Niasser (Modigliani, S. 615) verbrei-
teten sich die aus Baumsprossen hervorgegangenen Menschen in sechs
Himmelsräumen ; da der sechste Himmelsraum jedoch für die anwachsende
Anzahl der ihn bewohnenden Menschen zu klein geworden war, ließ Sirao
den Untertanen Hadiduli in die Leere unter dem sechsten Raum absteigen,
damit er eine andere Erde bilde. Diese Bemühungen aber blieben erfolglos,
denn mangels eines Fundaments stürzte der versuchte Aufbau in sich zu-
sammen. Da Hadiduli nach seiner Rückkehr auf den sechsten Himmels-
raum starb, schickte Sirao einen nachgeborenen Sohn des Hadiduli, namens
Silaoma, an dieselbe Stelle. Dieser schritt in Begleitung seiner Mutter an
die Ausführung dieses schwierigen Unternehmens und fand dort einen
dicken Dampf vor, aus dem er mit Hilfe des mütterlichen Ringes und von
Kokosblättern, die er vom adu bihara gepflückt hatte und auf einen mit-

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



Religiöse Holzplastik auf Nias. 597

gebrachten Globus legte, eine Erde bildete, indem er die aus dieser
Mischung bestehende Masse schüttelte.

Daraus ergibt sich, daß Sirao als Schöpfer anzusehen ist, Silaoma aber
als erster Besitzer und Besiedler dieser Erde betrachtet werden kann, um
so mehr, als er ja als Vorfahre der Niasser gilt. Diesem Silaoma aber,
dem Vorfahren und Grundbesitzer, wird ein Gabelpfahl, der adu siraha,
errichtet, bei dem heute jeder neu ins Dorf ziehende Fremdling einen
Tribut von einem siwalu zu entrichten hat, „damit der Grund kühl bleibe
und das Gewächs gedeihe" (Schröder, I, S. 408). Es wird also heute ein
Geldopfer vor dem Gabelpfahl niedergelegt, dem, wie wir aus europäischen
Beispielen — ich brauche nur an das römische pecunia zu erinnern —
wissen, Opfer in Naturalien vorangegangen sein müssen. Wenn wir also
dem Geldopfer ein Tieropfer gleichsetzen, so finden wir die Parallele zu
Flores, wo zufolge der Vorstellung der Nada der Ahne als „Herr des
Grundes" betrachtet (Vroklage, S. 715, 755) und dem verstorbenen Grund-
eigentümer ein Gabelpfosten gesetzt wird, welcher als Seelensitz und als
„Opfer"pfahl für die zu schlachtenden Karbauen zu dienen hat.

Trotz des Verlustes des gehörnten Opfertieres hat sich also auf Nias
die Errichtung der früher zweckdienlichen Opferpfähle erhalten. Eine
Analogie finden wir auf Tenimber, wo sich neben den Gabelpfosten auch
an dem First des schifförmig gebogenen Hausdaches die hölzernen Rinder-
hornmotive — kor a (Hörner) — vorfinden, obwohl das Rind vollkommen
verschwunden war und erst in allerjüngster Zeit wieder in den Kultur-
besitz der Tenimberesen aufgenommen wurde.

Diese Hinweise berechtigen zur Annahme, daß die Niasser Gabel-
pfähle ursprünglich als Pfähle zum Festbinden der Opfertiere Verwendung
fanden, aber seit deren Verschwinden zu einem vollkommen mißverstan-
denen Kultobjekt herabgesunken sind.

Schriftennachweis.

A r n d t , P. P., A, Die Religion der Nada (Westflores), Anthropos, XXIV, 1929, S. 817.
— B, Die Religion der Nada (Westflores), Anthropos, XXVI, 1951, S. 555, 697.
— C, Die Megalithenkultur der Nada (Flores), Anthropos, XXVII, 1952, S. 11.
C a m e r l i n g , E., Über Ahnenkult in Hinterindien und auf den großen Sundainseln,

Rotterdam 1928.
C h at e 1 i n, L. N. H. A.. Godsdienst en bijgeloof der Niassers, Tijdschrift voor Indisch

Taal-, Land- en Volkenkunde, XXVI, 1881, S. 109.
G r a b o w s k y , F., Der Tod, das Begräbnis, das Tiwah- oder Totenfest bei den

Dayaken, Internationales Archiv für Ethnographie. II, 1889, S. 177.

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



598 R. I l o r sky .

H e i n e - G e l d e r n , Robert, Die Megalithen Südostasiens und ihre Bedeutung für
die Klärung der Megalithenfrage in Europa und Polynesien, Anthropos, XXIII,
1928, S. 276.

K l e i w e g de Zwaan , Dr. J. P., Die Heilkunde der Niasser, Haag 1915.
K r a m e r , Fr., Der Götzendienst der Niasser, Tijdschrift voor Indisch Taal-, Land-

en Volkenkunde, XXXIII, 1890, S. 475.
K r u y t, Alb. C, Het animisme in den indischen Archipel, 's Gravenhage 1906.
M o d i g l i a n i , Elio, Un viaggio a Nias, Milano 1890.
M o l l e r , A. G., Beitrag zur Beleuchtung des religiösen Lebens der Niasser, Inter-

nationales Archiv für Ethnographie, XXXII, 1954, S. 121.
N i e u w e n h u i s e n , J. T. en H. C. B. von R o s e n b e r g , Verslag omtrent het Ei-

land Nias en deszelfs Bewonders, Verhandelingen van het Bataviaasch Genootschap
van Kunst en Wetenschapen, 1865, S. 1.

Raap , Hugo, Reisen auf der Insel Nias bei Sumatra, Globus LXXXIII, 1905,
S. 149, 171.

R a p p a r d , Th. C, Het Eiland Nias en zijne bewoners, Bijdragen tot de Taal-,
Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indie, 7e Volgr. VIII, 1909, S. 477.

S c h m i d t , P. W. s. v. d., Grundlinien einer Vergleichung der Religionen und My-
thologien der Austronesischen Völker, Denkschriften der kaiserlichen Akademie
der Wissenschaften in Wien, Band LUI, Wien 1910.

S c h r ö d e r , E. E. W. Gs., Nias, Leiden 1917, I, II.
Spe i se r , F. A., Melanesien' und Indonesien, Zeitschrift für Ethnographie, 70. Jahr-

gang, 1958, S. 465.
S u n d e r m a n n , H., Der Kultus der Niasser, Globus LIX, 1891, S. 569.
V a t t e r , Ernst, Religiöse Plastik der Naturvölker, Frankfurt/M. 1926.
V r o k l a g e , Dr. B. A.; G., Das Schiff in den Megalithkulturen Südostasiens und der

Sudsee, Anthropos XXXI, 1956, S. 712.
W i l k e n , G. A., A, Het animisme bij de volken van den Indischen Archipel, De

verspreide geschriften, III, 1912, S. 1.
— B, lets over de beteekenis van de ithyphallische beeiden bij de volken van den

Indischen Archipel, De verspreide geschriften, III, 1912, S. 511.
W i r z , Dr. Paul, Het oude Nias, Nederlandsch-Indie Oud en Nieuw, 15. Jg. 1928/29,

S. 165, 197. .

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



11. I l o r s k y , Religiöse TIolz])laslik auf Nias. Tafel XXIII
©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



R. Horsky, Religiöse Iiolzplaslik auf Nias. Tafel XXIV

8

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



11. H o r s k v , Religiöse Holzplastik, auf Nias. Tafel XXV

16

13
Í 1 5

11

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



II. I l o r s k y , Religiöse TTolzplnslik auf Xias. Tafel XXVI

19 14

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



11. I l o r s k y . Religiöse Holzplastik auf Nias. Tafel XX VT I.

17

18

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



R. H o r s k y, Religiöse Holzplastik auf Nias. Tafel XXVIII©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



ì\. I l o r s k y . Religiöse Holzplastik auf Nias. Tafel XXIX

Í23

©Naturhistorisches Museum Wien, download unter www.biologiezentrum.at



ZOBODAT - www.zobodat.at
Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Annalen des Naturhistorischen Museums in Wien

Jahr/Year: 1942

Band/Volume: 53_1

Autor(en)/Author(s): Horsky R.

Artikel/Article: Religiöse Holzplastik auf Nias. Tafel XXIII-XXIX. 374-398

https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=1759
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=26603
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=78210

