203

Das Ankléckeln im Salzburgifchen

Gegenwartsform und Brauchdeutung
2. Bericht von der Brauchtumsaufnahme im Lande Salzburg

Von Richard Wolfram

Im ersten Bericht vor drei Jahren!) iiber die Brauchtumsauf:
nahme, die ich seit Kriegsende in Salzburg durchfithre, war ein-
leitend davon die Rede, dafl die verschiedenen volkskundlichen
Bestandsaufnahmen in den Bundeslindern aufeinander abgestimmt
werden sollten. Dann bekimen wir wenigstens fiir einen Grundstock
wichtiger Fragen Klarheit fiir ganz Osterreich. Im Vergleich mit den
Karten der schweizerischen und deutschen Volkskundeatlanten liefle
sich dann auch erkennen, wie unsere Uberlieferungen im nachbarlichen
Beziehungsfeld wenigstens zu diesen beiden Riumen stehen, wo
Linien weitergehen und wo sich Kulturgrenzen abzeichnen.

Dieser Wunschtraum ist inzwischen in Erfiillung gegangen. Auf
der 8. osterreichischen Volkskundetagung in Graz im Herbst 1953
wurde beschlossen, einen eigenen 6sterreichischen Volkskundeatlas zu
schaffen?).

Mit diesem neuen Unternehmen wird die Salzburger Brauch-
tumsaufnahme aber nicht iiberfliissig, im Gegenteil. Grofirdumige
Erhebungen koénnen auf ortliche Besonderheiten gar nicht eingehen
und bediirfen immer noch grundsitzlich der ortsvertrauten Einzel-
forschung zu ihrer Erginzung. Schon gar speziell salzburgische Fra-
gen koénnen nur im Rahmen einer Landesforschung behandelt wer-
den, die aber — soll sie das richtige Augenmaf3 besitzen — nicht
ohne Kenntnis der gréfleren Zusammenhinge arbeiten kann. So
fordert eines das andere. Etliche Arbeit 148t sich durch die Fragen,
die im 6sterreichischen Volkskundeatlas behandelt werden, ersparen,
das meiste aber nicht. Denn die Salzburger Brauchtumsaufnahme
will nicht blofl eine Auswahl wichtiger Fragen herausgreifen, die
sich kartenmiflig gut darstellen lassen, wie das der Volkskundeatlas
tun mufl. Unsere Aufnahme bezweckt eine mdglichst allseitige und
umfangreiche Aufzeichnung von Brauch und Glaube dieses Landes,
gleichgiiltig, ob die Ergebnisse graphisch ein gutes Beispiel ergeben
oder nicht. Deshalb bemithe ich mich auch weiterhin, die Salzburger

1) Mitteilungen der Ges. f. Salzburger Landeskunde, Bd. 92, 1952, S. 161
bis 180. Diese Berichte beziehen sich natiirlich nur auf die von mir systematisch
fiir das ganze Land unternommenen Arbeiten. Auflerdem gibt es in Salzburg
noch eine Reihe von Personlichkeiten, die in verschiedenster Richtung volkskund-
lich tatig sind.

2) Das Prisidium besteht aus Prof. A. Helbok (Innsbrudk) als Vorsitzen-
dem, den Professoren A. Haberlandt und R. Wolfram (beide Wien) und K. Ilg
(Innsbruc) als Beisitzern sowie Dr. habil. E. Burgstaller (Linz) als General-
sekretir. Eine Reihe von Leitern der Arbeit in den einzelnen Bundeslindern
erganzt dieses Gremium. Die Salzburger Arbeitsleitung wurde mir anvertraut.
Dadurch ist ein gutes Abstimmen der beiden Forschungsunternehmen fiir Salz-

burg sehr erleichtert.



204

Brauchtumsaufnahme fortzusetzen und zu einer gewissen Ab:
rundung zu bringen.

Bisher bestand dieses Unternehmen im persdnlichen Auf-
zeichnen des Stoffes in den einzelnen Orten selbst allein durch mich,
was natiirlich nur nach Mafigabe meiner Méglichkeiten fortschreiten
konnte. Denn alles geschieht neben der sonstigen Berufsarbeit und
aus eigener Tasche. Dieses direkte Aufzeichnen durch einen Fach-
mann ergibt verhiltnismiflig sichere und untereinander vergleich-
bare Ergebnisse. Bei Fragebogen sind die Antworten bei aller Anteil-
nahme der meisten Bearbeiter natiirlich ungleichmifliger. Wer nicht
volkskundlich geschult ist, kann auflerdem bei manchen Auflerungen
der Gewihrsleute kaum erkennen, wenn unter Umstinden eine
interessante Neuentdeckung vorliegt, die dann in der entscheidenden
Richtung durch Fragen weiterverfolgt werden mufl. Andererseits
sind Fragebogen gleichfalls unschitzbar. Sie bringen erfahrungs:
gemifl nicht nur in verhiltnismiflig kurzer Zeit eine iibersichtliche
Stoffiille, sondern auch SpontaniuBlerungen, durch die man auf
Dinge kommt, die einem Ortsfremden sonst vielleicht entgehen. Zu-
dem sind die Fragebogen eine Kontrolle fiir das persénliche Auf:
zeichnen eines einzelnen. Denn jeder Wissenschaftler, mag er noch
so erfahren und wvielseitig sein, hat doch seine personliche Eigenart,
die sich auch im Ergebnis des Sammelns ausdriickt.

Deshalb verband ich schon seinerzeit bei meiner Siidtiroler
Brauchtumsaufnahme das direkte Aufnahmeverfahren mit der Aus-
gabe von Fragebogen. Gleiches tat ich nun auch wihrend der beiden
letzten Jahre in Salzburg. Ein erster Versuchsfragebogen zur reli-
gidsen Volkskunde (iiber das Wallfahrtswesen) wurde iiber das
Erzbischéfliche Ordinariat an die Geistlichkeit des Landes aus-
gegeben. Leider hatte er nicht den erhofften Erfolg. Bei der Er:
forschung des Wallfahrtswesens werde ich wohl wieder zur direkten
Aufzeichnung zuriickkehren miissen. Die beiden folgenden Frage-
bogen wandten sich an die schon bei den Erhebungen fiir den deut-
schen Volkskundeatlas bewihrte Lehrerschaft. Der erste wurde im
Dezember 1953 ausgegeben, der zweite im Oktober 1954. Und zwar
gingen sie — zum Unterschied vom geplanten 6sterreichischen
Volkskundeatlas, der nur etwa 30 Prozent der Orte erfassen wird —
an simtliche Schulorte des Landes. Dies wurde durch die
sehr dankenswerte Unterstiitzung von Landesschulinspektor Doktor
Laireiter und den Landesschulrat von Salzburg, vor allem aber
durch die freudige Mitarbeit der Lehrerschaft ermoglicht. Als
Vorbereitung dazu hielt ich im Herbst 1953 auf den Lehrertagungen
im ganzen Lande einen Lichtbildervortrag iiber das Salzburger
Brauchtum und die Fragen seiner Erforschung.

Die Antworten auf den ersten Bogen sind iiber Erwarten gut.
Die Mehrzahl der Salzburger Lehrer hat sich aufrichtig bemiiht,
manche arbeiteten geradezu glinzend. Leider reicht der Raum nicht,
sie im einzelnen zu nennen, wie sie es verdienten. Der zweite Bogen
kam eben zuriick und ist beim Durcharbeiten. Das Beschiftigen mit
den Uberlieferungen der engeren Heimat, wozu der Fragebogen
wissenschaftliche Anleitung gibt, kann andererseits aber auch den



205

interessierten Lehrer auf manches fiihren, das ihm selbst und seinem
Unterricht zugute kommt.

Die Antworten des ersten Bogens haben bereits wissenschaft-
liche Friichte getragen. Sie sind bei drei der fiinf von mir bearbeite:
ten Karten zur Volkskunde Salzburgs im ,Salzburger Heimatatlas“
mitverwendet worden. Die Karte iiber das ,Frautragen“ im Advent
wurde sogar ginzlich auf Grund dieser Angaben aus dem Jahre
1954 gezeichnet, denn sie sollte ein Zeitbild sein. Im Gegensatz zu
den iibrigen 'Karten, welche die Salzburger Brauchriume kenn:
zeichnen, ist sie eine Intensititskarte, die das Leben eines Brauches
in der Gegenwart darstellt. Es zeigt sich dabei, daf3 das Frautragen
ein Brauch im Vordringen ist, der Jahr fiir Jahr neue Orte erobert,
selbst solche, wo er vorher nie geiibt wurde. Ganz hnlich liegen
die Verhiltnisse iibrigens in Oberdsterreich. Uber diesen Brauch
hoffe ich einmal in einer eigenen Arbeit berichten zu kdnnen.

Als weitere wertvolle Quelle fiir meine Stoffkenntnis kam in-
zwischen die Sammlung von Schiileraufsitzen iiber volkskundliche
Themen dazu, die Direktor R. Treuer (Zell am See) seit mehreren
Jabren in der landwirtschaftlichen Fortbildungsschule in Bruck an
der Glocknerstrafie gibt, und in die er mir freundlicherweise Ein-
blick gewihrte. Es ergab sich daraus auch eine weitere Zusammen-
arbeit insoferne, als Dir. Treuer meine Fragebogen auch durch die
Schiiler dieser Anstalten beantworten liel, die ja aus den ver-
schiedensten Gegenden Salzburgs stammen. Einzelne meiner Fragen
gibt er auflerdem nun auch als gesonderte Aufsatzthemen, wodurch
ausfiihrliche Antworten zustandekommen. Die Arbeiten sind des-
halb besonders aufschluflreich, weil sie eine direkte Aussage von
jungen Leuten aus dem Volke sind, die schon eine gewisse Reife
erreicht haben. Sie bringen daher nicht nur oft recht bemerkenswerte
Finzelheiten, wie sie nur derjenige geben kann, der die Dinge selbst
tut, sondern sie zeigen auch, was noch bei der jungen Generation
lebendig ist und wie sie dazu steht. So erhalte ich fiir meine Brauch-
tumsaufnahme drei Altersschichtungen des Stoffes: bei der direkten
Aufzeichnung vorwiegend die sogenannten ,guten“ Gewihrsleute
der ilteren Generation, dann hier die erwachsene Jugend und bei
den Fragebogen neben Auskiinften der Erwachsenen auch die von
Schulkindern, die iibrigens viel von den Grofleltern erzihlt bekom:-
men und daher sehr gute Quellen sein kdnnen, wenn man sich auch
auf sie allein nicht verlassen wird.

Dankbar méchte ich auch erwihnen, dafl mir Salzburgs Heimat-
pfleger, Amtsrat Kuno Brandauer, stets mit seinem Rat und
vielen Anregungen zur Seite stand.

Zu den Proben von Ergebnissen der Salzburger Brauchtumsauf-
nahme im ersten Bericht vor drei Jahren méchte ich nun als weitere
das , Ankldckeln“ hinzufiigen. Ein ziemlich schwieriger und zusam:-
mengesetzter Brauch. Karl Adrian hat iiber ihn bereits ge:
handelt?). Die Salzburger Brauchtumsaufnahme ergab nun erstmalig
die genauen Verbreitungsgebiete der einzelnen Erscheinungsformen

3) ,Von Salzburger Sitt’ und Brauch”, Wien 1924, S. 15—24.



206

des Brauches, die ich auf Karte 55d des Salzburger Heimatatlasses
dargestellt habe?). Inhaltlich konnte ich dort nur mit wenigen Wor:
ten das Wichtigste andeuten. Dies sei nun hiemit nachgetragen, wo=
bei ich das Gewicht auf dreierlei Dinge lege: 1. Véllig neue und zum
Teil sehr interessante Funde. 2. Die Entwicklung des Brauches in
den letzten rund 60 Jahren und die Gegenwartsform. 3. Deutung
einer Reihe von Bestandteilen des Brauches und ihr Hineinstellen in
weitere volkskundliche Beziehungen. Dem dienen vor allem die
Einzelzergliederungen am Schlusse dieses Berichtes.

Ankldckeln, Glécklngehen und Glécklerlaufen
im Salzburgischen

Mit diesen Namen sind drei Formen der altiiberlieferten Weih-
nachtsumziige bezeichnet, die untereinander in einem engeren Zu-
sammenhang stehen. Sie entstammen simtlich der Altschicht des
alpenlindischen Brauchtums. Dazu kommt ferner das ,Herberg-
suchen, das aus der Vergegenwirtigung des Heilsgeschehens er-
wuchs. Auf letzteres kann ich hier nur insoferne eingehen, als es sich
mit den Altformen vermengte oder sie ersetzte, sonst wiirde der Um:
fang der Arbeit zu grofl. Auch das ,Frautragen“ mufl hier aufler
acht bleiben, zumal es nicht an die kennzeichnenden Tage des An:
kldckelns gebunden ist und auch sonst einen eigenen, vom An-
klckeln verschiedenen Brauch bildet.

Beim Ankléckeln und Glécklngehen ist auch eine soziale und eine
Altersschichtung festzustellen. Bei Tag gehen Kinder und arme Leute,
abends die ,eigentlichen Anklockler, die es ,wegen des Brauches*
tun. Also die erwachsene Jugend, Dirnen, Knechte und sogar die
Bauersleute selbst. Ihre Gruppen sind grof}, wihrend die Armen oft
nur zu zweit kommen. Obwohl sich die meisten altertiimlichen Vor:
stellungen an das Erscheinen der abendlichen Ankléckler heften — die
Armen werden doch 6fter mehr als Bettler empfunden und sind nicht
eingehiillt in das mystische Dunkel der Nacht — so gilt doch auch
der Dank der Armen als segenbringend und man gibt ihnen Gebild-
brote, an die Bauer und Biuerin die Hoffnung auf besonderes
Gedeihen der Tiere kniipfen. Dariiber im Abschnitt der Einzels
zergliederungen am Schlufl dieser Arbeit*2).

Gemeinsam ist allen, daf3 sie nicht erkannt werden wollen.
Dem dienen Verkleidung, Maske oder Gesichterschwirzen. Es liegt
darin nicht nur ein begreifliches Verborgenbleibenwollen (von der
Scheu des Armen bis zum Spaf3 der ,lustigen Ankléckler), sondern

4)  Meine Quellen dafiir sind eigene Aufzeichnungen aus 23 Jahren im
Lande Salzburg, ferner die in elf Unterfragen gegliederte Hauptfragc Nr. IV
des 1. Fragebogens, die 1. Unterfrage der Hauptfrage VII sowie emlge Auf-
sdtze der Sammlung Treuer.

4a) Nach Abschlufl dieser Arbeit erhalte ich das soeben erschienene Buch
von H. Koren, Die Spende, eine volkskundliche Studie iiber die Beziehung
Arme Seelen, Arme Leute, Graz 1954. Darin wird der Nachweis gefiihrt, dafl
die Armen die Toten gleichfalls vertreten und verkérpern. Also den Masken
funktionsgleich sind.



207

auch das Verwandeltsein®). Denn nicht in ihrer Alltagsgestalt
konnen sie Bringer des Gedeihens und des guten Jahres sein, als die
sie im gesamten Salzburger Lande und dariiber hinaus betrachtet
werden®2), sondern nur als Verkorperer von Kriften und Michten,
die in der Natur und im Leben walten. Zu diesen Michten aber
tritt man nur in Beziehung durch ein Ergriffenwerden von ihnen,
eine Verwandlung. Die Maske, von der ja tatsichlich eine ver-
wandelnde Wirkung ausgeht, ist eines der wichtigsten Mittel dazu.
Ihr gleichzusetzen ist das Gesichterschwirzen. Sicherlich eine beson:-
ders einfache und leichte Art des Maskierens, gleichzeitig aber mit
vielen untergriindigen Quellen, die bis zum Totenkult fithren. Das
Tun der Anklockler ist vielfach auch geheimnisvoll. Sie kiindigen ihr
Erscheinen durch das Liuten von Glocken oder Schellen oder durch
Klopfen an. Was sie tun, geschieht meist stumm, mimisch, auch
Heische: und Dankgebirde. Sie sprechen auch méglichst wenig, um
nicht erkannt zu werden, oder verstellen die Stimme. Andererseits
hat sich wohl aus einer spiteren Geisteshaltung heraus auch der
Wunsch entwickelt, den Maskierten, der nun nicht mehr eigentlich
als ,Verwandelter empfunden wird, zu erkennen oder ihm die
Maske abzureiflen. Darum Versuche, sie zum Sprechen zu bringen
oder das Antasten, dem sie sich wieder zu entziehen suchen.

Ein Rest des Bewufltseins, dafl ihr Tun mit auflermenschlichen
Michten Berithrung birgt, liegt in den Sagen, dafl plétzlich einer
sichtlich ,ergriffen wurde und nun ganz wie bei den Perchten zu
iibernatiirlichen Leistungen entflammt wird. Vor allem dem un:
geheuren Springen. Ganz wie bei den Perchten darf auch ein bei
einem Zusammensto3 von zwei Anklécklergruppen Erschlagener
nicht in geweihter Erde begraben werden®).

5) Uber ,,Verwandlungskulte* vgl. z. B. O. Héfler, ,Kultische Geheim-
biinde der Germanen®, 1934, passim.

5a) So gut wie simtliche Aufzeichnungen und Fragebogen erkliren, dafl
das Erscheinen der Anklockler, Glockler ein gutes Jahr bedeute. Oft wird das
noch im einzelnen auf das Vieh, das Getreide, das Obst usw. bezogen. Auch in
den Spriichen und Liedern der Anklockler klingt dies neben dem Heischen
stindig auf.

€) Ein solches Steinkreuz steht am Wege von Glasenbach nach dem Egelsee
nichst dem Sommerauer-Gut. Die vermummten Ankléckler fanden plétzlich, dafl
sich ihre Zahl um einen vermehrt habe. Es war der Teufel. Sie griffen ihn an
und erschlugen ihn, merkten aber zu spét, dal der Teufel entflohen war und sie
einen der ihren erschlagen hatten. Ein zweites Kreuz, unter dem ein Anklockler
begraben liegen soll, war nichst dem Kriechbaumgut in Oberwinkl. M.
Andree-Eysn, Uber alte Steinkreuze und Kreuzsteine in der Umgebung
Salzburgs, Zeitschr. f. osterr. Volkskunde, 3. Jg. 1897, S. 74. Kreuzsiulen an
Stellen, wo erschlagene Glockler begraben liegen sollen, sind auch an der Luisen-
quelle an der Strafe nach Pfandl und am Piirgl in Strobl. Auch in Ebensee
und Langwies bezeichnet man solche Stellen. A. Anreiter, Glocklerabend
1921 in Ischl, Heimatgaue, 2. Jg. 1921, S. 38. Mir selbst erzihlten sie in Eben-
see 1930 und 1989 davon, dafl es frither manchmal arge Raufereien gegeben
hitte. Auch das Verbot und die Verfolgung der Glockler bedeutete eine Ge-
fihrdung. Frither sollen sie sogar Messer an ihren Stdcken gehabt haben. Bei
der Dreifaltigkeit in Rindbach ist ein Glockler begraben.



208

Das Anklockeln kommt nicht allein bei uns vor, sondern auch
als ,Klopfelnichte* in Siid- und Mitteldeutschland sowie in der
Schweiz, wo es ,Bochseln“ (Lirmen, Klopfen, Poltern) genannt wird.
Dariiber besteht ein reiches Schrifttum, auf das ich hier verweisen
mochte®?). Gewisse Grundziige kehren immer wieder, das wird im
folgenden noch deutlich werden.

1. Das Glocklerlaufen

Es ist die in Osterreich wohl bekannteste Form dieses Brauches,
obwohl sie auf das nérdliche und westliche Salzkammergut be:
schrinkt ist. In Hallstatt und dem Ausseer Land fehlt sie. Die groflen
und kunstvollen Kopfaufsitze der Gléckler, die von innen erleuchtet
sind, haben die Aufmerksamkeit schon seit langem auf sich gezogen.

Die Glodklerkappe besteht aus einem Gestell aus diinnen Stibchen, das auf
einem Hut befestigt ist. Im Uberzug aus stirkerem Papier sind Zierate und
Darstellungen ausgeschnitten und mit diinnem, farbigem Papier iiberklebt. Die
Beleuchtung bildete frither eine in der Mitte angebrachte Kerze, heute werden
meist schon Taschenlampenbatterien verwendet. Das Gesicht der Glockler wird
durch herabhidngende Papierfransen als Maskenersatz verdeckt. Die Gléckler
selbst sind weillgekleidet und haben einen Polster auf dem Riicken, damit die
umgehingten Glocken sie nicht schlagen. In der rechten Hand tragen sie einen
langen Stock als Stiitze, denn in Schnee und Glitte konnten sie bei ihrem
Lauf leicht stiirzen. Ein Vorldufer ohne Glécklerkappe, der sogenannte ,,Spion®,
erscheint zuerst. Er soll aus der Zeit des Verbotes dieses Brauches im vorigen
Jahrhundert stammen. Die Gléckler mufiten da der Verfolgung durch die Polizei
gewirtig sein. Trotzdem gaben sie es nicht auf. Kennzeichnend ist die rasche
Bewegung, weshalb der Brauch auch ,Glécklerlaufen” heifit. Die Passen
bestehen aus neun bis zwolf Mann. Im Ginsemarsch kommen die Gruppen
unabhingig voneinander in den Ort gelaufen, der Lauf selbst dauert etwa zwei
Stunden. Auflerdem werden aber oft weite Strecken zuriickgelegt, sogar von
Ebensee bis Ischl. Vor Hiusern, die sie besonders ehren wollen, laufen sie ver-
schiedene Figuren, die sie durch ihre Leuchtkappen gewissermafien ins Dunkel
hineinzeichnen. Zuerst grenzen sie durch einen Kreis den Raum ihres Tuns ab7),
dann folgen Achter, Spiralen usf. Als Dank dafiir erhalten sie Gaben in
Naturalien (Krapfen, Tee) und ihr Erscheinen bedeutet Gliick im kommenden
Jahr. Je mehr Passen kommen, um so gliikhafter. Der Termin ihres Laufens
ist der Vorabend von Dreikédnig.

Die reinste Ausbildung besitzt der Brauch in Ebensee. Wohin
er sonst gedrungen ist (Gmunden, Abersee), da ergaben sich Weiter-
entwicklungen der Kopfaufsitze in naturalistischer Richtung. Aller-
dings hatte auch Gmunden noch im Jahre 1923 Passen mit lediglich

%a) 0. Schade, Klopfan, 1855, Weimarer Jahrb. II; P. Sartori, Sitte
und Brauch, 3. Bd. 1914, S. 11ff.; ders.: Artikel ,Klopfnichte im Hand-
worterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. IV, 1931/32, Spalte 1542—1546.
Ferner zahlreiche Nachrichten und Beschreibungen in volkskundlichen Arbeiten
aus den einzelnen Landschaften, auf die im folgenden ofter verwiesen wird.

7) Der Kreislauf ist auch an und fiir sich schon eine bedeutsame und aller-
ilteste Handlung. Die gleichfalls grofitenteils weilgekleideten ,,Schonen® der
Faschingsldufer im oberen Murtale beschrinken sich sogar auf das ,Kranzl-
laufen* in Kreisform vor jedem Hause und bringen dadurch und durch das
Aufgelirme ihrer Glocken den Segen fiir das kommende Jahr.



209

erleuchteten Spitzkappen®). In Ebensee hielten sie an den alten
Formen jedoch fest. Als erster liuft einer mit der sogenannten
»Sturmhaube®, die einem umgedrehten Boot gleicht. Dann folgen
vielzackige Sterne in der verschiedensten Ausfithrung, sonnenartige
Kugeln oder Scheiben, Pyramiden usf. Daraus wurden in den an-
deren Orten Hiuser, Kirchen, Dampfschiffe, Schwine Tiirme u. a. n.
Ein Zurschaustellen bastelnder Kunstfertigkeit auf Kosten des alten
sinnbildhaften Gehaltes. Im iibrigen kommt es auf die Finzelheiten
gar nicht so an. Der zauberhafteste Eindruck der Liufer entsteht,
wenn man sie in einem gewissen Abstand kommen sieht. Dann ver:
schmilzt ihr weifles Gewand mit dem Schnee und im Dunkel er-
blickt man zum vielstimmigen Geklingel der umgehingten Glocken
nur einen farbigen, halbhoch in der Luft tanzenden Schein. Man hat
wirklich des Gefiihl, hier naht etwas Geheimnisvolles in aufler-
irdischer Schonheit®).

In Ebensee ist der Brauch in den letzten Jahren durch Ubersteigerung
bedroht. Die Kappen werden immer gréfier, immer kunstvoller die Auszier. Die
Glockler brauchen schon die Hinde, um diese Riesengebilde zusitzlich halten
zu konnen. Dadurch leidet das Stiitzen auf den Stock und iiberhaupt Schnellig-
keit und Wendigkeit des Laufes. Das Bild ist allerdings unter Umstinden iiber-
wiltigend, doch eine Gefahrenzone ist sichtlich erreicht, denn weiter geht es
in dieser Richtung nicht mehr'?).

Die Schonheit des Glockleriaufens bringt es mit sich, dafl der
Brauch immer noch weiter ausstrahlt. Ebensee ist offensichtlich der
Mittelpunkt. Von dort soll es vor etwa 90 Jahren nach Ischl ge-
drungen sein, wie mir Dr. F. Lip p mitteilt. Auch nach Gmunden
scheint es erst im Laufe der Entwicklung gekommen zu sein. Es
besteht noch eine FErinnerung daran, dafl man die Lichter der
Glécklerkappen frither nur am Seeufer gegen Traunkirchen und
Altmiinster zu laufen sah. Heute dringt nach Aussage von Dr. Lipp
das Glécklerlaufen auch gegen die Viechtau vor, wo eine andere
Art altiiberliefert ist, das im nichsten Abschnitt geschilderte
»Glocklngehen®.

Nach Salzburg reicht das Gldcklerlaufen durch seinen Anteil
am Aberseegebiet, denn heute ist es auch rund um diesen See
gebriuchlich: Strobl, St. Wolfgang, Zinkenbach und St. Gilgen. Von
dort laufen sie auch nach Fuschl. In Zinkenbach berichten sie, daf}
das Glocklerlaufen bei der Jugend sogar immer noch mehr auflebt.
In Strobl kannte man vor 40 Jahren noch das Ankléckeln im Advent,

8) Eine Abb. davon in Heimatgaue, 8. Jg. 1927, Tafel 15.

9) Schonheit ist die eine Seite der Jenseitigen, die andere ist drohend und
unheimlich. Denn beide Lose liegen in ihrer Hand. Darum gehdren sowohl die
hellen, wie die dunklen Gestalten notwendig zu den Winterumziigen, und es
wire sinnzerstorend, z. B. die dunklen beseitigen zu wollen. Ohne diesen Hinter-
grund leuchtete auch das Licht nicht mehr so hell. i

10) Die verschiedenen Passen suchen einander zu Ubertreffen, und da es
sich herumgesprochen hat, wie schon dieser Brauch in Ebensee ist, kommen
viele Menschen am Glécklerabend dorthin und bilden einen weiteren Anreiz
zur Steigerung. Es wire gut, auf diesem Wege nicht noch we%terzugeh;n. Jede
Ubersteigerung birgt die Gefahr des Umkippens. Das zeigt die Geschichte der
Volkstracht oder des Schmuckes sehr eindrucksvoll an vielen Beispielen.

14 Landeskunde



210

die sonstige Hauptform des Brauches im Salzburgischen (vgl. den
3. Abschnitt). Heute dagegen ist in Strobl nur das Glécklerlaufen zu
Dreikénig gebriuchlich. Sogar nach der Stadt Salzburg dringt. diese
Form vor. Im Jahre 1929 griff der Trachtenverein ,,Die Gaisberger*,
einer der dltesten Osterreichs, das Glécklerlaufen auf und fithrte es
bis 1938 mehrmals durch und seit 1949 fast alljihrlich''). Die Berech-
tigung dazu leitet er davon ab, dafl er in seinen Reihen Mitglieder
aus dem Aberseegebiet hat, die den Brauch dort iibten. Also
gewissermaflen eine Brauchverpflanzung durch eingewanderte Tradi-
tionstriger. Auflerdem gab es aber im nérdlichen Gaisberggebiet
(Koppl, Hof gegen Thalgau) und dariiber hinaus im Flachgau Drei-
konigsumziige mit erleuchteten Kopfaufsitzen, die zwar eher dem
Kreis der Sternsinger angehoren, aber doch eine gewisse Vers
wandtschaft zeigen'?). Wohl als Einzelerscheinung konnte man zu
Dreikonig 1953 ein derartiges Laufen sogar in Bergheim sehen. Hier
wurde dabei fiir die Renovierung der Kirche gesammelt. An Kap-
penformen gab es Kirche, Schulhaus, Bauernhaus, Gasthaus, Kreuz
und Stern.

Ein Lichtertanz im Dunkeln ist etwas so Schénes, daf3 im Volks:
brauch immer wieder Derartiges auftaucht. So eigenartig das Salz-
kammerguter Glécklerlaufen auch ausgebildet ist, es steht nicht ohne
Verwandte da. Weil dies bisher viel zu wenig beachtet wurde, eine
kurze Uberschau:

Beim Reiftanz der Kiirschner in Danzig im 17. Jahrhundert trugen sie auf
den Hiuptern bemalte ,Pappierne Cronen®, die von einer brennenden Kerze
erhellt waren'®). Ganz dhnlich offenbar die Halleiner Kiifer bei ihrem Reif-
tanz: ,,Jeder hatte hiebei auf seiner Miitze eine Erh6hung und in dieser ein
brennendes Licht“!4). Der ,,Gugelhupftanz* bei steirischen Hochzeiten verwendet
ein ahnliches Motiv, allerdings als weihevolle Handlung, die besonders im
pommerschen ,Kroneabtanzen* der Braut (sie hatte auch Lichter in der Krone)
noch alten Sinn offenbart’®). Ein Hauch des Geheimnisvollen weht uns auch
aus dem ,Lichtertanz* Oberdsterreichs an. Ein grofier ,Landlerischer”, der im
verdunkelten Raum so getanzt wird, daff die Burschen ein Gefafl auf dem Kopf
tragen, in dem auf einem Kreuz aus Holzspanen eine brennende Kerze
schwimmt. Er geschieht véllig still, bei geddmpfter Musik und ohne das sonst

11) Der Eindruck in der Stadt kann allerdings nicht ganz der gleiche sein.
Das Glédiderlaufen erfordert zur vollen Wirkung absolute Dunkelheit. In
Ebensee wird auch, wenn das Laufen beginnt, die gesamte Strafienbeleuchtung
des Orts abgeschaltet.

12) Frdl. Mitteilung von Kuno Brandauer. Die Tradition spricht von
weiflgekleideten Burschen mit beleuchteten Kappen (C+M+B, Jahresziffern,
Sterne). Dieselbe Uberlieferung wurde Herrn Brandauer vom alten Rosenstétter-
Bauern am Haunsberge fiir das Haunsberggebiet berichtet.

13) J. Bolte, Das Danziger Theater, Theatergeschichtliche Forschungen
XTI, 1895, S. 73 f. :

14) A. Hartmann, Volksschauspiele, in Bayern und OUsterreich ge-
sammelt, Leipzig 1880, S. 131.

15) J. Schmid, Wiederlaibabtanzen, Blatter f. Heimatkunde, Graz 1924.
R. Wolfram, Die Volkstinze in Usterreich und verwandte Tanze in Europa,
Salzburg, 1951, S. 109 ff.



211

iibliche Jauchzen und Singen!®). Der Eindruck soll iiberwaltigend und direkt
mystisch sein. Die Tédnzer miissen sich ja auch sehr gemessen bewegen, um das
Gefafl auf dem Kopfe balancieren zu kénnen.

In wirkliche Nahe unseres Brauches kommen wir aber mit der Tatsache,
dafl die Sternsinger nicht nur einen von innen erleuchteten Drehstern an einer
Stange mit sich fihren, sondern dafl es Gruppen gibt, die auch auf ihren
Héuptern erleuchtete Sterne tragen und zwar gerade im Salzburgischen. Den
schon genannten Beispielen sind auch die Oberndorfer Sternsinger beizuzihlen,
die auf ihren von innen erleuchteten Pergamentkappen die Buchstaben C+M+B
tragen'”). Ganz besonders aber hat Trieben im steirischen Paltental eine weit-
gehende Entsprechung. Beim dortigen ‘Glocklerlaufen tragen sie spitze und von
innen erleuchtete Kopfbedeckungen, die auflen mit schattenbildartigen Scheren-
schnitten (Rosetten, Teufeln, Zacken, Blumen) beklebt sind'®). Moglicherweise
trugen die Telfser Schleicherldufer einst auch Lichter in ihren urspriinglichen
Pyramidenhiiten'®2). Beim Anklockeln im Pongau (Altenmarkt, Werfenweng,
St. Johann) werden wir die erleuchteten Kopfaufsitze wiederfinden.

Das klarste Gegenstiik zu den Gldcklern findet sich aber in der Schweiz.
Vom Adventbeginn bis iiber Nikolaus und dann wieder zu Silvester ziehen
Burschengruppen umbher, die teils von innen erleuchtete Kopfaufsitze
tragen, teils Schellen schiitteln und mit Peitschen knallen. Auch ein
kiinstliches Rofl oder Esel fehlt selten. Ihr gemeinsamer Name ,,Chliuse*
bezeichnet wohl eine Anknipfung an Nikolaus, doch ist es sichtlich der alte
Mittwinterumzug, der sich iiber einen gréfleren Zeitraum bis zum Altjahrs-
abend erstreckt. Die Gestalt des gabenspendenden Nikolaus selbst ist — wo
sie in dieser Gesellschaft vorkommt — junge Zutat. Sehr bezeichnend sind die
Kaltbrunner ,,Chliuse*, zwdlf Minner!®) in weifler Kleidung mit riesigen um-
gehingten Glocken. Das Gesicht ist von einer primitiven Maske bedeckt, die
sich nach oben fortsetzt und halbrund erweitert. Die Ausschnitte im Oberteil
bilden verschiedene Figuren ornamentaler Art, erleuchtet wird das Ganze durch
cine Kerze??). Auch ein Esel und ein Eseltreiber sind dabei. Rund um den
Ziiricher See finden wir Kliuse mit erleuchteten Kopfaufsdtzen. Manchmal ist
es nur der Nikolaus selbst mit einer riesigen, von innen erleuchteten Inful, oft

16) H. Commenda, Tanzbraucditum um den Landla, Volkslied, Volks-
tanz, Volksmusik, 50. Jg. 1949, sowie eine Mitteilung von R. Pranzl,
Sierning (mindlich).

17) Adrian: a. a. O, S. 44. Erwdhnenswert ist auch, da es in Ost-
preuBen bis etwa 1910 Umziige gab, in welchen den Drei Konigen und ihrem
Drehstern 20 bis 100 Leute mit kleineren erleuchteten Sternen folgten. Auch in
schwedischen Sternsingerumziigen gab es zuwecilen ein halbes Dutzend Sterne.
R. Stumpfl, Kultspiele der Germanen als Ursprung des mittelalterlichen
Dramas, 1936, S. 860. Uber weitere eigenartige Sternsingergruppen vgl. F.
Mo6Binger, Seltsame Sternsingerbrauche, Germanien, 14. Jg. 1942, S. 5 ff.

18) V. Geramb, Deutsches Brauchtum in Usterreich, Graz 1924, S. 9.

18a) A. D 6rrer, Tiroler Fasnacht, Wien 1949, S. 329 f.

19) Die Zwélfzahl erscheint manchmal aufféllig betont. So schon bei manchen
Ebenseer Passen. Zwolf eigentliche Schonperchten bilden den Kern des Zuges
im Gasteiner Perchtenlauf, zwélf sind die Buttenmandeln im Berchtesgadner
Land.

20) Eine Abbildung bei Brockman-Jerosch, Schweizer Volksleben,
Bd. 1, 1929, Abb. 102. Weitere Klausbilder bei Moser-Grofiweiler,
Volksbriuche der Schweiz, Ziirich 1940, S. 191, 195, 196. Dem Schweizer Volks-
kundeatlas bin ich auch durch die Erlaubnis, in das handschriftliche Sammel-
material zu den Klausbriuchen Einblik nehmen zu diirfen, zu aufrichtigem
Dank verpflichtet.



212

aber sind es Gruppen bis zu 50 Stiick. Klausjdger mit Schellen und Peitschen
kommen gleichfalls vor.

Besonders eindrucksvoll ist das Klauslaufen in Kifinacht. Als ich es 1949
selbst miterleben konnte, zog eine gewaltige Schar von Ménnern und Burschen
einher, die ihre Glocken im Gleichschritt hin- und herschwangen, wozu mit
Hoérnern ein ganz primitiver Rhythmus geblasen wurde. Vor diesem dunklen
und grellen Geton ténzelten gegen 100 ,Iffeler” mit erleuchteten Kopfaufsitzen.
Sie bewegten sich im leichten Laufschritt dahin, drehten sich ab und zu um
sich selbst oder gingen tief ins Knie. Die ,Iffeln” sind mithraartig, die aus-
geschnittenen farbigen Muster zeigen heute meist Kirchenfenstermotive. Wie ich
durch Umfragen bei den Einheimischen feststellen konnte, hat die Schauwirkung
dieses Brauches auch hier neue Entwicklungen angebahnt. Frither liefen sie
durch 14 Tage in kleineren Gruppen jeden Abend und umkreisten dabei auch
Biume. Bis vor zehn Jahren durfte sich zu dieser Zeit kein weibliches Wesen
auf der Strafle sehen lassen, diese Nichte gehorten nur den Méannern und ihrem
Brauch. Auch das ,Klepfen“ (Peitschenknallen) spielte eine gréfiere Rolle. Die
heute mitgehende Gestalt des Nikolaus war frither nicht dabei. Auch die Iffeln
werden immer gréfer und kunstvoller ausgeziert, also ganz &hnlich wie in
Ebensee.

2. Das Glécklngehen

Die Dreikénigsrauhnacht, die vielfach im Ober6sterreichischen
auch die ,grofle Rauhnacht“ heif}t, ist nicht nur im Salzkammergut,
sondern in weiten Teilen dieses Landes erfiillt von Umzugsgrup-
pen®'). Unter ihnen sind die ,Rauhschnidgeher” des Innviertels und
die ,Glockler* jenseits des Hausrucks meist weilgewandet, mit
geschwirztem Gesicht, und tragen an einem langen Stock ein Glock-
chen, mit dem sie sich bemerkbar machen. Nach ihrem Rufe: , Krupf,
Krupf! I mocht an Krapfen oder Guglhupf!“ heiflen sie jenseits des
Hausrucks auch die ,Krupf:Krupf“. Ganz ihnlich wie die kletzen-
heischenden Ankléckler im nordwestlichen Flachgau und im an-
schlieBenden Bayrischen und im Innviertel um Wildshut ,Kletzi
Kletzi“ genannt werden. Die Bauern sehen das Kommen der
Glockler gerne, denn je mehr anklopfen, um so besser wird das Jahr.
Sie schreiben sich sogar auf, wieviele kommen und sind von Stolz
erfiillt, wenn einer berichten kann, bei ihm seien heuer iiber 200
gewesen. Im Steirischen ist das Glécklngehen zu Dreikonig auch iiber
das Ausseer Land bis ins Enns: und Paltental iiblich. Bei Tag gehen
im Ausseer Land die Glockler, abends die Perchten (,,Berigln“).

Das Glocklngehen — sie laufen nicht wie die Salzkammer:
guter, daher die andere Bezeichnung —, wie es im anschlieflenden
Oberdsterreich gebriauchlich ist, reicht auch in den norddstlichen
Zipfel des salzburgischen Flachgaues hinein: Hochfeld bei Straf}-
walchen, Mattsee, Obertrum, Schleedorf, Seeham usw. In Hochfeld

21) Thre ausfiihrliche Schilderung, sowie Angaben tber die rdumliche Ver-
breitung der einzelnen Typen bei E. Burgstaller, Lebendiges Jahresbrauch-
tum in Oberdsterreich, Salzburg 1948, S. 40ff. Ferner P. Amand Baum-
garten, Das Jahr und seine Tage in Meinung und Brauch der Heimat,
Heimatgaue VII, Jg. 1926, S. 15.



213

gehen am Glockltag (Vorabend von Dreikénig) einzelne oder
Gruppen. Bei Tag arme Leute, abends die Burschen. Sie sind ver:
mummt, lduten und singen Adventlieder oder auch ,Sommer und
Winter“. Sie bekommen Krapfen, Kiichl und Fleck (Polsterzipf).
Von ihnen geht der Spruch: Je mehr Glockler, desto besser das
Getreide.

In Obertrum gingen die ,Rauhsinga“ vor etwa 20 Jahren um an
~Rauhkrdpfn®, wenn der Schnee nicht zu tief war und das Weiter-
kommen erschwerte. Zwanzig bis dreiflig gingen, sie klopften an und
sangen teilweise Hirtenlieder. In Mattsee sind es Bauerndirnen und
Knechte, die am 5. Jinner abends maskiert vor den Fenstern singen
und beten. Schleedorf berichtet, dafl die Glockler oft maskiert sind,
schon oder in Lumpen gekleidet. Sie haben Stoécke, in fritherer Zeit
auch Besen. Von ihnen allen heifit es, es gibt ein gutes Jahr, wenn
viele kommen.

Im Umkreis der Stadt Salzburg ist das Glécklngehen, wie auch
das Ankldckeln im Advent zumeist erloschen. Um Dreikénig sind
die Sternsinger und Heiligen Drei Konige an ihre Stelle getreten.
Aber die Sternsinger von Eugendorf haben von ihren Vorgingern
doch noch den Ruf iibernommen: ,I bitt um an Glécklerkrapfen!
St. Georgen bei Oberndorf, wo heute an den Donnerstagen des
Advents die Klezi-Klezi umgehen, kannte vor etwa 50 Jahren noch
den Brauch, dafl Arme am Vorabend von Dreikénig um ,Rauh-

nachtskrapfen“ kamen.

3. Die Anklocklerim Advent

Das ganze iibrige Salzburg mit Ausnahme des Lungaues, wo
das Ankldckeln seit alters sichtlich nicht heimisch ist und der nur
einige Streuvorkommen zeigt, kennt aber den Brauch dieser Um-
zugsgruppen an den Donnerstagen des Advents. Unter
ihnen finden wir in der Hauptsache drei Erscheinungsformen. Im
nordwestlichen Flachgau und im Rupertiwinkel die ,Klezi-Klezi“,
im Pinzgau heute vor allem das ,Herbergsuchen“ mit Josef, Maria
und den Hirten, im Pongau, Tennengau und siidlichen Flachgau
aber die sogenannten , Lustigen“. Diese sind die Grofiform in der
Altschicht dieser Briuche, eng verwandt den oberdsterreichischen
,Maschkerern“ und ,Rauhnachtlern, die in Gruppen kommen,
angefithrt vom Bajatzl und dem RéBlreiter. Unter diesen finden sich
,Schéne®, die einen schweigenden Tanz auffiithren, dann aber auch
die ganzen Naturwesen (in Zweige oder Stroh gehiillte Gestalten),
der janusartige ,Doppelte“ mit vor: und riickwirtsgewandtem
Gesicht, Hexen, ein Brautpaar und mannigfache ,,Hantierer, die ihr
Handwerk mit allerlei Schabernack treiben®?). Wir finden sie alle
im Salzburgischen wieder, nur eben in der Adventszeit, was dort
zur Dreikonigsrauhnacht kommt. Solche zeitliche Verschiebungen
haben aber nichts zu besagen, wie wir am Schweizer Beispiel sehen
kénnen. Nach Siiden reicht das Ankldckeln im Advent bis Siidtirol

22) Vgl. die Schilderung bei Burgstallera. a. O.



214

und Kirnten®®). Im Salzburgischen sind sie hiufig von den ja auch
im Advent, nicht nur zu Dreikénig umziehenden Perchten kaum zu
trennen.

DieKlezi:Klezi

Die KlezizKlezi erscheinen vermummt in St. Georgen bei Obern-
dorf an den Donnerstagen des Advents und rufen mit verstellter
Stimme in die einzelnen Hiuser ,Klezi-Klezi“, wofiir sie Kletzen,
Obst und Niisse bekommen. Am letzten Donnerstag aber erhalten
sie Mehl, um sich ein Kletzenbrot backen zu kénnen. Im nahen Titt-
moning sagt man dazu , Anrollen“. Dort sind sie maskiert und
anders angelegt, wie alte Weiber mit Kopftiicheln und Récken, recht
weitschichtig. Der Sack, den sie mitfithren, hat oft keinen Boden,
so dafl die Gaben, die ihnen eingeschiittet werden, ,hint bleiben,
denn sie gehen wegen der Gaudi“, jedenfalls die ilteren. Es gibt
aber auch andernorts die Vorstellung, dafl diese den Umzugsgestals
ten gegebenen und wieder zuriickbleibenden Gaben dadurch gesegnet
sind und man sie deshalb selbst i}t und an die Freundschaft verschenkt.
Der Ruf in Tittmoning ist: ,Basei, Basei — Kletz, Kletz, Kletz1“

Ein besonderer Zug ist es, dal den Anklécklern , Ratsl aufgebn*
werden. Die Tittmoninger hat Hartm ann aufgezeichnet und ver-
offentlicht®). Ritsel wurden aber auch in die Hiuser hineingerufen
oder es wurde ,eing'reimt“. Das heiflt, die Leute im Haus riefen:
»Vettall, wia reimt si ... und ... zsamma?“ worauf eine gereimte
Antwort erfolgen mufite. Im Siidtiroler Sarntal erlebte ich ganz dhn-
liche Ritselfragen und Vierzeiler. Auch im Tennengau werden wir
die Ritsel wieder antreffen. Angesichts des zeremoniellen Kampfes
durch einen Ritselwettstreit, den wir auch sonst im Volksleben
finden, z. B. beim Zusammentreffen zweier Schwerttanzgruppen im
Béhmerwald, wird man vielleicht hinter dieser Handlung mehr vers
muten diirfen, als blofl den Wunsch, die Vermummten erkennen zu
kénnen, indem man sie zum Reden bringt. Denn der besteht natiire
lich auch. In Tittmoning kam es dabei sogar frither direkt zu
Kimpfen, indem einem Anroller vom Hause aus eine Schlinge iiber:
geworfen wurde und man versuchte, ihn ins Haus zu ziehen,
wihrend seine Genossen ihn zu befreien trachteten (vgl. auch Weg:
scheid, S. 230). Im Sarntal miissen die Klockler leer abziehen, wenn
sie die Reime nicht erwidern konnen. Sind alle diese Kimpfe mit
den Maskierten vielleicht im Grunde ein Ringen mit der
Geisterwelt, die sich als die stirkere erweisen
mufl ? Wenn sich den Faschingsldufern im oberen Murtale jemand
in den Weg stellt, mul ihn der vorauslaufende, besenbewafinete

23) L. Hormann, Tiroler Volksleben, 1909, S. 218 ff; ferner meine
eigenen Aufzeichnungen 1941/42; fir Kdrnten G. Graber, Volksleben in
Karnten, 1949, S. 151—156.

24) | Volksschauspiele”, S. 190 ff. Der Reimwettstreit auch in Kairnten,
Graber, a. a. O.; ferner Schade, a. a. 0., S. 19f, 62f. Uhland, Schr. 2.
Gesch. d. Dichtung und Sage III, S. 2561ff; Schweizer Archiv f. Volkskunde,
VIL Jg., S. 110.



215

» Wegauskehrer” im Ringen ,,schmeiflen®, sonst diirfen sie auf diesem
Wege nicht weiter!

Die Klezi-Klezi laufen auch in Arnsdorf, Lamprechtshausen,
Michaelbeuern, Nufidorf am Haunsberg (hier haben sie Kleider
verkehrt an, die Gesichter rufigeschwirzt), Obereching, Oberndorf,
St. Pankraz am Haunsberg, Groflgmain usf. Sie erstrecken sich iiber
das bayrische Zwischengebiet offenbar bis wieder an die Salzburger
Grenze. In Unken z. B. ist das Ankléckeln in der Art des Pinzgaues,
im nahen Melleck auf bayrischem Boden jedoch sind es schon die
»Klez:Klez“. Die Landesgrenze ist hier auch Brauchgrenze*?2).

Das Herbergsuchen und die Pinzgauer Altform

Im Pinzgau treffen wir heute an den Ankléckldonnerstagen
zumeist eine sehr schone Art des ,Herbergsuchens“. Besonders gut
konnen wir sie in Rauris kennenlernen. Als ich sie am 5. Dezember
1946 selbst miterlebte, bestand ihre Gruppe aus 16 Leuten. Voran
kam der Ansager, der Steffl, ein untersetzter, sehr lustiger und
temperamentvoller Bursch, der mit den Worten begann:

Griial Gott, liabe Leitln, alle mitanand,

mir kemman her vom Heiligen Land,

mir san a ganze Banda:

da Lipp, da Lenz, da Xanda.

Mir tuan enk kund,

was sich alls zuatragn hat in Betlehem unt.

I tat'n Hausvater fragn, ob i's einaruafn kann?
Wann a nix dagegen hat, dann fang ma glei an.

Natiirlich hatten die Hausleute nichts dagegen, und so fiillte sich ihre schone,
gerdumige Stube alsbald mit Hirten in Manteln und Hiten und mit langen
Hirtenstocken der alten Art mit einer Schaufel am oberen Ende, wie man sie
auch auf Krippenfiguren sehen kann. Manche hatten an die Stodee auch Binkerln
gehingt. Einer trug einen Budckelkorb fiir die Gaben. Den Mittelpunkt bildeten
Josef und Maria. Josef, ein alterer, bartiger Mann in Mantel und grofiem
braunen Hut, umgehingter Tasche und einem grofen Stock, fithrt ein Muli
auf dem Maria reitet. So ziehen sie — Maria auf dem Reittier sitzend — auch
in die Stube ein. Maria hatte ein blaues Kleid, weiflen Schleier und offene Haare.
Ihr Spiel besteht aus verschiedenen Spriichen und Liedern, darunter z. B. das
bekannte tirolische Christkindlwiegenlied: ,,Es wird scho glei dumpa.” Gemein-
sam heiflt es dann:

I dank enk, liabe Leitln, fir enkern guaten Willn,
mir miafin an Hodsten sein Willen erflln.
Es ist ja in Heiland sein Hiittn schon bstellt,

(Maria allein):
Darin wird geboren das gottliche Kind.
Die Hirten knien nieder in einer sehr schonen Gruppe um Maria und wieder-

holen im Chor:
Darin wird geboren das himmlische Kind.

242) Im Berchtesgadner Land findet sich sonst meist das ,,Glockisinga®,
vgl. R. Kri8, Sitte und Brauch im Berchtesgadner Land, 1947, S. 16 f.



216

An gewissen Stellen des Textes stoflen alle Hirten auch ihre Stdcke auf
den Boden. Die Schlufiverse des Ansagers sind wieder lustig:
O Josef, Maria, wia is denn nacha?
Hiatz gehn ma halt zan Krapfnbacha.
Was soll mar enk wiinschen hiatz bei der Zeit,
was enk recht vergniigt und herzlich erfreut?
An Gsund und an Friedn, die nahrhafte...
a Klotznbrot und a Schweinas und an Branntwein dazua.

Fin wirklich schéoner und stimmungsvoller Brauch, der andich-
tigen Ernst mit gut volklicher Frohlichkeit zu vereinen weifl. Und
doch ist diese Form in Rauris nicht ilter als etwa 40 Jahre. Ober-
lehrer S. Narh olz berichtet in seinem handschriftlichen Dorfbuch,
dafl noch am Ausgang des 19. Jahrhunderts in Rauris in den Donners:
tagnichten des Advents die Schiachperchten in Gruppen bis zu
40 Stiick von Hof zu Hof zogen:

Allen voran ging der Quartiermacher oder Ansager. Ihm folgten die
»Gloéckler”, angetan mit grobrupfenen Hemden (also weiff, meine Anm.).
Thre Gesichter waren geschwirzt, um den Hals hing ein Schellenkranz, und am
Giirtel waren grofle Rollen (Schellen) befestigt. Den Glécklern folgten Teufel
und Ganggerln, bekleidet mit schweren Schaffellen, vor dem Gesicht die aus
Holz geschnitzte Teufelslarve mit den machtigen Bockhornern. Zuletzt kam der
Lapp und die Lappin, der Schleifer und die Schleiferin, der Oltrager, der
Wourzengraber, der Pechschaba und der Oasidla. Ein Oberteufel war auch dabei.
Vom Hausvater wurden sie aufs beste bewirtet. Heute ist diese Form des
Perchtenlaufens so gut wie verschwunden, schreibt Dir. Narholz. Der alte Mann,
der einst den Oberteufel gemacht hatte, erzdhlte, dal es auch Ausartungen
gegeben habe: ,,Es hiat frisch neamma to, awa schoud is a.“ Der Bauer sah die
Perchten gerne kommen, denn ,wann dé Percht kimmbt, geit’s a guats
Jouh(r) ou.”

Heute laufen die Schiachperchten in Rauris zu Nikolaus; wie
ich mich selbst in den zwei Stunden, die ich hinter ihnen herlief,
iiberzeugen konnte, noch ziemlich urtiimlich. Am 5. Dezember laufen
sie nach Hundsdorf, am 6. im Ort Rauris und am 7. fahren sie nach
Taxenbach, wo sie nichts dergleichen haben und schon auf die
»Tauernteufel“ warten. Man hort sie schon vom Bahnhof unten bis
in den ziemlich weit davon gelegenen Ort hinauf briillen. Das
wuflten sie auch in Goldegg, wo sie die Rauriser Perchten die
JKolmsaigurn w6l f“ nannten, weil sie ,,s0 scheufllich briillen®.

Wie es scheint, ist die neue Form des Ankldckelns nicht zum
wenigsten dem pflegerischen Einflul von Dir. Narholz selbst zu:
zuschreiben. Er erzdhlte mir:

Frither sind sie beim Ankléckeln oft rauschig geworden, Maria und Josef
lagen zuletzt im Straflengraben. Ich sagte ihnen, ,leutln, es tuat a nit“ und
forderte sie auf, erst nachher zu trinken, nicht wihrend des Umherziehens.

Schulleiter Josef Stéger in Worth erginzte dazu auf meine Anfrage:
,.Soviel ich von den Altesten des Dorfes weifl, war bei uns in Worth frither auch
die lustige Form des Anklockelns iiblich. Ein ganzer Zug von Menschen kam
daher. Voran der ,Einspeiber’, dann waren der Kropfschneider und der Soldat,
ein Paar, genannt Ultrager und auch ein Hochzeitspaar. Wie mir ein alter
Mann erzihlte, soll dabei auch der Nikolaus mitgegangen sein, der die Leute
allerhand ausfragte; z. B. fragte er einen Burschen, der seine Liebste in Rauris
hatte, wie weit es bis dorhin zu Fuf8 sei. Die Schiachperchten waren nicht dabei.
Die liefen vor Nikolaus allein auf den Straflen herum, meist gingen sie gar



217

nicht in die Hauser. Dir. Narholz hat vor etwa 40 Jahren, als er von Wald im
Pinzgau nach Wérth kam, zum erstenmal das Hirtengehen eingefiihrt. Maria ritt
auf einem Esel, den Josef fithrte. Dabei waren die Hirten und ein Einsiedler
mit einem Evangelienbuch. Heute ist diese Form zhnlich noch iiblich. Wie die
dltesten Leute des Dorfes erzihlen, soll die alte Form mit den Hantierern, wie
sie auch hier genannt wurden, oft zu unliebsamen Ausschweifungen gefiihrt
haben. Die Ultrager schmierten alle Hausbewohner mit einer Schmiere an,
Schnaps wurde dabei viel getrunken u. a. m. Man begriifite die neue Form sehr,
weil es dabei gesittet zuging.*

1893 zeichnete Marie Andree-Eysn aber auf, dafl die
schiachen (hiBlichen) Perchten nur an den drei Donnerstagen der
Adventszeit und bei vélliger Finsternis liefen. Damit ist also in
Rauris wohl die ilteste Schichte dieses Brauches erfafit. Frau Andree:-
Eysn fiigt auch hinzu: ,, Angldckler und schiache Perchten vermischen
sich vollstindig, man vermag sie nicht zu trennen“?®),

Vielleicht die wichtigste hierhergehdrige Aufzeichnung machte
Wilhelm Hein 1893 beim Schalieterer-Bauern in Altenmarkt, der
noch am letzten dortigen Perchtenlaufen 1850 teilgenommen hatte.
Es war der Pongauer Typus mit den hohen Kappen der Schon-
perchten, wie er heute noch in Gastein, St. Johann und Bischofshofen
zu sehen ist. Dann aber heiflt es: ,Am ersten Pfinztag (Donners:
tag) abends beim ,Ankléckeln’ kamen die Percht-
kappen ebenfalls in Verwendung, nur hatte jede
Haube ein Licht, da der Umzug bei Nacht stattfand. Das
Perchtenlaufen ist auf die Faschingszeit beschrinkt“?®). Also auch
hier waren die Perchten zugleich die Anklockler, noch dazu mit be-
leuchteten Kappen.

Finen recht aufschlufireichen Einblick in den Ablauf der um:-
gestalteten Entwicklung im Pinzgau gibt auch Kaprun. Der dortige
Bericht besagt:

,»Die Anklockler gehen in den Donnerstagnichten des Advents in Gruppen.
Sie werden von den Bauern sogar eingeladen. Denn, wenn keine kamen, waren
die Bauern unzufrieden, ,dann gibt’s koa guats Jahr. Abends gingen nur Er-
wachsene, meist aus anderen Dorfern stammend. Frither gingen Schén- und
Schiachperchten Weifigekleidete Figuren mit bunten, spitzen
Hiiten 16sten sie ab. Dabei war eine Hexe mit einem Besen, die Unfug
trieb. Die letzte Form waren alte birtige Médnner mit Schlapphiiten (Hirten).*
Unter den Liedern der Anklckler waren die folgenden:

Bauer, hiaz samma halt da,

mia wiinschn enk a gliickselges Jahr.
Troad ganze Truchn voll,

Heu und Stroh a fei toll

und an schén Haar (Flachs).

Mirchn (Stuten) tan a all tragn,
vom Hengst woll ma gar nix sagn,
und an sakrischn Stier,

der was aufpaft auf d’ Kiiah.

25)  Aus Rauris®, Zeitschrift des Vereins fiir Volkskunde, 8. Jg. 1898,

S. 92, 93.
26) W. Hein, Tinze und Volksschauspiele in Tirol und Salzburg, Mit-

theilungen der Anthropologischen Gesellschaft in Wien, 14. Bd. 1894, Sitzungs-
berichte, S. 46.



218

Dann kommen alle anderen Tiere des Bauernhofes daran. Auch das fol-
gende Ankl6ckllied, das bekannte Ansinge- und Glickwunschformeln enthilt,
wurde gesungen:

Heut is die heilige Glécklnacht;

wer hat’s denn alla aufgebracht?

Drei alte Weiba und a Bafigeiga,

die tanzn d’ ganz Nacht

und bringan nix weida.

Wir wiinschn an Herrn an goldan Tisch,

auf all vier Eck an bratnan Fisch,

in da Mittn a Glaserl voll Wein,

des soll an Herrn sein Fruahstuck sein.

I hér die Schrefel scho kracha,

sie wern ma schon was bacha;

i hér die Schliiss] scho klinga,

sie wern ma bald was bringa;

die Tir is verschlossn, die Fensta san zua,

i bitt um an Upfl und an Kreuzer dazua.
oder:

Bauernleut, jetzt lafit enk sagn,

mir mechtn gern a Kletznbrot habn,

und a paar Apfl a dazua,

dankn tat ma gnua.

In Kaprun war dann sichtlich ecine Unterbrechung des Brauches. Im
Advent 1953 gingen sie zum erstenmal wieder, und zwar diesmal Schulkinder
mit Lehrern. Recht interessant ist die Angabe, dafl die Anklockler kleine
Weihnachtsemmerl oder Strizel bekamen. Bei einigen dieser Backwerke sind
kleine Weihnachtszeichen darauf, entweder ein Schliissel oder ein Stern.

In Mittersill ist es heute die Pfarrjugend, die unter der Fiithrung
des Herrn Kooperators alle Bauernhéfe mit der Herbergsuche von
Josef und Maria besucht. Ahnlich in Uttendorf. Die dortige Mit-
teilung, die ich einem von Dir. Treuer gegebenen Schulaufsatz
verdanke, ist im Grunde erschiitternd, so daf} ich eine Stelle daraus
wortlich anfiibre:

»Der Brauch wurde durch den Krieg unterbrochen, doch wir hatten damals
einen Kooperator, der sich fiir das sehr interessierte. Bei uns in Uttendorf ist
ja mit den Bréduchen nichts los, da unter den Menschen kein Zusammenhalt ist
(Nachkriegszeit!). Ein jeder macht das Gegenteil, was ein anderer erbittet. Es
brauchte sehr viel, dafl unser Herr Kooperator die richtigen Leute firs An-
kl6ckeln sich ausgesucht hatte. Alle waren noch im Banne des Krieges und hatten
fir solches Brauchtum, das ihrer Meinung nach nur Bettelei ist, nichts ibrig.
So gehen ‘jetzt einige vom Kirchenchor mit und ein paar Bauernbuben als
Hirten. Die gehen in der Adventzeit alle zwei bis drei Tage, dafl sie iiberall
hinkommen. Sie ziehen wie das Herbergsuchen von Haus zu Haus und singen
Weihnachtslieder und sagen auch nette Spriiche auf. Zum Abschlufl wird noch
der Haussegen gesungen, der lautet:

Erfiill mit deinen Gnaden,
Herr Jesus dieses Haus,

Tod, Krankheit, Seelenschaden,
Brand, Ungliick treib hinaus.
Laf} hier den Friihling griinen,
verbanne Zank und Streit,
daf wir dir frohlich dienen
jetzt und in Ewigkeit.



219

In manchen Héusern bekommen sie irgendeine Gabe, die den armen Leuten
dann als Weihnachtsgeschenk iberreicht wird, oder fiir die Kinder im Caritas
eingesammelt wird.*

Wenn heute im Pinzgau das Herbergsuchen fast iiberall an die
Stelle des Ankléckelns getreten ist, so ist dabei Brauchtumspflege
sichtlich stark beteiligt. In Taxenbach wurde der Brauch 1930 vom
katholischen Reichsbund neu geordnet und 1949 von der katholi-
schen Jugend wieder aufgenommen. In Maishofen ging frither der
Kirchenchor, doch sind neben den Gestalten des Herbergsuchens
(Maria, Josef, Hirten, Wirt, Engel) auch solche der ilteren Brauch-
schichte dabei wie Kasperl, Rauchfangkehrer und die Hexe mit
einem Besen. In Hiitten bei Leogang ist es seit einigen Jahren die
Brauchtumsgruppe der Pfarrjugend, die das Ankldckeln trigt.
Besonders schon ist die Schilderung, die Hans Hénigschmied
aus Bramberg gibt:

Auch hier ist es Josef und Maria, Wirt und Wirtin. Erstere gehen in der
allgemein bekannten Kleidung der heiligen Familie, letztere in Pinzgauer
Tracht. Das Ankiindigungslied noch drauflen vor dem Hause ist ,,Gott griiafl
enk Leutln.”” Nach der Aufforderung der Bauersleute, herein zu kommen, gehen
sie in das Vorhaus. Oft werden dann auch schon Krippenlieder gesungen, die
von den Bauersleuten besonders gern gehért werden. Nach dem Betreten des
Hauses gehen Wirt und Wirtin sofort in die Stube, wiahrend Josef und Maria
draufien bleiben. Bei den Strophen des Liedes ,Wer klopfet an?“ entwickelt
sich in der Stube zwischen Wirt und Wirtin eine teils heftige Wechselrede, ob
man die Bettelleute hereinlassen soll. Ein neuer (und sehr beachtlicher) Zug ist
es, dafl schlieBlich nicht die traditionelle Abweisung erfolgt,
sondern dafl sich die energische Wirtin schlieBlich gegen ihren hartherzigen
Mann durchsetzt und die Herbergsuchenden zum Eintritt auffordert. Wahr-
scheinlich entstand diese Wendung daraus, daB die Wirtsleute hier
eigentlich die Bauernvertreten. In der Stube wird dann meist im
Wedhselgesang ,,0 du lieber Hauswirt mein® gesungen. Von den alten Leuten
wird das Erscheinen der Ankléckler noch mit der Hoffnung auf ein fruchtbares
Jahr in Zusammenhang gebracht. Gehen sie an einem Hof voriiber, wird das
als Geringschitzung betrachtet und die Hausleute sind gekrankt. Fast in allen
Hofen werden sie bewirtet, manchmal erwartet sie sogar ein
festlich gedeckter Tisch. Eine Ablehnung des Gebotenen wiirde als

Beleidigung aufgefafit werden.

Auch in Leogang konnen wir die uns nun schon bekannten
Brauchschichten feststellen. Bei Tag gehen Kinder, abends die Pfarr-
jugend mit dem Herbergsuchen. Frither hingegen war der Brauch
weit vielfiltiger. Das Herbergsuchen war wohl auch dabei, aber
nur eingebettet in das Treiben der ,Lustigen“, angefithrt vom
Bajazzo, mit allen moglichen Gestalten, unter denen Brautpaar,
Photograph und Jiger und Wildschiitz***) zu finden waren. K.

26a2) Diese Gestalten mit ihrem Kampf (einer wird erschossen oder ge-
fangen) treten immer wieder auf. So in Eschenau, Schwarzenbach, Flachau,
Forstau, Neuberg, Niedernfritz, Péham, Reitdorf, Untertauern, Ennswald,
Bischofshofen, Werfenweng, St. Johann, Goldegg und Leogang. Sie kehren auch
beim Gasteiner Perchtenlauf wieder oder beim Faschingslaufen im oberen

Murtale usf.



220

Adrian gab eine lebendige Schilderung davon?”). Frl. Mimi
Adrian erzihlte mir erginzend dazu, dafl frither sogar ganz
perchtendhnliche Gestalten mitzogen, unter ihnen das ,Schoaten-
mandl“, dessen Gewand ganz mit Hobelscharten bedeckt war, ferner
in Tannenzapfen Gehiillte usw. Ganz dhnlich wie wir es in St. Veit
wiederfinden werden. Eine Vermischung mit den Perchten konnte
ich auch bei meinen Aufzeichnungen 1931—1933 in der Hinterglemm
feststellen. Neben den gewdhnlichen Ankldcklern kamen die Perch-
ten auch im Herbst und Advent, und zwar die schiachen, wihrend
die schénen erst zu Dreikénig erschienen:

»Einer ist der Einsiedler, der hat einen Rosenkranz mit groflen Krallen
(aus Rechenstielen) gehabt und mit dem Rosenkranz den Teufel ausjagen wollen.
Frither waren ganze Ziige. Dann die Oltrager. Jeder ist beschmiert worden.
Auch ein R6f81reiter, Scherenschleifer usw. waren dabei.*

Den Réflreiter finden wir heute noch in Fusch a. d. Glocknerstr.
wieder. Derzeit gehen in Fusch Kinder der Oberstufe unter der
Fithrung von Lehrpersonen, vor vier Jahren waren es zum letzten-
mal Erwachsene. Unter den Anklécklern ist ein Sterntriger, der
einen von innen erleuchteten Drehstern an einer Stange trigt, wie
sonst die Sternsinger zu Dreik6nig. Schellengeldute und Peitschen-
knallen kiindigen die Ankunft der Ankl6ckler an. Ihre auffallendste
Figur ist der R6f81triager. Der betreffende Bursch hat ein
hélzernes und mit Stoff iiberzogenes Gestell mit einem Pferdekopf
und Schweif umgehingt, das durch eine Schnur bewegliche Hinter-
beine hat, so dafl das RofBl ausschlagen kann. Die Aufgabe des
Ro68ls ist es, alle Zudringlichen durch Ausschlagen abzuwehren.
Denn kein Unbeteiligter darf sich den , Anglecklan“ anschlieflen.
Vor dem Kriege wurden z. B. einmal zwei zufillig voriiberkommende
Skifahrer, die stehen blieben, sofort vom Ré&81 weggejagt. Der
Brauch darf nicht gestort werden. Unter den Anklocklern ist auch
als SpaBBmacher der Roflknecht, der Gstanzln auf die Insassen jedes
Hauses singt und ihnen etwas vorhilt, was sie im abgelaufenen Jahre
vielleicht begangen haben. Auch ihr Erscheinen bedeutet ein
gutes Jahr.

Die ,,Lustigen“

Sehen wir im Flachgau das Zusammentreffen dreier Brauch-
formen, im Pinzgau aber eine starke Umwandlung des Brauches, so
bedeuten der Pongau und Tennengau den Hort der Altform des
Ankléckelns. Zumeist werden sie die ,Lustigen“ genannt. Eine
Schilderung nach meinen Aufzeichnungen 1948 in Untertauern mdoge
fiir viele stehen:

Der Vorlafer is &nglegt wie a Bajatzi. A spitzige Képpn auf und rote
Schleifn und a Schelln &nghéngt. Bil's zan an Haus kemmant, ldut’ er. Und
dann is a fiirchterlichs Gschroa. v

Als erster kimmt der Vorlafer einer und schebert bei da Tiir, und dann
die Brautleut und die andern nichandnda. A Brautpaar is das erst, schwarz
und weiff anglegt oder in Tracht. Wann richtig a grofie Paf is, is a Pater a

27) Ein Glécklerabend in Leogang®, Volkstum und Heimatpflege, 4. Heft,
Weihnacht 1926.



221

dabei mit an Giirtel und Rosenkrinz aus kloane Kartoffel, und Zeugn a und a
Houzatloudna mit da Verkiindigung. In da Stubn wern sie getraut. Da Briuti-
gam schmiert mit die &ndan Weibaleut um und d& kimmt da Pater oder a
Gendarm und deut’ eahm. Gewéhnlich is a Photograph a mit. Er hit a Stativ
und a Tuach und schliaft drunter und mit oana Wissaspritzn tuat a auBaspritzn.

Gewohnlich is a Jager und a Wildschiitz. Da Jaga derwischt 'n und es
is zan Schiafin. A Schandar is a mit und vahdft 'n und legt eahm Ketten um.
A SAlbnweibl mit an Korb hat Glasl und Salbn und tuat die Leut anstreichn.
Und Schleiferleut. Da oa hét Deckl und tuat schleifn. Oana is als Schuaster. Der
nimmt Schuach und ndglt’s auf a Bank oder auf die Tiir oder auf'n Tisch.
Oder er schldgt an Négl mittn in Schuach. A Rauchfingkihra tuat
&nruafin und fahrt in Ofn eini.

An Teufl hibn sie a mit, an glnz an wiildn Krampus. Den bindn's nicha
an, weil a so wild is. Es is a Krampushilta a mit. Und da Krampus sitzt auf
da Bink und will si losreiin. Wénn ar an Schwung kriagt, fliagt a auf d’
Weibaleut. Da Krampus muafl wds Gweichts einschiabn, er
is am8l richti fliagat worn und iba di Hausdicha A
neuche Gstdlt is die Gemeindesekretdrin. Die hit an Aktentdschn mit Bezug-
scheine (es war 1948!) und hét austeilt: fir Wiffn (die ja streng verboten
waren!), fiir ein Baby usf.

A Musikant is a mit und sie hdbn tlnzt nocha. Und dann kriagns a
Jausn, Schndps und Keks oder an Tee. D& hébn sie Strohréhrln zan Trinkn.
Apfl, die schiabns ein. Sie hdbn Lirvn aus Sackln, neamd soll oan kenna. Die
Béurin is beispielsweise da Brautigam gwen.

Dann is ’s Auskihraweibl. Ds hdt an Besnstumpn bei ihr. Dds muafi
wartn auf d' Letzt. Sie gengand, gebn an jadn d’ Hind und deutn Pfiat Gott.
Und bél sie alle draufd san, kimmt ‘s Auskihraweibl und kihrt, rant krdt um,
die Schuach unta da Bink und ’s Holz. Und bal ‘s richti geht, mlchts an
Purzlbam bei da Tiir. Drum is ds gwéhnlich a Mdnnaleut. Und dés is da
Abschlufl.

Bei Tag gehn die Arma &nkléckln. Oft a Par mitanand, singant a Liad
oda sdgn an Spruch. Draufit tan sie mit an Gloci ldutn. Zan Anklécklabroud
hébn sie kloane Loabei bichn. Die &ltn Leut hébn dis gern, wénn viel kemman,
ddnn wird a guats Jdhr. Wénn zwoa Ankloklapassn zsdmmkemma sein,
hébn sie g’raft.”

Erginzend fiigte ein anderer Schilderer hinzu, dafl auch die Habergeifl
gern mit dabei war (hiflicher langer Hals, kleiner Kopf, kurze Ohren), ferner
ein Dradium, ein verkehrter Mensch (Gesicht hinten, Gesal vorne), eine
Sennerin mit einem kieinen Stampfrithrkiibel und eine Gans (Gesicht auf
einem Besenstiel). Sie kiindigen sich durch Juh-Schreie an und lauten. Nachdem
gebffnet wurde, kugeln sie als erstes die Schelle bei der Tiire herein. Fiir die
Brautleute wird auch ein Brauttanz gehalten und fiir die Bauersleute ein Extra-
tanz. Da durch den iiblichen Alkoholgenufl in den letzten Jahren Entgleisungen
vorkamen, wurde dieser Brauch (Mitteilung 1953) vom Pfarrer unterbunden, in-
dem er das Herbergsuchen einfiihrte. Offiziell wird also nicht mehr in Unter-
tauern angeklodkelt.

Diese ungewdhnlich lebendige Schilderung zeichnet den Brauch
der lustigen Ankldckler in seiner typischen Form, aber auch mit
bemerkenswerten Ziigen. Etwa das Bewufltsein der Dimonen:
gefihrdung des Teufelsdarstellers, oder Gestalten wie die Haber-
geif, die Gans oder die verkehrten Leute. Unweit davon, auf der
Wagrainer Hohe, erzihlte mir die Lechenbduerin in Schwaighof
1945 auch von dem Zwielicht, in dem die Teufelsgestalt steht:

,Beim Anklockingehn is immer der Teufel dabei g'wen. Die Bruckn (iber



222

die Strafle bei Schwaighof) hit d’Hollbruckn ghoaBn. Und d& is da
Teufl 8llweil mehr und mehr aufg’hupft und d& hdbn s’
'n ndcha neamma dafidngt”

Ahnliche Schilderungen des Brauchverlaufes finden sich von
Ennswald bis Goldegg und Kuchl immer wieder in der Mappe
»Anklockln“ der Brauchtumsaufnahme Salzburg. Statt ermiidender
Wiederholungen mochte ich nur noch einige Besonderheiten
herausheben.

In der Gegend von Bischofshofen ist unter den verschiedenen
Gestalten der Gruppe auch ein Taxzapfenweibl, ein Moos-
mandl, eine Perchtenmaske mit spitzem Hut, griitnem Bart,
Hose, Stiefeln, Rock, Sack und Besen. Und schlieflich auch wieder
sumdrahte Leut”, welche die Maske am Hinterkopf haben.

Werfenweng und St. Johann kommen mit einer weiteren Uber-
raschung, die auch eine véllige Neuentdeckung darstellt: An beiden
Orten finden sich unter den Ankldcklern ,Lichthauben-
triger“. Entweder ein Lichtkappentriger mit seiner Braut, die
miteinander bei abgeldschtem Licht in der Stube tanzen, oder gar
zwei solcher Paare. Die Lichtkappe ist ein kronenihnliches Gebilde,
das von innen erleuchtet wird und in dem verschiedene Figuren
ausgeschnitten sind. Im Schulaufsatz von Michael Weif3, Ober-
schwarzmeiergut (Sammlung Treuer) heifit es: ,Eine der beiden
Kappen hat nur Tierfiguren, z. B. Reh, Hasen, Fuchs, Eichhérnchen,
Vogel u. dergl. Die andere Kappe hat wieder Heurechen, Gabel, Sense,
Pflug, Heuwagen, ein Bauernhaus, eine Kirche. Unsere Kappe stellt
die St. Johanner Kirche oder auch Pongauer Dom genannt dar.“ In
Werfenweng besteht die Haube aus Pappendeckel, in den ver:
schiedene Figuren geschnitten und mit farbigem Papier iiberklebt
sind: Herzen, Rehe, Hirsche u. dgl. Die nach der beigefiigten Zeich-
nung kronenartig ausgezackte Haube hat in der Mitte ein Brett, auf
dem eine Kerze befestigt wird. ,Es gehort viel Aufpassen dazu,
damit die Kerze beim Gehen und Tanzen nicht umfillt®, fiigt die
Gewihrsminnin hinzu. Wir haben hier — wenn auch in anderer
Gestalt — ein gewisses Gegenstiick zu den von innen erleuchteten
Hauben der Salzkammerguter Gléckler, jedoch mitten im Gebirge.
Wenn wir dazu halten, dafl in Oberdsterreich ein Sterntreiber ohne
HI. Drei Kénige bei den Rauhnachtlerumziigen dabei ist, daf} der
Schimmelreiter um Gainberg mit einem entziindeten Sternchenwerfer
zwischen den Ohren seines Steckenpferdchens durch die Stube reitet,
oder die schwedische ,, Lucia“ mit einer Lichterkrone brennender Kerzen
auf dem Haupte in den Stuben erscheint, so ist wohl anzunehmen,
daf es bei all diesen Briuchen neben der Kennzeichnung als schone
»Uberirdische auch um ein Bringen des Lichtes geht. So wie man
durch heilige Handlungen geweihte Gegenstinde dann nicht mehr
dem profanen Leben aussetzt, war es auch in einem Orte des
Glécklerlaufens Sitte, die Kappen zuletzt feierlich abzunehmen und
den Wellen des Traunflusses zu iibergeben®?). Jedes Jahr machte
man sie darum auch neu.

“Ta) Burgstaller a. a. O., S. 49.




223

In Goldegg erzihlten mir 1949 die Gewihrsleute, dafl beim Ans
kldckeln auch einer ganz in Stroh eingebunden war.
Das hatte der Vater des Erzihlers noch selbst gesehen. ,Das Stroh
tut man zopfen und ihn einmachen.“ Also offenbar ein Umwinden
mit Strohseilen, wie wir es so vielfach aus verwandten Briuchen
kennen. St. Veit aber brachte die erstaunlichsten Gestalten dieser
Art. Beim Ankl6ckeln 1946, wo der Nikolausvorabend zufillig mit
dem ersten Kldckelabend zusammenfiel, gab es beim Klingelberghof
einen richtigen Perchtenaufzug unter den Ankldcklern:

Da kamen Schnabelperchten mit langen Schnibeln und zerrissenen
Weiberkleidern, auf dem Riicken einen grofien Korb. Ferner Strohperch-
ten, die ganz in Stroh gehiillt sind und aussehen wie ein grofier Schab, dhnlich
den Mitterndorfer Strohschab, nur ohne deren meterlange Horner. Offenbar
Verwandte der Berchtesgadner ,Buttenmandeln” auf der anderen Seite des
Gebirgsstockes. Dann eine Stelzenpercht, die fast bis zum ersten Stock
reicht. Wir erinnern uns des Stelzentanzes in Unken, bei dem die Tanzer auch
noch das Schénperchtengewand tragen. Ferner das Schoatenmandl, ganz
wie in Leogang von unten bis oben in Hobelscharten gehillt. Dann einen mit
Tannenzapfen am ganzen Gewand wie beim Perchtenlaufen in St. Johann.
Auch das Kérblweibl fehlt nicht, das anscheinend im Korb den faulen
Gatten auf dem Buckel mittrigt. Eine Strohpercht wirft Weizenkérner
an das Fenster. Dies kiindigt den Besuch der Anklédkler an, bedeutet aber
gleichzeitig auch den Erntesegen im kommenden Jahr. Nachdem
diese Gestalten ihr Wesen in der Stube getrieben haben, wobei auch die Mad-
chen angerufit werden, folgt das Herbergsuchen mit Josef und Maria. Nach der
Bewirtung kommt noch ein flotter Tanz, bis die ,Altpercht“ zum Aufbruch
mahnt und dem Nikolaus und seinem Trof ,grausiger Teifi“, die heute auch
noch erwartet werden, den Weg. freigibt.

Eine sehr merkwiirdige Nachricht, der ich noch im einzelnen
nachgehen muf, erhielt ich aus Faistenau. Dort war das Ankl6ckeln
bis vor ungefihr 20 oder 30 Jahren iiblich. Man nannte es , Glockla-
laufa“. Die Gestalten trugen auf dem Kopf aus Stroh
geflochtene Tiirme!

Auch die Gegend unmittelbar siidlich von Salzburg (Anif,
Grodig, Moos) hatte unglaublich altertiimliche Anklockelbriuche.
Ihre Kenntnis verdanke ich Kuno Brandauer, dem es sein Vater
Leopold Brandauer (geb. 1865) oftmals erzihlt hat:

In dieser Gegend wurden die Ankldckler mit dem Wilden G joad?8)
identifiziert. Auch in ihrem Spruch kam eine Anspiclung darauf vor. Sie liefen
zuletzt vor ungefihr 70 Jahren. Unter den Figuren war die ,,Unterschberg-Hex*
(immer nur die Einzahl, steckt dahinter vielleicht die Frau Percht?), dann
Moosweiblein (das iibliche Wild, das der Wilde Jager zu jagen pflegt),
Waldteufel dhnlich den ,Grassatmandln® oder ,Bamwerchern” so vieler

28) Brandauers Mitteilungen sind sehr wichtig. Sie stimmen in vielen
Einzelziigen mit zahlreichen halb sagenhaften, halb als Brauch erkennbaren
Schilderungen der Wilden Jagd iiberein bis zu den Riesen, die zwar auch der
Untersbergsage angehdren, jedoch schon in einer unserer dltesten Schilderungen
aufziehender Gespensterheere vorkommen, der ,Herlechini familia®“ des
Ordericus Vitalis aus dem Jahre 1092. Von grundsatzlicher Bedeutung ist, dafl
es sich beim Salzburger Anklocklbrauch jedoch nicht um Sagen handelt,
sondern um einen wirklich ausgefihrten Brauch, woriiber es

keinen Zweifel geben kann.



224

anderer Naturwesen in den Winterumziigen, der ,,Sauriissel”, der T od, in ein
weifles Leintuch gehiillt, die Habergoa®B, Riesen, der ,Kikeriki“ und ein
Pfeifer. Sie sind nur ,zuwi zum Haus, haben antuscht, a Spriicher] gsagt und
dann umanandateuflt ums Haus und auch auf die Weiberleut los*“. Dann wurden
sie auch bewirtet, weil ihr Kommen als gutes Zeichen galt. Auch die alte
Kramerin Meier weifl noch, dafl in ihrer Jugend das ,,Wilde Gjoad umananda-
glaufen is". Allerdings durften sie nicht am letzten Donnerstag gehen, ,,weil das
is z’ gfdhrlich wegnan Wilden Gjoad“, das an diesem Tage ,,wirklich” durch
die Luft fahrt. Also die Geisterschar selbst. So erzihlten es die Mésler Kuno
Brandauer, als dieser in jungen Jahren bei ihrer Musik mittat und mit ihnen
vertraut wurde. In den jingstvergangenen Jahren nach dem zweiten Weltkriege
wurde ein Versuch unternommen, diese Form des Anklckelns in der Salzburger
Umgebung wieder aufleben zu lassen. Ob er einwurzeln wird, mufl die Zukunft
zeigen.

4. Zusammenfassungen von Einzelziigen

Was hier gegeben werden konnte, ist eine gedringte Ubersicht
iiber den ungeheuer vielfiltigen Stoff, mit dem man ein Buch fiillen
konnte. Not tut aber abschlielend noch ein zusammenfassendes
Betrachten und Deuten einiger Ziige vom Standpunkt der Forschung
aus. Denn wenn wir auch dem gegenwirtigen Leben des Brauches
mit all seinen Formungen volle Aufmerksamkeit und Anteilnahme
schenken, so ist es doch die Aufgabe der Wissenschaft, so weit als
moéglich auch die Linien von den Urspriingen her zu ziehen und
klarzulegen.

1.DieRolleder Donnerstage:

Die Donnerstage im Advent gelten nicht als gleichwertige Brauchtermine.
Die Mehrzahl der Orte kennt eine Abstufung, die sprichwortartig sein kann,
aber doch auch eingehalten wird. So heifit es, am 1. Donnerstag gehen die
»Bettler, am 2. die ,Lustigen”, am 3. die ,, Teufel (Hiittau, Filzmoos, P6ham
usw.). Oder die ,Hischen* (Zweifelhaften), die ,Frischen” (Lustigen) und die
»Laben (Wagrain, Leogang usw.). Ganz allgemein schimmert aber am
3. Donnerstag eine besondere Gefihrdung durch. Da geht man nicht, weil da
der Teufel mitgehen wiirde??). Oder — wie wir eben sahen — das Wilde
Gjoad. In St. Georgen i. Pzg. wiirden an diesem Tage die Perchten, Habergeif}
und die Geister herumziehen. In Ennswald die ,,Ubermiitigen” oder die ,,Un-
heimlichen®, ebenso in Unken und Reitdorf die ,,Schiachen®.

Unentschieden mufl bleiben, wie weit die Unheimlichen am letzten
Donnerstag wirklich auftraten. Die Nachrichten aus Filzmoos und Forstau
beispielsweise meinen, dafl da ein wirklicher Umzug von teuflischen Gestalten
— wenn auch selten — gekommen sei. Nur Hiittschlag, Bischofshofen und Kuchl
sprechen davon, daf am letzten Donnerstag die ,,Heiligen” kommen, also wohl
die Herbergsucher.

Sehr auffillig ist es, dafl die Umziige so streng an die Donnerstage ge-
bunden sind. Das erforderte eine Umschau iiber die Bedeutung des Donnerstages

29) Gasthof, Hiittau, Neuberg, Oberndorf, Abtenau, Rufibach, Gugg,
Lungétz, Radochsberg, Wegscheid, Filzmoos, Forstau, Untertauern. Ahnlich in
Kéirnten (Millstatt), Graber, a. a. 0., S. 155f; im Sarntal erzihlten sie mir,
in der Lieslnacht (von losen) kime sonst die ,Liesl mit der Hack".



225

in Glaube und Brauch, die hier natiirlich nicht gegeben werden kann??).
Erwdhnen moédhte ich nur, daf in den Klépfelnachtabenden in der Faistenau
verschiedene Orakel iiblich waren®!). In Schwarzach soll an den Donnerstag-
abenden niemand aufler Haus gehen®'a). Uberhaupt ist eine besondere Donners-
tagheiligung auch auflerhalb des Advents festzustellen. Von den Forschern wird
sie im allgemeinen auf den Festtag der alten Géttergestalt Donar, Thor zuriick-
gefithrt. Ich erinnere auch an die Bedeutung des Donnerstages noch in unserem
Kalender beim ,foastn Pfinzda“ (letzten Donnerstag vor Faschingsonntag),
Griindonnerstag, Christi Himmelfahrt und Fronleichnam. Die Heilighaltung
des Donnerstages, der bis ins 17. Jahrhundert mehr oder weniger als Feiertag
galt und den die Esten sogar uber den Sonntag stellten, driickt sich in zahl-
reichen Arbeitsverboten aus. Z. B. durfte man an den Donnerstagabenden nicht
spinnen, aber auch vieles andere am Donnerstag iiberhaupt nicht tun. Anderer-
seits sind am Donnerstag die Geister unterwegs. Im schwedischen Volksglauben
kann ein Spielmann in drei Donnerstagnachten vom Nock zauberische Geigen-
kunst erlernen. Im Sidtiroler Vintschgau (Naturns) konnte ich 1942 aufzeichnen,
dafl die Bauern an jedem Donnerstag abends die Gatter aufmachen, ,sonst
waren sie hin“, weil da die ,,Wild Fohr* (Wilde Jagd) kommt! Die Donners-
tage, zumal der heiligen und bedeutungsvollen Adventzeit, erweisen sich somit
als Brauchtumstermine ersten Ranges.

2. Anmelden, Vorlidufer, Weiflverkleidung:

Die Aufmerksamkeit der Hausinsassen wird gewéhnlich durch Lauten eines
Glockchens, Singen oder Anklopfen erregt. Der Name Anklockler kommt ja
urspriinglich auch von ,klocken“ = klopfen. Darum heiflen diese Nichte in
Schwaben auch Klopflesnichte. Sehr haufig geschieht das Klopfen mit einem
Holzhammer an das Haus. Das Liuten mit dem Glockchen ergab dann eine
Bedeutungsvermischung. Dieses Klopfen hat aber nicht blof die Bedeutung des
hoflichen Anklopfens an einer Tiire, sondern vertreibt Ubles, wie wir aus dem
oft sehr starken Schlagen bei dhnlichen Brduchen weitum erkennen kénnen.
Auch das Werfen von Getreidekornern an die Fenster, das wir in St. Veit
fanden, hat seine Gegenstiicke, vor allem im schwibisch-alemannischen Bereich.
Dort sind es meist Erbsen32). Sehr wirkungsvoll mufl der Eintritt der An-
klockler in Untertauern und in der Flachau sein, wo zuerst, ehe sich jemand
zeigt, eine Schelle zur Tiir hereingerollt wird.

Bei den gréfleren Gruppen wird der Zug durch einen Vorladufer erdffnet,

30) Vgl. u. a. J. Grimm, Deutsche Mythologie, 4. Aufl,, Bd. 1, S. 159,
Bd. 2, S. 958, Bd. 3, S. 70f; G. Jungbauer, Artikel ,Donnerstag” im
Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. II, 1930, Sp. 331—345.

31) Beitrige zur salzburgischen Volks- und Sittenkunde, Salzburger
Zeitung, 1861.

31a) In Klausen und Villanders (Siidtirol) darf in den Klécklndchten keine
Dirn abends aus dem Hause gehen, sonst nimmt sie der wilde Zug der Frau
Berchta mit. A. Heyl, Volkssagen, Brauche und Meinungen aus Tirol, Brixen
1897, S. 763.

82) E. Meier, Deutsche Sagen, Sitten und Gebrduche aus Schwaben,
Stuttgart 1852, S. 457 (Stuttgart, Tiibingen), S. 459 (Engen, Friedingen),
S. 460; A. Birlinger, Volkstimliches aus Schwaben, 2. Bd., 1862, S. 6
(Wurmlingen, Rottenburg); F. Panzer, Bayerische Sagen und Brauche, 2. Bd.,
1865, S. 118 (Bregenz, es wird mit Weizen oder Erbsen geworfen).

15 Landeskunde



226

der meist als Kasperl oder Bajatz gekleidet ist. Nicht selten trdgt er auch
weifles Gewand und die Spitzkappe der Magier (z. B. Altenmarkt, Reitdorf,
Leogang).

Die weifle Kleidung spielt dberhaupt eine eigenartige Rolle. Wir finden
sie bei sehr vielen Brauchtumsgestalten, von den Schwerttinzern angefangen.
Bei den Salzkammerguter Glcklern, wie auch den Krupf-Krupf haben wir sie
schon erwdhnt. Die Salzburger Zeitung aus dem Jahre 1861 berichtet vom
Schemenlaufen in Wals, dafl die Burschen weifle Hemden iiber die dunklen
Beinkleider anzogen. Aus Siezenheim haben wir die Uberlieferung, dafl es hier
weifigekleidete, verschleierte Gestalten waren. Ruflbach spricht davon, dafl die
Anklodckler iberhaupt meist weil sind. In Kaprun folgten auf die Perchten
weillgekleidete Figuren mit bunten, spitzen Hiten, auch die Scherzzieher
erschienen im Pinzgau manchmal Zhnlich, wie ich aus alten Photographien
ersehe. Die Rauriser Glockler der Altform mit ihren grobrupfenen Hemden und
geschwirzten Gesichtern reihen sich hier an. Auch das Gesicht hatten die
Glockentrager der Rauriser Schiachperchten einst weiff verhiillt33).

Im unteren Innviertel beobachtete Ernst Burgstaller einst in einer
ganz abgelegenen Gegend eine Gruppe von Maschkerern, die duflerst unheimlich
waren. Lautlos, ohne irgend etwas zu sagen, erschienen sie, ganz in Weifl
gekleidet, auch das Gesicht weifl bestrichen, die Augenhohlen jedoch dunkel,
fast violett gefirbt, so dafl sie direkt den Eindruck von Totengespenstern
machten. Sie starrten nur und verschwanden dann wieder. Es ist nicht der
einzige Beleg dafiir, dafl hier Rauhnachtler als Tote erscheinen. Burgstaller
hat, wie er mir berichtete, noch weit schlagendere Beispiele, doch méchte ich
seiner Veroffentlichung nicht vorgreifen. Dazu stellt sich aber eine aufsehen-
erregende Entdeckung, die ich in Krimml machen konnte. Dort erzihlte mir
Peter Lechner 1947, dafl die Perchten urspriinglich Kapuzen und weifle
Totenmasken hatten, das hat er nach glaubwiirdigen Berichten der alten
Leute. Darum haben die Brotperchten heute noch gerne ein Leintuch um, weil
die alten Perchten weif gekleidet waren. Auch der alte Weigl berichtete das
von den weiflen Totenmasken. ,,Grauslich hdbn's ausg’schaut.“ Anna, die Frau
des Peter Lechner, weifl von ihrem vor 20 Jahren 78jdhrig verstorbenen Vater
gleichfalls, dafl die Perchten weif8 gekleidet waren und ,mehr Toten- und
Tiermasken hatten. Auch die Masken waren mehr schwarz-weil." Thr
Vater hat sie selbst noch so gesehen. Demnach ist an dieser Uberlieferung wohl
kaum zu zweifeln.

Dies aber bedeutet eine hochst wichtige direkte Bestitigung fir die An-
nahme, dafl die Maskenldufer der Winterszeit einst das Totenheer ver-
kérperten3t). Als solche konnten sie auch das Gedeihen bringen. Denn was
eingeht in die Erde, hat auch Macht iiber das, was aus der Erde spriefit.
Natiirlich ist das aber nicht ihre einzige Funktion im alten Glauben und Braudh,
was ich, um Mifverstindnissen vorzubeugen, betonen mddhte.

33) | Mit aner Leinwand iibers Gsicht.“ M. Andree-Eysn, Zeitschr.
d. Vereins f. Volkskunde, 8. Jg., Berlin 1898, S. 93.

34) Vgl. K. Meuli, Bettelumziige im Totenkultus, Opferritual und Volks-
brauch, Schweizer Archiv fir Volkskunde, 28. Bd.; L. Weiser, Altgermanische
Jiinglingsweihen und Minnerbiinde, 1927; O. H6 f 1 er, Kultische Geheimbiinde
der Germanen, I. Bd.; R. Wolfram, Schwerttanz und Minnerbund, Lieferung
1—3, Kassel 1936/387; C. Niessen, Handbuch der Theaterwissenschaft, Bd. 1,
2. Abt.: Der Ursprung des asiatischen und griechischen Dramas aus dem Toten-
und Ahnenkult, 1953; fiir die umziehenden und gabenheischenden Armen nun
neuestens H. Koren, Spende, Graz 1954. Die Einkehr der Toten zu Weih-
nachten behandelt besonders H. Feilberg, Jul, zwei Biande, Kopenhagen 1904.



227

3. Perchten, Teufel, Klaubauf:

Dafl , Jenseitige" in die Altform des Anklockelns hereinspielen, geht schon
aus der mannigfachen Vermischung mit den Perchten hervor, die bereits erwihnt
wurde. Sie ist u. a. in Kuchl, Altenmarkt, Eschenau, Bischofshofen, St. Johann,
Pfarrwerfen, St. Veit, St. Georgen i. Pzg., Rauris, Kaprun, Hinterglemm und
Leogang festzustellen.

Manche Gestalten sind naturgeisterhaft wie die Moosmandln,
Taxzapfenweiblein, Waldteufel usf. Die Strohgestalten reihen sich hier an3%).
Einigemale erscheint auch die Habergeif in diesem Reigen®®). Sehr bezeichnend
ist der R681reiter (Hinterglemm, Fusch), der vielen Winterumziigen als
Anfihrer voranzugaloppieren pflegt, z. B. dem Gasteiner Perchtenlauf3?). Im
Innviertel erzihlte mir ein alter Bauer, wenn kein Roéfllreiter dabei ist, sind
es keine Rauhnadchtler! So sehr gehort er dazu.

Auffallend sind auch die ,Umdrahtn Leut“, die die Maske auf dem
Hinterkopf tragen und verkehrt agieren (Bischofshofen, St. Johann, Hiittschlag,
Untertauern; ebenso im Innviertel und in Tirol). Heute ein beliebter Scherz,
vielleicht aber doch auch mit Hintergrinden. Das deuten sowohl die nicht
seltenen Doppelmasken an, die ein Gesicht nach vorne, eines nach hinten
blickend haben, wofiir es berihmte Vorbilder im mythischen Bereiche gibt.
Auflerdem kennen wir eine Vorstellung von Damonen, welche die Fiifle ver-
kehrt haben, so dafl die Spuren in die entgegengesetzte Richtung zeigen. Wie
mir R. Heine- Geldern mitteilt, hat er diesen Typus sogar auf indischen
Damonenbildern gefunden.

Schlieflich ist es auch merkwiirdig, daf bei den Anklocklern so oft eine
Teufelsgestalt mitgeht: Dienten, Eschenau, Schwarzenbach, Hofgastein,
St. Johann, Pfarrwerfen, St. Veit, Rauris, Filzmoos, P6ham, Untertauern, Reit-
dorf, Schwaighof. Auch He x e n gehdren gerne zu den Anklécklergruppen.

4. Anrufien, Rauchfangkehrer:

Schwarze Gestalten sind bei den winterlichen Umziigen in fast ganz Europa
gebriuchlich. Auch die englischen Morristinzer gehdren dorthin. In unserer
cigenen Uberlieferung tauchen sie mit dem schwarzen Heer von Totenkriegern
der Harii bereits um Christi Geburt bei Tacitus auf®8). Bei unseren gegen-
wirtigen Volksbrauchen erscheinen die schwarzen Gestalten in spiterer Um-
deutung oft als Mohren, so beim Gasteiner Perchtenlauf. Ihre Wurzel liegt
aber im Totenglauben. Sie sind das Gegenstiik zu den ,,Weiflen“, von denen
schon gesprochen wurde. Auch wenn das Gesichterschwirzen eine der nahe-
liegendsten Maskierungen bedeutet. Denn Schwarz ist ebenso eine Totenfarbe,

wie das ,,Weif8* der ,,Verblichenen®.
Unter den Anklocklern wird der ,,Schwarze” meist durch einen Rauch-

35) Auch unter den Kirntner Kldcklern erscheinen im Drautal manche mit
Stroh vermummt, die Gesichter geschwirzt. Graber, a. a. O., S. 152. Im Sarn-
tal sind Zuslmandl und Zuslweibl unter den AnklGcklern strohbekleidet (eigene
Aufzeichnung und Photographie).

36) Untertauern, Anif, Vorderfager-Oberwinkl, St. Georgen i. Pzg. Beim
Gmundener Glédkeln fehlte sie gleichfalls nicht, Heimatgaue II, S. 39.

37) Uber die Rolle des Réflreiters vgl. u. a. R. Wolfram, Robin Hood
und Hobby Horse, Wiener Prihistorische Zeitschr., 19. Jg., 1932, S. 357—374;
weitere Ausfilhrungen kommen in den in Kiirze erscheinenden restlichen

Lieferungen meines Schwerttanzbuches. '
38) Dariiber bes. L. Weiser, a. a. 0, 0. Héfler, a. a. O., sowie mein

Schwerttanzbuch.



228

fangkehrer vertreten3?), eine Gestalt, an die sich ja bis in die Grofistadt hinein
mancherlei ‘Glaube heftet. Beim Anklockeln nimmt er sich natiirlich besonders
der Ufen an, riumt aus und trachtet dann die Schwarze seiner Hiinde an den
Gesichtern der Madchen loszuwerden.

Auch dieser Scherz ist naheliegend. In Europa finden wir das Schwirzen
der Méidchen fast auf unserem ganzen Kontinent. Ich habe das Gefiihl, dafl auch
dies einmal in einen grofleren Zusammenhang gestellt werden sollte. Wenden
sich doch auch noch manche andere Handlungen der Masken an die Midchen,
z. B. das Uberreichen oder Zuwerfen einer Kinderpuppe; was als Fruchtbar-
keitswunsch nicht zu verkennen ist und nur denen dargebracht wird, denen die
Maske wohlgesinnt ist. Denn gedeihen soll ja alles Lebende, nicht allein
der Adcker. Einen Fingerzeig mag der Brauch des Vallée de Campan in den
Pyrenden geben, wo die jungen Burschen am Johannisabend mit geschwirzten
Gesichtern umherlaufen und auch die Madchen schwarz machen. Gelingt dies,
so heiflit es, dafl das Middchenindiesem Jahreheiraten werde.

5. Die Brautpaare; Segen und Fruchtbarkeit:

Zu den ,lustigen Anklocklern gehért fast regelmiflig ein Brautpaar?).
Meist wird ein ganzes Hochzeitszeremoniell vorgefithrt. Da erscheint der Hoch-
zeitslader, ein Pater verkiindigt das Paar und gibt es dann zusammen, wobei
die Spriiche die iiblichen béuerlichen Spéifle enthalten!). Ein ,Brauttanz mit
den im Salzburgischen dabei gebrduchlichen beziehungsreichen Vierzeilern
schlieBft diese Handlung. So eindeutig das Scherzhafte dieser Szenen ist — sie
kommen nicht allein bei den Anklocklern vor, sondern ahnlich beim Murtaler
Faschinglaufen oder beim ,,Brechelschrecken — so konnte man doch erwigen,
ob die stindige Wiederholung der Hochzeit nicht doch auch irgendwelche Be-
ziehungen zu den symbolischen Paaren hat, die bei so vielen Friihlingsbrauchen
auftreten? Freilich da nicht in solch scherzhafter Form. Ernste Paare der
Winterumziige aber wiren z. B. die Pinzgauer Schonperchten mit ihren
,JGesellinnen”“. Wenn nach der Hochzeit bei den Anklocklern ganz stereotyp
ein Photograph auftaucht und der Scherz darin besteht, dafl die ahnungslosen
Zuschauer aus dem Apparat mit einem Wassergul bedacht werden (ein auch
beim Maschintanz gern verwendeter Spafl), so mochte ich auch an eine Sitte
beim Kirntner Anklockeln erinnern. In der Millstitter Gegend bespritzten die
eintretenden Klockler die Hausbewohner tiichtig mit Wasserstrahlen aus Holler-
spritzen. Dies lie man sich gerne gefallen, denn je ausgiebiger genetzt wurde,
desto besser gibt der Roggen im kommenden Jahre aus®?).

39) Saalfelden, Hinterglemm, Viehhofen, Maishofen, Lend, Schwarzach,
St. Johann, Werfenweng, Péham, Wagrain, Flachau, Gasthof, Ennswald, Neu-
berg, Radstadt, Schattbach, Untertauern, Reitdorf.

40) Viehhofen, St. Johann, Ennswald, Filzmoos, Forstau, ‘Gasthof, Miihl-
bach am Hochkonig, Neuberg, Pfarrwerfen, Pdéham, Reitdorf, Schattbach,
Schwarzach, Untertauern, St. Veit, Wagrain, Altenmarkt, Flachau, Bischofshofen,
Werfenweng, Goldegg, Leogang, Wérth. Unter den Eheszenen von Zuslmandl
und Zuslweibl bei den Sarntaler Anklédklern sind ibrigens auch ziemlich
eindeutige.

41) Die Eheverkiindigung beginnt in St. Johann z. B.: ,,Zum Sakrament der
Ehe haben sich entschlossen der Brautigam Herodimus Kreuzschnabel, biirger-
licher Zudhthausschneider, Pfarre Lumpading im gewdhnlichen Dienst und
Aufenthalt. Die Braut ist Theresia Gradl, Wanzn hats im Schddl, Kropf hats
wia Roflkdpf. 120 Jahre alt“ usw. Eine besondere Quelle der Komik ist auch
der bei den Ankloddern sehr verbreitete ‘Gestaltentausch, wenn eine Weibs-
person den Brautigam spielt und ein Mann die Braut.

%2) Graber, a. a. 0, S. 154.



229

Auch wenn wir natiirlich nicht hinter jeder Scherzhandlung des Ankléckelns
einen verborgenen, einstmals vorhandenen Sinn vermuten wollen, so mag es
doch erlaubt sein, diese Moglichkeiten nicht ganz aufleracht zu lassen. Denn die
AnklSckler bringen ja Segen und Fruchtbarkeit im kommenden Jahre. Das ist
so gut wie iberall noch dem Volke bekannt und wird oft besonders aus-
gesprochen. Neuberg bei Eben i. P. sagt z. B., daf es ein gutes Jahr wird, wenn
die ,richtigen, ndmlich die lustigen Ankléckler kommen“. Also jene, die ihre
Wourzeln eindeutig im geisterhaften Reich der Mittwintermasken haben. Als
Verkorperern dieser Michte gebithren ihnen auch Gaben, dann stellt sich reicher
Segen ein. Darum hebt der Bauer in Werfenweng das schonste Obst fiir die
Ankléckler auf, denn dann hat er im kommenden Jahre um so mehr Obst. Was
man in der Weihnachtszeit verschenkt, das kommt doppelt im nichsten Jahr
herein. Das gilt auch fiir die wichtigste althergebrachte Gabe, das Brot, dem
ein eigener Abschnitt gewidmet werden mufl.

6. Spenden- und Gebildbrote fiir die Ankléckler:

Die armen Anklockler bekamen gewdhnlich kleine Brotlaibchen oder
Striezel. Aufmerksamkeit verdienen aber die ‘Gebdcke in besonderen Formen.
In Stuhlfelden z. B. Zopfen, Hufeisen und verschiedene Tiere. Solche Gebild-
brote bekommen aber nicht bloff die Ankléckler, sondern auch die Kinder,
andere werden als Elementeopfer verwendet. Wichtig ist aber, dafl auch die
Ankloddler ausdriicklich als Empfinger genannt sind und dafl damit wichtige
Handlungen verbunden werden. In der Gegend von Bischofshofen bekommen
die Anklodkler Kreuzerlbrot, das sie aufs Hausdach und ins
Feld werfen, um den Hof vor Blitz zu schiitzen und die Fruchtbarkeit der
Felder zu bewirken. Die wichtigste Nachricht aber stammt aus Wagrain. Dort
gab mir Matthias Schonberger wortlich an: ,,In den meisten Bauernhéfen wurde
ein besonders schmackhaftes Anklodklerbrot gebacken und diesem die Form von
Pferden, Kiihen, Schafen, Ziegen, Schweinen, Hithnern gegeben, auch Stangen,
Bretzen und Schleifen. Wenn die Bduerin hat an rechten Reim
haben wollen mit einem Viech, hat sie das Ankléckler-
brotinder Form dieses Tieres gebacken®

Das ist eine auflerordentliche Mitteilung, denn sie besagt iiber die all-
gemeine Segensbedeutung solcher Gaben hinaus noch eine besondere Zwedk-
bestimmung im einzelnen, wie wir sie sonst eigentlich nur von Votivgaben
kennen, die sich an die Heiligen als Schiitzer und Helfer wenden, vor allem an
den hl. Leonhard. Bisher kannte man aber diese Art des Erwirkens von Vieh-
segen, so viel ich im volkskundlichen Schrifttum sehen kann, noch nicht. Nun
konnte man im Zweifel sein, ob die Aussage Schonbergers wirklich in dieser
Zuspitzung zutreffend ist. Denn bei diesem Gewihrsmann mufi man damit
rechnen, dafl er viel gelesen hat und sich allerhand Gedanken iiber die Dinge
madhte. Ich fithlte thm deshalb mehrmals auf den Zahn, aber er blieb bei seiner
Behauptung.

Sie wird aber noch durch andere Nadhrichten gestitzt. In St. Johann heifit
es, fir die armen Anklsckler werden Brote gebacken, und zwar ein Hufeisen,
ein Pferd und eine Kuh, und den ,armen“ Anklécklern gegeben. ,,Das Huf-
eisen soll dem Hof Gliik bringen, das Pferd soll Ungliik bei den Pferden
verhindern, die Kuh soll dem Kuhstall, den Rindern Gliik bringen® (mitgeteilt
von Flora Orlich). Also auch hier die Zwedkbestimmung im einzelnen.

Die Ankl6ckler sind nicht die einzigen Empfanger dieser Gaben, sondern
diberhaupt auch die Armen, die in diesen Tagen heischend kommen. Doch
bedeutet das nach den neuesten Forschungen Korens keinen grundsitzlichen
Unterschied. Elise Fletschberger, die Frau des Engelmoar, erzihlte mir denn



230

auch 1949 in Goldegg: ,,Brot hat man frither in verschiedenen Formen gebacken,
in Kuhform und andere Viecher. Das ist an Arme verschenkt worden vor Weih-
nachten. Die Woche vorher oder an den Donnerstagen (also an die Anklockler,
meine Anm.). Die am Nachmittag kommen, beschenkt man mit Fleisch, Mehl,
Brot. Das sind die Arma, da muaBl ma mehr gebn. Was ma fir Weih-
nachten verschenkt, das ist Gliick und Segen das ganze
Jahr wieder." Angesichts solcher Aussagen ist es wohl auch erlaubt, einen dhn-
lichen Sinn in der kurzen Angabe zu suchen, die mir der alte Paulbauer 1945 in
Grofarl machte: ,Rof8eisen und a Kuah und a Kaibl und a Schafi hit ma aus Toag
g'micht und bichn. Die san grofier wia die Wedkn fiir Wind, Foir und Wiéssa.
Ma hit s’ an die &rma Leut vaschenkt, die zu Weihnachten betteln kemma.*

Doch war das nicht die einzige Form von Opfergaben zum gleichen Zwedk
in dieser Zeit. Das zeigt die Mitteilung aus Grofigmain, die besagt: Es war
hier der Brauch, daf man aus ,Zeltenteig® Tier- oder Heiligenfiguren buk.
Diese wurden im Stall auf einen Tram (Balken) gelegt, um
Gliick und Segen im Viehstand zu erbitten.

7.DieRolledes Tanzes:

Aufféllig ist, dafl die ,lustigen Anpklockler auch tanzen, und das in der
Adventszeit, in der blof geselliger Tanz sonst verpént ist, denn ,Kathrein
sperrt den Tanz ein“. Thr Tanz mufl also einst rituelle Bedeutung gehabt haben,
gleich dem Kranzllaufen“ der ,,Schell- und Glocfaschen” im oberen Murtale,
den Imster ,,Rollern und Schellern” usw. Auch das Salzkammerguter ‘Glodkler-
laufen ist ja eigentlich ein tanzartiger Bewegungsritus. Ahnlich diesen allen
kann das Tanzen der Anklockler im Advent auch vor dem Hause geschehen
(z. B. Goldegg). Der ,Brauttanz ihrer Hochzeitsnachahmung kann fiiglich
beiseitegelassen werden. Er kommt durch dieses Spiel herein.

Anders ist es aber schon mit dem ,Lichtkappentanz in der Gegend von
St. Johann und Werfenweng. Uberhaupt kann man sagen, daff der Tanz von
besonderen Brauchtumsgestalten einerseits als wirksame Handlung gedacht wird
— Kraftentfaltung weckt Leben — andererseits mit ein Kennzeichen des
Aufleralltiglichen dieser Gestalten ist, gleichsam der Geisterschritt. Dafiir gibt
es viele Belege.

In diese Reihe gehort es wohl, wenn auch Anklockler Schritte des Tresterns
machen (Hinterglemm, Eschenau), das sonst den Schonperchten eigen ist. In
Vigaun mufiten die jungen Leute des besuchten Bauernhofes mit den Un-
bekannten tanzen, sonst erhielten sie Schlige. In Wegscheid aber tanzen die
Maskierten in der Stube 4—5 Tinze, wihrend welcher die Hausleute versuchen,
ihnen die Masken herunterzureifien. Das ,,Kehrausmandl“ umkreist sie dabei
mit einem ,,Grassat* (Tannenzweige) und beschiitzt die Tanzenden. Dann kehrt
er sie zur Tire hinaus.

Besonders wichtig ist aber eine Nachricht, die ich der ausgezeichneten
Gemeinschaftsarbeit der Halleiner Hauptschule verdanke. Sie besagt: ,,Der Bauer
freut sich, wenn die Anklddkler iiber sein Feld gehen. Besondere Freude
hat er, wenn die Ankléckler iiber das Feld hiipfen. Dann
sagter: Je hoherer im Feld springt, um so besser gedeiht
der Flachs.“ Also der vom Faschingstanz bekannte Bewegungsritus. Auch
die Sarntaler Kldckler sollen zuletzt tiichtig auf den Feldern herumspringen,
damit das Getreide gedeiht*3). Von den Perchten wissen wir Ahnliches.

4) Hérmann, a. a. 0., S. 224.



231
8. Die Kehrgestalt:

Fast keine Anklcklergruppe kommt ohne ,Kehraus“ oder ,,Auskehr-
weibl“44). Oft kehrt auch die Hex oder die Percht, oder der Kaminkehrer ver-
schwimmt mit dieser Gestalt. Mit einem Besen bewaffnet eréffnet oder beschliefit
sie den Zug, oder sie kehrt sowohl vorher wie nachher. Das scherzhafte Kehren,
bei dem alles durcheinandergebracht wird, ist nur eine Form dieser Handlung.
Es gibt auch eine stille, geradezu geheimnisvolle, wie z. B. am Diirrnberg.

Mustern wir einmal das Brauchtum, so werden wir erstaunt sein iiber die
vielfdltige Rolle des Kehrens. Am deutlichsten ist sie wohl im Totenbrauch, ein
Reinigen und Abwehren wiederkehrender Geister?®). Am Montag nach der
Hochzeit, wenn die Braut in der Kirche nochmals gesegnet wird, sah ich in
Siebenbiirgen, wie die Mégde vor ihr auf diesem Wege die Strafie kehrten.
Besonders hiufig ist das Kehren im Orakelbrauch. Fir unseren Zusammenhang
wichtig ist es aber, dafl Kehrgestalten bei den Winterumziigen selten fehlen,
und zwar nicht nur im deutschen Bereich. Die englischen ,,Mummers Plays“ zu
Weihnachten haben genau so ihren ,;sweeper wie die baskischen Maskeraden
und die bulgarischen ,,Kukeri®.

Das Kehren kann verschiedenen Sinn haben. Die jiingste Form ist wohl
der S pafl, wie bei den Anklodklern in Untertauern. Beim Abkehren der Schuhe
von Zuschauern durch die Besengestalt des Unkener Perchtenlaufes, beim Eben-
seer ,,Fetzenfasching® oder beim Tiroler Huttlerlauf kann man schon im Zweifel
sein, ob da urspriinglich nicht auch ein Sinn darin lag, der iber den Spafl
hinausgeht.

Ein naheliegender Zweck ist das Platzbereiten unter den gedring-
ten Zuschauern fiir die folgenden Darbietungen. Beim Imster Schemenlaufen
dienen ganze Scharen von Masken in verschiedener Weise dieser Aufgabe.

Schlieflich kann das Kehren auch eine Fleifi- und Reinlichkeits-
probe durch die Jenseitigen bedeuten. Das zeigen die Rauriser Schnabel-
perchten und die Perchtensagen iiberhaupt.

Das Letzte und kaum wenigst Wichtige ist aber das Kehren als Symbol -
handlung. Wenn am Diirrnberg z. B. die Tiirschwelle zunichst schweigend
von der Kehrgestalt gefegt wird, so deutet das ein symbolisches ,,Bereitmachen”
fiir das Kommen der Jenseitigen an. Zumal die Tiirschwelle fiir das Haus gegen
aufen eine hdchst wichtige Geistergrenze bildet, unter der aber auch die Schutz-
geister des Hofes nach altem Glauben vielfach hausen®$). Ich glaube, man kann
das ganze Kehren, ehe die Schar der ,,Verwandelten® erscheint, — soferne es
nicht blofes Platzmachen ist — als ein solches ,Wegbereiten", ja geradezu
Rufender Jenseitigen auffassen, die nicht in profaner Weise kommen.
Denken wir auch daran, dafl in Nieder- und Oberésterreich die Tenne in der
Dreikénigsnacht gefegt sein mufite, denn da kamen die Heiligen Drei Kénige
oder die ,,Perscht* und tanzten nichtlicherweile?7).

44) Faistenau, Schleedorf, Abtenau, Annaberg, Diirrnberg, Gschwandt,
Gugg, Hallein, Kuchl, Leitenhaus, Rengerberg, Vigaun, Wegscheid, Bischofs-
hofen, Eben, Flachau, Forstau, Gasthof Goldegg, Hofgastein, St. Johann, Neu-
berg, Pfarrwerfen, Radstadt, Reitdorf, Schattbach, Schwarzach, Untertauern,
Wagrain, Werfenweng, Bucheben, Kaprun, Lend, Leogang, Maishofen, Rauris,
Saalfelden, Viehhofen, Weiflenbach.

45) Vgl. den Artikel ,,Kehren, Kehricht” im Handwérterbuch des deutschen
Aberglaubens, B. IV, Sp. 1211—1239.

46) R. Wolfram, Heim und Hausbau im Volksbrauch, Salzburg
1952, S. 4f. '

47) R. Wolfram, Das Aufhingeverbot in den Zwélften, Blatter fir

Heimatkunde, Graz 1954, S. 52 f.



232

Wenn nach dem Abgehen der Ankléckler neuerdings gekehrt wird, so
bedeutet dieses Hinausfegen den Trennungsstrich zur anderen
Welt. So wie man in Schweden im vorigen Jahrhundert am Schluff des
Julmonats an ,faringladagen” die Seelen der Toten wieder aus dem Hause
hinauswiinschte, die wihrend dieser Tage zu Besuch gekommen waren.

9.Spriiche, Lieder:

Auf sie kann aus Platzgriinden nicht ndher eingegangen werden. Nur einige
Beobachtungen seien angedeutet. Die Adventlieder, die zumeist wohlbekannten
Sammlungen entstammen, kann ich hier ibergehen*8).

Das Spruchgut der Heischeginger enthilt weitverbreitetes Formelgut, das
durch feststehende Reimpaare gekennzeichnet ist, z. B. bachen - krachen, klinga -
bringa usf. Ein Beispiel aus der Halleiner Gegend:

Anklockler sein da,

gebts uns nua wés, mir betn enk scho.
I hor a Feuer krachn,

die Béaurin tuat was bachn,

i hér a Schissel klinga,

die Béurin tuat was bringa.

Gib ma fei an ldnga,

kann i 'n leicht dagldnga.

Gib ma fei an lindn,

dann kann i 'n glei daschlindn.

Meine liabn Leut, wanns uns was gebts, dann gebts unsas bald,
denn mir miafin heut no durch an finstern Wald.

Dergleichen kehrt immer wieder, nicht nur in Salzburg. Doch herrschen in
den verschiedenen Anklocklerbereichen dieses Landes auch gewisse Spruchtypen
vor. Wo die Klezi-Klezi laufen, aber auch hereinwirkend in den unteren Pinzgau
treffen wir einen Vers, der in Variantgn etwa so lautet:

Kletz, Kletz, klopf mar an,

hammar a zrifline Hosen an,

geht der Wind aus und ein,

Baurin, schitt mar an Kiibl voll Kletzn ein.

Oder in Alm bei Saalfelden:

Klopf on, klopf on,

die Baurin hot an schén’ Mon,

geit ins Birn und Klotzn 2z’ Lohn,

weil i ’s toll gfopp hon

(oder: weil i ihrn Mann globt hon).
Da Baurin wiinsch i a Kaorbl voll Oa
und dés ganz Jahr a Kindergschroa.

48) Texte von Anklodklspriichen und Liedern finden sich in fast allen land-
schaftlichen Schilderungen des Brauches, so auch bei Adrian, a. a. O., Texte
vom Reim- und Ritselwettstreit bei Hérmann, S. 222f., Hartmann,
S. 190ff., Graber, S. 153, f. Typische Reime auch in Schmeller,
Bayerisches Warterbuch I, Sp. 1337 f.



233

Sonst finden wir im Pinzgau zumeist den Eingangsvers wie in Leogang:

Heut is die Klockindcht, heut dama singa.

Verscht hdbt ins Krlpfn gebn, wifit 6s denn nimma?
Werschts ins woi a ws gebn,

mia tatn sché d’ Hiand aufhebn,

148ts ins nit laar ausgehn,

dos war nit schén.

Von einem Ansingelied mehr scherzhafter Art, das F. F. Kohl aus
St. Jakob in Defereggen veréffentlicht hat4®), fand ich im Salzburgischen Bruch-
stiidee in Leogang und Alm, eine fast vollstindige, wenn auch etwas zersungene
und recht urspriingliche Fassung in Hiittschlag. Da dieses ,,Alte Anklodkllied*
aus dem Gedichtnis dreier Gewdhrsleute nur mehr recht miithsam zusammen-
zubringen war, modhte ich es hier wiedergeben:

Zu Weihnadhten is a heilige Zeit, da is iberall a Brot,

Mir hdm &ba hoier koa's und tat uns recht oa’s not.

Und ’s Kletznbrot war freili guat, wir mochtn ‘s dn(d)er a.

War dés amdl a Wunn(d)a, winn d& amdl koas war, ja war,
wénn dd aml koas war.

O du mei liaber Bauer, hiatz sein mer schon mehr di;

auflerschau(n) tuat’s nit sauber, mir kemmant &1li Jah(r).

Mir sein j& nit wegn's Gebn d&, wegn’s Kinn(d)a-schau gfing her,

und so oft als mir halt kemmant, um oa's wirscht &llweil mehr,
ja mehr, um oa’s wirscht Allweil mehr.

Und Kinner héibts 6s schone und wichsn tean se toi (toll),
se wern 8lle Jdhr a Trumm lidnga, am Gwandl kennt ma’s wohl,
Ferscht hdmt eah dé Kittai i de Kniabog eihigschlign,
hoier tretn’s mit d' Fer(s)n drauf, sein’s einging um a Spénn,
ja Spann, sein's eingling um a Spénn.

Henna hést du schone, und legn tean se toi,

wer tuat denn d& aufnemma, die Weiba brauchns wohl.

Se warnd ji sist zan singa, werscht hdbn selba nix z'viel,

es gebts es lieba in Mannern, aft liegns viel weniga still,
ja still, aft liegns viel weniga still.

Wia stehts denn mit die Dirna? Hist du scho mehr vakehrscht?
Die schnittigan war'n wohl hoia, 4ba die schénan wirn’s ferscht.
Die ferign hdmbt recht trockn tln, und gwesn sein se braun,
die hoirign l3ssns glei hocka, kimmt neamt dés nlchaschaun,

ja schaun, kimmt neamt dos ndchaschaun.

Du mei liaber Bauer, oa’s miiaB ma dir no séign:
mir warn’t gern iiber Nicht di bliebn und traun uns gér net z’ frign.
—————— Mit’n Kochn d& hitt's nit viel Gscherr,
an Schnittn und an Straubn, dds kochat’s schleunig her, ja her,
doés kochat’s schleunig her.

Es soll auch noch eine Strophe gegeben haben, in der etwas von einem
,blobn Kas* vorkam.

49) Echte Tiroler Volkslieder, groBe Neuausgabe, 1. Bd., S. 107 f.



234

Der élteste Text eines Anklockelliedes aus dem Salzburgischen steht bei
Hibner%). Mit seinem zeremoniellen Griflen und Wiinschen steht es den
durchaus wiirdigen Liedern nahe, die ich noch 1942 im Vintschgau héren konnte,
oder wie sie die Oberuferer Weihnachtsspieler beim Auszug mit ihrem Stern
sangen. So zeigt sich auch in den Spriichen und Liedern der Ankldckler die ganze
Spannweite dieses vielfdltigen Brauches von urwiichsiger Frohlichkeit bis zur
geheimnisvollen, feierlich-schénen Handlung.

50) Beschreibung des Erzstiftes und Reichsfiirstenthums Salzburg, 2. Bd,
1796 S. 387 f. Aus dem Pongau.



ZOBODAT -
www.zobodat.at

Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical
Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Mitt(h)eilungen der Gesellschaft flir
Salzburger Landeskunde

Jahr/Year: 1955

Band/Volume: 95

Autor(en)/Author(s): Wolfram Richard

Artikel/Article: Das Anklécklen im Salzburgischen. 203-234


https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=6318
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=29106
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=104838

