
203

Z)as HnKlöckeln im 6al3burgi(d)cn
Gegenwartsform und Brauchdeutung

2. Bericht von der Brauchtumsaufnahme im Lande Salzburg

Von Richard W o l f r a m

Im ersten Bericht vor drei Jahren1) über die Brauchtumsauf* 
nähme, die ich seit Kriegsende in Salzburg durchführe, war ein* 
leitend davon die Rede, daß die verschiedenen volkskundlichen 
Bestandsaufnahmen in den Bundesländern aufeinander abgestimmt 
werden sollten. Dann bekämen wir wenigstens für einen Grundstock 
wichtiger Fragen Klarheit für ganz Österreich. Im Vergleich mit den 
Karten der schweizerischen und deutschen Volkskundeatlanten ließe 
sich dann auch erkennen, wie unsere Überlieferungen im nachbarlichen 
Beziehungsfeld wenigstens zu diesen beiden Räumen stehen, wo 
Linien weitergehen und wo sich Kulturgrenzen abzeichnen.

Dieser Wunschtraum ist inzwischen in Erfüllung gegangen. Auf 
der 8. österreichischen Volkskundetagung in Graz im Herbst 1953 
wurde beschlossen, einen eigenen österreichischen Volkskundeatlas zu 
schaffen1 2).

Mit diesem neuen Unternehmen wird die Salzburger Brauch* 
tumsaufnahme aber nicht überflüssig, im Gegenteil. Großräumige 
Erhebungen können auf örtliche Besonderheiten gar nicht eingehen 
und bedürfen immer noch grundsätzlich der ortsvertrauten Einzel* 
forschung zu ihrer Ergänzung. Schon gar speziell salzburgische Fra* 
gen können nur im Rahmen einer Landesforschung behandelt wer* 
den, die aber — soll sie das richtige Augenmaß besitzen — nicht 
ohne Kenntnis der größeren Zusammenhänge arbeiten kann. So 
fördert eines das andere. Etliche Arbeit läßt sich durch die Fragen, 
die im österreichischen Volkskundeatlas behandelt werden, ersparen, 
das meiste aber nicht. Denn die Salzburger Brauchtumsaufnahme 
will nicht bloß eine Auswahl wichtiger Fragen herausgreifen, die 
sich kartenmäßig gut darstellen lassen, wie das der Volkskundeatlas 
tun muß. Unsere Aufnahme bezweckt eine möglichst allseitige und 
umfangreiche Aufzeichnung von Brauch und Glaube dieses Landes, 
gleichgültig, ob die Ergebnisse graphisch ein gutes Beispiel ergeben 
oder nicht. Deshalb bemühe ich mich auch weiterhin, die Salzburger

1) Mitteilungen der Ges. f. Salzburger Landeskunde, Bd. 92, 1952, S. 161 
bis 180. Diese Berichte beziehen sich natürlich nur auf die von mir systematisch 
für das ganze Land unternommenen Arbeiten. Außerdem gibt es in Salzburg 
noch eine Reihe von Persönlichkeiten, die in verschiedenster Richtung volkskund­
lich tätig sind.

2) Das Präsidium besteht aus Prof. A. Helbok (Innsbruck) als Vorsitzen­
dem, den Professoren A. Haberlandt und R. Wolfram (beide Wien) und K. Ilg 
(Innsbruck) als Beisitzern sowie Dr. habil. E. Burgstaller (Linz) als General­
sekretär. Eine Reihe von Leitern der Arbeit in den einzelnen Bundesländern 
ergänzt dieses Gremium. Die Salzburger Arbeitsleitung wurde mir anvertraut. 
Dadurch ist ein gutes Abstimmen der beiden Forschungsunternehmen für Salz­
burg sehr erleichtert.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



204

Brauchtumsaufnahme fortzusetzen und zu einer gewissen Ab* 
rundung zu bringen.

Bisher bestand dieses Unternehmen im persönlichen A u t  
zeichnen des Stoffes in den einzelnen Orten selbst allein durch mich, 
was natürlich nur nach Maßgabe meiner Möglichkeiten fortschreiten 
konnte. Denn alles geschieht neben der sonstigen Berufsarbeit und 
aus eigener Tasche. Dieses direkte Aufzeichnen durch einen Fach? 
mann ergibt verhältnismäßig sichere und untereinander vergleich? 
bare Ergebnisse. Bei Fragebogen sind die Antworten bei aller Anteil? 
nähme der meisten Bearbeiter natürlich ungleichmäßiger. W er nicht 
volkskundlich geschult ist, kann außerdem bei manchen Äußerungen 
der Gewährsleute kaum erkennen, wenn unter Umständen eine 
interessante Neuentdeckung vorliegt, die dann in der entscheidenden 
Richtung durch Fragen weiterverfolgt werden muß. Andererseits 
sind Fragebogen gleichfalls unschätzbar. Sie bringen erfahrungs? 
gemäß nicht nur in verhältnismäßig kurzer Zeit eine übersichtliche 
Stoffülle, sondern auch Spontanäußerungen, durch die man auf 
Dinge kommt, die einem Ortsfremden sonst vielleicht entgehen. Zu? 
dem sind die Fragebogen eine Kontrolle für das persönliche Auf? 
zeichnen eines einzelnen. Denn jeder Wissenschaftler, mag er noch 
so erfahren und vielseitig sein, hat doch seine persönliche Eigenart, 
die sich auch im Ergebnis des Sammelns ausdrückt.

Deshalb verband ich schon seinerzeit bei meiner Südtiroler 
Brauchtumsaufnahme das direkte Aufnahmeverfahren mit der Aus? 
gäbe von Fragebogen. Gleiches tat ich nun auch während der beiden 
letzten Jahre in Salzburg. Ein erster Versuchsfragebogen zur reli? 
giösen Volkskunde (über das Wallfahrtswesen) wurde über das 
Erzbischöfliche Ordinariat an die Geistlichkeit des Landes aus? 
gegeben. Leider hatte er nicht den erhofften Erfolg. Bei der Er? 
forschung des Wallfahrtswesens werde ich wohl wieder zur direkten 
Aufzeichnung zurückkehren müssen. Die beiden folgenden Frage? 
bogen wandten sich an die schon bei den Erhebungen für den deut? 
sehen Volkskundeatlas bewährte Lehrerschaft. Der erste wurde im 
Dezember 1953 ausgegeben, der zweite im Oktober 1954. Und zwar 
gingen sie — zum Unterschied vom geplanten österreichischen 
Volkskundeatlas, der nur etwa 30 Prozent der Orte erfassen wird — 
an s ä m t l i c h e  S c h u l o r t e  des Landes. Dies wurde durch die 
sehr dankenswerte Unterstützung von Landesschulinspektor Doktor 
L a i r e i t e r und den Landesschulrat von Salzburg, vor allem aber 
durch die freudige Mitarbeit der L e h r e r s c h a f t  ermöglicht. Als 
Vorbereitung dazu hielt ich im Herbst 1953 auf den Lehrertagungen 
im ganzen Lande einen Lichtbildervortrag über das Salzburger 
Brauchtum und die Fragen seiner Erforschung.

Die Antworten auf den ersten Bogen sind über Erwarten gut. 
Die Mehrzahl der Salzburger Lehrer hat sich aufrichtig bemüht, 
manche arbeiteten geradezu glänzend. Leider reicht der Raum nicht, 
sie im einzelnen zu nennen, wie sie es verdienten. Der zweite Bogen 
kam eben zurück und ist beim Durcharbeiten. Das Beschäftigen mit 
den Überlieferungen der engeren Heimat, wozu der Fragebogen 
wissenschaftliche Anleitung gibt, kann andererseits aber auch den

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



205

interessierten Lehrer auf manches führen, das ihm selbst und seinem 
Unterricht zugute kommt.

Die Antworten des ersten Bogens haben bereits Wissenschaft* 
liehe Früchte getragen. Sie sind bei drei der fünf von mir bearbeite* 
ten Karten zur Volkskunde Salzburgs im „Salzburger Heimatatlas“ 
mitverwendet worden. Die Karte über das „Frautragen“ im Advent 
wurde sogar gänzlich auf Grund dieser Angaben aus dem Jahre 
1954 gezeichnet, denn sie sollte ein Zeitbild sein. Im Gegensatz zu 
den übrigen ' Karten, welche die Salzburger Brauchräume kenn* 
zeichnen, ist sie eine Intensitätskarte, die das Leben eines Brauches 
in der Gegenwart darstellt. Es zeigt sich dabei, daß das Frautragen 
ein Brauch im Vordringen ist, der Jahr für Jahr neue Orte erobert, 
selbst solche, wo er vorher nie geübt wurde. Ganz ähnlich liegen 
die Verhältnisse übrigens in Oberösterreich. Über diesen Brauch 
hoffe ich einmal in einer eigenen Arbeit berichten zu können.

Als weitere wertvolle Quelle für meine Stoffkenntnis kam in* 
zwischen die Sammlung von Schüleraufsätzen über volkskundliche 
Themen dazu, die Direktor R. T r e u e r (Zell am See) seit mehreren 
Jahren in der landwirtschaftlichen Fortbildungsschule in Bruck an 
der Glocknerstraße gibt, und in die er mir freundlicherweise Ein* 
blick gewährte. Es ergab sich daraus auch eine weitere Zusammen* 
arbeit insofeme, als Dir. Treuer meine Fragebogen auch durch die 
Schüler dieser Anstalten beantworten ließ, die ja aus den ver* 
schiedensten Gegenden Salzburgs stammen. Einzelne meiner Fragen 
gibt er außerdem nun auch als gesonderte Aufsatzthemen, wodurch 
ausführliche Antworten Zustandekommen. Die Arbeiten sind des* 
halb besonders aufschlußreich, weil sie eine direkte Aussage von 
jungen Leuten aus dem Volke sind, die schon eine gewisse Reife 
erreicht haben. Sie bringen daher nicht nur oft recht bemerkenswerte 
Einzelheiten, wie sie nur derjenige geben kann, der die Dinge selbst 
tut, sondern sie zeigen auch, was noch bei der jungen Generation 
lebendig ist und wie sie dazu steht. So erhalte ich für meine Brauch* 
tumsaufnahme drei Altersschichtungen des Stoffes: bei der direkten 
Aufzeichnung vorwiegend die sogenannten „guten“ Gewährsleute 
der älteren Generation, dann hier die erwachsene Jugend und bei 
den Fragebogen neben Auskünften der Erwachsenen auch die von 
Schulkindern, die übrigens viel von den Großeltern erzählt bekom* 
men und daher sehr gute Quellen sein können, wenn man sich auch 
auf sie allein nicht verlassen wird.

Dankbar möchte ich auch erwähnen, daß mir Salzburgs Heimat* 
pfleger, Amtsrat Kuno B r a n d a u e r ,  stets mit seinem Rat und 
vielen Anregungen zur Seite stand.

Zu den Proben von Ergebnissen der Salzburger Brauchtumsauf* 
nähme im ersten Bericht vor drei Jahren möchte ich nun als weitere 
das „Anklöckeln“ hinzufügen. Ein ziemlich schwieriger und zusam* 
mengesetzter Brauch. Karl A d r i a n  hat über ihn bereits ge* 
handelt3). Die Salzburger Brauchtumsaufnahme ergab nun erstmalig 
die genauen Verbreitungsgebiete der einzelnen Erscheinungsformen

3) „Von Salzburger Sitt’ und Brauch4'. Wien 1924, S. 15—24.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



206

des Brauches, die ich auf Karte 55 d des Salzburger Heimatatlasses 
dargestellt habe4). Inhaltlich konnte ich dort nur mit wenigen Wor* 
ten das Wichtigste andeuten. Dies sei nun hiemit nachgetragen, wo# 
bei ich das Gewicht auf dreierlei Dinge lege: 1. Völlig neue und zum 
Teil sehr interessante Funde. 2. Die Entwicklung des Brauches in 
den letzten rund 60 Jahren und die Gegenwartsform. 3. Deutung 
einer Reihe von Bestandteilen des Brauches und ihr Hineinstellen in 
weitere volkskundliche Beziehungen. Dem dienen vor allem die 
Einzelzergliederungen am Schlüsse dieses Berichtes.

A n k l ö  e k e l n ,  G l ö c k l n g e h e n  u n d  G l ö c k l e r l a u f e n  
i m S a l z b u r  g i s c h e n

Mit diesen Namen sind drei Formen der altüberlieferten Weih* 
nachtsumzüge bezeichnet, die untereinander in einem engeren Zu* 
sammenhang stehen. Sie entstammen sämtlich der Altschicht des 
alpenländischen Brauchtums. Dazu kommt ferner das „Herberg* 
suchen“, das aus der Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens er* 
wuchs. Auf letzteres kann ich hier nur insoferne eingehen, als es sich 
mit den Altformen vermengte oder sie ersetzte, sonst würde der Um* 
fang der Arbeit zu groß. Auch das „Frautragen“ muß hier außer 
acht bleiben, zumal es nicht an die kennzeichnenden Tage des An* 
klöckelns gebunden ist und auch sonst einen eigenen, vom An* 
klöckeln verschiedenen Brauch bildet.

Beim Anklöckeln und Glöcklngehen ist auch eine soziale und eine 
Altersschichtung festzustellen. Bei Tag gehen Kinder und arme Leute, 
abends die „eigentlichen“ Anklöckler, die es „wegen des Brauches“ 
tun. Also die erwachsene Jugend, Dirnen, Knechte und sogar die 
Bauersleute selbst. Ihre Gruppen sind groß, während die Armen oft 
nur zu zweit kommen. Obwohl sich die meisten altertümlichen Vor* 
Stellungen an das Erscheinen der abendlichen Anklöckler heften — die 
Armen werden doch öfter mehr als Bettler empfunden und sind nicht 
eingehüllt in das mystische Dunkel der Nacht — so gilt doch auch 
der Dank der Armen als segenbringend und man gibt ihnen Gebild* 
brote, an die Bauer und Bäuerin die Hoffnung auf besonderes 
Gedeihen der Tiere knüpfen. Darüber im Abschnitt der Einzel* 
Zergliederungen am Schluß dieser Arbeit4a).

Gemeinsam ist allen, daß sie nicht erkannt werden wollen. 
Dem dienen Verkleidung, Maske oder Gesichterschwärzen. Es liegt 
darin nicht nur ein begreifliches Verborgenbleibenwollen (von der 
Scheu des Armen bis zum Spaß der „lustigen“ Anklöckler), sondern

4) Meine Quellen dafür sind eigene Aufzeichnungen aus 23 Jahren im 
Lande Salzburg, ferner die in elf Unterfragen gegliederte Hauptfrage Nr. IV 
des 1. Fragebogens, die 1. Unterfrage der Hauptfrage VII sowie einige Auf­
sätze der Sammlung Treuer.

4a) Nach Abschluß dieser Arbeit erhalte ich das soeben erschienene Buch 
von H. K o r e n ,  Die Spende, eine volkskundliche Studie über die Beziehung 
Arme Seelen, Arme Leute, Graz 1954. Darin wird der Nachweis geführt, daß 
die Armen die Toten gleichfalls vertreten und verkörpern. Also den Masken 
funktionsgleich sind.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



207

auch das V e r w a n d e l t s e i  n5). Denn nicht in ihrer Alltagsgestalt 
können sie Bringer des Gedeihens und des guten Jahres sein, als die 
sie im gesamten Salzburger Lande und darüber hinaus betrachtet 
werden5a), sondern nur als Verkörperer von Kräften und Mächten, 
die in der Natur und im Leben walten. Zu diesen Mächten aber 
tritt man nur in Beziehung durch ein Ergriffenwerden von ihnen, 
eine Verwandlung. Die Maske, von der ja tatsächlich eine ver* 
wandelnde Wirkung ausgeht, ist eines der wichtigsten Mittel dazu. 
Ihr gleichzusetzen ist das Gesichterschwärzen. Sicherlich eine besonn 
ders einfache und leichte Art des Maskierens, gleichzeitig aber mit 
vielen untergründigen Quellen, die bis zum Totenkult führen. Das 
Tun der Anklöckler ist vielfach auch geheimnisvoll. Sie kündigen ihr 
Erscheinen durch das Läuten von Glocken oder Schellen oder durch 
Klopfen an. Was sie tun, geschieht meist stumm, mimisch, auch 
Heische* und Dankgebärde. Sie sprechen auch möglichst wenig, um 
nicht erkannt zu werden, oder verstellen die Stimme. Andererseits 
hat sich wohl aus einer späteren Geisteshaltung heraus auch der 
Wunsch entwickelt, den Maskierten, der nun nicht mehr eigentlich 
als „Verwandelter“ empfunden wird, zu erkennen oder ihm die 
Maske abzureißen. Darum Versuche, sie zum Sprechen zu bringen 
oder das Antasten, dem sie sich wieder zu entziehen suchen.

Ein Rest des Bewußtseins, daß ihr Tun mit außermenschlichen 
Mächten Berührung birgt, liegt in den Sagen, daß plötzlich einer 
sichtlich „ergriffen“ wurde und nun ganz wie bei den Perchten zu 
übernatürlichen Leistungen entflammt wird. Vor allem dem un* 
geheuren Springen. Ganz wie bei den Perchten darf auch ein bei 
einem Zusammenstoß von zwei Anklöcklergruppen Erschlagener 
nicht in geweihter Erde begraben werden6).

5) Über „Verwandlungskulte“ vgl. z. B. 0 . H ö f 1 e r, „Kultische Geheim­
bünde der Germanen“ , 1934, passim.

5a) So gut wie sämtliche Aufzeichnungen und Fragebogen erklären, daß 
das Erscheinen der Anklöckler, Glöckler ein gutes Jahr bedeute. Oft wird das 
noch im einzelnen auf das Vieh, das Getreide, das Obst usw. bezogen. Auch in 
den Sprüchen und Liedern der Anklöckler klingt dies neben dem Heischen 
ständig auf.

ß) Ein solches Steinkreuz steht am Wege von Glasenbach nach dem Egelsee 
nächst dem Sommerauer-Gut. Die vermummten Anklöckler fanden plötzlich, daß 
sich ihre Zahl um einen vermehrt habe. Es war der Teufel. Sie griffen ihn an 
und erschlugen ihn, merkten aber zu spät, daß der Teufel entflohen war und sie 
einen der ihren erschlagen hatten. Ein zweites Kreuz, unter dem ein Anklöckler 
begraben liegen soll, war nächst dem Kriechbaumgut in Oberwinkl. M. 
A n d r e e - E y s n ,  Über alte Steinkreuze und Kreuzsteine in der Umgebung 
Salzburgs, Zeitschr. f. österr. Volkskunde, 3. Jg. 1897, S. 74. Kreuzsäulen an 
Stellen, wo erschlagene Glöckler begraben liegen sollen, sind auch an der Luisen­
quelle an der Straße nach Pfandl und am Pürgl in Strobl. Auch in Ebensee 
und Langwies bezeichnet man solche Stellen. A. A n r e i t e r, Glöcklerabend 
1921 in Ischl, Heimatgaue, 2. Jg. 1921, S. 38. Mir selbst erzählten sie in Eben­
see 1930 und 1939 davon, daß es früher manchmal arge Raufereien gegeben 
hätte. Auch das Verbot und die Verfolgung der Glöckler bedeutete eine Ge­
fährdung. Früher sollen sie sogar Messer an ihren Stöcken gehabt haben. Bei 
der Dreifaltigkeit in Rindbach ist ein Glöckler begraben.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



208

Das Anklöckeln kommt nicht allein bei uns vor, sondern auch 
als „Klopfeinächte“ in Süd* und Mitteldeutschland sowie in der 
Schweiz, wo es „Bochseln“ (Lärmen, Klopfen, Poltern) genannt wird. 
Darüber besteht ein reiches Schrifttum, auf das ich hier verweisen 
möchte63). Gewisse Grundzüge kehren immer wieder, das wird im 
folgenden noch deutlich werden.

1. D a s  G l ö c k l e r l a u f e n

Es ist die in Österreich wohl bekannteste Form dieses Brauches, 
obwohl sie auf das nördliche und westliche Salzkammergut be* 
schränkt ist. In Hallstatt und dem Ausseer Land fehlt sie. Die großen 
und kunstvollen Kopfaufsätze der Glöckler, die von innen erleuchtet 
sind, haben die Aufmerksamkeit schon seit langem auf sich gezogen.

Die Glöcklerkappe besteht aus einem Gestell aus dünnen Stäbchen, das auf 
einem Hut befestigt ist. Im Überzug aus stärkerem Papier sind Zierate und 
Darstellungen ausgeschnitten und mit dünnem, farbigem Papier überklebt. Die 
Beleuchtung bildete früher eine in der Mitte angebrachte Kerze, heute werden 
meist schon Taschenlampenbatterien verwendet. Das Gesicht der Glöckler wird 
durch herabhängende Papierfransen als Maskenersatz verdeckt. Die Glöckler 
selbst sind weißgekleidet und haben einen Polster auf dem Rücken, damit die 
umgehängten Glocken sie nicht schlagen. In der rechten Hand tragen sie einen 
langen Stock als Stütze, denn in Schnee und Glätte könnten sie bei ihrem 
Lauf leicht stürzen. Ein Vorläufer ohne Glöcklerkappe, der sogenannte „Spion“ , 
erscheint zuerst. Er soll aus der Zeit des Verbotes dieses Brauches im vorigen 
Jahrhundert stammen. Die Glöckler mußten da der Verfolgung durch die Polizei 
gewärtig sein. Trotzdem gaben sie es nicht auf. Kennzeichnend ist die rasche 
Bewegung, weshalb der Brauch auch „Glöcklerlaufen“ heißt. Die Passen 
bestehen aus neun bis zwölf Mann. Im Gänsemarsch kommen die Gruppen 
unabhängig voneinander in den Ort gelaufen, der Lauf selbst dauert etwa zwei 
Stunden. Außerdem werden aber oft weite Strecken zurückgelegt, sogar von 
Ebensee bis Ischl. Vor Häusern, die sie besonders ehren wollen, laufen sie ver­
schiedene Figuren, die sie durch ihre Leuchtkappen gewissermaßen ins Dunkel 
hineinzeichnen. Zuerst grenzen sie durch einen Kreis den Raum ihres Tuns ab7), 
dann folgen Achter, Spiralen usf. Als Dank dafür erhalten sie Gaben in 
Naturalien (Krapfen, Tee) und ihr Erscheinen bedeutet Glück im kommenden 
Jahr. Je mehr Passen kommen, um so glückhafter. Der Termin ihres Laufens 
ist der Vorabend von Dreikönig.

Die reinste Ausbildung besitzt der Brauch in Ebensee. Wohin 
er sonst gedrungen ist {Gmunden, Abersee), da ergaben sich Weiter* 
entwicklungen der Kopfaufsätze in naturalistischer Richtung. Aller* 
dings hatte auch Gmunden noch im Jahre 1923 Passen mit lediglich

6a) O. S c h a d e ,  Klopfan, 1855, Weimarer Jahrb. II; P. S a r t o r i, Sitte 
und Brauch, 3. Bd. 1914, S. 11 ff.; der s . :  Artikel „Klopfnächte“ im Hand­
wörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. IV, 1931/32, Spalte 1542— 1546. 
Ferner zahlreiche Nachrichten und Beschreibungen in volkskundlichen Arbeiten 
aus den einzelnen Landschaften, auf die im folgenden öfter verwiesen wird.

7) Der Kreislauf ist auch an und für sich schon eine bedeutsame und aller- 
älteste Handlung. Die gleichfalls größtenteils weißgekleideten „Schönen“ der 
Faschingsläufer im oberen Murtale beschränken sich sogar auf das „Kranzl- 
laufen“ in Kreisform vor jedem Hause und bringen dadurch und durch das 
Aufgelärme ihrer Glocken den Segen für das kommende Jahr.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



209

erleuchteten Spitzkappen8). In Ebensee hielten sie an den alten 
Formen jedoch fest. Als erster läuft einer mit der sogenannten 
„Sturmhaube“, die einem umgedrehten Boot gleicht. Dann folgen 
vielzackige Sterne in der verschiedensten Ausführung, sonnenartige 
Kugeln oder Scheiben, Pyramiden usf. Daraus wurden in den an* 
deren Orten Häuser, Kirchen, Dampfschiffe, Schwäne Türme u. a. m. 
Ein Zurschaustellen bastelnder Kunstfertigkeit auf Kosten des alten 
sinnbildhaften Gehaltes. Im übrigen kommt es auf die Einzelheiten 
gar nicht so an. Der zauberhafteste Eindruck der Läufer entsteht, 
wenn man sie in einem gewissen Abstand kommen sieht. Dann ver* 
schmilzt ihr weißes Gewand mit dem Schnee und im Dunkel er* 
blickt man zum vielstimmigen Geklingel der umgehängten Glocken 
nur einen farbigen, halbhoch in der Luft tanzenden Schein. Man hat 
wirklich des Gefühl, hier naht etwas Geheimnisvolles in außer* 
irdischer Schönheit9).

In Ebensee ist der Brauch in den letzten Jahren durch Übersteigerung 
bedroht. Die Kappen werden immer größer, immer kunstvoller die Auszier. Die 
Glöckler brauchen schon die Hände, um diese Riesengebilde zusätzlich halten 
zu können. Dadurch leidet das Stützen auf den Stock und überhaupt Schnellig­
keit und Wendigkeit des Laufes. Das Bild ist allerdings unter Umständen über­
wältigend, doch eine Gefahrenzone ist sichtlich erreicht, denn weiter geht es 
in dieser Richtung nicht mehr10 * * * 14).

Die Schönheit des Glöcklerlaufens bringt es mit sich, daß der 
Brauch immer noch weiter ausstrahlt. Ebensee ist offensichtlich der 
Mittelpunkt. Von dort soll es vor etwa 90 Jahren nach Ischl ge* 
drungen sein, wie mir Dr. F. L i p p mitteilt. Auch nach Gmunden 
scheint es erst im Laufe der Entwicklung gekommen zu sein. Es 
besteht noch eine Erinnerung daran, daß man die Lichter der 
Glöcklerkappen früher nur am Seeufer gegen Traunkirchen und 
Altmünster zu laufen sah. Heute dringt nach Aussage von Dr. Lipp 
das Glöcklerlaufen auch gegen die Viechtau vor, wo eine andere 
Art altüberliefert ist, das im nächsten Abschnitt geschilderte 
„Glöcklngehen“ .

Nach Salzburg reicht das Glöcklerlaufen durch seinen Anteil 
am Aberseegebiet, denn heute ist es auch rund um diesen See 
gebräuchlich: Strobl, St. Wolfgang, Zinkenbach und St. Gilgen. Von 
dort laufen sie auch nach Fuschl. In Zinkenbach berichten sie, daß 
das Glöcklerlaufen bei der Jugend sogar immer noch mehr auflebt. 
In Strobl kannte man vor 40 Jahren noch das Anklöckeln im Advent,

8) Eine Abb. davon in Heimatgaue, 8. Jg. 1927, Tafel 15.
9) Schönheit ist die eine Seite der Jenseitigen, die andere ist drohend und 

unheimlich. Denn beide Lose liegen in ihrer Hand. Darum gehören sowohl die 
hellen, wie die dunklen Gestalten notwendig zu den Winterumzügen, und es 
wäre sinnzerstörend, z. B. die dunklen beseitigen zu wollen. Ohne diesen Hinter­
grund leuchtete auch das Licht nicht mehr so hell.

10) Die verschiedenen Passen suchen einander zu übertreffen, und da es
sich herumgesprochen hat, wie schön dieser Brauch in Ebensee ist, kommen
viele Menschen am Glödderabend dorthin und bilden einen weiteren Anreiz 
zur Steigerung. Es wäre gut, auf diesem Wege nicht noch weiterzugehen. Jede
Übersteigerung birgt die Gefahr des Umkippens. Das zeigt die Geschichte der 
Volkstracht oder des Schmuckes sehr eindrucksvoll an vielen Beispielen.

14 Landcekunde

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



210

die sonstige Hauptform des Brauches im Salzburgischen (vgl. den
3. Abschnitt). Heute dagegen ist in Strobl nur das Glöcklerlaufen zu 
Dreikönig gebräuchlich. Sogar nach der Stadt Salzburg dringt diese 
Form vor. Im Jahre 1929 griff der Trachtenverein „Die Gaisberger“, 
einer der ältesten Österreichs, das Glöcklerlaufen auf und führte es 
bis 1938 mehrmals durch und seit 1949 fast alljährlich11). Die Berechn 
tigung dazu leitet er davon ab, daß er in seinen Reihen Mitglieder 
aus dem Aberseegebiet hat, die den Brauch dort übten. Also 
gewissermaßen eine Brauchverpflanzung durch eingewanderte Tradi* 
tionsträger. Außerdem gab es aber im nördlichen Gaisberggebiet 
(Koppl, H of gegen Thalgau) und darüber hinaus im Flachgau Drei* 
königsumzüge mit erleuchteten Kopfaufsätzen, die zwar eher dem 
Kreis der Sternsinger angehören, aber doch eine gewisse Ver* 
wandtschaft zeigen12). W ohl als Einzelerscheinung konnte man zu 
Dreikönig 1953 ein derartiges Laufen sogar in Bergheim sehen. Hier 
wurde dabei für die Renovierung der Kirche gesammelt. An Kap* 
penformen gab es Kirche, Schulhaus, Bauernhaus, Gasthaus, Kreuz 
und Stern.

Ein Lichtertanz im Dunkeln ist etwas so Schönes, daß im Volks* 
brauch immer wieder Derartiges auftaucht. So eigenartig das Salz* 
kammerguter Glöcklerlaufen auch ausgebildet ist, es steht nicht ohne 
Verwandte da. W eil dies bisher viel zu wenig beachtet wurde, eine 
kurze Überschau:

Beim Reiftanz der Kürschner in Danzig im 17. Jahrhundert trugen sie auf 
den Häuptern bemalte „Pappierne Cronen“ , die von einer brennenden Kerze 
erhellt waren13). Ganz ähnlich offenbar die Halleiner Küfer bei ihrem Reif­
tanz: „Jeder hatte hiebei auf seiner Mütze eine Erhöhung und in dieser ein 
brennendes Licht“ 14). Der „Gugelhupftanz“ bei steirischen Hochzeiten verwendet 
ein ähnliches Motiv, allerdings als weihevolle Handlung, die besonders im 
pommerschen „Kroneabtanzen“ der Braut (sie hatte auch Lichter in der Krone) 
noch alten Sinn offenbart* 12 13 14 15). Ein Hauch des Geheimnisvollen weht uns auch 
aus dem „Lichtertanz“ Oberösterreichs an. Ein großer „Landlerischer“ , der im 
verdunkelten Raum so getanzt wird, daß die Burschen ein Gefäß auf dem Kopf 
tragen, in dem auf einem Kreuz aus Holzspänen eine brennende Kerze 
schwimmt. Er geschieht völlig still, bei gedämpfter Musik und ohne das sonst

X1) Der Eindruck in der Stadt kann allerdings nicht ganz der gleiche sein. 
Das Glöcklerlaufen erfordert zur vollen Wirkung absolute Dunkelheit. In 
Ebensee wird auch, wenn das Laufen beginnt, die gesamte Straßenbeleuchtung 
des Orts abgeschaltet.

12) Frdl. Mitteilung von Kuno B r a n d a u e r .  Die Tradition spricht von 
weißgekleideten Burschen mit beleuchteten Kappen (G +  M +  B, Jahresziffern, 
Sterne). Dieselbe Überlieferung wurde Herrn Brandauer vom alten Rosenstätter- 
Bauern am Haunsberge für das Haunsberggebiet berichtet.

13) J. B o 11 e, Das Danziger Theater, Theatergeschichtliche Forschungen 
X II, 1895, S. 73 f.

14) A. H a r t m a n n ,  Volksschauspiele, in Bayern und Österreich ge­
sammelt, Leipzig 1880, S. 131.

15) J. S c h m i d, Wiederlaibabtanzen, Blätter f. Heimatkunde, Graz 1924. 
R. W o l f r a m ,  Die Volkstänze in Österreich und verwandte Tänze in Europa, 
Salzburg, 1951, S. 109 ff.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



211

übliche Jauchzen und Singen16). Der Eindruck soll überwältigend und direkt 
mystisch sein. Die Tänzer müssen sich ja auch sehr gemessen bewegen, um das 
Gefäß auf dem Kopfe balancieren zu können.

In wirkliche Nähe unseres Brauches kommen wir aber mit der Tatsache, 
daß die Sternsänger nicht nur einen von innen erleuchteten Drehstern an einer 
Stange mit sich führen, sondern daß es Gruppen gibt, die auch auf ihren 
Häuptern erleuchtete Sterne tragen und zwar gerade im Salzburgischen. Den 
schon genannten Beispielen sind auch die Oberndorfer Sternsinger beizuzählen, 
die auf ihren von innen erleuchteten Pergamentkappen die Buchstaben C +  M +  B 
tragen17). Ganz besonders aber hat Trieben im steirischen Paltental eine weit­
gehende Entsprechung. Beim dortigen Glöcklerlaufen tragen sie spitze und von 
innen erleuchtete Kopfbedeckungen, die außen mit schattenbildartigen Scheren­
schnitten (Rosetten, Teufeln, Zacken, Blumen) beklebt sind18). Möglicherweise 
trugen die Telfser Schleicherläufer einst auch Lichter in ihren ursprünglichen 
Pyramidenhüten18a). Beim Anklöckeln im Pongau (Altenmarkt, Werfenweng, 
St. Johann) werden wir die erleuchteten Kopfaufsätze wiederfinden.

Das klarste Gegenstück zu den Glöcklern findet sich aber in der Schweiz. 
Vom Adventbeginn bis über Nikolaus und dann wieder zu Silvester ziehen 
Burschengruppen umher, die teils von innen erleuchtete Kopfaufsätze 
tragen, teils Schellen schütteln und mit Peitschen knallen. Auch ein 
künstliches Roß oder Esel fehlt selten. Ihr gemeinsamer Name „Chläuse“ 
bezeichnet wohl eine Anknüpfung an Nikolaus, doch ist es sichtlich der alte 
Mittwinterumzug, der sich über einen größeren Zeitraum bis zum Altjahrs­
abend erstreckt. Die Gestalt des gabenspendenden Nikolaus selbst ist — wo 
sie in dieser Gesellschaft vorkommt — junge Zutat. Sehr bezeichnend sind die 
Kaltbrunner „Chläuse“ , zwölf Männer19) in weißer Kleidung mit riesigen um­
gehängten Glocken. Das Gesicht ist von einer primitiven Maske bedeckt, die 
sich nach oben fortsetzt und halbrund erweitert. Die Ausschnitte im Oberteil 
bilden verschiedene Figuren ornamentaler Art, erleuchtet wird das Ganze durch 
eine Kerze20). Auch ein Esel und ein Eseltreiber sind dabei. Rund um den 
Züricher See finden wir Kläuse mit erleuchteten Kopfaufsätzen. Manchmal ist 
es nur der Nikolaus selbst mit einer riesigen, von innen erleuchteten Inf ul, oft

16) H. C o m m e n d a, Tanzbrauchtum um den Landla, Volkslied, Volks­
tanz, Volksmusik, 50. Jg. 1949, sowie eine Mitteilung von R. P r a n z 1, 
Sierning (mündlich).

17) A d r i a n :  a. a. O., S. 44. Erwähnenswert ist auch, daß es in Ost­
preußen bis etwa 1910 Umzüge gab, in welchen den Drei Königen und ihrem 
Drehstern 20 bis 100 Leute mit kleineren erleuchteten Sternen folgten. Auch in 
schwedischen Sternsingerumzügen gab es zuweilen ein halbes Dutzend Sterne. 
R. S t u m p f 1, Kultspiele der Germanen als Ursprung des mittelalterlichen 
Dramas, 1936, S. 360. Über weitere eigenartige Sternsingergruppen vgl. F. 
M ö ß i n g e r, Seltsame Sternsingerbräuche, Germanien, 14. Jg. 1942, S. 5 ff.

18) V. G e r a m b ,  Deutsches Brauchtum in Österreich, Graz 1924, S. 9.
18a) A. D ö r r e r, Tiroler Fasnacht, Wien 1949, S. 329 f.

19) Die Zwölfzahl erscheint manchmal auffällig betont. So schon bei manchen 
Ebenseer Passen. Zwölf eigentliche Schönperchten bilden den Kern des Zuges 
im Gasteiner Perchtenlauf, zwölf sind die Buttenmandeln im Berchtesgadner 
Land.

20) Eine Abbildung bei B r o c k m a n  - J e r o s c h ,  Schweizer Volksleben, 
Bd. 1, 1929, Abb. 102. Weitere Klausbilder bei M o s e r - G r o ß w e i l e r ,  
Volksbräuche der Schweiz, Zürich 1940, S. 191, 195, 196. Dem Schweizer Volks­
kundeatlas bin ich auch durch die Erlaubnis, in das handschriftliche Sammel­
material zu den Klausbräuchen Einblick nehmen zu dürfen, zu aufrichtigem 
Dank verpflichtet.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



212

aber sind es Gruppen bis zu 50 Stück. Klausjäger mit Schellen und Peitschen 
kommen gleichfalls vor.

Besonders eindrucksvoll ist das Klauslaufen in Küßnacht. Als ich es 1949 
selbst miterleben konnte, zog eine gewaltige Schar von Männern und Burschen 
einher, die ihre Glocken im Gleichschritt hin- und herschwangen, wozu mit 
Hörnern ein ganz primitiver Rhythmus geblasen wurde. Vor diesem dunklen 
und grellen Getön tänzelten gegen 100 „Iffeler“ mit erleuchteten Kopfaufsätzen. 
Sie bewegten sich im leichten Laufschritt dahin, drehten sich ab und zu um 
sich selbst oder gingen tief ins Knie. Die „Iffeln“ sind mithraartig, die aus­
geschnittenen farbigen Muster zeigen heute meist Kirchenfenstermotive. Wie ich 
durch Umfragen bei den Einheimischen feststellen konnte, hat die Schauwirkung 
dieses Brauches auch hier neue Entwicklungen angebahnt. Früher liefen sie 
durch 14 Tage in kleineren Gruppen jeden Abend und umkreisten dabei auch 
Bäume. Bis vor zehn Jahren durfte sich zu dieser Zeit kein weibliches Wesen 
auf der Straße sehen lassen, diese Nächte gehörten nur den Männern und ihrem 
Brauch. Auch das „Klepfen“ (Peitschenknallen) spielte eine größere Rolle. Die 
heute mitgehende Gestalt des Nikolaus war früher nicht dabei. Auch die Iffeln 
werden immer größer und kunstvoller ausgeziert, also ganz ähnlich wie in 
Ebensee.

2. D a s  G l ö c k l n g e h  e n

Die Dreikönigsrauhnacht, die vielfach im Oberösterreichischen 
auch die „große Rauhnacht“ heißt, ist nicht nur im Salzkammergut, 
sondern in weiten Teilen dieses Landes erfüllt von Umzugsgrup* 
pen21). Unter ihnen sind die „Rauhschnidgeher“ des Innviertels und 
die „Glöckler“ jenseits des Hausrucks meist weißgewandet, mit 
geschwärztem Gesicht, und tragen an einem langen Stock ein Glöck* 
chen, mit dem sie sich bemerkbar machen. Nach ihrem Rufe: „Krupf, 
Krupfl I möcht an Krapfen oder Guglhupf!“ heißen sie jenseits des 
Hausrucks auch die „Krupf*Krupf“ . Ganz ähnlich wie die kletzen* 
heischenden Anklöckler im nordwestlichen Flachgau und im am 
schließenden Bayrischen und im Innviertel um Wildshut „Kletzi* 
Kletzi“ genannt werden. Die Bauern sehen das Kommen der 
Glöckler gerne, denn je mehr anklopfen, um so besser wird das Jahr. 
Sie schreiben sich sogar auf, wieviele kommen und sind von Stolz 
erfüllt, wenn einer berichten kann, bei ihm seien heuer über 200 
gewesen. Im Steirischen ist das Glöcklngehen zu Dreikönig auch über 
das Ausseer Land bis ins Enns* und Paltental üblich. Bei Tag gehen 
im Ausseer Land die Glöckler, abends die Perchten („Berigln“).

Das Glöckln g e h e n  — sie laufen nicht wie die Salzkammer* 
guter, daher die andere Bezeichnung —, wie es im anschließenden 
Oberösterreich gebräuchlich ist, reicht auch in den nordöstlichen 
Zipfel des salzburgischen Flachgaues hinein: Hochfeld bei Straß* 
walchen, Mattsee, Obertrum, Schleedorf, Seeham usw. In Hochfeld

21) Ihre ausführliche Schilderung, sowie Angaben über die räumliche Ver­
breitung der einzelnen Typen bei E. B u r g s t a l l e r ,  Lebendiges Jahresbrauch­
tum in Oberösterreich, Salzburg 1948, S. 40ff. Ferner P. Amand B a u m ­
g a r t e n ,  Das Jahr und seine Tage in Meinung und Brauch der Heimat, 
Heimatgaue VII, Jg. 1926, S. 15.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



213

gehen am Glöckltag (Vorabend von Dreikönig) einzelne oder 
Gruppen. Bei Tag arme Leute, abends die Burschen. Sie sind ver* 
mummt, läuten und singen Adventlieder oder auch „Sommer und 
Winter“. Sie bekommen Krapfen, Küchl und Fleck (Polsterzipf). 
Von ihnen geht der Spruch: Je mehr Glöckler, desto besser das 
Getreide.

In Obertrum gingen die „Rauhsinga“ vor etwa 20 Jahren um an 
„Rauhkräpfn“, wenn der Schnee nicht zu tief war und das Weiter* 
kommen erschwerte. Zwanzig bis dreißig gingen, sie klopften an und 
sangen teilweise Hirtenlieder. In Mattsee sind es Bauerndirnen und 
Knechte, die am 5. Jänner abends maskiert vor den Fenstern singen 
und beten. Schleedorf berichtet, daß die Glöckler oft maskiert sind, 
schön oder in Lumpen gekleidet. Sie haben Stöcke, in früherer Zeit 
auch Besen. Von ihnen allen heißt es, es gibt ein gutes Jahr, wenn 
viele kommen.

Im Umkreis der Stadt Salzburg ist das Glöcklngehen, wie auch 
das Anklöckeln im Advent zumeist erloschen. Um Dreikönig sind 
die Sternsinger und Heiligen Drei Könige an ihre Stelle getreten. 
Aber die Sternsinger von Eugendorf haben von ihren Vorgängern 
doch noch den Ruf übernommen: „I bitt um an Glöcklerkrapfen!“ 
St. Georgen bei Oberndorf, wo heute an den Donnerstagen des 
Advents die Klezi*Klezi umgehen, kannte vor etwa 50 Jahren noch 
den Brauch, daß Arme am Vorabend von Dreikönig um „Rauh* 
nachtskrapfen“ kamen.

3. D i e  A n k l ö c k l e r  i m A d v e n t

Das ganze übrige Salzburg mit Ausnahme des Lungaues, wo 
das Anklöckeln seit alters sichtlich nicht heimisch ist und der nur 
einige Streuvorkommen zeigt, kennt aber den Brauch dieser Um* 
zugsgruppen an den D o n n e r s t a g e n  de s  A d v e n t s .  Unter 
ihnen finden wir in der Hauptsache drei Erscheinungsformen. Im 
nordwestlichen Flachgau und im Rupertiwinkel die „Klezi*Klezi“ , 
im Pinzgau heute vor allem das „Herbergsuchen“ mit Josef, Maria 
und den Hirten, im Pongau, Tennengau und südlichen Flachgau 
aber die sogenannten „Lustigen“. Diese sind die Großform in der 
Altschicht dieser Bräuche, eng verwandt den oberösterreichischen 
„Maschkerern“ und „Rauhnachtlern“, die in Gruppen kommen, 
angeführt vom Bajatzl und dem Rößlreiter. Unter diesen finden sich 
„Schöne“, die einen schweigenden Tanz aufführen, dann aber auch 
die ganzen Naturwesen (in Zweige oder Stroh gehüllte Gestalten), 
der janusartige „Doppelte“ mit vor* und rückwärtsgewandtem 
Gesicht, Hexen, ein Brautpaar und mannigfache „Hantierer“, die ihr 
Handwerk mit allerlei Schabernack treiben22). W ir finden sie alle 
im Salzburgischen wieder, nur eben in der Adventszeit, was dort 
zur Dreikönigsrauhnacht kommt. Solche zeitliche Verschiebungen 
haben aber nichts zu besagen, wie wir am Schweizer Beispiel sehen 
können. Nach Süden reicht das Anklöckeln im Advent bis Südtirol

Vgl. die Schilderung bei B u r g s t a l l e r a .  a. 0.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



214

und Kärnten23). Im Salzburgischen sind sie häufig von den ja auch 
im Advent, nicht nur zu Dreikönig umziehenden Perchten kaum zu 
trennen.

D ie  K l e z i * K l e z i

Die Klezi*Klezi erscheinen vermummt in St. Georgen bei Obern* 
dorf an den Donnerstagen des Advents und rufen mit verstellter 
Stimme in die einzelnen Häuser „Klezi*Klezi“ , wofür sie Kletzen, 
Obst und Nüsse bekommen. Am letzten Donnerstag aber erhalten 
sie Mehl, um sich ein Kletzenbrot backen zu können. Im nahen Titt* 
moning sagt man dazu „Anrollen“ . Dort sind sie maskiert und 
anders angelegt, wie alte Weiber mit Kopftücheln und Röcken, recht 
weitschichtig. Der Sack, den sie mitführen, hat oft keinen Boden, 
so daß die Gaben, die ihnen eingeschüttet werden, „hint bleiben, 
denn sie gehen wegen der Gaudi“ , jedenfalls die älteren. Es gibt 
aber auch andernorts die Vorstellung, daß diese den Umzugsgestal* 
ten gegebenen und wieder zurückbleibenden Gaben dadurch gesegnet 
sind und man sie deshalb selbst ißt und an die Freundschaft verschenkt. 
Der Ruf in Tittmoning ist: „Basei, Basei — Kietz, Kietz, Kietz!“

Ein besonderer Zug ist es, daß den Anklöcklern „Ratsl aufgebn“ 
werden. Die Tittmoninger hat H a r t  m a n n  aufgezeichnet und ver* 
öffentlicht24). Rätsel wurden aber auch in die Häuser hineingerufen 
oder es wurde „eingreimt“ . Das heißt, die Leute im Haus riefen: 
„Vettall, wia reimt si . . .  und . . .  zsamma?“ worauf eine gereimte 
Antwort erfolgen mußte. Im Südtiroler Sarntal erlebte ich ganz ähn* 
liehe Rätselfragen und Vierzeiler. Auch im Tennengau werden wir 
die Rätsel wieder antreffen. Angesichts des zeremoniellen Kampfes 
durch einen Rätselwettstreit, den wir auch sonst im Volksleben 
finden, z. B. beim Zusammentreffen zweier Schwerttanzgruppen im 
Böhmerwald, wird man vielleicht hinter dieser Handlung mehr ver* 
muten dürfen, als bloß den Wunsch, die Vermummten erkennen zu 
können, indem man sie zum Reden bringt. Denn der besteht natür* 
lieh auch. In Tittmoning kam es dabei sogar früher direkt zu 
Kämpfen, indem einem Anroller vom Hause aus eine Schlinge über* 
geworfen wurde und man versuchte, ihn ins Haus zu ziehen, 
während seine Genossen ihn zu befreien trachteten (vgl. auch Weg* 
scheid, S. 230). Im Sarntal müssen die Klöckler leer abziehen, wenn 
sie die Reime nicht erwidern können. Sind alle diese Kämpfe mit 
den Maskierten vielleicht im Grunde e in  R i n g e n  mi t  d e r  
G e i s t e r w e l t ,  d i e  s i c h  a l s  d i e  s t ä r k e r e  e r w e i s e n  
m u ß  ? Wenn sich den Faschingsläufern im oberen Murtale jemand 
in den W eg stellt, muß ihn der vorauslaufende, besenbewaffnete

S3) L. H ö r  m a n n ,  Tiroler Volksleben, 1909, S. 218 ff; ferner meine 
eigenen Aufzeichnungen 1941/42; für Kärnten G. G r ä b e r ,  Volksleben ia 
Kärnten, 1949, S. 151— 156.

^  „Volksschauspiele“ , S. 190 ff. Der Reimwettstreit auch in Kärnten, 
G r ä b e r ,  a. a. O.; ferner S c h a d e ,  a. a. 0. ,  S. 19 f, 62 f. U h l a n d ,  Sehr. z. 
Gesdi. d. Dichtung und Sage III, S. 256 ff; Schweizer Archiv f. Volkskunde, 
VII. Jg„ S. 110.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



„Wegauskehrer“ im Ringen „schmeißen“, sonst dürfen sie auf diesem 
Wege nicht weiter!

Die Klezi^Klezi laufen auch in Amsdorf, Lamprechtshausen, 
Michaelbeuern, Nußdorf am Haunsberg (hier haben sie Kleider 
verkehrt an, die Gesichter rußgeschwärzt), Obereching, Oberndorf, 
St. Pankraz am Haunsberg, Großgmain usf. Sie erstrecken sich über 
das bayrische Zwischengebiet offenbar bis wieder an die Salzburger 
Grenze. In Unken z. B. ist das Anklöckeln in der Art des Pinzgaues, 
im nahen Melleck auf bayrischem Boden jedoch sind es schon die 
„Klezs=Klez". Die Landesgrenze ist hier auch Brauchgrenze243).

215

Das Herbergsuchen und die Pinzgauer Altform

Im Pinzgau treffen wir heute an den Anklöckldonnerstagen 
zumeist eine sehr schöne Art des „Herbergsuchens“. Besonders gut 
können wir sie in Rauris kennenlernen. Als ich sie am 5. Dezember 
1946 selbst miterlebte, bestand ihre Gruppe aus 16 Leuten. Voran 
kam der Ansager, der Steffl, ein untersetzter, sehr lustiger und 
temperamentvoller Bursch, der mit den Worten begann:

Grüaß Gott, Habe Leitln, alle mitanand, 
mir kemman her vom Heiligen Land, 
mir san a ganze Banda: 
da Lipp, da Lenz, da Xanda.
Mir tuan enk kund,
was sich alls zuatragn hat in Betlehem unt.
I tat’n Hausvater fragn, ob i's einaruafn kann?
Wann a nix dagegen hat, dann fang ma glei an.

Natürlich hatten die Hausleute nichts dagegen, und so füllte sich ihre schöne, 
geräumige Stube alsbald mit Hirten in Mänteln und Hüten und mit langen 
Hirtenstöcken der alten Art mit einer Schaufel am oberen Ende, wie man sie 
auch auf Krippenfiguren sehen kann. Manche hatten an die Stöcke auch Binkerln 
gehängt. Einer trug einen Buckelkorb für die Gaben. Den Mittelpunkt bildeten 
Josef und Maria. Josef, ein älterer, bärtiger Mann in Mantel und großem 
braunen Hut, umgehängter Tasche und einem großen Stock, führt ein Muli 
auf dem Maria reitet. So ziehen sie — Maria auf dem Reittier sitzend — auch 
in die Stube ein. Maria hatte ein blaues Kleid, weißen Schleier und offene Haare. 
Ihr Spiel besteht aus verschiedenen Sprüchen und Liedern, darunter z. B. das 
bekannte tirolische Christkindlwiegenlied: „Es wird scho glei dumpa.“ Gemein­
sam heißt es dann:

I dank enk, Habe Leitln, für enkern guaten Willn,
mir müaßn an Höchsten sein Willen erfülln.
Es ist ja in Heiland sein Hüttn schon bstellt,

(Maria allein):
Darin wird geboren das göttliche Kind.

Die Hirten knien nieder in einer sehr schönen Gruppe um Maria und wieder­
holen im Chor:

Darin wird geboren das himmlische Kind.

^a) Im Berchtesgadner Land findet sich sonst meist das „Glöckisinga“ , 
vgl. R. K r i ß, Sitte und Brauch im Berchtesgadner Land, 1947, S. 16 f.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



216

An gewissen Stellen des Textes stoßen alle Hirten auch ihre Stöcke auf 
den Boden. Die Sdilußverse des Ansagers sind wieder lustig:

0  Josef, Maria, wia is denn nacha?
Hiatz gehn ma halt zan Krapfnbacha.
Was soll mar enk wünschen hiatz bei der Zeit, 
was enk recht vergnügt und herzlich erfreut?
An Gsund und an Friedn, die nahrhafte . . .  
a Klotznbrot und a Schweinas und an Branntwein dazua.

Ein wirklich schöner und stimmungsvoller Brauch, der andäch* 
tigen Ernst mit gut volklicher Fröhlichkeit zu vereinen weiß. Und 
doch ist diese Form in Rauris nicht älter als etwa 40 Jahre. Ober* 
lehrer S. N a r h o 1 z berichtet in seinem handschriftlichen Dorfbuch, 
daß noch am Ausgang des 19. Jahrhunderts in Rauris in den Donners* 
tagnächten des Advents die Schiachperchten in Gruppen bis zu 
40 Stück von H of zu H of zogen:

Allen voran ging der Quartiermacher oder Ansager. Ihm folgten die 
„G  1 ö c k 1 e r“ , angetan mit grobrupfenen Hemden (also weiß, meine Anm.). 
Ihre Gesichter waren geschwärzt, um den Hals hing ein Schellenkranz, und am 
Gürtel waren große Rollen (Schellen) befestigt. Den Glöcklern folgten Teufel 
und Ganggerln, bekleidet mit schweren Schaffellen, vor dem Gesicht die aus 
Holz geschnitzte Teufelslarve mit den mächtigen Bockhörnern. Zuletzt kam der 
Lapp und die Lappin, der Schleifer und die Schleiferin, der öltrager, der 
Wurzengraber, der Pechschaba und der Oasidla. Ein Oberteufel war auch dabei. 
Vom Hausvater wurden sie aufs beste bewirtet. Heute ist diese Form des 
Perchtenlaufens so gut wie verschwunden, schreibt Dir. Narholz. Der alte Mann, 
der einst den Oberteufel gemacht hatte, erzählte, daß es auch Ausartungen 
gegeben habe: „Es hiat frisch neamma to, awa schoud is a.“  Der Bauer sah die 
Perchten gerne kommen, denn „wann dö Percht kimmbt, geit’s a guats 
Jouh(r) ou.“

Heute laufen die Schiachperchten in Rauris zu Nikolaus; wie 
ich mich selbst in den zwei Stunden, die ich hinter ihnen herlief, 
überzeugen konnte, noch ziemlich urtümlich. Am 5. Dezember laufen 
sie nach Hundsdorf, am 6. im Ort Rauris und am 7. fahren sie nach 
Taxenbach, wo sie nichts dergleichen haben und schon auf die 
„Tauernteufel“ warten. Man hört sie schon vom Bahnhof unten bis 
in den ziemlich weit davon gelegenen Ort hinauf brüllen. Das 
wußten sie auch in Goldegg, wo sie die Rauriser Perchten die 
„ K o l m s a i g u r n w ö l f “ nannten, weil sie „so scheußlich brüllen“ .

W ie es scheint, ist die neue Form des Anklöckelns nicht zum 
wenigsten dem pflegerischen Einfluß von Dir. Narholz selbst zu* 
zuschreiben. Er erzählte mir:

Früher sind sie beim Anklöckeln oft rauschig geworden, Maria und Josef 
lagen zuletzt im Straßengraben. Ich sagte ihnen, „Leutln, es tuat a nit“ und 
forderte sie auf, erst nachher zu trinken, nicht während des Umherziehens.

Schulleiter Josef S t ö g e r  in Wörth ergänzte dazu auf meine Anfrage: 
„Soviel ich von den Ältesten des Dorfes weiß, war bei uns in Wörth früher auch 
die lustige Form des Anklöckelns üblich. Ein ganzer Zug von Menschen kam 
daher. Voran der ,Einspeiber‘, dann waren der Kropf Schneider und der Soldat, 
ein Paar, genannt öltrager und auch ein Hochzeitspaar. W ie mir ein alter 
Mann erzählte, soll dabei auch der Nikolaus mitgegangen sein, der die Leute 
allerhand ausfragte; z. B. fragte er einen Burschen, der seine Liebste in Rauris 
hatte, wie weit es bis dorhin zu Fuß sei. Die Schiachperchten waren nicht dabei. 
Die liefen vor Nikolaus allein auf den Straßen herum, meist gingen sie gar

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



217

nicht in die Häuser. Dir. Narholz hat vor etwa 40 Jahren, als er von Wald im 
Pinzgau nach Wörth kam, zum erstenmal das Hirtengehen eingeführt. Maria ritt 
auf einem Esel, den Josef führte. Dabei waren die Hirten und ein Einsiedler 
mit einem Evangelienbuch. Heute ist diese Form ähnlich noch üblich. Wie die 
ältesten Leute des Dorfes erzählen, soll die alte Form mit den Hantierern, wie 
sie auch hier genannt wurden, oft zu unliebsamen Ausschweifungen geführt 
haben. Die öltrager schmierten alle Hausbewohner mit einer Schmiere an, 
Schnaps wurde dabei viel getrunken u. a. m. Man begrüßte die neue Form sehr, 
weil es dabei gesittet zuging.“

1893 zeichnete Marie A n d r e e * E y s n  aber auf, daß die 
schiachen (häßlichen) Perchten n u r an den drei Donnerstagen der 
Adventszeit und bei völliger Finsternis liefen. Damit ist also in 
Rauris wohl die älteste Schichte dieses Brauches erfaßt. Frau Andree* 
Eysn fügt auch hinzu: „Anglöckler und schiache Perchten vermischen 
sich vollständig, man vermag sie nicht zu trennen“ 25).

Vielleicht die wichtigste hierhergehörige Aufzeichnung machte 
Wilhelm H e i n  1893 beim Schalieterer*Bauern in Altenmarkt, der 
noch am letzten dortigen Perchtenlaufen 1850 teilgenommen hatte. 
Es war der Pongauer Typus mit den hohen Kappen der Schön* 
perchten, wie er heute noch in Gastein, St. Johann und Bischofshofen 
zu sehen ist. Dann aber heißt es: „Am ersten Pfinztag (Donners* 
tag) abends b e i m  , A n k l ö  ekel n* k a m e n  d i e  P e r c h t *  
k a p p e n  e b e n f a l l s  i n V e r w e n d u n g ,  n u r  hat t e  j e d e  
H a u b e  e i n  L i c h t ,  da der Umzug bei Nacht stattfand. Das 
Perchtenlaufen ist auf die Faschingszeit beschränkt“ 26). Also auch 
hier waren die Perchten zugleich die Anklöckler, noch dazu mit be* 
leuchteten Kappen.

Einen recht aufschlußreichen Einblick in den Ablauf der um* 
gestalteten Entwicklung im Pinzgau gibt auch Kaprun. Der dortige 
Bericht besagt:

„Die Anklöckler gehen in den Donnerstagnächten des Advents in Gruppen. 
Sie werden von den Bauern sogar eingeladen. Denn, wenn keine kamen, waren 
die Bauern unzufrieden, ,dann gibt’s koa guats Jahr.‘ Abends gingen nur Er­
wachsene, meist aus anderen Dörfern stammend. Früher gingen S c h ö n  - u n d  
S c h i a c h p e r c h t e n .  W e i ß g e k l e i d e t e  F i g u r e n  mit bunten, spitzen 
Hüten l ö s t e n  s i e  ab. Dabei war eine Hexe mit einem Besen, die Unfug 
trieb. Die letzte Form waren alte bärtige Männer mit Schlapphüten (Hirten).“ 
Unter den Liedern der Anklöckler waren die folgenden:

Bauer, hiaz samma halt da,
mia wünschn enk a glückselges Jahr.
Troad ganze Truchn voll,
Heu und Stroh a fei toll 
und an schön Haar (Flachs).
Mirchn (Stuten) tan a all tragn, 
vom Hengst woll ma gar nix sagn, 
und an sakrischn Stier, 
der was aufpaßt auf d’ Küah.

25) „Aus Rauris“ , Zeitschrift des Vereins für Volkskunde, 8. Jg. 1898, 
S. 92, 93.

E6) W. H e i n ,  Tänze und Volksschauspiele in Tirol und Salzburg, Mit­
theilungen der Anthropologischen Gesellschaft in Wien, 14. Bd. 1894, Sitzungs­
berichte, S. 46.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



218

Dann kommen alle anderen Tiere des Bauernhofes daran. Audi das fo l­
gende Anklöckllied, das bekannte Ansinge- und Glückwunschformeln enthält, 
wurde gesungen:

Heut is die heilige Glöddnacht; 
wer hat’s denn alla aufgebracht?
Drei alte Weiba und a Baßgeiga, 
die tanzn d’ ganz Nacht 
und bringan nix weida.
W ir wünschn an Herrn an goldan Tisch, 
auf all vier Eck an bratnan Fisch, 
in da Mittn a Glaserl voll Wein, 
des soll an Herrn sein Fruahstuck sein.
I hör die Schrefel scho kracha,
sie wem ma schon was bacha;
i hör die Schlüssl scho klinga,
sie wem ma bald was bringa;
die Tür is verschlossn, die Fensta san zua,
i bitt um an öpfl und an Kreuzer dazua.

oder:
Bauernleut, jetzt laßt enk sagn, 
mir mechtn gern a Kletznbrot habn, 
und a paar Äpfl a dazua, 
dankn tat ma gnua.

In Kaprun war dann sichtlich eine Unterbrechung des Brauches. Im 
Advent 1953 gingen sie zum erstenmal wieder, und zwar diesmal Schulkinder 
mit Lehrern. Recht interessant ist die Angabe, daß die Anklöckler kleine 
Weihnachtsemmerl oder Strizel bekamen. Bei einigen dieser Backwerke sind 
kleine Weihnachtszeichen darauf, entweder ein Schlüssel oder ein Stern.

In Mittersill ist es heute die Pfarrjugend, die unter der Führung 
des Herrn Kooperators alle Bauernhöfe mit der Herbergsuche von 
Josef und Maria besucht. Ähnlich in Uttendorf. Die dortige Mit* 
teilung, die ich einem von Dir. T r e u e r  gegebenen Schulaufsatz 
verdanke, ist im Grunde erschütternd, so daß ich eine Stelle daraus 
wörtlich anführe:

„Der Brauch wurde durch den Krieg unterbrochen, doch wir hatten damals 
einen Kooperator, der sich für das sehr interessierte. Bei uns in Uttendorf ist 
ja  mit den Bräuchen nichts los, da unter den Menschen kein Zusammenhalt ist 
(Nachkriegszeit!). Ein jeder macht das Gegenteil, was ein anderer erbittet. Es 
brauchte sehr viel, daß unser Herr Kooperator die richtigen Leute fürs An- 
klöckeln sich ausgesucht hatte. Alle waren noch im Banne des Krieges und hatten 
für solches Brauchtum, das ihrer Meinung nach nur Bettelei ist, nichts übrig. 
So gehen jetzt einige vom Kirchenchor mit und ein paar Bauernbuben als 
Hirten. Die gehen in der Adventzeit alle zwei bis drei Tage, daß sie überall 
hinkommen. Sie ziehen wie das Herbergsuchen von Haus zu Haus und singen 
Weihnachtslieder und sagen auch nette Sprüche auf. Zum Abschluß wird noch 
der Haussegen gesungen, der lautet:

Erfüll mit deinen Gnaden,
Herr Jesus dieses Haus,
Tod, Krankheit, Seelenschaden,
Brand, Unglück treib hinaus.
Laß hier den Frühling grünen, 
verbanne Zank und Streit, 
daß wir dir fröhlich dienen 
jetzt und in Ewigkeit.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



219

In manchen Häusern bekommen sie irgendeine Gabe, die den armen Leuten 
dann als Weihnachtsgeschenk überreicht wird, oder für die Kinder im Caritas 
eingesammelt wird.“

Wenn heute im Pinzgau das Herbergsuchen fast überall an die 
Stelle des Anklöckelns getreten ist, so ist dabei Brauchtumspflege 
sichtlich stark beteiligt. In Taxenbach wurde der Brauch 1930 vom 
katholischen Reichsbund neu geordnet und 1949 von der katholi* 
sehen Jugend wieder aufgenommen. In Maishofen ging früher der 
Kirchenchor, doch sind neben den Gestalten des Herbergsuchens 
(Maria, Josef, Hirten, Wirt, Engel) auch solche der älteren Brauch* 
schichte dabei wie Kasperl, Rauchfangkehrer und die Hexe mit 
einem Besen. In Hütten bei Leogang ist es seit einigen Jahren die 
Brauchtumsgruppe der Pfarrjugend, die das Anklöckeln trägt. 
Besonders schön ist die Schilderung, die Hans H ö n i g s c h m i e d  
aus Bramberg gibt:

Auch hier ist es Josef und Maria, Wirt und Wirtin. Erstere gehen in der 
allgemein bekannten Kleidung der heiligen Familie, letztere in Pinzgauer 
Tracht. Das Ankündigungslied noch draußen vor dem Hause ist „Gott grüaß 
enk Leutln.“ Nach der Aufforderung der Bauersleute, herein zu kommen, gehen 
sie in das Vorhaus. Oft werden dann auch schon Krippenlieder gesungen, die 
von den Bauersleuten besonders gern gehört werden. Nach dem Betreten des 
Hauses gehen Wirt und Wirtin sofort in die Stube, während Josef und Maria 
draußen bleiben. Bei den Strophen des Liedes „Wer klopfet an?“ entwickelt 
sich in der Stube zwischen Wirt und Wirtin eine teils heftige Wechselrede, ob 
man die Bettelleute hereinlassen soll. Ein neuer (und sehr beachtlicher) Zug ist 
es, daß schließlich n i c h t  d i e  t r a d i t i o n e l l e  A b w e i s u n g  e r f o l g t ,  
sondern daß sich die energische Wirtin schließlich gegen ihren hartherzigen 
Mann durchsetzt und die Herbergsuchenden zum Eintritt auffordert. Wahr­
scheinlich entstand diese Wendung daraus, daß d ie  W i r t s l e u t e  h i e r  
e i g e n t l i c h  d i e  B a u e r n  v e r t r e t e n .  In der Stube wird dann meist im 
Wechselgesang „O du lieber Hauswirt mein“ gesungen. Von den alten Leuten 
wird das Erscheinen der Anklödder noch mit der Hoffnung auf ein fruchtbares 
Jahr in Zusammenhang gebracht. Gehen sie an einem Hof vorüber, wird das 
als Geringschätzung betrachtet und die Hausleute sind gekränkt. Fast in allen 
Höfen werden sie bewirtet, m a n c h m a l  e r w a r t e t  s i e  s o g a r  e i n  
f e s t l i c h  g e d e c k t e r  T i s c h .  Eine Ablehnung des Gebotenen würde als 
Beleidigung aufgefaßt werden.

Auch in Leogang können wir die uns nun schon bekannten 
Brauchschichten feststellen. Bei Tag gehen Kinder, abends die Pfarr* 
jugend mit dem Herbergsuchen. Früher hingegen war der Brauch 
weit vielfältiger. Das Herbergsuchen war wohl auch dabei, aber 
nur eingebettet in das Treiben der „Lustigen“ , angeführt vom 
Bajazzo, mit allen möglichen Gestalten, unter denen Brautpaar, 
Photograph und Jäger und Wildschütz26a) zu finden waren. K.

^a) Diese Gestalten mit ihrem Kampf (einer wird erschossen oder ge­
fangen) treten immer wieder auf. So in Eschenau, Schwarzenbach, Flachau, 
Forstau, Neuberg, Niedernfritz, Pöham, Reitdorf, Untertauern, Ennswald, 
Bischofshofen, Werfenweng, St. Johann, Goldegg und Leogang. Sie kehren auch 
beim Gasteiner Perchtenlauf wieder oder beim Faschingslaufen im oberen 
Murtale usf.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



220

A d r i a n  gab eine lebendige Schilderung davon27). Frl. Mimi 
A d r i a n  erzählte mir ergänzend dazu, daß früher sogar ganz 
perchtenähnliche Gestalten mitzogen, unter ihnen das „Schoaten* 
mandl“ , dessen Gewand ganz mit Hobelscharten bedeckt war, ferner 
in Tannenzapfen Gehüllte usw. Ganz ähnlich wie wir es in St. Veit 
wiederfinden werden. Eine Vermischung mit den Perchten konnte 
ich auch bei meinen Aufzeichnungen 1931—1933 in der Hinterglemm 
feststellen. Neben den gewöhnlichen Anklöcklern kamen die Percha 
ten auch im Herbst und Advent, und zwar die schiachen, während 
die schönen erst zu Dreikönig erschienen:

„Einer ist der Einsiedler, der hat einen Rosenkranz mit großen Krallen 
(aus Rechenstielen) gehabt und mit dem Rosenkranz den Teufel aus jagen wollen. 
Früher waren ganze Züge. Dann die öltrager. Jeder ist beschmiert worden. 
Auch ein R ö ß l r e i t e r ,  Scherenschleifer usw. waren dabei.“

Den Rößlreiter finden wir heute noch in Fusch a. d. Glocknerstr. 
wieder. Derzeit gehen in Fusch Kinder der Oberstufe unter der 
Führung von Lehrpersonen, vor vier Jahren waren es zum letztem 
mal Erwachsene. Unter den Anklöcklern ist ein Sternträger, der 
einen von innen erleuchteten Drehstern an einer Stange trägt, wie 
sonst die Sternsänger zu Dreikönig. Schellengeläute und Peitschen* 
knallen kündigen die Ankunft der Anklöckler an. Ihre auffallendste 
Figur ist der R ö ß l t r ä g e r .  Der betreffende Bursch hat ein 
hölzernes und mit Stoff überzogenes Gestell mit einem Pferdekopf 
und Schweif umgehängt, das durch eine Schnur bewegliche Hinter* 
beine hat, so daß das Rößl ausschlagen kann. Die Aufgabe des 
Rößls ist es, alle Zudringlichen durch Ausschlagen abzuwehren. 
Denn kein Unbeteiligter darf sich den „Anglecklan“ anschließen. 
Vor dem Kriege wurden z. B. einmal zwei zufällig vorüberkommende 
Skifahrer, die stehen blieben, sofort vom Rößl weggejagt. Der 
Brauch darf nicht gestört werden. Unter den Anklöcklern ist auch 
als Spaßmacher der Roßknecht, der Gstanzln auf die Insassen jedes 
Hauses singt und ihnen etwas vorhält, was sie im abgelaufenen Jahre 
vielleicht begangen haben. Auch ihr Erscheinen bedeutet ein 
gutes Jahr.

Die „Lustigen“

Sehen wir im Flachgau das Zusammentreffen dreier Brauch* 
formen, im Pinzgau aber eine starke Umwandlung des Brauches, so 
bedeuten der Pongau und Tennengau den Hort der Altform des 
Anklöckelns. Zumeist werden sie die „Lustigen“ genannt. Eine 
Schilderung nach meinen Aufzeichnungen 1948 in Untertauem möge 
für viele stehen:

Der Vorlafer is änglegt wie a Bajatzi. A  spitzige Käppn auf und rote 
Sdileifn und a Schelln änghängt. Bäl’s zan an Haus kemmant, laut' er. Und 
dann is a fürchterlichs Gsdiroa.

Als erster kimmt der Vorlafer einer und schebert bei da Tür, und dann 
die Brautleut und die andern nächanända. A  Brautpaar is das erst, schwarz 
und weiß änglegt oder in Tracht. Wann richtig a große Paß is, is a Pater a

a7) ,Ein Glöcklerabend in Leogang“ , Volkstum und Heimatpflege, 4. Heft, 
Weihnacht 1926.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



221

dabei mit an Gürtel und Rosenkranz aus kloane Kartoffel, und Zeugn a und a 
Houzatloudna mit da Verkündigung. In da Stubn wem sie getraut. Da Bräuti­
gam schmiert mit die ändan Weibaleut um und da kimmt da Pater oder a 
Gendarm und deut’ eahm. Gewöhnlich is a Photograph a mit. Er hat a Stativ 
und a Tuach und schliaft drunter und mit oana Wässaspritzn tuat a außaspritzn.

Gewöhnlich is a Jager und a Wildschütz. Da Jaga derwischt ’n und es 
is zan Schiaßn. A Schandar is a mit und vahäft ’n und legt eahm Ketten um. 
A Sälbnweibl mit an Korb hat Glasl und Sälbn und tuat die Leut anstreichn. 
Und Schleiferleut. Da oa hat Deckl und tuat schleifn. Oana is als Schuaster. Der 
nimmt Schuach und näglt’s auf a Bank oder auf die Tür oder auf'n Tisch. 
Oder er schlägt an Nägl mittn in Schuach. A Rauchfängkihra tuat 
änruaßn und fährt in Ofn eini.

An Teufl häbn sie a mit, an gänz an wüldn Krampus. Den bindn's nächa 
än, weil a so wüld is. Es is a Krampushälta a mit. Und da Krampus sitzt auf 
da Bank und will si losreißn. Wänn ar an Schwung kriagt, fliagt a auf d’ 
Weibaleut. D a  K r a m p u s  m u a ß  w ä s  G w e i c h t s  e i n s c h i a b n ,  e r  
i s a m ä l  r i c h t i  f l i a g a t  w o r n  u n d  ü b a  di  H a u s d ä c h a .  A 
neuche Gstält is die Gemeindesekretärin. Die hät an Aktentäschn mit Bezug­
scheine (es war 1948!) und hät austeilt: für Wäffn (die ja streng verboten 
waren!), für ein Baby usf.

A Musikant is a mit und sie häbn tänzt nocha. Und dann kriagns a 
Jausn, Schnäps und Keks oder an Tee. Dä häbn sie Strohröhrln zan Trinkn. 
Äpfl, die schiabns ein. Sie häbn Lärvn aus Sackln, neamd soll oan kenna. Die 
Bäurin is beispielsweise da Bräutigam gwen.

Dann is ’s Auskihraweibl. Däs hät an Besnstumpn bei ihr. Däs muaß 
wartn auf d' Letzt. Sie gengand, gehn an iadn d’ Händ und deutn Pfiat Gott. 
Und bäl sie alle draußd san, kimmt 's Auskihraweibl und kihrt, rant krät um, 
die Schuach unta da Bänk und ’s Holz. Und bäl 's richti geht, mächts an 
Purzlbam bei da Tür. Drum is däs gwöhnlich a Männaleut. Und däs is da 
Abschluß.

Bei Tag gehn die Ärma änklöddn. Oft a Päar mitanand, singant a Liad 
oda sägn an Spruch. Draußt tan sie mit an Glöcki läutn. Zan Änklöcklabroud 
häbn sie kloane Loabei bächn. Die ältn Leut häbn däs gern, wänn viel kemman, 
dänn wird a guats Jähr. Wänn zwoa Änklöcklapassn zsämmkemma sein, 
häbn sie g ’raft.“

Ergänzend fügte ein anderer Schilderer hinzu, daß auch die H a b e r g e i ß 
gern mit dabei war (häßlicher langer Hals, kleiner Kopf, kurze Ohren), ferner 
ein D r a d i u m, ein verkehrter Mensch (Gesicht hinten, Gesäß vorne), eine 
Sennerin mit einem kleinen Stampfrührkübel und eine G a n s  (Gesicht auf 
einem Besenstiel). Sie kündigen sich durch Juh-Schreie an und läuten. Nachdem 
geöffnet wurde, kugeln sie als erstes die Schelle bei der Türe herein. Für die 
Brautleute wird auch ein Brauttanz gehalten und für die Bauersleute ein Extra­
tanz. Da durch den üblichen Alkoholgenuß in den letzten Jahren Entgleisungen 
vorkamen, wurde dieser Brauch (Mitteilung 1953) vom Pfarrer unterbunden, in­
dem er das Herbergsuchen einführte. Offiziell wird also nicht mehr in Unter­
tauern angeklöckelt.

Diese ungewöhnlich lebendige Schilderung zeichnet den Brauch 
der lustigen Anklöckler in seiner typischen Form, aber auch mit 
bemerkenswerten Zügen. Etwa das Bewußtsein der Dämonen« 
gefährdung des Teufelsdarstellers, oder Gestalten wie die Haber« 
geiß, die Gans oder die verkehrten Leute. Unweit davon, auf der 
Wagrainer Höhe, erzählte mir die Lechenbäuerin in Schwaighof 
1945 auch von dem Zwielicht, in dem die Teufelsgestalt steht:

„Beim Anklöcklngehn is immer der Teufel dabei g'wen. Die Brüden (über

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



222

die Straße bei Schwaighof) hät d ’Höllbruckn g ’hoaßn. U n d  d a  i s da  
T e u f l  ä l l w e i l  m e h r  u n d  m e h r  a u f g ’ h u p f t  u n d  d ä  h ä b n  s' 
’ n n ä c h a  n e a m m a  d a f ä n g  t.“

Ähnliche Schilderungen des Brauchverlaufes finden sich von 
Ennswald bis Goldegg und Kuchl immer wieder in der Mappe 
„Anklöckln“ der Brauchtumsaufnahme Salzburg. Statt ermüdender 
Wiederholungen möchte ich nur noch einige Besonderheiten 
herausheben.

In der Gegend von Bischofshofen ist unter den verschiedenen 
Gestalten der Gruppe auch ein T a x z a p f e n w e i b l ,  ein M o o s #  
m a n d 1, eine P e r c h t e n m a s k e  mit spitzem Hut, grünem Bart, 
Hose, Stiefeln, Rock, Sack und Besen. Und schließlich auch wieder 
„ u m d r a h t e  L e u  t“ , welche die Maske am Hinterkopf haben.

Werfenweng und St. Johann kommen mit einer weiteren Über* 
raschung, die auch eine völlige Neuentdeckung darstellt: An beiden 
Orten finden sich unter den Anklöcklern „ L i c h t h a u b e n *  
t r ä g e  r“. Entweder ein Lichtkappenträger mit seiner Braut, die 
miteinander bei abgelöschtem Licht in der Stube tanzen, oder gar 
zwei solcher Paare. Die Lichtkappe ist ein kronenähnliches Gebilde, 
das von innen erleuchtet wird und in dem verschiedene Figuren 
ausgeschnitten sind. Im Schulaufsatz von Michael Weiß, Ober* 
schwarzmeiergut (Sammlung Treuer) heißt es: „Eine der beiden 
Kappen hat nur Tierfiguren, z. B. Reh, Hasen, Fuchs, Eichhörnchen, 
Vögel u. dergl. Die andere Kappe hat wieder Heurechen, Gabel, Sense, 
Pflug, Heuwagen, ein Bauernhaus, eine Kirche. Unsere Kappe stellt 
die St. Johanner Kirche oder auch Pongauer Dom genannt dar.“ In 
Werfenweng besteht die Haube aus Pappendeckel, in den ver* 
schiedene Figuren geschnitten und mit farbigem Papier überklebt 
sind: Herzen, Rehe, Hirsche u. dgl. Die nach der beigefügten Zeich* 
nung kronenartig ausgezackte Haube hat in der Mitte ein Brett, auf 
dem eine Kerze befestigt wird. „Es gehört viel Aufpassen dazu, 
damit die Kerze beim Gehen und Tanzen nicht umfällt“ , fügt die 
Gewährsmännin hinzu. W ir haben hier — wenn auch in anderer 
Gestalt — ein gewisses Gegenstück zu den von innen erleuchteten 
Hauben der Salzkammerguter Glöckler, jedoch mitten im Gebirge. 
Wenn wir dazu halten, daß in Oberösterreich ein Sterntreiber ohne 
Hl. Drei Könige bei den Rauhnachtlerumzügen dabei ist, daß der 
Schimmelreiter um Gainberg mit einem entzündeten Sternchenwerfer 
zwischen den Ohren seines Steckenpferdchens durch die Stube reitet, 
oder die schwedische „Lucia“ mit einer Lichterkrone brennender Kerzen 
auf dem Haupte in den Stuben erscheint, so ist wohl anzunehmen, 
daß es bei all diesen Bräuchen neben der Kennzeichnung als schöne 
„Überirdische“ auch um ein Bringen des Lichtes geht. So wie man 
durch heilige Handlungen geweihte Gegenstände dann nicht mehr 
dem profanen Leben aussetzt, war es auch in einem Orte des 
Glöcklerlaufens Sitte, die Kappen zuletzt feierlich abzunehmen und 
den Wellen des Traunflusses zu üb ergeben273). Jedes Jahr machte 
man sie darum auch neu.

"7a) B u r g s t a l l e r a .  a. O., S. 49.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



223

In Goldegg erzählten mir 1949 die Gewährsleute, daß beim An* 
klöckeln auch e i n e r  g a n z  in S t r o h  e i n g e b u n d e n  war .  
Das hatte der Vater des Erzählers noch selbst gesehen. „Das Stroh 
tut man zopfen und ihn einmachen." Also offenbar ein Umwinden 
mit Strohseilen, wie wir es so vielfach aus verwandten Bräuchen 
kennen. St. Veit aber brachte die erstaunlichsten Gestalten dieser 
Art. Beim Anklöckeln 1946, wo der Nikolausvorabend zufällig mit 
dem ersten Klöckelabend zusammenfiel, gab es beim Klingelberghof 
einen richtigen Perchtenaufzug unter den Anklöcklern:

Da kamen S c h n a b e l p e r c h t e n  mit langen Schnäbeln und zerrissenen 
Weiberkleidern, auf dem Rücken einen großen Korb. Ferner S t r o h p e r c h ­
ten,  die ganz in Stroh gehüllt sind und aussehen wie ein großer Schab, ähnlich 
den Mitterndorfer Strohschab, nur ohne deren meterlange Hörner. Offenbar 
Verwandte der Berchtesgadner „Buttenmandeln“ auf der anderen Seite des 
Gebirgsstockes. Dann eine S t e l z e n p e r c h t ,  die fast bis zum ersten Stock 
reicht. W ir erinnern uns des Stelzentanzes in Unken, bei dem die Tänzer auch 
noch das ßchönperchtengewand tragen. Ferner das S c h o a t e n m a n d l ,  ganz 
wie in Leogang von unten bis oben in Hobelscharten gehüllt. Dann einen mit 
T a n n e n z a p f e n  am ganzen Gewand wie beim Perchtenlaufen in St. Johann. 
Audi das K ö r b l w e i b l  fehlt nicht, das anscheinend im Korb den faulen 
Gatten auf dem Buche! mitträgt. Eine Strohperdit w i r f t  W e i z e n k ö r n e r  
a n  d a s  F e n s t e r .  Dies kündigt den Besuch der Anklöckler an, bedeutet aber 
gleichzeitig auch den E r n t e s e g e n  i m k o m m e n d e n  J a h r .  Nachdem 
diese Gestalten ihr Wesen in der Stube getrieben haben, wobei auch die Mäd­
chen angerußt werden, folgt das Herbergsuchen mit Josef und Maria. Nach der 
Bewirtung kommt noch ein flotter Tanz, bis die „Altpercht“ zum Aufbruch 
mahnt und dem Nikolaus und seinem Troß „grausiger Teifi“ , die heute auch 
noch erwartet werden, den Weg freigibt.

Eine sehr merkwürdige Nachricht, der ich noch im einzelnen 
nachgehen muß, erhielt ich aus Faistenau. Dort war das Anklöckeln 
bis vor ungefähr 20 oder 30 Jahren üblich. Man nannte es „Glöckla* 
laufa“ . Die Gestalten trugen auf dem Kopf a u s  S t r o h  
g e f l o c h t e n e  T ü r m e !

Auch die Gegend unmittelbar südlich von Salzburg (Anif, 
Grödig, Moos) hatte unglaublich altertümliche Anklöckelbräuche. 
Ihre Kenntnis verdanke ich Kuno B r a n d a u e r ,  dem es sein Vater 
Leopold Brandauer (geb. 1865) oftmals erzählt hat:

In dieser Gegend wurden die Anklöckler mit dem W i l d e n  G j o a  d28) 
identifiziert. Auch in ihrem Spruch kam eine Anspielung darauf vor. Sie liefen 
zuletzt vor ungefähr 70 Jahren. Unter den Figuren war die „Unterschberg-Hex“ 
(immer nur die Einzahl, steckt dahinter vielleicht die Frau Percht?), dann 
M o o s w e i b l e i n  (das übliche Wild, das der Wilde Jäger zu jagen pflegt), 
W a l d t e u f e l  ähnlich den „Grassatmandln“ oder „Bamwerchern“ so vieler

28) Brandauers Mitteilungen sind sehr wichtig. Sie stimmen in vielen 
Einzelzügen mit zahlreichen halb sagenhaften, halb als Brauch erkennbaren 
Schilderungen der Wilden Jagd überein bis zu den Riesen, die zwar auch der 
Untersbergsage angehören, jedoch schon in einer unserer ältesten Schilderungen 
aufziehender Gespensterheere Vorkommen, der „Herlechini familia“ des 
Ordericus Vitalis aus dem Jahre 1092. Von grundsätzlicher Bedeutung ist, daß 
es sich beim Salzburger Anklöcklbrauch jedoch n i c h t  um S a g e n  h a n d e l t ,  
sondern um einen w i r k l i c h  a u s g e f ü h r t e n  B r a u c h ,  worüber es 
keinen Zweifel geben kann.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



224

anderer Natufwesen in den Winterumzügen, der „Saurüssel“ , der T  o d, in ein 
weißes Leintuch gehüllt, die H ä b e r g o a ß ,  R i e s e n ,  der „Kikeriki“ und ein 
Pfeifer. Sie sind nur „zuwi zum Haus, haben antuscht, a Sprücherl gsagt und 
dann umanandateuflt ums Haus und auch auf die Weiberleut los“ . Dann wurden 
sie auch bewirtet, weil ihr Kommen als gutes Zeichen galt. Auch die alte 
Kramerin Meier weiß noch, daß in ihrer Jugend das „W ilde Gjoad umananda- 
glaufen is“ . Allerdings durften sie nicht am letzten Donnerstag gehen, „weil das 
is z’ gfährlich wegnan Wilden G joad“ , das an diesem Tage „wirklich“ durch 
die Luft fährt. Also die Geisterschar selbst. So erzählten es die Mösler Kuno 
Brandauer, als dieser in jungen Jahren bei ihrer Musik mittat und mit ihnen 
vertraut wurde. In den jüngstvergangenen Jahren nach dem zweiten Weltkriege 
wurde ein Versuch unternommen, diese Form des Anklödkelns in der Salzburger 
Umgebung wieder aufleben zu lassen. Ob er einwurzeln wird, muß die Zukunft 
zeigen.

4. Z u s a m m e n f a s s u n g e n  v o n  E i n z e l z ü g e n

Was hier gegeben werden konnte, ist eine gedrängte Übersicht 
über den ungeheuer vielfältigen Stoff, mit dem man ein Buch füllen 
könnte. Not tut aber abschließend noch ein zusammenfassendes 
Betrachten und Deuten einiger Züge vom Standpunkt der Forschung 
aus. Denn wenn wir auch dem gegenwärtigen Leben des Brauches 
mit all seinen Formungen volle Aufmerksamkeit und Anteilnahme 
schenken, so ist es doch die Aufgabe der Wissenschaft, so weit als 
möglich auch die Linien von den Ursprüngen her zu ziehen und 
klarzulegen.

1. D ie  R o l l e  d e r  D o n n e r s t a g e :

Die Donnerstage im Advent gelten nicht als gleichwertige Brauchtermine. 
Die Mehrzahl der Orte kennt eine Abstufung, die sprichwortartig sein kann, 
aber doch auch eingehalten wird. So heißt es, am 1. Donnerstag gehen die 
„Bettler“ , am 2. die „Lustigen“ , am 3. die „Teufel“ (Hüttau, Filzmoos, Pöham 
usw.). Oder die ,Hischen“ (Zweifelhaften), die „Frischen“ (Lustigen) und die 
„Laben“ (Wagrain, Leogang usw.). Ganz allgemein schimmert aber am 
3. Donnerstag eine besondere Gefährdung durch. Da geht man nicht, weil da 
der Teufel mitgehen würde29). Oder — wie wir eben sahen — das Wilde 
Gjoad. In St. Georgen i. Pzg. würden an diesem Tage die Perchten, Habergeiß 
und die Geister herumziehen. In Ennswald die „Übermütigen“ oder die „Un­
heimlichen“ , ebenso in Unken und Reitdorf die „Schiachen“ .

Unentschieden muß bleiben, wie weit die Unheimlichen am letzten 
Donnerstag wirklich auftraten. Die Nachrichten aus Filzmoos und Forstau 
beispielsweise meinen, daß da ein wirklicher Umzug von teuflischen Gestalten 
— wenn auch selten — gekommen sei. Nur Hüttschlag, Bischofshofen und Kuchl 
sprechen davon, daß am letzten Donnerstag die „Heiligen“ kommen, also wohl 
die Herbergsucher.

Sehr auffällig ist es, daß die Umzüge so streng an die Donnerstage ge­
bunden sind. Das erforderte eine Umschau über die Bedeutung des Donnerstages

29) Gasthof, Hüttau, Neuberg, Oberndorf, Abtenau, Rußbach, Gugg, 
Lungötz, Radochsberg, Wegscheid, Filzmoos, Forstau, Untertauern. Ähnlich in 
Kärnten (Millstatt), G r ä b e r ,  a. a. 0 ., S. 155 f; im Sarntal erzählten sie mir, 
in der Lieslnacht (von losen) käme sonst die „Liesl mit der Hack“ .

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



225

in Glaube und Brauch, die hier natürlich nicht gegeben werden kann30). 
Erwähnen möchte ich nur, daß in den Klöpfelnachtabenden in der Faistenau 
verschiedene Orakel üblich waren31). In Schwarzach soll an den Donnerstag­
abenden niemand außer Haus gehen31*). Überhaupt ist eine besondere Donners­
tagheiligung auch außerhalb des Advents festzustellen. Von den Forschern wird 
sie im allgemeinen auf den Festtag der alten Göttergestalt Donar, Thor zurück­
geführt. Ich erinnere auch an die Bedeutung des Donnerstages noch in unserem 
Kalender beim ,,foastn Pfinzda“ (letzten Donnerstag vor Faschingsonntag), 
Gründonnerstag, Christi Himmelfahrt und Fronleichnam. Die Heilighaltung 
des Donnerstages, der bis ins 17. Jahrhundert mehr oder weniger als Feiertag 
galt und den die Esten sogar über den Sonntag stellten, drückt sich in zahl­
reichen Arbeitsverboten aus. Z. B. durfte man an den Donnerstagabenden nicht 
spinnen, aber auch vieles andere am Donnerstag überhaupt nicht tun. Anderer­
seits sind am Donnerstag die Geister unterwegs. Im schwedischen Volksglauben 
kann ein Spielmann in drei Donnerstagnächten vom Nöck zauberische Geigen­
kunst erlernen. Im Südtiroler Vintschgau (Natums) konnte ich 1942 auf zeichnen, 
daß die Bauern an jedem Donnerstag abends die Gatter aufmachen, „sonst 
waren sie hin“ , weil da die „W ild Fohr“ (Wilde Jagd) kommt! Die Donners­
tage, zumal der heiligen und bedeutungsvollen Adventzeit, erweisen sich somit 
als Brauchtumstermine ersten Ranges.

2. A n m e l d e n ,  V o r l ä u f e r ,  W e i ß v e r k l e i d u n g :

Die Aufmerksamkeit der Hausinsassen wird gewöhnlich durch Läuten eines 
Glöckchens, Singen oder Anklopfen erregt. Der Name Anklödder kommt ja 
ursprünglich auch von „klocken“ =  klopfen. Darum heißen diese Nächte in 
Schwaben auch Klopf lesnächte. Sehr häufig geschieht das Klopfen mit einem 
Holzhammer an das Haus. Das Läuten mit dem Glöckchen ergab dann eine 
Bedeutungsvermischung. Dieses Klopfen hat aber nicht bloß die Bedeutung des 
höflichen Anklopfens an einer Türe, sondern vertreibt Übles, wie wir aus dem 
oft sehr starken Schlagen bei ähnlichen Bräuchen weitum erkennen können. 
Auch das Werfen von Getreidekörnern an die Fenster, das wir in St. Veit 
fanden, hat seine Gegenstücke, vor allem im schwäbisch-alemannischen Bereich. 
Dort sind es meist Erbsen32). Sehr wirkungsvoll muß der Eintritt der An- 
klödder in Untertauern und in der Flachau sein, wo zuerst, ehe sich jemand 
zeigt, eine Schelle zur Tür hereingerollt wird.

Bei den größeren Gruppen wird der Zug durch einen Vorläufer eröffnet,

30) Vgl. u. a. J. G r i m m ,  Deutsche Mythologie, 4. Aufl., Bd. 1, S. 159, 
Bd. 2, S. 953, Bd. 3, S. 70f; G. J u n g b a u e r ,  Artikel „Donnerstag“ im 
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. II, 1930, Sp. 331— 345.

31) Beiträge zur salzburgischen Volks- und Sittenkunde, Salzburger 
Zeitung, 1861.

31a) In Klausen und Villanders (Südtirol) darf in den Klöcklnächten keine 
Dirn abends aus dem Hause gehen, sonst nimmt sie der wilde Zug der Frau 
Berchta mit. A. H e y 1, Volkssagen, Bräuche und Meinungen aus Tirol, Brixen 
1897, S. 763.

¡32) e . M e i e  r, Deutsche Sagen, Sitten und Gebräuche aus Schwaben, 
Stuttgart 1852, S. 457 (Stuttgart, Tübingen), S. 459 (Engen, Friedingen), 
S. 460; A. B i r l i n g e r ,  Volkstümliches aus Schwaben, 2. Bd., 1862, S. 6 
(Wurmlingen, Rottenburg); F. P a n z e r ,  Bayerische Sagen und Bräuche, 2. Bd., 
1865, S. 118 (Bregenz, es wird mit Weizen oder Erbsen geworfen).

15 Landeskunde

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



226

der meist als Kasperl oder Bajatz gekleidet ist. Nicht selten trägt er auch 
weißes Gewand und die Spitzkappe der Magier (z. B. Altenmarkt, Reitdorf, 
Leogang).

Die weiße Kleidung spielt überhaupt eine eigenartige Rolle. W ir finden 
sie bei sehr vielen Brauchtumsgestalten, von den Schwerttänzern angefangen. 
Bei den Salzkammerguter Glöcklern, wie auch den Krupf-Krupf haben wir sie 
schon erwähnt. Die Salzburger Zeitung aus dem Jahre 1861 berichtet vom 
Schemenlaufen in Wals, daß die Burschen weiße Hemden über die dunklen 
Beinkleider anzogen. Aus Siezenheim haben wir die Überlieferung, daß es hier 
weißgekleidete, verschleierte Gestalten waren. Rußbach spricht -davon, daß die 
Anklödder überhaupt meist weiß sind. In Kaprun folgten auf die Perchten 
weißgekleidete Figuren mit bunten, spitzen Hüten, auch die Scherzzieher 
erschienen im Pinzgau manchmal ähnlich, wie ich aus alten Photographien 
ersehe. Die Rauriser Glöckler der Altform mit ihren grobrupfenen Hemden und 
geschwärzten Gesichtern reihen sich hier an. Auch das Gesicht hatten die 
Glockenträger der Rauriser Schiachperchten einst weiß verhüllt33).

Im unteren Innviertel beobachtete Ernst B u r g s t a l l e r  einst in einer 
ganz abgelegenen Gegend eine Gruppe von Maschkerern, die äußerst unheimlich 
waren. Lautlos, ohne irgend etwas zu sagen, erschienen sie, ganz in Weiß 
gekleidet, auch das Gesicht weiß bestrichen, die Augenhöhlen jedoch dunkel, 
fast violett gefärbt, so daß sie direkt den Eindruck von Totengespenstern 
machten. Sie starrten nur und verschwanden dann wieder. Es ist nicht der 
einzige Beleg dafür, daß hier Rauhnachtler als Tote erscheinen. B u r g s t a l l e r  
hat, wie er mir berichtete, noch weit schlagendere Beispiele, doch möchte ich 
seiner Veröffentlichung nicht vorgreifen. Dazu stellt sich aber eine aufsehen­
erregende Entdeckung, die ich in Krimml machen konnte. Dort erzählte mir 
Peter Lechner 1947, daß die Perchten ursprünglich Kapuzen und w e i ß e  
T o t e n m a s k e n  hatten, das hat er nach glaubwürdigen Berichten der alten 
Leute. Darum haben die Brotperchten heute noch gerne ein Leintuch um, weil 
die alten Perchten weiß gekleidet waren. Auch der alte Weigl berichtete das 
von den weißen Totenmasken. „Grauslich häbn's ausg’schaut.“ Anna, die Frau 
des Peter Lechner, weiß von ihrem vor 20 Jahren 78jährig verstorbenen Vater 
gleichfalls, daß die Perchten weiß gekleidet waren und „ m e h r  T o t e n  - u n d  
T i e r m a s k e n  hatten. Auch die Masken waren mehr schwarz-weiß.“ Ihr 
Vater hat sie selbst noch so gesehen. Demnach ist an dieser Überlieferung wohl 
kaum zu zweifeln.

Dies aber bedeutet eine höchst wichtige direkte Bestätigung für die An­
nahme, daß die Maskenläufer der Winterszeit einst d a s  T o t e n h e e r  v e r ­
k ö r p e r t e  n34). Als solche konnten sie auch das Gedeihen bringen. Denn was 
eingeht in die Erde, hat auch Macht über das, was aus der Erde sprießt. 
Natürlich ist das aber nicht ihre einzige Funktion im alten Glauben und Brauch, 
was ich, um Mißverständnissen vorzubeugen, betonen möchte.

33) „Mit aner Leinwand übers Gsicht.“ M. A n d r e e - E y s n ,  Zeitschr. 
d. Vereins f. Volkskunde, 8. Jg., Berlin 1898, S. 93.

34) Vgl. K. M e u 1 i, Bettelumzüge im Totenkultus, Opferritual und Volks­
brauch, Schweizer Archiv für Volkskunde, 28. Bd.; L. W e i s e r ,  Altgermanische 
Jünglingsweihen und Männerbünde, 1927; O. H ö f 1 e r, Kultische Geheimbünde 
der Germanen, I. Bd.; R. W o l f r a m ,  Schwerttanz und Männerbund, Lieferung 
1—3, Kassel 1936/37; G. N i e s s e n, Handbuch der Theaterwissenschaft, Bd. 1, 
2. Abt.: Der Ursprung des asiatischen und griechischen Dramas aus dem Toten- 
und Ahnenkult, 1953; für die umziehenden und gabenheischenden Armen nun 
neuestens H. K o r e n ,  Spende, Graz 1954. Die Einkehr der Toten zu Weih­
nachten behandelt besonders H. F e i 1 b e r g, Jul, zwei Bände, Kopenhagen 1904.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



227

3. P e r c h t e n ,  T e u f e l ,  K l a u b  a u f  :

Daß „Jenseitige“ in die Altform des Anklöckelns hereinspielen, geht schon 
aus der mannigfachen Vermischung mit den Perchten hervor, die bereits erwähnt 
wurde. Sie ist u. a. in Kuchl, Altenmarkt, Eschenau, Bischofshofen, St. Johann, 
Pfarrwerfen, St. Veit, St. Georgen i. Pzg., Rauris, Kaprun, Hinterglemm und 
Leogang festzustellen.

Manche Gestalten sind n a t u r g e i s t e r h a f t  wie die Moosmandln, 
Taxzapfenweiblein, Waldteufel usf. Die Strohgestalten reihen sich hier an35). 
Einigemale erscheint auch die Habergeiß in diesem Reigen36). Sehr bezeichnend 
ist der R ö ß l r e i t e r  (Hinterglemm, Fusch), der vielen Winterumzügen als 
Anführer voranzugaloppieren pflegt, z. B. dem Gasteiner Perchtenlauf37). Im 
Innviertel erzählte mir ein alter Bauer, wenn kein Rößlreiter dabei ist, sind 
es keine Rauhnachtler! So sehr gehört er dazu.

Auffallend sind auch die „ U m d r a h t n  L e u  t“ , die die Maske auf dem 
Hinterkopf tragen und verkehrt agieren (Bischofshofen, St. Johann, Hüttschlag, 
Untertauern; ebenso im Innviertel und in Tirol). Heute ein beliebter Scherz, 
vielleicht aber doch auch mit Hintergründen. Das deuten sowohl die nicht 
seltenen Doppelmasken an, die ein Gesicht nach vorne, eines nach hinten 
blickend haben, wofür es berühmte Vorbilder im mythischen Bereiche gibt. 
Außerdem kennen wir eine Vorstellung von Dämonen, welche die Füße ver­
kehrt haben, so daß die Spuren in die entgegengesetzte Richtung zeigen. Wie 
mir R. H e i n e - G e l d e r n  mitteilt, hat er diesen Typus sogar auf indischen 
Dämonenbildern gefunden.

Schließlich ist es auch merkwürdig, daß bei den Anklöcklern so oft eine 
T e u f e l s g e s t a l t  mitgeht: Dienten, Eschenau, Schwarzenbach, Hofgastein, 
St. Johann, Pfarrwerfen, St. Veit, Rauris, Filzmoos, Pöham, Untertauern, Reit­
dorf, Schwaighof. Auch H e x e n  gehören gerne zu den Anklöcklergruppen.

4. A n r u ß e n ,  R a u c h f a n g k e h r e r :

Schwarze Gestalten sind bei den winterlichen Umzügen in fast ganz Europa 
gebräuchlich. Auch die englischen Morristänzer gehören dorthin. In unserer 
eigenen Überlieferung tauchen sie mit dem schwarzen Heer von Totenkriegern 
der Harii bereits um Christi Geburt bei Tacitus auf38). Bei unseren gegen­
wärtigen Volksbräuchen erscheinen die schwarzen Gestalten in späterer Um­
deutung oft als Mohren, so beim Gasteiner Perchtenlauf. Ihre Wurzel liegt 
aber im Totenglauben. Sie sind das Gegenstück zu den „Weißen“ , von denen 
schon gesprochen wurde. Auch wenn das Gesichterschwärzen eine der nahe­
liegendsten Maskierungen bedeutet. Denn Schwarz ist ebenso eine Totenfarbe, 
wie das „W eiß“ der „Verblichenen“ .

Unter den Anklöcklern wird der „Schwarze“ meist durch einen Rauch-

35) Auch unter den Kärntner Klöcklern erscheinen im Drautal manche mit 
Stroh vermummt, die Gesichter geschwärzt. G r ä b e r ,  a. a. 0., S. 152. Im Sarn- 
tal sind Zuslmandl und Zuslweibl unter den Anklöcklem strohbekleidet (eigene 
Aufzeichnung und Photographie).

36) Untertauern, Anif, Vorderfager-Oberwinkl, St. Georgen i. Pzg. Beim 
Gmundener Glöckeln fehlte sie gleichfalls nicht, Heimatgaue II, S. 39.

37) Über die Rolle des Rößlreiters vgl. u. a. R. W o l f r a m ,  Robin Hood 
und Hobby Horse, Wiener Prähistorische Zeitschr., 19. Jg., 1932, S. 357—374; 
weitere Ausführungen kommen in den in Kürze erscheinenden restlichen 
Lieferungen meines Schwerttanzbuches.

38) Darüber bes. L. W e i s e r ,  a. a. 0., O. H ö f 1 e r, a. a. O., sowie mein 
S ch werttanzb uch.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



228

fangkehrer vertreten39), eine Gestalt, an die sich ja bis in die Großstadt hinein 
mancherlei Glaube heftet. Beim Anklöckeln nimmt er sich natürlich besonders 
der Öfen an, räumt aus und trachtet dann die Schwärze seiner Hände an den 
Gesichtem der Mädchen loszuwerden.

Auch dieser Scherz ist naheliegend. In Europa finden wir das Schwärzen 
der Mädchen fast auf unserem ganzen Kontinent. Ich habe das Gefühl, daß auch 
dies einmal in einen größeren Zusammenhang gestellt werden sollte. Wenden 
sich doch auch noch manche andere Handlungen der Masken an die Mädchen, 
z. B. das Überreichen oder Zuwerfen einer Kinderpuppe; was als Fruchtbar­
keitswunsch nicht zu verkennen ist und nur denen dargebracht wird, denen die 
Maske wohlgesinnt ist. Denn gedeihen soll ja alles Lebende, nicht allein 
der Acker. Einen Fingerzeig mag der Brauch des Vallée de Campan in den 
Pyrenäen geben, wo die jungen Burschen am Johannisabend mit geschwärzten 
Gesichtern umherlaufen und auch die Mädchen schwarz machen. Gelingt dies, 
so heißt es, d a ß  d a s  M ä d c h e n  i n d i e s e m  J a h r e  h e i r a t e n  w e r d e .

5. D i e  B r a u t p a a r e ;  S e g e n  u n d  E r u c h t b a r k e i t :

Zu den „lustigen“ Anklöcklem gehört fast regelmäßig ein Brautpaar40). 
Meist wird ein ganzes Hochzeitszeremoniell vorgeführt. Da erscheint der Hoch­
zeitslader, ein Pater verkündigt das Paar und gibt es dann zusammen, wobei 
die Sprüche die üblichen bäuerlichen Späße enthalten41). Ein „Brauttanz“ mit 
den im Salzburgischen dabei gebräuchlichen beziehungsreichen Vierzeilern 
schließt diese Handlung. So eindeutig das Scherzhafte dieser Szenen ist — sie 
kommen nicht allein bei den Anklöcklern vor, sondern ähnlich beim Murtaler 
Faschinglaufen oder beim „Brecheischrecken“ — so könnte man doch erwägen, 
ob die ständige Wiederholung der Hochzeit nicht doch auch irgendwelche Be­
ziehungen zu den symbolischen Paaren hat, die bei so vielen Frühlingsbräuchen 
auftreten? Freilich da nicht in solch scherzhafter Form. Ernste Paare der 
Winterumzüge aber wären z. B. die Pinzgauer Schönperchten mit ihren 
„Gesellinnen“ . Wenn nach der Hochzeit bei den Anklöcklern ganz stereotyp 
ein Photograph auftaucht und der Scherz darin besteht, daß die ahnungslosen 
Zuschauer aus dem Apparat mit einem Wasserguß bedacht werden (ein auch 
beim Maschintanz gern verwendeter Spaß), so möchte ich auch an eine Sitte 
beim Kärntner Anklöckeln erinnern. In der Millstätter Gegend bespritzten die 
eintretenden Klöckler die Hausbewohner tüchtig mit Wasserstrahlen aus Holler­
spritzen. Dies ließ man sich gerne gefallen, denn je ausgiebiger genetzt wurde, 
desto besser gibt der Roggen im kommenden Jahre aus42).

39) Saalfelden, Hinterglemm, Viehhofen, Maishofen, Lend, Schwarzach, 
St. Johann, Werfenweng, Pöham, Wagrain, Flachau, Gasthof, Ennswald, Neu­
berg, Radstadt, Schattbach, Untertauern, Reitdorf.

40) Viehhofen, St. Johann, Ennswald, Filzmoos, Forstau, Gasthof, Mühl­
bach am Hochkönig, Neuberg, Pfarrwerfen, Pöham, Reitdorf, Schattbach, 
Schwarzach, Untertauem, St. Veit, Wagrain, Altenmarkt, Flachau, Bischofshofen, 
Werfenweng, Goldegg, Leogang, Wörth. Unter den Eheszenen von Zuslmandl 
und Zuslweibl bei den Sarntaler Anklöcklern sind übrigens auch ziemlich 
eindeutige.

41) Die Eheverkündigung beginnt in St. Johann z. B.: „Zum Sakrament der 
Ehe haben sich entschlossen der Bräutigam Herodimus Kreuzschnabel, bürger­
licher Zuchthausschneider, Pfarre Lumpading im gewöhnlichen Dienst und 
Aufenthalt. Die Braut ist Theresia Grädl, Wanzn hats im Schädl, Kröpf hats 
wia Roßköpf. 120 Jahre alt“ usw. Eine besondere Quelle der Komik ist auch 
der bei den Anklöcklern sehr verbreitete Gestaltentausch, wenn eine Weibs­
person den Bräutigam spielt und ein Mann die Braut.

**) G r ä b e r ,  a. a. O., S. 154.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



229

Auch wenn wir natürlich nicht hinter jeder Scherzhandlung des Anklöckelns 
einen verborgenen, einstmals vorhandenen Sinn vermuten wollen, so mag es 
doch erlaubt sein, diese Möglichkeiten nicht ganz außeracht zu lassen. Denn die 
Anklöckler bringen ja Segen und Fruchtbarkeit im kommenden Jahre. Das ist 
so gut wie überall noch dem Volke bekannt und wird oft besonders aus­
gesprochen. Neuberg bei Eben i. P. sagt z. B., daß es ein gutes Jahr wird, wenn 
die „richtigen, nämlich die lustigen Anklöckler kommen“ . Also jene, die ihre 
Wurzeln eindeutig im geisterhaften Reich der rMittwintermasken haben. Als 
Verkörperern dieser Mächte gebühren ihnen auch Gaben, dann stellt sich reicher 
Segen ein. Darum hebt der Bauer in Werfenweng das schönste Obst für die 
Anklöckler auf, denn dann hat er im kommenden Jahre um so mehr Obst. Was 
man in der Weihnachtszeit verschenkt, das kommt doppelt im nächsten Jahr 
herein. Das gilt auch für die wichtigste althergebrachte Gabe, das Brot, dem 
ein eigener Abschnitt gewidmet werden muß.

6. S p e n d e n -  ,und G e b i l d b r o t e  f ü r  d i e  A n k l ö c k l e r :

Die armen Anklöckler bekamen gewöhnlich kleine Brotlaibchen oder 
Striezel. Aufmerksamkeit verdienen aber die Gebäcke in besonderen Formen. 
In Stuhlfelden z. ,B. Zöpfen, Hufeisen und verschiedene Tiere. Solche Gebild­
brote bekommen aber nicht bloß die Anklöckler, sondern auch die Kinder, 
andere werden als Elementeopfer verwendet. Wichtig ist aber, daß auch die 
Anklöckler ¡ausdrücklich als Empfänger genannt sind und daß damit wichtige 
Handlungen verbunden werden. In der Gegend von Bischofshofen bekommen 
die Anklöckler K r e u z e r l b r o t ,  d a s  s i e  a u f s  H a u s d a c h  u n d  i ns  
F e l d  w e r f e n ,  um den Hof vor Blitz zu schützen und die Fruchtbarkeit der 
Felder zu bewirken. Die wichtigste Nachricht aber stammt aus Wagrain. Dort 
gab mir Matthias Schönberger wörtlich an: „In den meisten Bauernhöfen wurde 
ein besonders schmackhaftes Anklöcklerbrot gebacken und diesem die Form von 
Pferden, Kühen, Schafen, Ziegen, Schweinen, Hühnern gegeben, auch Stangen, 
Bretzen und Schleifen. W e n n  d i e  B ä u e r i n  h a t  an  r e c h t e n  R e i m  
h a b e n  w o l l e n  m i t  e i n e m  V i e c h ,  h a t  s i e  d a s  A n k l ö c k l e r ­
b r o t  i n d e r  F o r m  d i e s e  is T i e r e s  g e b a c k e  n.“

Das ist eine außerordentliche Mitteilung, denn sie besagt über die all­
gemeine Segensbedeutung solcher Gaben hinaus noch eine besondere Zweck­
bestimmung im einzelnen, wie wir sie sonst eigentlich nur von Votivgaben 
kennen, die sich an die Heiligen als Schützer und Helfer wenden, vor allem an 
den hl. Leonhard. Bisher kannte man aber diese Art des Erwirkens von Vieh- 
segen, so viel ich im volkskundlichen Schrifttum sehen kann, noch nicht. Nun 
könnte man im Zweifel sein, ob die Aussage Schönbergers wirklich in dieser 
Zuspitzung zutreffend ist. Denn bei diesem Gewährsmann muß man damit 
rechnen, daß er viel gelesen hat und sich allerhand Gedanken über die Dinge 
machte. Ich fühlte ihm deshalb mehrmals auf den Zahn, aber er blieb bei seiner 
Behauptung.

Sie wird aber noch durch andere Nachrichten gestützt. In St. Johann heißt 
es, für die armen Anklöckler werden Brote gebacken, und zwar ein Hufeisen, 
ein Pferd und eine Kuh, und den „armen“ Anklöcklem gegeben. „Das Huf­
eisen soll dem H of Glück bringen, das Pferd soll Unglück bei den Pferden 
verhindern, die Kuh soll dem Kuhstall, den Rindern Glück bringen“ (mitgeteilt 
von Flora Orlich). Also auch hier die Zweckbestimmung im einzelnen.

Die Anklöckler sind nicht die einzigen Empfänger dieser Gaben, sondern 
überhaupt auch die Armen, die in diesen Tagen heischend kommen. Doch 
bedeutet das nach den neuesten Forschungen K ö r e n s  keinen grundsätzlichen 
Unterschied. Elise Fletschberger, die Frau des Engelmoar, erzählte mir denn

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



230

auch 1949 in Goldegg: „Brot hat man früher in verschiedenen Formen gebacken, 
in Kuhform und andere Viecher. Das ist an Arme verschenkt worden vor Weih­
nachten. Die Woche vorher oder an den Donnerstagen (also an die Anklöckler, 
meine Anm.). Die am Nachmittag kommen, beschenkt man mit Fleisch, Mehl, 
Brot. Das sind die Ärma, da muaß ma mehr gebn. W a s  m a f ü r  W e i h ­
n a c h t e n  v e r s c h e n k t ,  d a s  i s t  G l ü c k  u n d  S e g e n  d a s  g a n z e  
J a h r  w i e d e  r.“ Angesichts solcher Aussagen ist es wohl auch erlaubt, einen ähn­
lichen Sinn in der kurzen Angabe zu suchen, die mir der alte Paulbauer 1945 in 
Großarl machte: „Roßeisen und a Kuah und a Kaibl und a Schafi hat ma aus Toag 
g’mächt und bächn. Die san größer wia die Weckn für Wind, Foir und Wässa. 
Ma hät s an die ärma Leut vaschenkt, die zu Weihnachten betteln kemma.“ 

Doch war das nicht die einzige Form von Opfergaben zum gleichen Zweck 
in dieser Zeit. Das zeigt die Mitteilung aus Großgmain, die besagt: Es war 
hier der Brauch, daß man aus „Zeltenteig“ Tier- oder Heiligenfiguren buk. 
D i e s e  w u r d e n  i m S t a l l  a u f  e i n e n  T r a m  ( B a l k e n )  g e l e g t ,  u m 
G l ü c k  u n d  S e g e n  i m V i e h s t a n d  zu e r b i t t e n .

7. D i e  R o l l e d e s  T a n z e s :

Auffällig ist, daß die „lustigen“ Anklöckler auch tanzen, und das in der 
Adventszeit, in der bloß geselliger Tanz sonst verpönt ist, denn „Kathrein 
sperrt den Tanz ein“ . Ihr Tanz muß also einst rituelle Bedeutung gehabt haben, 
gleich dem Kranzllaufen“ der „Schell- und Glockfaschen“ im oberen Murtale, 
den Imster „Rollern und Schellern“ usw. Auch das Salzkammerguter Glöckler­
laufen ist ja eigentlich ein tanzartiger Bewegungsritus. Ähnlich diesen allen 
kann das Tanzen der Anklöckler im Advent auch vor dem Hause geschehen 
(z. B. Goldegg). Der „Brauttanz“ ihrer Hochzeitsnachahmung kann füglich 
beiseitegelassen werden. Er kommt durch dieses Spiel herein.

Anders ist es aber 6chon mit dem „Lichtkappentanz“ in der Gegend von 
St. Johann und Werfenweng. Überhaupt kann man sagen, daß der Tanz von 
besonderen Brauchtumsgestalten einerseits als wirksame Handlung gedacht wird 
— Kraftentfaltung weckt Leben — andererseits mit ein Kennzeichen des 
Außeralltäglichen dieser Gestalten ist, gleichsam der Geisterschritt. Dafür gibt 
es viele Belege.

In diese Reihe gehört es wohl, wenn auch Anklöckler Schritte des Tresterns 
machen (Hinterglemm, Eschenau), das sonst den Schönperchten eigen ist. In 
Vigaun mußten die jungen Leute des besuchten Bauernhofes mit den Un­
bekannten tanzen, sonst erhielten sie Schläge. In Wegscheid aber tanzen die 
Maskierten in der Stube 4—5 Tänze, während welcher die Hausleute versuchen, 
ihnen die Masken herunterzureißen. Das „Kehrausmandl“ umkreist sie dabei 
mit einem „Grassat“ (Tannenzweige) und beschützt die Tanzenden. Dann kehrt 
er sie zur Türe hinaus.

Besonders wichtig ist aber eine Nachricht, die ich der ausgezeichneten 
Gemeinschaftsarbeit der Halleiner Hauptschule verdanke. Sie besagt: „Der Bauer 
freut sich, wenn die Anklöckler über sein Feld gehen. B e s o n d e r e  F r e u d e  
h a t  er,  w e n n  d i e  A n k l ö c k l e r  ü b e r  d a s  F e l d  h ü p f e n .  D a n n  
s a g t  e r :  Je  h ö h e r  er  i m F e l d  s p r i n g t ,  um so b e s s e r  g e d e i h t  
d e r  F l a c h  s.“ Also der vom Faschingstanz bekannte Bewegungsritus. Auch 
die Sarntaler Klödder sollen zuletzt tüchtig auf den Feldern herumspringen, 
damit das Getreide gedeiht43). Von den Perchten wissen wir Ähnliches.

43) H ö r m a n n ,  a. a. O., S. 224.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



231

8. D ie  K e h r g e s t a l t :

Fast keine Anklöddergruppe kommt ohne „Kehraus“ oder „Auskehr- 
weibl“44). Oft kehrt auch die Hex oder die Percht, oder der Kaminkehrer ver­
schwimmt mit dieser Gestalt. Mit einem Besen bewaffnet eröffnet oder beschließt 
sie den Zug, oder sie kehrt sowohl vorher wie nachher. Das scherzhafte Kehren, 
bei dem alles durcheinandergebracht wird, ist nur eine Form dieser Handlung. 
Es gibt auch eine stille, geradezu geheimnisvolle, wie z. B. am Dürrnberg.

Mustern wir einmal das Brauchtum, so werden wir erstaunt sein über die 
vielfältige Rolle des Kehrens. Am deutlichsten ist sie wohl im Totenbrauch, ein 
Reinigen und Abwehren wiederkehrender Geister45). Am Montag nach der 
Hochzeit, wenn die Braut in der Kirche nochmals gesegnet wird, sah ich in 
Siebenbürgen, wie die Mägde vor ihr auf diesem Wege die Straße kehrten. 
Besonders häufig ist das Kehren im Orakelbrauch. Für unseren Zusammenhang 
wichtig ist es aber, daß Kehrgestalten bei den Winterumzügen selten fehlen, 
und zwar nicht nur im deutschen Bereich. Die englischen „Mummers Plays“ zu 
Weihnachten haben genau so ihren „sweeper“ wie die baskischen Maskeraden 
und die bulgarischen „Kukeri“ .

Das Kehren kann verschiedenen Sinn haben. Die jüngste Form ist wohl 
der S p a ß ,  wie bei den Anklöcklern in Untertauern. Beim Abkehren der Schuhe 
von Zuschauern durch die Besengestalt des Unkener Perchtenlaufes, beim Eben- 
seer „Fetzenfasching“ oder beim Tiroler Huttlerlauf kann man schon im Zweifel 
sein, ob da ursprünglich nicht auch ein Sinn darin lag, der über den Spaß 
hinausgeht.

Ein naheliegender Zweck ist das P l a t z b e r e i t e n  unter den gedräng­
ten Zuschauern für die folgenden Darbietungen. Beim Imster Schemenlaufen 
dienen ganze Scharen von Masken in verschiedener Weise dieser Aufgabe.

Schließlich kann das Kehren auch eine F l e i ß  - u n d  R e i n l i c h k e i t s ­
p r o b e  durch die Jenseitigen bedeuten. Das zeigen die Rauriser Schnabel­
perchten und die Perchtensagen überhaupt.

Das Letzte und kaum wenigst Wichtige ist aber das Kehren als S y m b o l  ­
h a n d l u n g .  Wenn am Dürrnberg z. B. die Türschwelle zunächst schweigend 
von der Kehrgestalt gefegt wird, so deutet das ein symbolisches „Bereitmachen“ 
für das Kommen der Jenseitigen an. Zumal die Türschwelle für das Haus gegen 
außen eine höchst wichtige Geistergrenze bildet, unter der aber auch die Schutz­
geister des Hofes nach altem Glauben vielfach hausen46). Ich glaube, man kann 
das ganze Kehren, ehe die Schar der „Verwandelten“ erscheint, — soferne es 
nicht bloßes Platzmachen ist — als ein solches „W  e g b e r e i t e  n“ , ja geradezu 
R u f e n  d e r  J e n s e i t i g e n  auffassen, die nicht in profaner Weise kommen. 
Denken wir auch daran, daß in Nieder- und Oberösterreich die Tenne in der 
Dreikönigsnacht gefegt sein mußte, denn da kamen die Heiligen Drei Könige 
oder die „Perscht“ und tanzten nächtlicherweile47).

44) Faistenau, Schleedorf, Abtenau, Annaberg, Dürrnberg, Gschwandt, 
Gugg, Hallein, Kuchl, Leitenhaus, Rengerberg, Vigaun, Wegscheid, Bischofs­
hofen, Eben, Flachau, Forstau, Gasthof Goldegg, Hofgastein, St. Johann, Neu­
berg, Pfarrwerfen, Radstadt, Reitdorf, Schattbach, Schwarzach, Untertauern, 
Wagrain, Werfenweng, Bucheben, Kap run, Lend, Leogang, Maishofen, Rauris, 
Saalfelden, Viehhofen, Weißenbach.

45) Vgl. den Artikel „Kehren, Kehricht“ im Handwörterbuch des deutschen 
Aberglaubens, B. IV, Sp. 1211— 1239.

46) R. W o l f r a m ,  Heim und Hausbau im Volksbrauch, Salzburg 
1952, S. 4 f.

47) R. W o l f r a m ,  Das Aufhängeverbot in den Zwölften, Blätter für 
Heimatkunde, Graz 1954, S. 52 f.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



232

Wenn nach dem Abgehen der Anklöckler neuerdings gekehrt wird, so 
bedeutet dieses Hinausfegen den T r e n n u n g s s t r i c h  z u r  a n d e r e n  
W e l t .  So wie man in Schweden im vorigen Jahrhundert am Schluß des 
Julmonats an „farängladagen“ die Seelen der Toten wieder aus dem Hause 
hinauswünschte, die während dieser Tage zu Besuch gekommen waren.

9. S p r ü c h e ,  L i e d e r :

Auf sie kann aus Platzgründen nicht näher eingegangen werden. Nur einige 
Beobachtungen seien angedeutet. Die Adventlieder, die zumeist wohlbekannten 
Sammlungen entstammen, kann ich hier übergehen48).

Das Spruchgut der Heischegänger enthält weitverbreitetes Formelgut, das 
durch feststehende Reimpaare gekennzeichnet ist, z. B. badien - krachen, klinga - 
bringa usf. Ein Beispiel aus der Halleiner Gegend:

Anklöckler sein dä,
gebts uns nua wäs, mir betn enk scho.
I hör a Feuer krachn, 
die Bäurin tuat was bachn, 
i hör a Schüssel klinga, 
die Bäurin tuat was bringa.
Gib ma fei an länga, 
kann i n leicht daglänga.
Gib ma fei an lindn,
dann kann i 'n glei daschlindn.

Meine liabn Leut, wanns uns was gebts, dann gebts unsas bald, 
denn mir miaßn heut no durch an finstern Wald.

Dergleichen kehrt immer wieder, nicht nur in Salzburg. Doch herrschen in 
den verschiedenen Anklöcklerbereichen dieses Landes auch gewisse Spruchtypen 
vor. W o die Klezi-Klezi laufen, aber auch hereinwirkend in den unteren Pinzgau 
treffen wir einen Vers, der in Varianten etwa so lautet:

Kietz, Kietz, klopf mar an, 
hammar a zrißne Hosen an, 
geht der Wind aus und ein,
Bäurin, schütt mar an Kübl voll Kletzn ein.

Oder in Alm bei Saalfelden:

Klopf on, klopf on,
die Bäurin hot an schön' Mon,
geit ins Bim und Klotzn z’ Lohn,
weil i ’s toll gfopp hon
(oder: weil i ihm Mann globt hon).
Da Bäurin wünsch i a Körbl voll Oa 
und dös ganz Jahr a Kindergschroa.

48) Texte von Anklöcklsprüchen und Liedern finden sich in fast allen land­
schaftlichen Schilderungen des Brauches, so auch bei A d r i a n ,  a. a. 0., Texte 
vom Reim- und Rätselwettstreit bei H ö r m a n n ,  S. 222 f., H a r t m a n n ,  
S. 190ff., G r ä b e r ,  S. 153, f. Typische Reime auch in S c h m e l l e r ,  
Bayerisches Wörterbuch I, Sp. 1337 f.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



233

Sonst finden wir im Pinzgau zumeist den Eingangsvers wie in Leogang:

Heut is die Klöddnächt, heut dama singa.
Verseht häbt ins Kräpfn gehn, wißt ös denn nimma?
Werschts ins woi a wäs gehn,
mia tatn schö d’ Hand aufhebn,
läßts ins nit laar ausgehn,
dos war nit schön.

Von einem Ansingelied mehr scherzhafter Art, das F. F. K o h l  aus 
St. Jakob in Defereggen veröffentlicht hat49), fand ich im Salzburgischen Bruch­
stücke in Leogang und Alm, eine fast vollständige, wenn auch etwas zersungene 
und recht ursprüngliche Fassung in Hüttschlag. Da dieses „Alte Anklöckllied“ 
aus dem Gedächtnis dreier Gewährsleute nur mehr recht mühsam zusammen­
zubringen war, möchte ich es hier wiedergeben:

Zu Weihnachten is a heilige Zeit, da is überall a Brot,
Mir häm äba hoier koa's und tat uns recht oa’s not.
Und ’s Kletznbrot war freili guat, wir möditn 's än(d)er a.
War dös amäl a Wunn(d)a, wänn dä amäl koas war, ja war, 

wänn dä amäl koas war.

O du mei liaber Bauer, hiatz sein mer schon mehr dä; 
außerschau(n) tuat’s nit sauber, mir kemmant älli Jäh(r).
Mir sein jä  nit wegn's Gebn dä, wegn’s Kinn(d)a-schau gäng her, 
und so oft als mir hält kemmant, um oa's wirscht ällweil mehr, 

ja mehr, um oa’s wirscht ällweil mehr.

Und Kinner häbts ös schöne und wächsn tean se toi (toll), 
se wem älle Jähr a Trumm länga, am Gwandl kennt ma’s wohl,
Fersdit hämt eah dö Kittai i de Kniabög eihigschlägn, 
hoier tretn’s mit d' Fer(s)n drauf, sein’s eingäng um a Spänn, 

ja Spänn, sein’s eingäng um a Spänn.

Henna häst du schöne, und legn tean se toi,
wer tuat denn dä aufnemma, die Weiba brauchns wohl.
Se warnd jä  sist zan singa, werscht häbn selba nix z'viel, 
es gebts es lieba in Männern, äft liegns viel weniga still, 

ja still, äft liegns viel weniga still.

Wia stehts denn mit die Dirna? Häst du scho mehr vakehrscht?
Die schnittigan war'n wohl hoia, äba die schönan wärn’s ferscht.
Die ferign hämbt recht trockn tän, und gwesn sein se braun, 
die hoirign lässns glei hocka, kimmt neamt dös nädiaschaun, 

ja schaun, kimmt neamt dös nädiaschaun.

Du mei liaber Bauer, oa’s müaß ma dir no sägn:
mir warn’t gern über Nächt dä bliebn und traun uns gär net z frägn.
------------------------ Mit’n Kochn dä hätt's nit viel Gscherr,
an Schnittn und an Straubn, dös kodiat’s schleunig her, ja her, 

dös kochat’s schleunig her.

Es soll auch noch eine Strophe gegeben haben, in der etwas von einem 
„blobn Kas“ vorkam.

4e) Echte Tiroler Volkslieder, große Neuausgabe, 1. Bd., S. 107 f.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



234

Der älteste Text eines Anklöckelliedes aus dem Salzburgischen steht bei 
H ü b n e r50). Mit seinem zeremoniellen Grüßen und Wünschen steht es den 
durchaus würdigen Liedern nahe, die ich noch 1942 im Vintschgau hören konnte, 
oder wie sie die Oberuferer Weihnachtsspieler beim Auszug mit ihrem Stern 
sangen. So zeigt sich auch in den Sprüchen und Liedern der Anklöckler die ganze 
Spannweite dieses vielfältigen Brauches von urwüchsiger Fröhlichkeit bis zur 
geheimnisvollen, feierlich-schönen Handlung.

50) Beschreibung des Erzstiftes und Reichsfürstenthums Salzburg, 2. Bd., 
1796 S. 387 f. Aus dem Pongau.

© Gesellschaft für Salzburger Landeskunde, Salzburg, Austria; download unter www.zobodat.at



ZOBODAT -
www.zobodat.at

Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical
Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Mitt(h)eilungen der Gesellschaft für
Salzburger Landeskunde

Jahr/Year: 1955

Band/Volume: 95

Autor(en)/Author(s): Wolfram Richard

Artikel/Article: Das Anklöcklen im Salzburgischen. 203-234

https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=6318
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=29106
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=104838

