
Jürgen Zwememann

M usik und M usikanten der Moba 
(Nord-Togo)

Die etwa 330000 Moba leben als Bauern in der Savanne im äußersten Nord­
westen Togos und im Grenzgebiet des nordöstlichen Ghana. Ihre wichtig­
sten Anbaufrüchte sind Hirsearten, Mais und verschiedene Gemüse. An 
Haustieren gibt es vor allem Hühner, Perlhühner, Hunde, Ziegen, Schafe 
und -  sofern es sich nicht um ganz arme Leute handelt -  Rinder. Traditio­
nell leben größere Familienverbände in Gehöften zusammen und bilden 
eine Wirtschaftseinheit. Allerdings verändert sich in der Gegenwart vieles.1

1. Anlässe zum Musizieren und Tanzen
Gelegenheiten zum Musizieren und Tanzen werden von den Moba sehr 
geschätzt und genutzt. Erntefeste, Trauerriten, Veranstaltungen von Tanz­
vereinen und Initiationsriten sind willkommene Anlässe dafür.

Nach der Ernte finden überall Dankfeste statt. Man opfert den Ahnen, musi­
ziert und tanzt. An einigen Orten wird einen Monat lang gefeiert. Vor der 
Ernte wird offenbar nur an wenigen Orten ein Tanzfest veranstaltet, das 
dann zeitlich auch auf wenige Tage begrenzt ist.

Bei den Trauerriten für Alte und für Leute, die Kinder haben, wird ausgiebig 
musiziert und getanzt. Nach dem Tod eines jungen Menschen oder -  besser 
gesagt -  von kinderlos Verstorbenen dagegen nicht. Von einem alten Men­
schen und von Leuten, die Kinder haben, sagt man, daß sie ein erfülltes 
Leben hatten, für das man dankbar sein muß. Daher sollen auch die Trau­
erriten fröhliche Gedenkfeste sein. Das heißt aber nicht etwa, daß man den 
Toten nicht beklagt. Für junge und kinderlos Verstorbene finden solche 
Feste nicht statt. Man beklagt vielmehr, daß sie keinerlei Chance haben, 
reinkarniert zu werden, weil es keine Kinder gibt, die den Ahnenkult 
durchführen. Die Seelen gelten daher als verloren.

Im Initiationslager lernen die Initianden eine Geheimsprache, in der auch 
Lieder gesungen werden. Außerdem werden dort spezielle Tanzschritte 
gelernt. Nach Abschluß der Initiationsriten besuchen die gerade Initiierten 
Freunde und Verwandte, Dörfer und Märkte. Dort singen und tanzen sie 
und sammeln Geschenke ein.

162 .matreier Gespräche



Grundsätzlich tanzt jedermann, aber Häuptlinge, die eine besondere Initia­
tion bekommen haben, die nichts mit der Initiation in den Geheimbund zu 
tun hat, tanzen nicht in der Öffentlichkeit.

Tanz vereine oder Tanzgruppen sind spontan entstanden: Mancherorts hat 
sich die Jugend zusammengetan, eine Tanzgruppe begründet und europäi­
sche Trommeln gekauft, um sich öfter zum Tanz zu versammeln. Für junge 
Leute sind diese Veranstaltungen besonders attraktiv, weil bei den dort 
üblichen Schreittänzen junge Männer und Mädchen gleichermaßen mitma­
chen können. Bei den traditionellen Tänzen gibt es dagegen nur getrennte 
Männer- und Frauentänze. Während früher Tanz auf dem Dorf nur bei den 
zeremoniell vorgesehenen Anlässen möglich war, bieten die Tanzgruppen 
Gelegenheit, sich zu jeder passenden Zeit dem Tanz zu widmen. Dabei 
kommen moderne Rhythmen und Tanzfiguren zur Geltung. Der Ausgangs­
punkt dieser Bewegung war die Stadt. Von dort breitete sie sich auf das 
Land aus. Das Geld zum Kauf der Instrumente ist durch Sammlung 
beschafft worden. Jede Tanzgruppe hat einen Präsidenten, einen Vizepräsi­
denten und einen Kassenwart. Der Präsident soll eine dynamische Persön­
lichkeit und ein guter Tänzer sein. Er schlichtet Streitigkeiten und lädt zu 
den Tanzabenden ein. Die Tanzgruppen laden sich gegenseitig ein.

Weitere Anlässe zu Musik und Tanz bieten der Nationalfeiertag sowie der 
Besuch hochgestellter Persönlichkeiten.

In den Zusammenhang des Musizierens gehört noch, daß in Erzählungen 
Lieder eingebaut werden, die der Erzähler singt. Sofern ein Refrain vorhan­
den ist, wird dieser gerne von den Zuhörern aufgegriffen.

2. Vokal und Instrumentalmusik
Afrika ist für seinen Reichtum an Liedern berühmt. Carl Meinhof unter­
scheidet in seinem Buch „Die Dichtung der Afrikaner“ (1911) Arbeits-, 
Reise-, Wander-, Kinder-, Hirten-, Spott-, Schimpf-, Hochzeits-, Kriegs-, 
Trauer-, Jagd-, Tanz-, Klage-, Liebes-, Zauber-, Fluch- und Preislieder. Eine 
solche Fülle von Liedtypen ist für die Moba bisher noch nicht belegt. Es gibt 
jedoch TrauerVKlage-, Preis- und Tanzlieder und in Märchen Zauber- und 
Warnlieder.

Zu Tanzliedern gibt es gelegentlich Instrumentalbegleitung. Im übrigen 
werden Lieder m. W. nicht mit Instrumenten begleitet. Die Instrumental­
musik ist überwiegend ohne Lieder. Eine Ausnahme bilden die Barden, die 
ihre Sprechgesänge mit einer Spießlaute begleiten.

matreier Gespräche 163



Musikinstrumente werden so gut wie ausschließlich von Männern gespielt. 
In einem einzigen Fall sah ich eine Frau mit einem aus einer Kalebasse her­
gestellten Blasinstrument. Frauen, Initiierte, Erzähler und Barden singen.

Alle Musikanten sind in erster Linie Bauern. Wie sie ihre Spielfertigkeit 
erwerben, habe ich leider nicht erfragt. Auch ist mir unbekannt, ob das 
Instrument ausschließlich in der Familie erlernt wird, oder ob man es von 
irgendeinem Musikanten lernt. Lediglich für die Barden kann ich feststel­
len, daß sie ihre Kunst und vor allem die von ihnen besungenen Ereignisse 
in der eigenen Familie lernen. Das Liedgut der Frauen wird wohl vor allem 
durch Zuhören und Mitsingen erlernt, dagegen werden die Lieder der Initi- 
anden regelrecht eingeübt. Dies gilt wohl auch für die in das Erzählgut ein­
geflochtenen Lieder.

3. Die Musikinstrumente
Für die traditionelle Tanzmusik sind Trommeln und Kerbflöten unerläßlich. 
Meistens werden zweifellige Zylindertrommeln (Abb. 1), deren Holzkorpus 
einen relativ großen Durchmesser hat, selten und wohl nur zusätzlich auch 
Sanduhrtrommeln (Abb. 2) benutzt. Die Felle sind in beiden Fällen mit 
Spannschüren befestigt. Die Sanduhrtrommel hat jedoch erheblich mehr 
Schnüre. Der Holzkorpus dieser Trommel ist, wie der Name schon besagt, 
sanduhrförmig gestaltet. Die Trommel wird unter den linken Arm 
geklemmt. Durch Anpressen und Lockern des Armes können unterschiedli­
che Töne erzeugt werden. Beide Trommeltypen werden mit einem in der 
rechten Hand gehaltenen Schlegel und mit der bloßen linken Hand geschla­
gen. In einigen Kantonen begleiten Sänger sich auch auf der Sanduhrtrom­
mel.
Kerbflöten (Abb. 3 u. Fig. 1) werden aus Holz gefertigt und sind für die 
Tanzmusik der Moba unerläßlich. Meistens sind mehrere Flöten vorhanden. 
Kerbflöten können unterschiedliche Größen haben. Manche werden nur 
zeremoniell genutzt. Allen gemeinsam sind der kerbenförmige Ansatz für 
den Mund sowie mindestens zwei, oft sogar drei Grifflöcher. Kleinere Flöten 
verschwinden bis auf den Ansatz für den Mund völlig in den Händen des 
Bläsers. Heilige Flöten der Klane, die oft besonders groß sind, werden nur 
zu zeremoniellen Zwecken geblasen.

Als Rhythmusinstrumente können Rasseln dazukommen. Im allgemeinen 
handelt es sich dabei wohl um Korbrasseln, deren Korpus geflochten ist 
(Abb. 4). In die Rasseln werden harte Fruchtschalen oder Steine getan. Aus 
flaschenförmigen Kalebassen hergestellte Rasseln, die mit einem Netz ver-

164 .matreier Gespräche



Abb. 1 Trommler mit 
Zylindertrommel im 
Kreise von Tänzern. 
Moba, Togo.

Fig. 1 Kerbflöte der 
Moba. Nach einer 
Zeichnung im Eth­
nographischen Bild­
archiv des Frobeni- 
us-Institutes, Frank­
furt.

Abb. 2 Trommler mit Sanduhr­
trommel. Moba, Togo.

Abb. 3 Flötenbläser. Auf dem Bild ist der Ansatz 
der Flöte an den Mund sehr schön zu sehen.

Abb. 4 Musikant mit Korbras­
seln. Moba, Togo.

Abb. 5 Jwab Duut, der Barde 
des Klans Yarbom, mit zwei- 

saitiger Spießlaute. Moba, 
Togo.

matreier Gespräche 165



sehen werden, in das Kaurischneckenschalen eingebunden sind, werden 
besonders bei religiösen Zeremonien benutzt. Eisenrasseln, die vor allem 
an den Beinen, aber auch an den Händen befestigt wurden, habe ich eben­
sowenig in Funktion erlebt wie Rasselgürtel bzw. Fußrasseln aus harten 
Fruchtschalen. Sie finden sich aber in Museumssammlungen.
Schließlich sind noch Eisenklappern zu erwähnen. Sie bestehen aus einem 
über den rechten Daumen gestreiften Ring und einem auf den Zeigefinger 
oder Mittelfinger gesteckten glockenförmigen Klangkörper. Beides gehört 
zum Gerät des Bogenschützen, der damit die Sehne spannt. Die Klappern 
wurden auf der Jagd und beim Tanz benutzt. Sie galten als mit magischer 
Kraft geladen. Beide wurden angeblich im Feuer, über dem zuvor geopfert 
worden war, rotglühend gemacht und dann auf die Finger gezogen, die vor­
her mit einem bestimmten Mittel unempfindlich gemacht worden waren. 
Eine andere Möglichkeit war, sie mit der bloßen Hand aus kochendem Öl 
herauszuholen, über dem zuvor geopfert worden war. Auch in diesem Falle 
hatte man die Hand unempfindlich gemacht. Da nur die Beteiligten bzw. 
Eingeweihte bei dieser Prozedur zugegen waren, kann nicht überprüft wer­
den, was an dieser Schilderung wahr ist. Nach menschlichem Ermessen ist 
es aber unvorstellbar, daß man einen rotglühenden Ring auf einen Finger 
gezogen hat. Niemand würde die Klapper eines anderen anfassen. Es wurde 
behauptet, daß einzelne Klappern so kraftgeladen waren, daß der Besitzer 
sie nicht in seinem Haus aufbewahren konnte, sondern in der Nähe des 
Gehöftes in einer Baumhöhlung deponierte. Man befürchtete nämlich, daß 
andere Bewohner des Gehöftes sterben oder sonstigen Schaden erleiden 
würden, wenn die Klapper dort verbliebe. Als weiterer Grund wurde 
genannt, daß manche Klappern kein Kindergeschrei mögen. Würden sie in 
das Gehöft des Besitzers gebracht, müßten die Kinder sterben.
Schließlich ist noch die Spießlaute (Abb. 5) zu erwähnen, das Begleitinstru­
ment der Barden. Die Spießlaute besteht aus einer Kalebassenschale als 
Klangkörper, der mit einem Fell bespannt ist. Als Hals ist ein kräftiger Stock 
durch Fell und Korpus geführt, an dem zwei Saiten befestigt sind. Am Ende 
des Halses sind mehrere Eisenblechplättchen und evt. eine Schnur mit 
Kaurischneckenschalen befestigt, die beim Spielen ein zusätzliches rasseln­
des Geräusch ergeben. Das Instrument wird mit einem Plektron (Holzstäb­
chen) gespielt.

4. Die Rolle der Barden

Jeder Klan hat mindestens einen offiziellen Sänger oder Barden. Ursprüng­
lich sollen die Barden nur bei Gemeinschaftsjagden in Erscheinung getre­
ten sein, nie jedoch bei kriegerischen Auseinandersetzungen. Inzwischen

166 matreier Gespräche



treten sie auch bei anderen Anlässen in Erscheinung, etwa zum Lob von 
Häuptlingen. Der Bogen, den der Barde auf Abb. 5 unter dem linken Arm 
hält, ist ein Jagdbogen. Über die linke Schulter hat er seinen Köcher 
gehängt, auf dem Kopf trägt er eine mit magischen Kräften versehene, mit 
Kaurischneckenschalen bedeckte Kalebasse. Diese Ausrüstung des Sängers 
macht die enge Verbindung seines Amtes zur Jagd augenfällig. Am Vor­
abend der Jagd legt der Barde die Spießlaute, mit der er sich begleitet, auf 
die Ahnenaltäre und opfert etwas in Wasser gelöstes Hirsemehl und ein 
Huhn darüber, evt. auch eine Ziege oder ein Schaf. Danach singt der Barde 
und legt die Laute dann wieder bis zum nächsten Morgen auf den Altar der 
Ahnfrau des Sozialverbandes, der zugleich Jagdaltar ist. Warum bei den 
Moba gerade immer Ahnfrauen in Verbindung zur Jagd gedacht sind, ist bis­
her nicht bekannt. Am Morgen der Jagd nimmt der Barde die Laute und 
führt die Jäger singend in den Busch. Inhalt seines Sprechgesanges sind die 
Taten der Ahnen. Dabei werden im allgemeinen nur solche Dinge erwähnt, 
die den Vorfahren und damit dem Klan zur Ehre gereichen.
Als Beispiel soll die Übertragung des Anfangs eines Preisliedes dienen, das 
Jwab Duut, Barde des Klans Yarbom, mir 1969 vorgesungen hat. Viele 
Anspielungen der Bardengesänge sind nur den Klanmitgliedern verständ­
lich. Eine einzige Phrase kann für ein ganzes Ereignis stehen:

Meine Ahnen, meine Laute grüßt den Erdherrn.2 Meine Ahnen, die viel 
[auf den Feldern] gearbeitet haben, ich grüße immer den Erdherrn. 
Mein Ahne, der Sperber fliegt gen Westen,3 meine Laute grüßt den Erd­
herrn. Ich komme [jetzt] zu meinem Ahnen. Mein Ahne, die schlechten 
Nachrichten,4 ich grüße das Häuptlingstum [= den Häuptling]. Mein 
Ahne, der seine Jagdopfer gebracht hat, ich grüße dich, Häuptling. Der 
Sperber fliegt gen Westen, ich grüße den Häuptling. Meine Familie, die 
viel auf dem Feld gearbeitet hat, grüßt auch den Häuptling. Das blutige 
Messer [des Kriegers] grüßt den Häuptling. Mmm, mmm, meine Laute 
folgt dem Mächtigen. Mein Ahne Gambin betet. Mein Ahne Bwantilang- 
ma sagt, dich zu bitten.5 Uduwuwu, uduwuwu. Der große Fisch. Meine 
Verwandten, die viel gearbeitet haben, grüßen dich. Dala Dutong,6 man 
ißt die Ziege, der erste Yarbom grüßt dich. Der Sperber, der gen Westen 
fliegt folgt dir. Die Laute des Sperbers, der gen Westen fliegt, grüßt den 
Starken. Wie hast du geschlafen?7 Die Laute des Ahnen, der viel gear­
beitet hat, grüßt dich, den Mächtigsten. Der große Fischer,8 der mit sei­
ner Kalebasse hinfällt, grüßt dich. Die Kinder des Unglücksboten grüßen 
dich. Meine Laute grüßt den Erdherrn. Die Fischer vereinigen sich, um 
ein Haus zu bauen. Uwuwu, uwuwuwuwu. Der große Fisch des Dala.9 
Der Richter der Diyob10 -  gute Arbeit. Das Fell des Gebetes.11 Derjenige

matreier Gespräche 167



der brennt,12 Yencugli, wie hast du geschlafen? Der im Rhythmus spie­
lende Musikant der Kalebassenrassel, wie hast du geschlafen? Mein 
Ahne Mintr, der gestern zurückgekehrt ist, läßt uns aus der Gefahr ent­
kommen.13 Mein Großvater, der auf Hörner tritt und am Schwanz 
zieht,14 grüßt dich. Jetzt komme ich zu meinem Ahnen: Mein Ahne Nun- 
gutambondan, behüte gut. Das weiße Pferd, das tötet,15 grüßt dich. Nun- 
gutambondan wird dich aus der Gefahr herausholen.16 Danjuar Gbar- 
mont, ich grüße dich. Die wilden Tiere, die nachts heimkehren, wie geht 
es euch?17 Dein Vater hat mit dem Häuptlingsamt begonnen. Dein Vater, 
der Eselsreiter, kämpfte, indem er Feuer trug.18 Uduwuwu, uduwuwu. 
Eselsreiter, wie hast du geschlafen? Richter Damonkwag, wie hast du 
geschlafen? Richter der Diyob, wie hast du geschlafen? Möge dein Vater 
dich im Laufe des Jahres herauskommen lassen.19...

Im folgenden Text kam der Barde noch auf seinen persönlichen Ahnen zu 
sprechen, dem er seine Fähigkeit als Sänger verdankt. Ferner äußert er den 
Wunsch, wie sein Vorgänger viele Frauen und Rinder zu haben. Wenn ein 
Sänger kinderlos stirbt, muß die ererbte Laute nämlich fortgeworfen wer­
den.
Ein Barde kann nicht nur loben, er kann auch tadeln, wenn er sich schlecht 
behandelt fühlt. Er kann dann seine tatsächlichen oder mutmaßlichen 
Gönner auch tadeln. Als ich ihn zu lange auf ein Geschenk warten ließ, weil 
ich mich zu sehr auf die Tonbandaufzeichnung konzentrierte, flocht Jwab 
Duut in seinen Gesang ein: „Warum läßt du mich so in der Sonne leiden, 
Erdherr?“ Mein Dolmetscher übersetzte dies sofort, und ich verstand. Mit 
einem guten Geldgeschenk hielt Duut es dann noch eine ganze Weile recht 
gut aus. Einer meiner Mitarbeiter erzählte von einem Barden der Gurma, 
einem Nachbarvolk, daß dieser bei einer Gemeinschaftsjagd anfing, von 
Niederlagen und anderen wenig rühmlichen Taten des Häuptlingsklans zu 
singen. Der bei der Jagdgesellschaft befindliche Häuptling soll sich hinge­
setzt und jämmerlich geweint haben, weil er die Schande seiner Ahnen 
anhören mußte. Dies war aber wohl ein seltener Ausnahmefall. Im allge­
meinen werden die Barden von jedermann gut behandelt.20

5. Einige Tanz- und Musikformen
Insgesamt habe ich fünf unterschiedliche Musik- und damit auch Tanzfor­
men festgestellt, davon sind vier traditionell, nämlich jog, talkutg, kontal 
und bimbaat, hinzukommt die moderne Musik der Tanzvereine. Bei kontal 
muß man wohl noch zwischen der Musik der eigentlichen koni der Moba

168 matreier Gespräche



und der Tanzmusik der Malkoni unterscheiden, einem relativ spät von den 
Malb zu den Moba gekommenen Geheimbund. Die eigentlichen koni der 
Moba singen nur zu ihren Tänzen, während die Malkoni tanzen zu Trom­
meln und Kerbflöten. Die allgemeinen Tänze jog und talkutg werden eben­
falls von Musikinstrumenten begleitet, während der bimbaat der Frauen 
nur von deren Gesang begleitet wird. Dabei bilden die Frauen einen Kreis. 
Eine Vorsängerin singt, die anderen Frauen fallen beim Refrain ein. Die 
Frauen begleiten ihren Gesang mit Händeklatschen. Zwei Frauen tanzen in 
die Mitte des Kreises. Zunächst stampfen sie auf der Stelle, dann tanzen sie 
dreimal im Kreis. Zum Abschluß klatschen sie mit den Gesäßen gegenein­
ander. Danach tanzt eine aus dem Kreis heraus und macht einer anderen 
Frau Platz. So kommt jede an die Reihe.

Die erwähnten Tänze umfassen nicht das ganze Repertoire. Leo Frobenius 
(1913, 433ff.) beschreibt den gongong genannten Antilopentanz der Män­
ner, der 1970 schon lange verschwunden war. Sicher gibt es noch weitere 
verschwundene Tänze oder solche, die ich nicht kennenlernte oder 
erkannte.

Besonders bemerkenswert erscheinen mir die koni-Gesänge. Die Initian- 
den lernen im Buschlager mit tief verstellter, rauh klingender, kehliger 
Stimme zu singen. Dieser eigenartige Gesang fiel schon Allan W. Gardinall 
(1922/23, 46; 1927, 236) auf. Er traf im Busch fünf Männer, die nur mit 
Kauri besetzten Stoffstreifen bekleidet waren: „When they reached me they 
bent to the ground and danced past, crouching and greeting me with a low 
guttural growl.“ Offensichtlich handelte es sich um kürzlich initiierte junge 
Männer, die Verwandte, Dörfer und Märkte besuchten, um zu singen, zu 
tanzen und Geschenke einzusammeln.

6. Der Gebrauch von Musikinstrumenten bei anderen Anlässen
Musikinstrumente werden nicht ausschließlich zum Musizieren benutzt, 
sondern auch bei anderen Anlässen. Jeder Klan hat einen Trommelruf und 
ein Flötensignal, die bei zeremoniellen Anlässen erklingen. Trommeln wer­
den auch in der Nacht vor den ersten Trauerriten geschlagen, ferner bei 
Sonnen- und Mondfinsternis. Man glaubt nämlich, daß die Sonne den Mond 
verschlingen will und versucht, sie durch Trommeln und Geschrei zu ver­
anlassen, den Mond wieder loszulassen.

Die Kerbflöten werden zur Verbreitung von Informationen eingesetzt, z. B. 
wenn im Krieg, auf der Jagd oder bei einem Brand Hilfe benötigt wird. Aber 
auch zur Weitergabe allgemeiner Informationen kann man sich der Kerbflö­

matreier Gespräche 169



te bedienen. So berichtet Leo Frobenius (1911, 397): „Als wir die Nord­
grenze Togos [Endel909] überschritten, bliesen die Moba dem Hauptmann 
Mellin genaue Kunde über unsere Annäherung zu.“ An anderer Stelle 
schreibt Frobenius (1923, 73) über die Pfeifsprache in Nordtogo: „Auf der 
Flöte erzählen sie sich von Dorf zu Dorf das Neueste. Ich habe Untersu­
chungen gemacht und gefunden: Die Leute können auf diese Weise einen 
jeden mit Namen anrufen, sie können jede Zeit und Stunde angeben, jede 
Pflanze, jedes Tier benennen, sie können auf ihren Flöten alles so gut aus- 
drücken wie mit der Sprache.“ Dies ist nur möglich, weil die Sprachen die­
ser Menschen sogenannte Tonsprachen sind, die „als Grundtöne nur Tief- 
und Hochtöne [haben], wobei die Töne beider Tonkategorien sich bei 
einem Wort durch die Satzstellung verändern können. Das Instrument wird 
selbstverständlich nicht nur dazu verwendet, zur Verständlichmachung 
eines Satzes nur die genauen Satz töne wiederzugeben. Wir dürfen nicht 
außer acht lassen, daß es bei der Verwendung eines solchen Sprechinstru­
mentes wie der Pfeife ja nicht nur um die Nutzanwendung geht, einem ent­
fernten Zuhörer Mitteilungen zu machen, sondern daß die Verwendung die­
ses Sprechinstrumentes auch bei Festen, insbesondere bei Tänzen, zusätz­
lich einen ästhetischen Genuß des Spielens voraussetzt. Das wiederum 
bedeutet, daß eine Umsetzung und Verarbeitung bei der Transponierung 
der Töne der Sprache auf die des Instrumentes vorliegt, die so verständlich 
und gesetzmäßig ist, daß sie vom Zuhörer erfaßt werden kann, und doch 
andererseits so wenig selbstverständlich ist, daß sie durch künstlerische 
Verfremdung ästhetische Freude bereiten kann.“ (Benzing, B. 1969, 41.)

Ich möchte mich hier nicht auf die zwangsläufig spekulativ bleibende Frage 
einlassen, welche Funktion der Kerbflöte die frühere war, die des Musikin­
strumentes oder die der Sprechpfeife.

Nur der Vollständigkeit halber sei erwähnt, daß Rasseln bei zeremoniellen 
Anlässen in Erscheinung treten. Dabei handelt es sich m. W. immer um Ka­
lebassenrasseln, deren Klang durch ein an der Kalebasse befestigtes Netz, in 
das zahlreiche Kaurischneckenschalen eingebunden sind, hervorgerufen 
wird. Zeremoniell benutzte Rasseln werden aber nie als Musikinstrumente 
verwendet.

7. Schluß
Musik und Musikanten der Moba passen in das charakteristische Schema 
westafrikanischer Savannenvölker. Für die Musik trifft das sowohl hinsicht­
lich der Anlässe des Musizierens als auch vor allem in bezug auf die Musik­

170 matreier Gespräche



instrumente zu. Zur Verwandtschaft der Musiktypen vermag ich nichts zu 
sagen. Aus dem Rahmen fallen allerdings die Gesänge der koni. Dagegen 
dürfte die Musik der Tanz vereine vermutlich auch bei Nachbarvölkern in 
gleicher oder zumindest sehr ähnlicher Form vorhanden sein. Ob Entwick­
lungslinien der Musik zu rekonstruieren sind, vermag allenfalls ein Musik­
ethnologe zu beurteilen. Dagegen könnte man eine Entwicklungslinie m. E. 
ohne allzu große Schwierigkeiten etwa bei den Kerbflöten aufzeigen. Schon 
allein die absolut nicht vollständige schematische Darstellung der Sprech­
pfeifentypen bei Brigitta Benzing (1969, 44, Abb. 6) verdeutlicht dies. Für 
die Trommeln dürfte es schwerer fallen, Entwicklungslinien zu finden.

Anmerkungen

1 Zur Kultur der Moba vgl. Zwernemann, J. 1998. Die Daten wurden 1969/70 in Togo 
gesammelt.

2 Der Erdherr ist der offizielle Repräsentant der Erde seines Klans. Er ist für die Opfer an 
Heiligtümern verantwortlich, die der Erde geweiht sind. Er teilt das Land zu, wenn 
jemand ein Gehöft errichtet oder ein neues Feld bearbeiten möchte. (Vgl. ausführliche 
Angaben bei Zwernemann, J. 1998, 255ff.). Hier schmeichtelte er allerdings mir mit 
diesem Titel.

3 Der Sperber ist das Symbol der Sonne (de Surgy, A. 1979, 26, Anm. 34).
4 Mit diesem Satz wird auf einen Krieg angespielt.
5 Hiermit war gemeint, daß ich den Barden belohnen sollte. Das geschah dann auch.
6 Der auf einem Berg gelegene heiligste Ort des Klans Yarbom.
7 Diese Frage stellt man an wichtige Persönlichkeiten. Hier soll ich angeblich angespro­

chen worden sein.
8 „Fischer“ ist ein Epitheton des Klans Yarbom. Hier wird aber auf einen bestimmten 

Ahnen und auf ein besonderes Ereignis angespielt.
9 Dala ist die starke magische Kraft der Yarbom. Beim Gehöft des Klanältesten wird sie 

durch einen Topf mit „Medizin“ repräsentiert.
10 Offensichtlich ist Yencugli, der damalige Häuptling des Kantons Dapaong, gemeint, wel­

cher im folgenden Satz genannt wird.
11 Das Fell ist eines der Insignien des traditionellen Häuptlings, der die Häuptlingsinitiati­

on absolviert hat.
12 Dies bezieht sich wohl darauf, daß der Ahne die Häuptlingswürde offenbar an sich geris­

sen hat.
13 Dies soll ein Wunsch sein, daß es keinen Krieg geben möge.
14 Dieser Ahne war offenbar ein großer Jäger.
15 Dies ist das Pferd eines Kriegers. Es steht hier für den Krieger selbst.
16 Der Ahne sorgt dafür, daß es keinen Krieg gibt.
17 Vermutlich sind hiermit die Jäger gemeint.
18 In den beiden vorhergehenden Sätzen ist wieder Yencugli angeredet. Der Esel spielt in 

seinem Klan eine wichtige Rolle.
19 Aus jeder Gefahr.
2 0 Über die Barden der Nyende in Nord-Dahomey (jetzt Republik Benin) vgl.Huber, H. 

1974.

matreier Gespräche 171



Literatur

BENZING, Brigitta (1969): Bemerkungen zu den Sprechpfeifen aus der Volta-Region. In: 
TRIBUS. Veröffentlichungen des Linden-Museums, Nr. 18, S. 35-48.

CARDINALL, Allan W. (1922/23): Our Mandate in North Togoland. In: Journal of the Afri­
can Society 22, S. 43-49.

CARDINALL, Allan W. (1927): In Ashanti and Beyond. Philadelphia.
FROBENIUS, Leo (1911): Auf dem Wege nach Atlantis. Berlin-Charlottenburg. 
FROBENIUS, Leo (1913): Und Afrika sprach... Bd. 3: Unter den unsträflichen Äthiopen. 

Berlin.
FROBENIUS, Leo (1923): Das sterbende Afrika. München.
HUBER, Hugo (1974): Der Sänger bei den Nyende von Nord-Dahomey. Panegyriker oder 

Chronist? In: Ethnologische Zeitschrift Zürich 2, S. 15-27.
MEINHOF, Carl (1911): Die Dichtung der Afrikaner. Berlin.
SURGY, Albert de (1979): Les cérémonies de purification des mauvais projets prénataux 

chez les Mwaba-Gurma du Nord-Togo. In: Systèmes de pensée en Afrique Noire. 
Cahier 4. Le sacrifice. Paris, S. 9-75.

ZWERNEMANN, Jürgen (1998): Studien zur Kultur der Moba (Nord-Togo). (= Studien zur 
Kulturkunde, Bd. 110.) Köln.

172 m aim er Gespräche



ZOBODAT - www.zobodat.at
Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Matreier Gespräche - Schriftenreihe der
Forschungsgemeinschaft Wilheminenberg

Jahr/Year: 1999

Band/Volume: 1999

Autor(en)/Author(s): Zwernemann Jürgen

Artikel/Article: Musik und Musikanten der Moba (Nord-Togo) 162-
172

https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21011
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=53557
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=350401

