Jurgen Zwernemann

Musik und Musikanten der Moba
(Nord-Togo)

Die etwa 330000 Moba leben als Bauern in der Savanne im dufiersten Nord-
westen Togos und im Grenzgebiet des nordostlichen Ghana. Ihre wichtig-
sten Anbaufriichte sind Hirsearten, Mais und verschiedene Gemiise. An
Haustieren gibt es vor allem Hiihner, Perlhiihner, Hunde, Ziegen, Schafe
und - sofern es sich nicht um ganz arme Leute handelt — Rinder. Traditio-
nell leben groflere Familienverbinde in Gehéften zusammen und bilden
eine Wirtschaftseinheit. Allerdings verandert sich in der Gegenwart vieles.

1. Anlédsse zum Musizieren und Tanzen

Gelegenheiten zum Musizieren und Tanzen werden von den Moba sehr
geschitzt und genutzt. Erntefeste, Trauerriten, Veranstaltungen von Tanz-
vereinen und Initiationsriten sind willkommene Anlisse dafiir.

Nach der Ernte finden iiberall Dankfeste statt. Man opfert den Ahnen, musi-
ziert und tanzt. An einigen Orten wird einen Monat lang gefeiert. Vor der
Ernte wird offenbar nur an wenigen Orten ein Tanzfest veranstaltet, das
dann zeitlich auch auf wenige Tage begrenzt ist.

Bei den Trauerriten fiir Alte und fiir Leute, die Kinder haben, wird ausgiebig
musiziert und getanzt. Nach dem Tod eines jungen Menschen oder - besser
gesagt — von kinderlos Verstorbenen dagegen nicht. Von einem alten Men-
schen und von Leuten, die Kinder haben, sagt man, daf} sie ein erfiilltes
Leben hatten, fiir das man dankbar sein muf8. Daher sollen auch die Trau-
erriten frohliche Gedenkfeste sein. Das heifst aber nicht etwa, dafy man den
Toten nicht beklagt. Fiir junge und kinderlos Verstorbene finden solche
Feste nicht statt. Man beklagt vielmehr, daf} sie keinerlei Chance haben,
reinkarniert zu werden, weil es keine Kinder gibt, die den Ahnenkult
durchfiihren. Die Seelen gelten daher als verloren.

Im Initiationslager lernen die Initianden eine Geheimsprache, in der auch
Lieder gesungen werden. Auflerdem werden dort spezielle Tanzschritte
gelernt. Nach Abschluf} der Initiationsriten besuchen die gerade Initiierten
Freunde und Verwandte, Dorfer und Mirkte. Dort singen und tanzen sie
und sammeln Geschenke ein.

1 matreier GESPRACHE



Grundsitzlich tanzt jedermann, aber Hiuptlinge, die eine besondere Initia-
tion bekommen haben, die nichts mit der Initiation in den Geheimbund zu
tun hat, tanzen nicht in der Offentlichkeit.

Tanzvereine oder Tanzgruppen sind spontan entstanden: Mancherorts hat
sich die Jugend zusammengetan, eine Tanzgruppe begriindet und europdi-
sche Trommeln gekauft, um sich 6fter zum Tanz zu versammeln. Fiir junge
Leute sind diese Veranstaltungen besonders attraktiv, weil bei den dort
iiblichen Schreittdnzen junge Mianner und Midchen gleichermafien mitma-
chen konnen. Bei den traditionellen Té4nzen gibt es dagegen nur getrennte
Minner- und Frauentinze. Wahrend frither Tanz auf dem Dorf nur bei den
zeremoniell vorgesehenen Anldssen moglich war, bieten die Tanzgruppen
Gelegenheit, sich zu jeder passenden Zeit dem Tanz zu widmen. Dabei
kommen moderne Rhythmen und Tanzfiguren zur Geltung. Der Ausgangs-
punkt dieser Bewegung war die Stadt. Von dort breitete sie sich auf das
Land aus. Das Geld zum Kauf der Instrumente ist durch Sammlung
beschafft worden. Jede Tanzgruppe hat einen Prisidenten, einen Vizeprisi-
denten und einen Kassenwart. Der Prisident soll eine dynamische Person-
lichkeit und ein guter T4nzer sein. Er schlichtet Streitigkeiten und l4dt zu
den Tanzabenden ein. Die Tanzgruppen laden sich gegenseitig ein.

Weitere Anlisse zu Musik und Tanz bieten der Nationalfeiertag sowie der
Besuch hochgestellter Personlichkeiten.

In den Zusammenhang des Musizierens gehért noch, dafl in Erzdhlungen
Lieder eingebaut werden, die der Erzdhler singt. Sofern ein Refrain vorhan-
den ist, wird dieser gerne von den Zuhorern aufgegriffen.

2. Vokal und Instrumentalmusik

Afrika ist fiir seinen Reichtum an Liedern beriithmt. Carl Meinhof unter-
scheidet in seinem Buch ,Die Dichtung der Afrikaner” (1911) Arbeits-,
Reise-, Wander-, Kinder-, Hirten-, Spott-, Schimpf-, Hochzeits-, Kriegs-,
Trauer-, Jagd-, Tanz-, Klage-, Liebes-, Zauber-, Fluch- und Preislieder. Eine
solche Fiille von Liedtypen ist fiir die Moba bisher noch nicht belegt. Es gibt
jedoch Trauer-/Klage-, Preis- und Tanzlieder und in Marchen Zauber- und
Warnlieder.

Zu Tanzliedern gibt es gelegentlich Instrumentalbegleitung. Im iibrigen
werden Lieder m. W. nicht mit Instrumenten begleitet. Die Instrumental-
musik ist iiberwiegend ohne Lieder. Eine Ausnahme bilden die Barden, die
ihre Sprechgesinge mit einer Spiefilaute begleiten.

MALTeier GESPRACHE . .. ...\ttt ittt 163



Musikinstrumente werden so gut wie ausschliefllich von M4nnern gespielt.
In einem einzigen Fall sah ich eine Frau mit einem aus einer Kalebasse her-
gestellten Blasinstrument. Frauen, Initiierte, Erzdhler und Barden singen.

Alle Musikanten sind in erster Linie Bauern. Wie sie ihre Spielfertigkeit
erwerben, habe ich leider nicht erfragt. Auch ist mir unbekannt, ob das
Instrument ausschliefilich in der Familie erlernt wird, oder ob man es von
irgendeinem Musikanten lernt. Lediglich fiir die Barden kann ich feststel-
len, daf} sie ihre Kunst und vor allem die von ihnen besungenen Ereignisse
in der eigenen Familie lernen. Das Liedgut der Frauen wird wohl vor allem
durch Zuhoren und Mitsingen erlernt, dagegen werden die Lieder der Initi-
anden regelrecht eingeiibt. Dies gilt wohl auch fiir die in das Erzihlgut ein-
geflochtenen Lieder.

3. Die Musikinstrumente

Fiir die traditionelle Tanzmusik sind Trommeln und Kerbflten unerldfilich.
Meistens werden zweifellige Zylindertrommeln (Abb. 1), deren Holzkorpus
einen relativ grolen Durchmesser hat, selten und wohl nur zusitzlich auch
Sanduhrtrommeln (Abb. 2) benutzt. Die Felle sind in beiden Fillen mit
Spannschiiren befestigt. Die Sanduhrtrommel hat jedoch erheblich mehr
Schniire. Der Holzkorpus dieser Trommel ist, wie der Name schon besagt,
sanduhrférmig gestaltet. Die Trommel wird unter den linken Arm
geklemmt. Durch Anpressen und Lockern des Armes kénnen unterschiedli-
che Téne erzeugt werden. Beide Trommeltypen werden mit einem in der
rechten Hand gehaltenen Schlegel und mit der blofien linken Hand geschla-
gen. In einigen Kantonen begleiten Sidnger sich auch auf der Sanduhrtrom-
mel.

Kerbflten (Abb. 3 u. Fig. 1) werden aus Holz gefertigt und sind fiir die
Tanzmusik der Moba unerlifilich. Meistens sind mehrere Fléten vorhanden.
Kerbfléten konnen unterschiedliche Grofien haben. Manche werden nur
zeremoniell genutzt. Allen gemeinsam sind der kerbenférmige Ansatz fiir
den Mund sowie mindestens zwei, oft sogar drei Grifflocher. Kleinere Flsten
verschwinden bis auf den Ansatz fiir den Mund véllig in den Hinden des
Blisers. Heilige Floten der Klane, die oft besonders grof3 sind, werden nur
zu zeremoniellen Zwecken geblasen.

Als Rhythmusinstrumente konnen Rasseln dazukommen. Im allgemeinen
handelt es sich dabei wohl um Korbrasseln, deren Korpus geflochten ist
(Abb. 4). In die Rasseln werden harte Fruchtschalen oder Steine getan. Aus
flaschenférmigen Kalebassen hergestellte Rasseln, die mit einem Netz ver-

LB o matreier GESPRACHE



Abb. 4 Musikant mit Korbras-
seln. Moba, Togo.

Abb. 1 Trommler mit
Zylindertrommel im
Kreise von Tdangern.

Moba, Togo.

Abb. 5 Jwab Duut, der Barde
des Klans Yarbom, mit zwei-
saitiger SpiefSlaute. Moba,
Fig. 1 Kerbflote der Togo.
Moba. Nach einer
Zeichnung im Eth-
nographischen Bild-
archiv des Frobeni-
us-Institutes, Frank-

Surt.

7

Abb. 2 Trommler mit Sanduhr-
trommel. Moba, Togo.

Abb. 3 Flétenbliser. Auf dem Bild ist der Ansatz
der Flote an den Mund sehr schon zu sehen.

mMatreier GESPRACHE . ...ttt e e 165



sehen werden, in das Kaurischneckenschalen eingebunden sind, werden
besonders bei religiosen Zeremonien benutzt. Eisenrasseln, die vor allem
an den Beinen, aber auch an den Hinden befestigt wurden, habe ich eben-
sowenig in Funktion erlebt wie Rasselgiirtel bzw. Fufirasseln aus harten
Fruchtschalen. Sie finden sich aber in Museumssammlungen.

Schliefilich sind noch Eisenklappern zu erwdhnen. Sie bestehen aus einem
iiber den rechten Daumen gestreiften Ring und einem auf den Zeigefinger
oder Mittelfinger gesteckten glockenférmigen Klangkorper. Beides gehort
zum Gerit des Bogenschiitzen, der damit die Sehne spannt. Die Klappern
wurden auf der Jagd und beim Tanz benutzt. Sie galten als mit magischer
Kraft geladen. Beide wurden angeblich im Feuer, iiber dem zuvor geopfert
worden war, rotglithend gemacht und dann auf die Finger gezogen, die vor-
her mit einem bestimmten Mittel unempfindlich gemacht worden waren.
Eine andere Moglichkeit war, sie mit der blofien Hand aus kochendem Ol
herauszuholen, iiber dem zuvor geopfert worden war. Auch in diesem Falle
hatte man die Hand unempfindlich gemacht. Da nur die Beteiligten bzw.
Eingeweihte bei dieser Prozedur zugegen waren, kann nicht iiberpriift wer-
den, was an dieser Schilderung wahr ist. Nach menschlichem Ermessen ist
es aber unvorstellbar, dafl man einen rotgliihenden Ring auf einen Finger
gezogen hat. Niemand wiirde die Klapper eines anderen anfassen. Es wurde
behauptet, dafl einzelne Klappern so kraftgeladen waren, dafl der Besitzer
sie nicht in seinem Haus aufbewahren konnte, sondern in der Nihe des
Gehoftes in einer Baumhohlung deponierte. Man befiirchtete namlich, dafy
andere Bewohner des Gehoftes sterben oder sonstigen Schaden erleiden
wiirden, wenn die Klapper dort verbliebe. Als weiterer Grund wurde
genannt, dafl manche Klappern kein Kindergeschrei mogen. Wiirden sie in
das Gehoft des Besitzers gebracht, miifiten die Kinder sterben.

Schliefilich ist noch die Spiefllaute (Abb. 5) zu erwihnen, das Begleitinstru-
ment der Barden. Die Spiefilaute besteht aus einer Kalebassenschale als
Klangkérper, der mit einem Fell bespannt ist. Als Hals ist ein kriftiger Stock
durch Fell und Korpus gefiithrt, an dem zwei Saiten befestigt sind. Am Ende
des Halses sind mehrere Eisenblechplidttchen und evt. eine Schnur mit
Kaurischneckenschalen befestigt, die beim Spielen ein zusitzliches rasseln-
des Gerdusch ergeben. Das Instrument wird mit einem Plektron (Holzst4b-
chen) gespielt.

4. Die Rolle der Barden

Jeder Klan hat mindestens einen offiziellen Singer oder Barden. Urspriing-
lich sollen die Barden nur bei Gemeinschaftsjagden in Erscheinung getre-
ten sein, nie jedoch bei kriegerischen Auseinandersetzungen. Inzwischen

1L R matreier GESPRACHE



treten sie auch bei anderen Anlédssen in Erscheinung, etwa zum Lob von
Hiuptlingen. Der Bogen, den der Barde auf Abb. S unter dem linken Arm
halt, ist ein Jagdbogen. Uber die linke Schulter hat er seinen Kécher
gehingt, auf dem Kopf trigt er eine mit magischen Kriften versehene, mit
Kaurischneckenschalen bedeckte Kalebasse. Diese Ausriistung des Sidngers
macht die enge Verbindung seines Amtes zur Jagd augenfillig. Am Vor-
abend der Jagd legt der Barde die Spiefilaute, mit der er sich begleitet, auf
die Ahnenaltidre und opfert etwas in Wasser gelostes Hirsemehl und ein
Huhn dariiber, evt. auch eine Ziege oder ein Schaf. Danach singt der Barde
und legt die Laute dann wieder bis zum nichsten Morgen auf den Altar der
Ahnfrau des Sozialverbandes, der zugleich Jagdaltar ist. Warum bei den
Moba gerade immer Ahnfrauen in Verbindung zur Jagd gedacht sind, ist bis-
her nicht bekannt. Am Morgen der Jagd nimmt der Barde die Laute und
fithrt die Jager singend in den Busch. Inhalt seines Sprechgesanges sind die
Taten der Ahnen. Dabei werden im all¢emeinen nur solche Dinge erwihnt,
die den Vorfahren und damit dem Klan zur Ehre gereichen.

Als Beispiel soll die Ubertragung des Anfangs eines Preisliedes dienen, das
Jwab Duut, Barde des Klans Yarbom, mir 1969 vorgesungen hat. Viele
Anspielungen der Bardengesinge sind nur den Klanmitgliedern verstand-
lich. Eine einzige Phrase kann fiir ein ganzes Ereignis stehen:

Meine Ahnen, meine Laute griifit den Erdherrn.2 Meine Ahnen, die viel
[auf den Feldern| gearbeitet haben, ich griifie immer den Erdherrn.
Mein Ahne, der Sperber fliegt gen Westen,> meine Laute griifit den Erd-
herrn. Ich komme [jetzt] zu meinem Ahnen. Mein Ahne, die schlechten
Nachrichten,! ich griifle das Hiuptlingstum [= den Hiuptling]. Mein
Ahne, der seine Jagdopfer gebracht hat, ich griifle dich, Hauptling. Der
Sperber fliegt gen Westen, ich griifie den Hiuptling. Meine Familie, die
viel auf dem Feld gearbeitet hat, griifit auch den Hiuptling. Das blutige
Messer [des Kriegers] griifit den Hiuptling. Mmm, mmm, meine Laute
folgt dem Michtigen. Mein Ahne Cambin betet. Mein Ahne Bwantilang-
ma sagt, dich zu bitten.* Uduwuwu, uduwuwu. Der grofie Fisch. Meine
Verwandten, die viel gearbeitet haben, griiien dich. Dala Dutong,® man
ifit die Ziege, der erste Yarbom griifit dich. Der Sperber, der gen Westen
fliegt folgt dir. Die Laute des Sperbers, der gen Westen fliegt, griifit den
Starken. Wie hast du geschlafen?” Die Laute des Ahnen, der viel gear-
beitet hat, griifit dich, den Miachtigsten. Der grofie Fischer,® der mit sei-
ner Kalebasse hinfillt, griifit dich. Die Kinder des Ungliicksboten griifien
dich. Meine Laute griiit den Erdherrn. Die Fischer vereinigen sich, um
ein Haus zu bauen. Uwuwu, uwuwuwuwu. Der grofie Fisch des Dala.’
Der Richter der Diyob®™ — gute Arbeit. Das Fell des Gebetes." Derjenige

MOLreler GESPRACHE ... .........'titir ittt i 167



der brennt,” Yencugli, wie hast du geschlafen? Der im Rhythmus spie-
lende Musikant der Kalebassenrassel, wie hast du geschlafen? Mein
Ahne Mintr, der gestern zuriickgekehrt ist, 148t uns aus der Gefahr ent-
kommen.? Mein Grofivater, der auf Horner tritt und am Schwanz
zieht," griifit dich. Jetzt komme ich zu meinem Ahnen: Mein Ahne Nun-
gutambondan, behiite gut. Das weifie Pferd, das totet,” griifit dich. Nun-
gutambondan wird dich aus der Gefahr herausholen. Danjuar Gbar-
mont, ich griifie dich. Die wilden Tiere, die nachts heimkehren, wie geht
es euch?” Dein Vater hat mit dem Hiuptlingsamt begonnen. Dein Vater,
der Eselsreiter, kimpfte, indem er Feuer trug.”* Uduwuwu, uduwuwu.
Eselsreiter, wie hast du geschlafen? Richter Damonkwag, wie hast du
geschlafen? Richter der Diyob, wie hast du geschlafen? Mége dein Vater
dich im Laufe des Jahres herauskommen lassen.” ...

Im folgenden Text kam der Barde noch auf seinen personlichen Ahnen zu
sprechen, dem er seine Fahigkeit als Sianger verdankt. Ferner dufiert er den
Wunsch, wie sein Vorginger viele Frauen und Kinder zu haben. Wenn ein
Singer kinderlos stirbt, muf} die ererbte Laute nimlich fortgeworfen wer-
den. :

Ein Barde kann nicht nur loben, er kann auch tadeln, wenn er sich schlecht
behandelt fithlt. Er kann dann seine tatsichlichen oder mutmafilichen
Gonner auch tadeln. Als ich ihn zu lange auf ein Geschenk warten lief3, weil
ich mich zu sehr auf die Tonbandaufzeichnung konzentrierte, flocht Jwab
Duut in seinen Gesang ein: ,Warum 14t du mich so in der Sonne leiden,
Erdherr?“ Mein Dolmetscher iibersetzte dies sofort, und ich verstand. Mit
einem guten Geldgeschenk hielt Duut es dann noch eine ganze Weile recht
gut aus. Einer meiner Mitarbeiter erzihlte von einem Barden der Gurma,
einem Nachbarvolk, dafi dieser bei einer Gemeinschaftsjagd anfing, von
Niederlagen und anderen wenig rithmlichen Taten des Hiuptlingsklans zu
singen. Der bei der Jagdgesellschaft befindliche Hduptling soll sich hinge-
setzt und jammerlich geweint haben, weil er die Schande seiner Ahnen
anhoren mufite. Dies war aber wohl ein seltener Ausnahmefall. Im allge-
meinen werden die Barden von jedermann gut behandelt.”

5. Einige Tanz- und Musikformen

Insgesamt habe ich fiinf unterschiedliche Musik- und damit auch Tanzfor-
men festgestellt, davon sind vier traditionell, nimlich jog, talkutg, kontal
und bimbaat, hinzukommt die moderne Musik der Tanzvereine. Bei kontal
mufl man wohl noch zwischen der Musik der eigentlichen koni der Moba

................................................... matreier GESPRACHE



und der Tanzmusik der Malkoni unterscheiden, einem relativ spat von den
Malb zu den Moba gekommenen Geheimbund. Die eigentlichen koni der
Moba singen nur zu ihren Té4nzen, wihrend die Malkoni tanzen zu Trom-
meln und Kerbfl6ten. Die allgemeinen Tinze jog und talkutg werden eben-
falls von Musikinstrumenten begleitet, wihrend der bimbaat der Frauen
nur von deren Gesang begleitet wird. Dabei bilden die Frauen einen Kreis.
Eine Vorsidngerin singt, die anderen Frauen fallen beim Refrain ein. Die
Frauen begleiten ihren Gesang mit Handeklatschen. Zwei Frauen tanzen in
die Mitte des Kreises. Zunichst stampfen sie auf der Stelle, dann tanzen sie
dreimal im Kreis. Zum Abschluf} klatschen sie mit den Gesifien gegenein-
ander. Danach tanzt eine aus dem Kreis heraus und macht einer anderen
Frau Platz. So kommt jede an die Reihe.

Die erwihnten T#nze umfassen nicht das ganze Repertoire. Leo Frobenius
(1913, 433ff.) beschreibt den gongong genannten Antilopentanz der Min-
ner, der 1970 schon lange verschwunden war. Sicher gibt es noch weitere
verschwundene Tinze oder solche, die ich nicht kennenlernte oder
erkannte.

Besonders bemerkenswert erscheinen mir die koni-Gesdnge. Die Initian-
den lernen im Buschlager mit tief verstellter, rauh klingender, kehliger
Stimme zu singen. Dieser eigenartige Gesang fiel schon Allan W. Cardinall
(1922/23, 46; 1927, 236) auf. Er traf im Busch fiinf M4nner, die nur mit
Kauri besetzten Stoffstreifen bekleidet waren: ,When they reached me they
bent to the ground and danced past, crouching and greeting me with a low
guttural growl.“ Offensichtlich handelte es sich um kiirzlich initiierte junge
Minner, die Verwandte, Dérfer und Mirkte besuchten, um zu singen, zu
tanzen und Geschenke einzusammeln.

6. Der Gebrauch von Musikinstrumenten bei anderen Anlissen

Musikinstrumente werden nicht ausschlieflich zum Musizieren benutzt,
sondern auch bei anderen Anldssen. Jeder Klan hat einen Trommelruf und
ein Flotensignal, die bei zeremoniellen Anldssen erklingen. Trommeln wer-
den auch in der Nacht vor den ersten Trauerriten geschlagen, ferner bei
Sonnen- und Mondfinsternis. Man glaubt ndmlich, daf} die Sonne den Mond
verschlingen will und versucht, sie durch Trommeln und Geschrei zu ver-
anlassen, den Mond wieder loszulassen.

Die Kerbfloten werden zur Verbreitung von Informationen eingesetzt, z. B.
wenn im Krieg, auf der Jagd oder bei einem Brand Hilfe benétigt wird. Aber
auch zur Weitergabe allgemeiner Informationen kann man sich der Kerbfls-

matreier GESPRACHE . .. ..........iuirii it e 169



te bedienen. So berichtet Leo Frobenius (1911, 397): ,Als wir die Nord-
grenze Togos [Ende1909] iiberschritten, bliesen die Moba dem Hauptmann
Mellin genaue Kunde iiber unsere Anndherung zu.“ An anderer Stelle
schreibt Frobenius (1923, 73) iiber die Pfeifsprache in Nordtogo: ,Auf der
Flote erzdhlen sie sich von Dorf zu Dorf das Neueste. Ich habe Untersu-
chungen gemacht und gefunden: Die Leute kdnnen auf diese Weise einen
jeden mit Namen anrufen, sie kénnen jede Zeit und Stunde angeben, jede
Pflanze, jedes Tier benennen, sie konnen auf ihren Fléten alles so gut aus-
driicken wie mit der Sprache.“ Dies ist nur méglich, weil die Sprachen die-
ser Menschen sogenannte Tonsprachen sind, die ,als Grundténe nur Tief-
und Hochtone [haben], wobei die Téne beider Tonkategorien sich bei
einem Wort durch die Satzstellung verindern kénnen. Das Instrument wird
selbstverstindlich nicht nur dazu verwendet, zur Verstindlichmachung
eines Satzes nur die genauen Satztone wiederzugeben. Wir diirfen nicht
aufler acht lassen, daf} es bei der Verwendung eines solchen Sprechinstru-
mentes wie der Pfeife ja nicht nur um die Nutzanwendung geht, einem ent-
fernten Zuhorer Mitteilungen zu machen, sondern dafy die Verwendung die-
ses Sprechinstrumentes auch bei Festen, insbesondere bei Téinzen, zusitz-
lich einen &sthetischen Genufl des Spielens voraussetzt. Das wiederum
bedeutet, daf} eine Umsetzung und Verarbeitung bei der Transponierung
der Tone der Sprache auf die des Instrumentes vorliegt, die so verstindlich
und gesetzmifig ist, dafl sie vom Zuhorer erfafit werden kann, und doch
andererseits so wenig selbstverstindlich ist, daf} sie durch kiinstlerische
Verfremdung édsthetische Freude bereiten kann.“ (Benzing, B. 1969, 41.)

Ich mochte mich hier nicht auf die zwangsldufig spekulativ bleibende Frage
einlassen, welche Funktion der Kerbflote die frithere war, die des Musikin-
strumentes oder die der Sprechpfeife.

Nur der Vollstindigkeit halber sei erwihnt, dafi Rasseln bei zeremoniellen
Anlissen in Erscheinung treten. Dabei handelt es sich m. W. immer um Ka-
lebassenrasseln, deren Klang durch ein an der Kalebasse befestigtes Netz, in
das zahlreiche Kaurischneckenschalen eingebunden sind, hervorgerufen
wird. Zeremoniell benutzte Rasseln werden aber nie als Musikinstrumente
verwendet.

7. Schluf}

Musik und Musikanten der Moba passen in das charakteristische Schema
westafrikanischer Savannenvélker. Fiir die Musik trifft das sowohl hinsicht-
lich der Anldsse des Musizierens als auch vor allem in bezug auf die Musik-

(0 matreier GESPRACHE



instrumente zu. Zur Verwandtschaft der Musiktypen vermag ich nichts zu
sagen. Aus dem Rahmen fallen allerdings die Gesinge der koni. Dagegen
diirfte die Musik der Tanzvereine vermutlich auch bei Nachbarvélkern in
gleicher oder zumindest sehr dhnlicher Form vorhanden sein. Ob Entwick-
lungslinien der Musik zu rekonstruieren sind, vermag allenfalls ein Musik-
ethnologe zu beurteilen. Dagegen konnte man eine Entwicklungslinie m. E.
ohne allzu grofie Schwierigkeiten etwa bei den Kerbfléten aufzeigen. Schon
allein die absolut nicht vollstdndige schematische Darstellung der Sprech-
pfeifentypen bei Brigitta Benzing (1969, 44, Abb. 6) verdeutlicht dies. Fiir
die Trommeln diirfte es schwerer fallen, Entwicklungslinien zu finden.

Anmerkungen

1 Zur Kultur der Moba vgl. Zwernemann, J. 1998. Die Daten wurden 1969/70 in Togo

gesammelt.

2 Der Erdherr ist der offizielle Reprisentant der Erde seines Klans. Er ist fiir die Opfer an
Heiligtiimern verantwortlich, die der Erde geweiht sind. Er teilt das Land zu, wenn
jemand ein Gehoft errichtet oder ein neues Feld bearbeiten mochte. (Vgl. ausfithrliche
Angaben bei Zwernemann, J. 1998, 255ff.). Hier schmeichtelte er allerdings mir mit
diesem Titel.

Der Sperber ist das Symbol der Sonne (de Surgy, A. 1979, 26, Anm. 34).

Mit diesem Satz wird auf einen Krieg angespielt.

Hiermit war gemeint, daf} ich den Barden belohnen sollte. Das geschah dann auch.
Der auf einem Berg gelegene heiligste Ort des Klans Yarbom.

. Diese Frage stellt man an wichtige Personlichkeiten. Hier soll ich angeblich angespro-
chen worden sein.

8 ,Fischer” ist ein Epitheton des Klans Yarbom. Hier wird aber auf einen bestimmten

Ahnen und auf ein besonderes Ereignis angespielt.

9 Dala ist die starke magische Kraft der Yarbom. Beim Gehoft des Klaniltesten wird sie

durch einen Topf mit ,Medizin“ reprisentiert.

10 Offensichtlich ist Yencugli, der damalige Hiuptling des Kantons Dapaong, gemeint, wel-

cher im folgenden Satz genannt wird.

11Das Fell ist eines der Insignien des traditionellen Hauptlings, der die Hduptlingsinitiati-

on absolviert hat.

12 Dies bezieht sich wohl darauf, dafl der Ahne die Hiuptlingswiirde offenbar an sich geris-

sen hat.

13 Dies soll ein Wunsch sein, daf} es keinen Krieg geben méoge.

14 Dieser Ahne war offenbar ein grofier Jager.

15 Dies ist das Pferd eines Kriegers. Es steht hier fiir den Krieger selbst.

16 Der Ahne sorgt dafiir, daf} es keinen Krieg gibt.

17 Vermutlich sind hiermit die Jager gemeint.

181In den beiden vorhergehenden Sitzen ist wieder Yencugli angeredet. Der Esel spielt in

seinem Klan eine wichtige Rolle.

19 Aus jeder Gefahr.

20Uber die Barden der Nyende in Nord-Dahomey (jetzt Republik Benin) vgl.Huber, H.

1974.

~N O\ W

MALTeIer GESPRACHE .. .. ...\ttt e 171



Literatur

BENZING, Brigitta (1969): Bemerkungen zu den Sprechpfeifen aus der Volta-Region. In:
TRIBUS. Veréffentlichungen des Linden-Museums, Nr. 18, S. 35-48.

CARDINALL, Allan W. (1922/23): Our Mandate in North Togoland. In: Journal of the Afri-
can Society 22, S. 43-49.

CARDINALL, Allan W. (1927): In Ashanti and Beyond. Philadelphia.

FROBENIUS, Leo (1911): Auf dem Wege nach Atlantis. Berlin-Charlottenburg.

FROBENIUS, Leo (1913): Und Afrika sprach... Bd. 3: Unter den unstriflichen Athiopen.
Berlin.

FROBENIUS, Leo (1923): Das sterbende Afrika. Miinchen.

HUBER, Hugo (1974): Der Singer bei den Nyende von Nord-Dahomey. Panegyriker oder
Chronist? In: Ethnologische Zeitschrift Ziirich 2, S. 15-27.

MEINHOF, Carl (1911): Die Dichtung der Afrikaner. Berlin.

SURGY, Albert de (1979): Les cérémonies de purification des mauvais projets prénataux
chez les Mwaba-Gurma du Nord-Togo. In: Systémes de pensée en Afrique Noire.
Cabhier 4. Le sacrifice. Paris, S. 9-75.

ZWERNEMANN, Jiirgen (1998): Studien zur Kultur der Moba (Nord-Togo). (= Studien zur
Kulturkunde, Bd. 110.) Kéln.

1 72 matreier GESPRACHE



ZOBODAT - www.zobodat.at

Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Matreier Gesprache - Schriftenreihe der
Forschungsgemeinschaft Wilheminenberg

Jahr/Year: 1999
Band/Volume: 1999

Autor(en)/Author(s): Zwernemann Jirgen

Artikel/Article: Musik und Musikanten der Moba (Nord-Togo) 162-
172


https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21011
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=53557
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=350401

