
BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE 

ABHANDLUNGEN • NEUE FOLGE, HEFT 61

!

HANS MÖBIUS

Die Reliefs der Portlandvase 
und das antike Dreifigurenbild

MÜNCHEN 1965

VERLAG DER BAYERISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
IN KOMMISSION BEI DER C.H.BECK’SCHEN VERLAGSBUCHHANDLUNG MÜNCHEN





BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE 

ABHANDLUNGEN • NEUE FOLGE, HEFT 61

HANS MÖBIUS

Die Reliefs der Portlandvase 
und das antike Dreifigurenbild

Mit 12 Abbildungen

Vorgetragen am 6. November 1964 und 5. Februar 1965

MÜNCHEN 1965

VERLAG DER BAYERISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
IN KOMMISSION BEI DER C. H. BECK’SCHEN VERLAGSBUCHHANDLUNG MÜNCHEN



Printed in Germany 

Druck: Gebr. Parcus KG, München



INHALTSVERZEICHNIS

I. Zur Deutung der Portlandvase.......................................... 5

II. Griechische Dreifigurenbilder.......................................... 13

Verzeichnis der Abbildungen.................................................. 32

Tafeln I-V............................................................................. 33





I

ZUR DEUTUNG DER PORTLANDVASE

Um die Deutung der Reliefs auf dem altberühmten Meisterwerk des Glasschnitts hat 
sich neuerdings eine lebhafte Diskussion entsponnen. (Abb. l) Nach vielen Versuchen seit 
der ersten Erwähnung der Amphora im Jahre 1642 hatte man es vielfach aufgegeben, des 
Rätsels Lösung zu finden, oder sich damit begnügt, Winckelmanns Erklärung aus der 
Sage von Peleus und Thetis zu wiederholen. Es ist das Verdienst von Erika Simon, durch 
ihre gelehrte und geistreiche Monographie das Interesse wieder geweckt zu haben. Ihre 
Deutung der Reliefs aus der Geburtslegende des Augustus (Begegnung des Octavius- 
Apollo mit Atia in zwei Phasen) bildete aber keinen Abschluß. Sie wurde zunächst von 
L. Polacco insofern modifiziert, als er beide Seiten der Vase, wie schon vereinzelte Er­
klärer vor ihm, zu einem einheitlichen Fries verband und nun das Liebespaar Marcellus­
Julia oder Germanicus-Agrippina nannte. Denys E. L. Haynes folgt ihm darin, daß er 
nur eine Szene dargestellt findet, dagegen erkennt er in dem Schoßtier der kauernden 
Frau wie sämtliche Betrachter vor E. Simon nicht eine Schlange, sondern einen Seedra­
chen. Damit kehrt er wieder in die Welt des Meeres und zur alten Deutung auf Peleus 
und Thetis zurück.1 Auch unser Versuch ist in seinem Ausgangspunkt konservativ; er 
akzeptiert das Ketos, sieht auf beiden Seiten der Vase zwei verschiedene Szenen dar­
gestellt und sucht die Erklärung in der griechischen Sagenwelt.

Die Schwierigkeit, die Bilder zu deuten, ist allerdings erheblich. Diese vornehmen 
Gestalten der augustischen Hofkunst reden so leise, daß man ihre Sprache kaum versteht. 
Eine eigentliche Handlung fehlt so gut wie völlig. Von den - außer dem kleinen fliegenden 
Amor — sechs Figuren sind drei sitzend, eine liegend, eine in Ruhehaltung stehend dar­
gestellt, nur eine schreitet, aber in so zögernder Bewegung, daß sowohl deren Sinn als 
auch das Ziel ihres Gehens verschieden aufgefaßt werden konnten. Andrerseits reichen die

1 Erika Simon, Die Portlandvase 1957; dazu Verf., Gnomon 30, 1958, 133-137. Luigi Polacco, 
Osservazioni intorno al vaso Portland („Athenaeum“ der Universität Pavia 36, 1958, 123-141). 
Denys E. L. Haynes, The Portland Vase 1964; in einem in Mainz gehaltenen Vortrag hat er die im 
zitierten Heft ausgesprochene Deutung des sitzenden Jünglings auf Ares in eine solche auf Hermes 
umgewandelt (Frankf. Allgem. Zeitung vom 28. 12. 1964). Im folgenden wird zu diesen drei Deutungen 
der letzten Zeit nicht ausdrücklich Stellung genommen, doch geht aus meinen Ausführungen hervor, 
wo ich ihnen folge oder von ihnen abweiche.



Attribute der Gestalten zu einer eindeutigen Identifizierung in den meisten Fällen nicht 
aus; denn der frührömische Klassizismus folgt der griechischen Klassik auch darin, daß 
er die äußerlichen Kennzeichen verschmäht und nur die reine Menschengestalt vor Augen 
stellt.2 Um zu einer Erklärung zu gelangen, müssen wir also jede Figur ganz genau und 
ohne vorgefaßte Meinung auf ihre Bewegung und ihre Gruppierung mit anderen hin unter­
suchen. Außerdem ist die antike Typen tradition zu beachten.

Über eine Grundfrage scheint mir allerdings völlige Klarheit möglich zu sein : Die beiden 
Seiten der Amphora sollen nicht wie ein Fries abgelesen werden und gemeinsam eine ein­
heitliche Handlung darstellen, sondern jede bildet für sich eine abgeschlossene Szene. 
Der Meister hat alles getan, um das zu verdeutlichen. Die Pansköpfe der Henkelattachen 
sitzen tief und trennen die Bilder. (Im folgenden sollen A die Seite mit dem Ketos, B die 
mit der Liegenden bezeichnen.) Auf A geben das Tor links und der Baum rechts Be­
grenzungen, auf B der Votivpfeiler links und das hohe Szepter rechts. Beide Szenen 
spielen bei Nacht, das machen die Fackeln des Amor und der Liegenden deutlich; auch 
gibt der „nachtblaue“ Farbton des Glases die Stimmung. Der Schauplatz ist aber auf 
beiden Seiten verschieden charakterisiert. Auf A ist der Boden eben, niedrige Erhebun­
gen haben nur den Zweck, der kauernden Frau als Sitz und dem hoch auftretenden Fuß 
des Bärtigen als Stütze zu dienen. Das Tor, das durch den Triglyphenfries monumen­
tale Bedeutung erhält, scheint in einen Garten zu führen, in welchem Lorbeer, ein 
Myrtengebüsch und ein halb abgestorbener Baum3 wachsen. Auf B hingegen sehen wir 
wild aufgetürmte Felsen, ein großer Feigenbaum breitet seine Zweige aus. Der Votivpfeiler 
hat offenbar sein Epithem verloren, seine profilierte Gesimsplatte liegt umgekehrt am 
Boden.4 Solche Zeichen des Verfalls bezeichnen auf pompejanischen Wandgemälden roman­
tische Einsamkeit.5 Diese Landschaften sind nämlich doch „sentimentalischer“, als 
Ludwig Curtius in seinen feinsinnigen Ausführungen annahm.

Schließlich ein wesentliches Argument: Der Jüngling ist auf beiden Seiten so völlig 
gleich gebildet, daß offenbar dieselbe Person gemeint ist. Er wirkt höchstens - worauf 
mich Denys Haynes aufmerksam gemacht hat - auf A schlanker und ephebenhafter, auf B 
breiter und männlicher; er ist also auf A jünger, auf B älter gedacht. Demnach ist er die 
Hauptfigur, und beide Seiten der Vase stellen Abenteuer aus seiner Geschichte dar. Um­
gekehrt unterscheiden sich die beiden Frauen in der Mitte sowohl in ihrer äußeren Erschei­
nung als auch in ihrem Ethos. Die auf A trägt kurze wirre Locken und erhält auch durch 
die Schlankheit des Körpers etwas Mädchenhaftes; der aufzüngelnde Seedrache in ihrem 
Schoß erhöht den Eindruck der Beweglichkeit. Sie konzentriert sich auf ihre Handlung, 
nämlich das Stützen des Jünglings. Die Frau auf B hat ihre Haare sorgfältig in klassische 
Wellen gescheitelt. Ihr mächtig entfalteter Körper ist der einer Heroine, ihre Haltung die 
einer in „sensuous abandon“6 zum Schlafe Bereiten. Ihr Blick geht ins Leere, die fast 
verlöschte Fackel scheint ihrer Hand zu entgleiten.

2 Vergleiche den Vortrag von Ernst Langlotz, Griechische Klassik (1944).
3 Der letztere ist von derselben Art wie der große Baum auf B, gewiß eine Feige und nicht eine 

Platane; wie eine Platane dargestellt wird, zeigt der Baum, unter dem der Paris der Bodenplatte sitzt.
4 Unverständlich sind mir die in spitze Zipfel auslaufenden Schlitze auf den Ansichtsseiten der auf 

dem Pfeiler liegenden plumpen Quader. Am ehesten könnte man wohl an Löcher für Haken denken, 
an denen Kränze oder Girlanden aufgehängt wurden.

5 Eine Votivsäule ohne Epithem zwischen Felsen zeigt ein Fresko des dritten Stils mit der Ent­
führung der Europa (G. E. Rizzo, Pittura Ellenistico-Romana [1929] Taf. 99. L. Curtius, Wandmalerei 
Pompejis [1929] Farbtaf. IV), einen leeren rechteckigen Votivpfeiler in Verbindung mit Platanen und 
Felsen Bilder mit Venus und Adonis (S. Reinach, Rép. Peint. 64, 5.6; 65, 1.4).

6 Haynes a. O. 15.



Kurz muß noch auf die oben erwähnte Gesimsplatte unter dem Lager der Frau eingegan­
gen werden, denn E. Simon hat richtig beobachtet, daß sie auch auf der bekannten Ka­
meenglasvase aus Pompeji7 vorkommt; sie liegt dort in gleicher Weise wie ein Schemel 
unter einem Felsenlager. Den weiterhin von E. Simon herangezogenen Sardonyx-Cameo 
aus der Sammlung des Lorenzo Medici in Neapel8 wird man aber besser aus dem Spiel 
lassen. Die Vergrößerung der Gemme bei Lippold zeigt nämlich, daß das vermeintliche 
Architekturstück nur ein durchbohrter Stein am Felsensitz der „Artemis-Kreta" ist. 
Vor allem aber hatte L. Curtius bereits bewiesen, daß der Cameo nicht im Altertum, son­
dern in der Renaissance geschaffen worden ist; erwähnt wird er zuerst im Inventar der 
Sammlung des Piero di Cosimo von 1465.9 Der Künstler hat, wie ich annehmen möchte, 
die Szene eines dionysischen Sarkophags im Spiegelbild abgewandelt, aus dem Diony­
soskind einen Ikaros, aus dem Silen einen Daidalos gemacht. Aus der Nymphe hinter 
Silen wurde die nicht zu benennende steife Frau mit dem Hammer in der Hand. Der 
Sarkophag, jetzt in Princeton, hat sich, wie E. Simon wahrscheinlich machen konnte,10 
früher in Florenz befunden und war Donatello bekannt, denn zwei seiner Gruppen kehren 
an einer Bronzekanzel für San Lorenzo wieder. Der Cameo mit dem Ikaros bildete das 
Vorbild für eines der in Donatellos Werkstatt geschaffenen Marmortondi im Hof des 
Palazzo Medici-Riccardi.11

Versuchen wir nun die Benennung der einzelnen Figuren: Auf A ist Amor unmißver­
ständlich zu erkennen. Ein ernster bärtiger Mann mit ungepflegtem langem Haar und 
Bart, der mit hochauftretendem Fuß steht, muß nach den Regeln der antiken Ikono­
graphie Poseidon-Neptun sein. Daß ihm der Dreizack fehlt, erklärt sich aus der erwähnten 
Abneigung gegen Attribute; auch wäre eine weitere Senkrechte zwischen den beiden 
Bäumen unerträglich. Das kauernde Mädchen wird durch das Ketos in ihrem Schoß als 
Meerwesen gekennzeichnet. Daß das Tier überhaupt ein Seedrache und nicht eine Schlange 
ist, kann nicht bezweifelt werden. Wie in der frühen Kaiserzeit Schlangen dargestellt 
werden, zeigen uns die vielen pompejanischen Hausaltäre, die man in dem Corpus von 
G. K. Boyce12 bequem überblickt. Danach haben sie alle abgestumpfte, oft sehr naturge­
treu gegebene Natternköpfe, werden aber durch Hahnenkämme und spitze Bärte als dä­
monische Wesen charakterisiert. Ohren, die aber klein sind und eng am Kopf anliegen, 
besitzt eine Bronzeschlange aus Pompeji,13 doch handelt es sich hier um eine Brunnen­
figur, bei der die Erinnerung an das Wasserungeheuer nahelag. Das Tier auf der Portland­
vase hingegen hat den rechteckigen Wolfskopf des Ketos mit langen, nach vorn gerichteten 
Ohren und einer fächerförmigen Flosse unter dem Kinn. Die sehr kleinen Rückenflossen 
liegen in der blauen Grundschicht und sind daher in der Photographie nicht zu sehen, 
doch erkennt man sie auf dem alten Abguß der Vase und auf den Zeichnungen von Pozzo

7 Simon a. O. 3 (dort weitere Literatur) Taf. 21. Haynes a. O. Taf. 12.
8 a. O. 3 f. Taf. 20, 1. Furtwängler, Antike Gemmen Taf. 58, 9. G. Lippold, Gemmen und Kameen 

Taf. 48, 1. G. Pesce, RIA 5, 1935, 82 f. Nr. 30 Taf. 4, 30. E. Kris, Meister und Meisterwerke der Stein­
schneidekunst in der ital. Renaissance (1929), 152 Nr. 52 Taf. 9, 25. (dort als antik) L. Curtius, AA
1944/45. 5 ff- Taf. 17. l-

9 G. Pesce a. O. 85 unter Nr. 2.
10 RM 69, 1962, 136-158; dort ältere Literatur. Taf. 45, 2: Sarkophagrelief; Taf. 49, 2: Bronze­

kanzel.
11 P. Schubring, Donatello (Klassiker der Kunst XI1907) Taf. 156 1. Pesce a. O. Abb. 2 unten rechts. 

Kris a. O. Taf. 9, 18. Weitere Literatur bei L. Curtius a. O. 5 Anm. 1.
12 G. K. Boyce, Corpus of the Lararia of Pompeji (MemAmAc. 14) 1937.
13 Aus der Casa del Citarista. Neapel, Nationalmuseum (A. Maiuri, Pompei [1940], 158. BdA 39, 

1954, 199 Abb. 8).



und Bartolozzi.14 Die Frau sitzt Poseidon zugekehrt, so daß ihre Füße sich überschneiden, 
und hat nur vorübergehend den Kopf zurückgewendet, weil sie den eintretenden Jüngling 
bemerkte. Da sie mit dem Gott des Meeres ein Paar bildet, kann sie nur seine Gattin sein, 
also Amphitrite.

Die Gestalt dieser Göttin hat ja im Altertum eine Wandlung durchgemacht, die schon 
im ersten Band von Roschers mythologischem Lexikon richtig geschildert wird:15 Aus 
der ernsten Gattin des Poseidon und matronalen Flerrscherin im Olymp oder im Meere16 
wird im spätklassischen Stil die vom Delphin verfolgte oder getragene Braut.17 Mit ent­
blößtem Oberkörper neben Poseidon auf der Kline sitzend, zeigt sie ein Glockenkrater 
aus Olynth.18 So kann man es verstehen, daß Langlotz die auf einem Ketos gelagerte 
elegante Frauengestalt mit Fächer auf einem silbervergoldeten Pyxisdeckel aus Canosa19 
bald als Nereide, bald als Amphitrite bezeichnete. Auf einem hübschen pompejanischen 
Wandgemälde sehen wir sie im Arm Poseidons, von Triton getragen.20 Kann man sich 
hier noch fragen, ob nicht eine Nereide als vorübergehende Liebschaft des Gottes gemeint 
sei, so bleibt kein Zweifel vor dem Bild auf dem schönsten Mosaik von Ostia, dem hadria- 
nischen in den Terme di Nettuno.21 Hier erscheint sie, bis auf ein Tuch um die Schultern 
und einen Mantel um das linke Bein nackt, auf einem Seepferd gelagert. Ein umblickender 
Eros, der ganz dem der Portlandvase gleicht, fliegt ihr voraus, um sie zur Hochzeit mit 
Poseidon zu geleiten. Außerdem gleicht sich Amphitrite der Venus Marina an. Wenn sie 
mit dem Nimbus feierlich neben Poseidon auf einer Quadriga steht, sieht sie, nur mit 
dem Mantel um die Beine bekleidet, ganz wie eine Venus aus.22 Die Frau auf der Portland­
vase ist also eine Amphitrite, wie wir sie in jener Zeit zu erwarten haben; das Ketos in 
ihrem Schoß bestätigt die Deutung des ihr zugeordneten Mannes auf Poseidon.

In der halbbekleideten hoheitsvollen Frau mit dem Szepter auf B hat man von jeher 
Aphrodite-Venus gesehen. Die Frau in der Mitte ist, wie bereits festgestellt, ganz anderer 
Art als die Mittelfigur auf A. Wenn wir auf einem Bild eine Schöne sehen, die sich auf 
Felsen zum Schlaf gelagert hat, wird sich einem jeden sogleich die Erinnerung an Ariadne 
aufdrängen; auch den letzten Deutern der Portlandvase ist es so gegangen.22a Denkbar wäre 
höchstens die Teilnehmerin an einem nächtlichen Fest, die ermüdet niedergesunken ist; 
aber die Umgebung mit den aufgetürmten Felsen und dem zerfallenen Votivpfeiler 
scheint mehr die Wildnis als ein Heiligtum zu kennzeichnen. Zu einer Maenade würde die

14 Abguß: Haynes a. O. Taf. IO. Pozzo: Haynes a. O. Taf. 14. Bartolozzi: Simon a. O. Abb. 1.
15 ML I 322 (Stoll).
16 Olymp: Sosias-Schale in Berlin (FR Taf. 123. CVA Berlin 2 Taf. 50, 1. Weitere Literatur bei 

Beazley, ARV2 21 Nr. 1). Theseus auf dem Meeresgründe: Euphronios-Schale im Louvre (FR Taf. 5. 
Pfuhl, MuZ III Abb. 398. TEL III 9. Beazley a. O. 318 Nr. 1).

17 H. Metzger, Les représ. dans la céram. att. du IV. s. (1961), 299 Nr. 2 und 13, dazu Taf. 40 
(Kertscher Pelike).

18 Olynthus V Taf. 77 Nr. 130.
19 Kunst der Westgriechen (1963), Taf. XX und S. 97; dort ältere Literatur.
20 V. Spinazzola, Le Arti decor, in Pompei (1928) Taf. 126. O. Elia, Pitture murali e Mosaici nel 

Museo Naz. di Napoli (1932) 75 Nr. 151.
21 Scavi di Ostia IV (1962) 47 Nr. 69 Taf. 131 unten. 132 oben (G. Becatti). Für freundliche Auskunft 

über Mosaiken bin ich Klaus Parlasca sehr zu Dank verbunden.
22 Mosaik aus Constantine im Louvre (S. Reinach, Rép. Peint. 3A V Inv. des Mosaiques de TAfrique 

III 226 mit Tafel).
22a Ferner nenne ich Charles Picard, der freilich in der mit ihrer Flamme sehr deutlichen Fackel 

einen Bakchos sehen will; den sitzenden Jüngling ohne Attribute neben Ariadne erklärt er als Diony­
sos, die königliche Frau als Ortsnymphe von Naxos. (Rev. Arch. 1958 II 137).



Fackel passen220, aber dieser schön frisierten Frau ist sonst nichts Dionysisches eigen. Also 
nennen wir die Figur der Vase bis auf weiteres: Ariadne. Den großen Baum hinter der 
schlafenden Ariadne finden wir auf dem Fresko aus der Casa del Poeta tragico, ein Baum­
heiligtum, entsprechend unserem Votivpfeiler auf dem aus der Casa dei capitelli colorati.32

Ganz ohne äußeren Anhaltspunkt bleiben wir also nur für den jugendlichen Held, der 
auf beiden Bildern erscheint. Er sieht aus wie alle jungen Helden auf den augustischen 
Silberbechern (Meroe, Hoby, neuer Orestesbecher im Brit. Museum23a). Nun wollte aller­
dings C. Vermeule in ihnen Bildnisse von Augustus und Tiberius, Germanicus und ande­
ren Prinzen des iulisch-claudischen Hauses erkennen230, aber der Becher mit den männ­
lichen Liebespaaren aus der Sammlung Warren hätte ihn schon von dieser Vermutung 
abhalten sollen. Es handelt sich einfach um das klassizistische Schönheitsideal der Zeit, 
dem auch die Porträts der Kaiserfamilie angeglichen werden. Auf der Portlandvase ist 
der Jüngling die Hauptperson, und zwar müssen es Liebesgeschichten sein, mit denen er 
zu tun hat, denn auf A richtet Amor, auf B Venus ihre Aufmerksamkeit auf ihn. In der 
Mitte jeder Seite ist auch ein weibliches Wesen vorhanden, aber nun beginnen die Schwie­
rigkeiten. Der Jüngling würdigt die am Boden Sitzende mit dem Ketos auf A keines 
Blickes, sondern schaut unverwandt auf die Fackel des Amor, der ihm den Weg zeigt und 
beleuchtet. Zugleich wird er von der Frau am Arm gestützt ,,e l’atto di lei si dichiara più 
materno che erotico“.21 * 23 24 In der Tat scheint er dieser Stütze zu bedürfen, denn er bewegt sich 
vorgebeugt auf den Zehenspitzen mit schleichendem Schritt wie einer, der sich durch das 
Dunkel tastet. Auch seine Geste ist unbestimmt, man kann kaum entscheiden, ob er sei­
nen Mantel fallen läßt oder oder ihn aufnimmt, wie es nach den Falten auf der Schwelle 
des Tores eher aussieht. Dann müßte er vorher dort gewartet haben. Schon Josiah Wedg­
wood in seiner Beschreibung der Seite A der Vase hat die „timidity" des jungen Mannes 
richtig geschildert.25

Aber auch die Frau auf B kann nicht das Ziel des Jünglings sein, denn zwischen ihm 
und ihr steht Poseidon und sitzt auf dem hohen Felsen der Doppelgänger; beide ver­
decken die Liegende seinem Blick. Das sieht man besonders deutlich, wenn beide Seiten 
in einer Zeichnung zusammengezogen werden. Die Felsen unter den beiden Männern 
liegen zwar in einer tieferen Raumschicht, trotzdem wird wohl kein Betrachter der Vase, 
besonders wenn er die Seite B zuerst vor Augen hat, die Liegende mit dem zaghaften 
Jüngling auf A kombinieren. Außerdem haben wir ja bereits ausgeführt, daß in Wirklich­
keit zwei verschiedene Szenen zu erkennen sind.

Auf B suchen wir das eindeutige Liebespaar ebenfalls vergeblich. Der Jüngling betrach­
tet zwar die Liegende - wir nannten sie vorläufig Ariadne - mit einer Innigkeit, die durch

22b An eine Maenade, die von Dionysos bewundert wird, dachte Karl Schefold, während er auf dem
Relief A Apollon erkennt, der seinen Tempel verläßt, um der Pythia als Schlange zu nahen. (Neue 
Züricher Zeitung vom 30. 4. 1958)

23 Poeta tragico: Helbig, Wandgemälde (1868) Nr. 1218. HBr Taf. 16. Rizzo a. O. Taf. 39. Capitelli 
colorati: Helbig Nr. 1237. Rizzo Taf. 109 r. Reinach, Rép. Peint. 113, 1.

23a Auf diesem Becher lassen sich die beiden Jünglinge doch wohl mit Sicherheit benennen: Der 
Passive mit wirren Haaren und verstörtem Gesichtsausdruck muß Orestes sein, denn er sitzt als der 
am meisten Gefährdete auf dem Altartisch und bildet mit Iphigenie eine Gruppe, der Aktive ist Pyla- 
des, denn er stellt sich schützend vor das Geschwisterpaar und folgt wachsam der Verhandlung.

23b Ant. Kunst 6, 1963, 33-40, dort auf Taf. 10-13 Abbildung aller Becher, Taf. 14: Becher Warren 
im New Yorker Kunsthandel. Gegen die Identifizierung des Achill auf dem Priamus-Becher von Hoby 
mit Tiberius wendet sich schon H. Jucker (Ant. Kunst 8, 1965, 47 Anm. 61).

24 Polacco a. O. 132.
25 Bei Haynes a. O. 29.

2 Ak.-Abh. Möbius



die Neigung seines Kopfes ausgedrückt wird. Aber er sitzt von ihr abgewandt, blickt sie 
also nur über die Schulter an. Seine Beine bewegen sich so unruhig, als ob er im nächsten 
Augenblick aufspringen wolle. Auch Aphrodite sieht keineswegs aus wie eine Beschützerin, 
die dem Bund des Paares freundlich gesinnt ist. Sie wendet ihm den Rücken, und ihr steil 
aufgestützter rechter Arm scheint eine Schranke zwischen ihr und der Liegenden zu 
bilden. Ihr Blick ist intensiv über diese hinweg auf den Jüngling gerichtet.

Wir hatten auf Grund der in der Ikonographie festgelegten Typen das Paar auf A Posei­
don und Amphitrite, die beiden Frauen auf B Ariadne und Aphrodite genannt. Versuchen 
wir mit diesen Namen durchzukommen, bleibt für den Jüngling nur: Theseus. Also wäre 
auf A Theseus dargestellt, wie er, auf dem Meeresgründe angelangt, durch ein prächtiges 
Tor in den Garten seines Vaters Poseidon eintritt, sich unsicher im fremden dunklen 
Element bewegend, der Hilfe und Stütze von oben und unten her bedürftig. Diesen Vor­
schlag hatte Wilhelm Klein26 bereits vor langer Zeit gemacht, aber nicht eigentlich begrün­
det. Auch liegen zwei Einwände nahe: Können auf dem Meeresgründe Bäume wachsen, 
und was hat Amor bei dieser Begegnung zu suchen? Hier kommt uns der durch eine 
Abhandlung Paul Jacobsthals berühmt gewordene Kelchkrater des Kadmos-Malers in Bo­
logna zu Hilfe.27 (Taf. I) Er zeigt drei Bäumchen, welche die merkwürdigerweise im Freien 
aufgestellte Kline des Poseidon umgeben. Das entferntere Bäumchen und die beiden auf 
Säulen aufgestellten Dreifüße sind beliebte Requisiten des Malers, der seine Szenen gern 
in heiligen Gärten spielen läßt. Das „pontion alsos“ des Bakchylides (v. 84/85), das den 
Taucher aufnimmt, ist wörtlich genommen, obwohl es wie bei Aischylos (Pers. 107) ursprüng­
lich nur ein poetisches Bild für die hohen Wogen des Meeres bedeutet, also gerade die Ober­
fläche des Meeres meint.28

Ferner ist es auf dem Krater Eros, der dem Meergott den Wein mischt. Offenbar soll er 
an dessen einstige Liebe zu Aithra erinnern, der Theseus seine Geburt verdankt. Oder 
wie Charles Dugas es hübsch ausgedrückt hat: „Le dieu de l’amour est bien à sa place 
dans cet épisode: n’est-il pas lui l’,invicible Eros' chanté par Sophocle (Antigone v. 781), 
qui a provoqué l’incident à la suite duquel Thésée bondit dans les flots?“29 Daher wird er 
also im Bilde der Portlandvase von Amor vor das Angesicht des Meergottes geleitet. 
Dieser sieht ihm erwartungsvoll entgegen; daß er mit der Rechten in seinen Bart greift, 
bezeichnet seine Unruhe und Gespanntheit. Amphitrite ist nur noch freundliche Gelei­
terin. Ihr Kranz fehlt ebenso wie der Ring in der Hand des Poseidon. Doch dürfen wir 
den Verzicht auf diese Märchendinge wohl wieder dem auf die psychologische Situation 
sich beschränkenden Stil der augustischen Zeit zuschreiben.

Für B ergibt sich natürlich die Deutung: Theseus verläßt Ariadne auf Naxos. Daß sich 
der Name Ariadne für die auf Felsen Liegende aufdrängt, sahen wir schon, aber auf den 
üblichen Darstellungen wird sie immer schlafend dargestellt. Die Fackel freilich findet 
sich auch neben der schlafenden Chloris auf dem herrlichen pompejanischen Fresko mit 
Zephyros und Chloris,30 und warum sollte ihr Entgleiten und Verlöschen nicht den Beginn 
des Schlafes andeuten? Aphrodite in dieser Szene ist ungewöhnlich; wir würden Athena

26 Wilhelm Klein, Euphronios 2(l886), 186 Anm. 1.
27 Theseus auf dem Meeresgründe (1911) Taf. IV 7. CVA Bologna Taf. 79, 3-4. 82. 83, 1-2. Beazley 

a. O. 1184 f. Nr. 6. Neue Einzelaufnahmen: Dugas-Flacelière, Thésée (1958) Taf. 18. lg.
28 Flacelière a. O. übersetzt es mit „abime sacré".
29 a. O. 70.
30 W. Helbig (a. O. Nr. 974) fand in der Fackel wohl mit Recht hochzeitliche Bedeutung. Rizzo 

a. O. Taf. ili. O. Elia a. O. 94 f. Nr. 240. Von Richardson, Casa dei Dioscuri (1955)» 1*9 T seinem 
„Dioscuri Painter" zugeschrieben.



erwarten, die den Helden an die Rückkehr in seine Vaterstadt mahnt. Aber Plutarch 
berichtet in seiner Vita des Theseus, daß dieser auf Weisung des delphischen Orakels 
Aphrodite zur Führerin auf seiner Fahrt nach Kreta wählte.31 Auch Ariadne hatte sich 
unter den Schutz der Aphrodite gestellt, als sie aus Kreta das kleine von Daidalos ge­
schaffene Bild der Göttin auf jene Reise mitnahm, die ihr Schicksal bestimmen sollte.32 
Man sieht also, daß gerade in der Spätzeit diese Form der Sage herrschte. Freilich habe 
ich unter den vielen pompejanischen Fresken, welche die verlassene Ariadne darstellen 
- im Index der „Wände Pompejis“ von Karl Schefold sind dreißig Bilder aufgezählt -, 
keines finden können, welches Aphrodite bei dem Abschied des Theseus gegenwärtig 
sein läßt. Dagegen ist es wieder ein Kelchkrater des Kadmos-Malers33 mit einer besonders 
eingehenden Schilderung des Abenteuers auf Naxos, der uns eine Parallele bietet. (Taf. II) 
Er hat mehrere Züge mit dem Relief der Portlandvase gemeinsam, obwohl er eine spätere 
Szene des Geschehens darstellt : Ariadne liegt nicht mehr zur Liebesnacht bereit, sondern ist 
erwacht und sitzt trauernd auf ihrem Lager, während Dionysos schon genaht ist. Auch 
dieses Bild steht in einer Tradition, es findet sich auf dem schönen Fragment eines Kelch­
kraters in Tübingen;34 hier ist es nicht mehr Hypnos, der am Kopfende des Lagers er­
scheint, sondern Eros, der den Liebestrank über sie ausgießt. Auf dem Krater in Syrakus 
steht Theseus noch der Geliebten zugewendet, aber Dionysos und Athena sind zwischen 
ihn und die Braut getreten, seine weite Schrittstellung deutet an, daß er im nächsten 
Augenblick dem vorausschreitenden Gefährten auf die Schiffsleiter folgen wird. Vor allem 
ist auch hier Aphrodite anwesend.35 Wie auf der Glasamphora sitzt sie von Ariadne ab­
gewendet, dreht sich aber um und schaut zu, wie Eros ihr einen Kranz aufs Haupt setzt, 
in dem man wohl die berühmte Krone erblicken darf.

Im Umkreis des Kadmos-Malers gibt es Kelchkratere, die ein Paar bilden wie die beiden 
mit Kekrops und Aigeus in Schloß Fasanerie, die Beazley36 allerdings einem Schüler, den 
er „Kekrops-Maler“ nennt, zuweisen will. Der Kelchkrater mit Theseus auf dem Meeres­
gründe ist in Bologna gefunden wurden, der mit Ariadne in Camarina, aber nach Größe 
und Ornament stimmen sie so eng überein, daß schon Jacobsthal annahm, wir hätten 
sie als Gegenstücke anzusehen, in denen uns Teile eines Theseus-Zyklus aus der großen 
Malerei perikleischer Zeit erhalten sind.37 In entscheidenden Zügen berühren sie sich mit 
den Theseus-Bildern der Portlandvase. Doch reduziert der augustische Klassizismus im 
Gegensatz zu dem mit blühender Phantasie ausgeschmückten Sagenreich der Malerei am

31 Plutarch cap. 18. Dugas-Flacelière a. O. 36.
32 Paus. IX 40, 4. Ob das Stuckbild aus der von P. Mingazzini (Festschr. f. Mercklin 1964, 90 ff.) 

überzeugend als specus aestivus gedeuteten Basilica vor Porta Maggiore (Bendinelli, Mon. Line. XXXI 
2, 1926, Taf. 23, 1 = Mingazzini a. O. Taf. 45, 1) wirklich Ariadne mit dem Aphroditebild im Arm 
darstellt, ist nicht ganz sicher. Der viereckige Unterkörper und der beschädigte Arm würden stimmen, 
aber die Haltung der Statuette ist eher die eines Palladions.

33 Aus Camarina in Syrakus. Mon. Line. 14, 1904 Taf. 1. Jacobsthal a. O. Abb. 8. H. Metzger a. O. 
111 Nr. 6. Beazley a. O. 1184 Nr. 4. Neue Einzelaufnahmen: Dugas-Flacelière a. O. Taf. 20. 21. Vgl. 
G. Lippold, Ant. Gemäldekopien (= Abh München N. F. 33, 1951), 50 Anm. 5.

34 C. Watzinger, Arch. Eph. 1937, 449 ff. Taf. 1. E. Bielefeld, Archäol. Vermutungen (1938) Abb. 4. 
Beazley a. O. 1057 Nr. 97 : Gruppe Polygnots.

35 Nachdem Franz Studniczka die Vase richtig erklärt hatte (Jdl 34, 1919, 131 f.), bedeutete es 
einen Rückschritt, daß P. Arias im Text zu CVA Siracusa 1 Taf. 10 ( = Italia Taf. 824) Aphrodite zum 
Bild der Rückseite mit dem Wettkampf zwischen Apollon und Marsyas zog.

36 a. O. 1346, Nr. 1.2. CVA Schloß Fasanerie I Taf. 45-51 = Deutschland Taf. 524-530. (Fr. Brom- 
mer)

37 Auch Lippold betont (a. O. 64 Anm. 2), daß gerade der Kadmosmaler Motive der großen Malerei 
aufnehme.



Ende des 5. Jahrhunderts die Figuren auf ein Mindestmaß und kennzeichnet sie so zurück­
haltend, daß wir große Mühe hatten, den Sinn dieser stillen Gruppen zu verstehen. Ihre 
Stille ist aber die der höchsten Spannung, denn dargestellt wird jeweils ein Augenblick 
der Entscheidung. Auf A steht Theseus unmittelbar vor dem nächsten Schritt, der ihn 
vor das Angesicht des Vaters bringt und damit den Anagnorismos herbeiführt. Die Szene 
auf B zeigt, daß Ariadne sogleich die verlöschende Fackel ganz sinken lassen und ent­
schlummern, Theseus aber aufspringen und sie verlassen wird. Unwillkürlich erinnert man 
sich also alles dessen, was Lessing im Laokoon vom „fruchtbaren Moment" gesagt hat.

Nachdem wir so den neuen Versuch einer Deutung vorgelegt haben, soll kurz auf das 
Formale der Komposition eingegangen werden. Wir betonten eingangs, daß die beiden 
Bilder kunstvoll in sich geschlossen sind. Man sieht jeweils eine gelagerte Frau in der 
Mitte, symmetrische Gestalten an den Seiten, bei A die beiden sich gegenüberstehenden 
Männer, bei B die voneinander abgewendet Sitzenden. Der feine Unterschied zwischen 
beiden Seiten ist der, daß auf B die ausgebreitete Mittelfigur dominiert, bei A die Seiten­
figuren vorherrschen; ihre Beziehung wird außerdem durch den fliegenden Amor betont. 
Auch die Bäume haben ihre Funktion: Der Feigenbaum auf B breitet sein kräftiges Laub 
vom Mittelstamm aus, der Lorbeer auf A zeigt mit seinem dünnen Zweig auf den Eintre­
tenden und verbindet ihn so mit Poseidon. Da dieser zwischen beiden Bäumen steht wie 
Theseus zwischen den Pfosten des Tores, wird die Bedeutung beider Gestalten durch diese 
Umrahmung gehoben.



II

GRIECHISCHE DREIFIGURENBILDER

Die Darstellung einer dramatischen Handlung in einer kunstvoll konzentrierten Kom­
position ist aber typisch für die Dreifigurenbilder der griechischen Klassik, und unter ihnen 
wieder wird man zuerst an die vier berühmten Reliefs aus Athen denken (Abb. 2). Heinz 
Götze38 hat schön gezeigt, wie diese Reliefs aus einer Tradition herauswachsen, die sich 
zuerst auf Werken der korinthischen Kunst nachweisen läßt, so auf der Kypseloslade39 
mit der zwischen Iason und Aphrodite thronenden Medea und auf Schildbandreliefs wie 
dem delphischen mit der Athenageburt, die Zeus auf dem Thron zwischen Hephaistos 
und Eileithyia zeigt.40 Die äußere Vorschrift, ein ungefähr quadratisches Feld zu füllen, 
zwingt den Künstler zur Konzentration auf das Wesentliche. Auch die archaische Bildfeld­
Amphora wirkt im selben Sinne.41 Man würde demnach erwarten, daß die Metope des 
Tempels in dieser Entwicklung eine bestimmende Rolle spielen müßte, aber das ist zu­
nächst nicht der Fall. So gibt die frühe Metope von Selinunt mit Apollon, Leto und 
Artemis42 ein recht steifes Nebeneinander. Im strengen Stil aber schöpft dann eine Metope 
nach Form und Inhalt alle Möglichkeiten des Dreifigurenbildes aus: die Atlas-Metope 
vom Zeus-Tempel in Olympia,43 die in grandioser Weise den klassischen Stil vorweg-

38 RM 53, 1938, 189 ff.
39 Paus. V 18, 3. Dazu die Rekonstruktion W. v. Massows: AM 41, 1916 (1927), 65 f- Taf. 1.
40 E. Kunze, Arch. Schildbänder ( = Ol. Forsch. II, 1950), 25 Nr. XXIV 38 Taf. 50.
41 C. Weickert, Geburt des Bildes (Festschrift B. Schweitzer 1954, 27 ff.). E. Homann-Wedeking, 

Die Entstehung der abendländischen Bildform (Studies pres, to D. M. Robinson II 1953» 3° ff-)- 
B. Schweitzer, Entwicklung der Bildform in der att. Kunst von 540 bis 490 (Jdl 44, 1929, 104 ff.). 
Zuletzt H. Diepolder, Frauenkopf-Amphora von der Agora (Festschrift für C. Weickert 1955- 111 ff-)-

42 BrBr Taf. 741 (Gàbrici). Kähler, Das griech. Metopenbild (1949) Taf. 23.
43 KiB 243, 1. Kähler a. O. Taf. 60. Hamann-Buschor, Skulpt. von Olympia (1924) Taf. 84. 90. 

L. Curtius, Interpret, von 6 griech. Bildwerken (1947), 52 ff. Auch Bernard Ashmole sieht in der Atlas- 
metope die erste Vorwegnahme des Klassischen. (The Classical Ideal in Greek Sculpture 1964, 15 ff-)-



nimmt. Sie bringt auch schon die Vielfalt der Beziehungen, die zum Wesen des Drei­
figurenbildes gehört : Herakles gebückt zwischen den beiden stehenden Gottheiten, er und 
Atlas als durch die Handlung verbundene Männer im Gegensatz zur göttlichen Frau, er 
und Athena als Heros und Helferin gegenüber dem Riesen, zu dessen Nachteil sich das 
Abenteuer zuletzt doch wendet. Was diesem Dreifigurenbild freilich fehlt, ist die Darstel­
lung eines Konflikts zwischen den beteiligten Personen, ja sie wurde von dem genialen 
Meister sogar absichtlich vermieden. Herakles hat sich das Kissen bereits aufgelegt, Atlas, 
der als würdiger König geschildert wird, bringt die goldenen Äpfel freiwillig.43a

Die Darstellungsform der griechischen Klassik hat G. Hanfmann44 treffend charakteri­
siert: ,,The classic narration in art is rendered in a form, in which the unity of action is 
readily perceived. It is in Aristotle’s term eusynoptos. This is the Greek achievement 
par excellence.“ Wenn nun die Komposition aus drei Figuren auf allen Gebieten der 
Kunst herrschend wird, so erklärt sich das, wie Amelung gezeigt hat,45 46 nicht nur aus dem 
Anblick des attischen Dramas auf der Bühne, sondern die Dreiheit der Schauspieler und 
der Bildgestalten beruht auf der gleichen Einsicht in die klassische Ausgewogenheit des 
Dreiklangs. So finden wir solche Kompositionen auf Vasen, ohne daß ein dramatisches 
Geschehen sich vollzieht. Als Beispiel nennen wir zwei einander sehr ähnliche Kelch- 
kratere des Kleophon-Malers in Syrakus und des Christie-Malers in Würzburg:48 In beiden 
Fällen ein stilles Zusammensein von Frauen, die Musikinstrumente in Händen halten, 
das Bild des Kleophonmalers künstlerisch überlegen, das des Christiemalers inhaltlich 
sinnvoller, indem hier die Mittelfigur durch das Diadem, den auf sie zufliegenden Eros 
und den vor ihr stehenden Kasten als Braut hervorgehoben wird. Ein gemeinsames Vor­
bild braucht wohl nicht angenommen zu werden. Ein Idyll aus der Götterwelt bringt ein 
Glockenkrater des Altamura-Malers aus Spina:47 In der Mitte der auf einem Sessel — nicht 
einem Thron — sitzende Dionysos, der seinen Sohn Oinopion auf den Knien hält, zu beiden 
Seiten ihn begrüßende Nymphen mit Blumen und einem Tuch.

Das Weihrelief gehört nur dann in diese Gattung, wenn ein Vorgang dargestellt wird 
wie die Überreichung der Ähren an Triptolemos auf der berühmten eleusinischen Stele.48 
Auch hier ist das Netz der Beziehungen gegeben: Demeter überreicht die goldenen Ähren, 
Kore den gewiß ebenfalls vergoldeten Myrtenkranz. Der fast nackte Knabe steht zwischen 
den beiden vollbekleideten Göttinnen, mit Demeter ist er durch die Handlung verbunden, 
mit Kore durch die gleiche Richtung gegenüber der mächtigen Gestalt der Demeter, die 
durch ihre schlichte Würde wirkt, während Kore reichen Schmuck trug (Ohrringe, ein 
Halsband, Reifen am linken Oberarm und rechten Unterarm).

43a Vgl. auch K. Schefold, Gymnasium 6l, 1954, 292 und W. H. Schuchhardt, Festschrift für Hugo 
Friedrich 1965, 246 f.

44 AJA 61, 1957, 76.
45 80. BWPr. 1923, 8 f.
46 Kleophon-Maler : Beazley a. O. 1144 Nr. 18. CVA Syrakus III I Taf. 11, 1 = Italia Taf. 825. 

Christie-Maler : Beazley a. O. 1046 Nr. 7. Langlotz, Griech. Vasen in Würzburg (1932) Nr. 521 Taf. 190.
47 Alfieri-Arias, Spina (1958) Taf. 11. Beazley a. O. 593 Nr. 61.
48 Athen, Nat.-Mus. Nr. 128. Lullies-Hirmer, Griech. Plastik (1956) Abb. 170 f. U. Hausmann 

(Griech. Weihreliefs [i960] 45 ff. zu Abb. 23 mit Zitat der Kopienfragmente in New York) hat das 
Verdienst, die Anbringung der Metallzutaten besprochen zu haben, zu denen allerdings der im Text 
genannte Schmuck der Kore hinzugefügt werden muß. Hausmann denkt an das Aufsetzen eines 
Ährenkranzes, aber die Ähren werden eben erst von Demeter überreicht, und der zierliche Myrten­
kranz paßt besser nach Eleusis; außerdem ließ er sich leichter am Relief anbringen. Eingehende Analyse 
des Reliefs, aber irrige Auffassung als „retrospektiv“ bei T. Dohrn, Att. Plastik vom Tod des Phidias 
usw. (1957)- 4° ff-» daher zu späte Datierung; das Relief wird nicht nach 430 v. Chr. entstanden sein.



Gewiß hat es auch freiplastische Gruppen dieser Art gegeben. Die eleusinische, welche 
Hans Schrader einmal nach Analogie des großen Weihreliefs zusammenstellte,48a konnte 
zwar nicht überzeugen. Aber die bronzene Kolossalgruppe des Myron im Heraion von 
Samos wird nach Buschors Meinung481* wie ein klassisches Dreifigurenrelief gewirkt ha­
ben, denn Herakles-Zeus-Athena standen einander zugewendet auf einer segmentförmi­
gen Basis; das Thema war wohl die Einführung des Herakles in den Olymp.

Das Motiv gipfelt in den vier mythologischen Dreifigurenreliefs,49 die uns leider nur in 
römischen Kopien erhalten und aus ihnen z. T. mit Mühe erschlossen sind. Götze hat 
bewiesen, daß nur sie von den vielen Dreifigurenreliefs, die man aufzufinden geglaubt 
hatte, ein eng zusammengehörendes Ganzes bilden. Bei Orpheus, Peliaden und Hesperiden 
ist das Bild klar. Bei dem Peirithoosrelief wird wohl ein jeder, der Götzes Bild des Reliefs 
Torlonia nach der Abnahme des ergänzten Peirithooskopfes50 betrachtet, diesen in der 
Rekonstruktion nicht geradeaus drehen, also dem Theseus entgegen,51 sondern umgewen­
det und dem Herakles zugekehrt.52 Nur dann wird eine wirkliche Verbindung zwischen 
den drei Gestalten hergestellt, während im anderen Falle Herakles zu stark isoliert, 
Peirithoos zu steif bleibt. Auch darin kann ich Götze nicht folgen, daß er für das Sitzmotiv 
und auch sonst dem Fragment im Louvre53 den Vorzug gibt. Denn der Faltenstil über­
treibt den des Parthenon arg und weicht von dem der drei anderen Reliefs ab; dazu 
kommt, daß sich Köcher und Bogen am Fels in höchst unangenehmer Weise aufdrängen. 
Auf diesem Fragment sitzt Peirithoos in einer dem 5. Jahrhundert geläufigen Weise, auf 
dem Relief Torlonia (Taf. Ill 2) aber in seltsam gezwungener Haltung mit frei hängendem 
Fuß. Gewiß soll dadurch angedeutet werden, daß der Heros, obwohl er sich mit der Rech­
ten auf den Fels, mit der Linken auf seinen Stock aufstemmt, vom Felsen nicht loskommt. 
Daß dieses Motiv „eine in der Zeit des Originals schwer vorstellbare, naturalistische 
Wiedergabe einer ganz spannungslosen und kleinlichen Situation" sei, wie Götze meint,54 
kann ich nicht finden. Spannungslos ist die Figur, wenn sie normal sitzt, und schlichter 
konnte das Gefesseltsein an den Fels nicht ausgedrückt werden. Daß das Motiv auf Vasen 
nicht vorkommt, beweist nichts, denn auf diesen fehlen auch Parallelen zu Orpheus und 
den Peliaden. Ferner weichen die Kopien Torlonia und Louvre in der Haltung der Stäbe 
und des linken Arms des Peirithoos erheblich voneinander ab, doch scheint mir keine 
ganz das Richtige zu geben. Theseus stützte das dicke, runde Ende seiner Keule wohl auf 
den Felsen hinter Peirithoos auf, wie wir das auf dem Fragment sehen, während das 
Relief Torlonia sinnlos die Keule bis zum Boden verlängert. Hingegen faßt der Lapithe

48a Städeljahrbuch 1, 1921, 23 ff. besonders 27 Abb. 3.
48b AM 68, 1953, 51-62, besonders S. 60.
49 Götze a. O. (s. Anm. 38). L. Curtius, a. O. (s. Anm. 43) 83 ff. Zu den Kopien und ihrer Datierung: 

W. Fuchs, Vorbilder der neuatt. Reliefs (= 20. Ergh. Jdl 1959) 133 mit Ergänzungen durch E. Harri­
son, Hesp. 33, 1964, 76 Anm. 1.

50 Götze a. O. Taf. 35, 1.
61 Wie bei Götze 235 Abb. 4 (hier Abb. 2).
52 So hat ihn der alte Ergänzer des Reliefs Torlonia gedreht; H. Thompson (Hesp. 21, 195-L 65 

Abb. 8) folgt ebenfalls der Version Torlonia (hier Abb. 3).
53 Götze a. O. Taf. 35,2. Jetzt auch bei W.-H. Schuchhardt, Das Orpheusrelief (= Reclams Werk- 

monogr. Nr. 102; 1964) Abb. 3, aber in der Unterschrift irrig als „Hesperidenrelief“ bezeichnet. Auch 
Abb. 5 trägt einen falschen Vermerk „Rom, Vatikanische Museen“, denn dieses schöne Relief befin­
det sich noch an seinem Fundort Samos. In seinem rein ionischen Stil (W.-H. Schuchhardt, Essays in 
memory of Karl Lehmann 1964, 293 ff.) trägt es zur Erklärung und Datierung des Orpheusreliefs 
nichts bei.

54 a. O. 213.



auf der Louvre-Kopie einen langen glatten Stab, dessen Ende hinter seinem linken Fuß 
zum Vorschein kommt, in konventioneller Weise hoch an. Das führt zu einem Konflikt 
mit der Keule des Theseus und zu vielen parallelen Linien, die auf der Rekonstruktion 
Götzes erscheinen. Der Kopist Torlonia, der sich treuer an sein Vorbild hält, hat es hier 
mißverstanden, denn man kann einen Stab nicht gleichzeitig in die Achsel stemmen und 
seine Hand darauflegen, wie das sein Peirithoos tut. Der Stock ist deutlich ein kurzer 
Wanderstab,55 wie er dem Sinn der Szene entspricht, denn die beiden Freunde kommen 
ja nicht als Krieger in den Hades; die lange dünne Keule des Theseus ist sein Attribut, 
an dem man ihn erkennt. Wie der Stock des Peirithoos in Wirklichkeit vor der Brust ge­
halten wurde, sehen wir auf einem Tarentiner Kalksteinrelief, (Taf. Ill l)56 das wir ver­
gleichen dürfen, weil es wohl ebenfalls die drei Freunde in der Unterwelt darstellt. In ähn­
licher Weise, wie sich Theseus hier auf seine Keule stützt, denken wir uns die Haltung 
des Peirithoos. Übertragen wir dieses Motiv als auf unser Relief, so bleibt der Umriß der 
Mittelfigur geschlossen wie bei der Kopie Torlonia und stört nicht mehr die steil aufra­
gende Gestalt des Theseus. (Wie die hellenistische Kunst das Motiv des mit kurzem Stock 
sitzenden Heros in gewalttätig raumgreifender Weise abwandelt, zeigen der Demetrios 
Poliorketes des Freskos von Boscoreale und der Theseus eines großen Reliefs aus Traver­
tin im Museum von Ostia.57) Ergänzt man nun mit Petersen und Götze den Herakles so, 
daß er tröstend seine Linke auf die Schulter des Peirithoos legt, so erhält man eine groß­
artige Komposition, die wieder die Mannigfaltigkeit der Beziehungen spiegelt : Herakles 
und Theseus sind die beiden Weggehenden, Herakles und Peirithoos die beiden sich in 
der Handlung Zuwendenden, Peirithoos und Theseus das Freundespaar.

Das Hesperidenrelief ist in der äußeren Form trotz großer Lücken festgelegt,57a in der 
Deutung umstritten. Götze hat nämlich in einem Nachtrag zu seinem früheren Aufsatz58 
eine kühne Interpretation vorgeschlagen und sorgfältig begründet. Danach bilden Herakles 
und die liebliche vor ihm stehende Hesperide ein Paar, das Mädchen zögert noch, den 
Zweig zu übergeben, weil sie weiß, daß sie dann den Helden auf immer verlieren wird. 
Die mächtige Frau hinter Herakles mit dem Apfel im Überfall ihres Peplos wäre Hera, 
der Herakles die Äpfel abliefern muß und die auch diesem Liebesidyll ein Ende machen 
wird. In der Tat sieht die Frau mit ihrem zu jener Zeit ungewohnt strengen Gewand, dem 
Schleier und dem wie eine Krone um die Stirn gelegten Zopf59 völlig wie eine Hera des 
5. Jahrhunderts aus. Aber die Sage ist nirgends überliefert, auch unwahrscheinlich, daß 
Hera die goldenen Früchte, die sie einst zur Hochzeit erhalten und selbst in den Hesperi- 
dengarten gepflanzt hatte,60 nun wieder einsammeln soll. Herakles braucht die Äpfel

55 Zu kurzen Wanderstäben auf dem Ilissosfries, einem Relief in Ince-Blundell Hall und auf dem 
Pinax der Niinnion vgl. Verf. AM 60/61, 1935/36, 241 f.

56 P. Wuilleumier, Tarente (1939) Taf. 14, 3. E. Langlotz, Kunst der Westgriechen (1963) Taf. 136 
unten, dazu S. 90 f.

57 Boscoreale: Pfuhl, MuZ Abb. 717, weitere Literatur bei Rumpf, HdA 152 Anm. 5. Ostia: R. Calza- 
M. Floriani-Squarciapino, Museo Ostiense (1962), 40 Sala V Nr. 6.

57a Einen formalen Nachklang des Hesperidenreliefs glaubt man in dem Relief mit Herakles und 
Hebe zu erkennen, das die Vorderseite einer Statuettenbasis im Museum von Cagliari schmückt und 
offenbar in das 4. Jh. v. Chr. gehört. (W. Fuchs, AA 1963, 307/308, Abb. 14a, dazu 313 mit älterer 
Literatur in Anm. 31).

58 Jdl 63/64, 1948/49, 91-99.
59 Einen ähnlichen Zopf trägt die Frau auf einem attischen Grabrelief dieser Zeit (Conze Nr. 293 

Taf. 69. Diepolder 20 Taf. 14).
60 ML I 2 (1886-1890) 2595 und Preller-Robert, Griech. Mythologie II (1920) 588 f. mit den Zitaten 

aus Pherekydes-Fragmenten und dem Hymnus in Dianam 164 des Kallimachos.



der ewigen Jugend selbst, und wenn er sie abliefert, dann Zeus in der Götterversamm­
lung.61

Leider nicht sicher deutbar ist die zehnte Ostmetope des Hephaisteions,62 Brommer, 
dem wir die meisten Nachrichten über Darstellungen der Hesperiden verdanken,63 rechnet 
die Frau der Metope nicht darunter. Natürlich wollte Götze64 zuletzt auch in dieser 
Frauengestalt Hera sehen, aber sie gleicht ganz der Athena auf der 32. Nordmetope des 
Parthenon; das sieht man deutlich bei H. Kähler,65 der beide Metopen nebeneinander 
abgebildet hat. Er hat auch richtig beobachtet, daß am Hephaisteion Herakles die Äpfel 
nicht abgibt, sondern wie ein Attribut hinhält, während Athena die Linke erhebt, um ihn 
zu bekränzen. So „erfährt der Zyklus der Frontseite Ausklang und Beruhigung“.66 Übri­
gens stimmt zu dieser Auffassung auch die Überlieferung, nach der Athena die Äpfel 
wieder in den Hesperidengarten zurückbringt.67 Ferner sind die Hesperiden, wenn wir 
Thompsons Erklärung68 folgen, schon im Ostgiebel und den Akroterien des Hephaisteions 
dargestellt. Hier ergibt sich also keine Stütze für Goetzes Deutung.

Vor allem gehört es zum Wesen der Hesperiden, daß sie mindestens in der Zweizahl 
erscheinen müssen, um überhaupt erkannt zu werden. Ich möchte daher annehmen, daß 
auf dem Dreifigurenrelief wie bei den Peliaden zwei ungleiche Schwestern dargestellt sind, 
durch das Gewand differenziert, aber vom gleichen Gefühl beseelt; beide lieben Herakles. 
Die ältere steht schon mit den Früchten hinter ihm, da bemerkt sie, daß die jüngere das 
Auge des Helden auf sich gezogen hat, sein Begehren zu erwidern scheint und daher noch 
zögert ihren Zweig zu übergeben, denn damit wird ja der Aufenthalt des Helden in ihrem 
Garten beendet. Also ist auch hier eine Entscheidung dargestellt, deren Ausgang die 
ältere Schwester so gespannt erwartet wie Medea die der Peliaden.

Diese Form der Sage ist zwar nicht in der Literatur überliefert, aber eine Reihe von 
Vasenbildern des 4. Jahrhunderts deutet auf eine Liebesverbindung des Herakles mit 
einer der Hesperiden hin. Besonders deutlich treiben die Eroten auf einer Pelike in Yale69 
ihr Wesen. Die Gestalt der älteren Schwester lebt fort auf einer Pelike des Metropolitan 
Museums in New York,70 und zwar so ähnlich, daß der Einfluß des Reliefs auf das Vasen­
bild offensichtlich ist, wie Götze einleuchtend gezeigt hat. Er hat sie dort auch richtig als 
Hesperide erklärt, denn dieses zarte Mädchen kann unmöglich eine Hera sein. Noch dra­
stischer verrät sich die Liebe einer der Hesperiden zu Herakles, wenn beim Abschied des 
Helden ein Mädchen auf pompejanischen Wandbildern weinend dargestellt wird.,oa Jeden­

61 Vgl. die von Furtwängler, MLI2 Sp. 2228 zitierten rf. Vasen; der Stamnos des Providence Painter in 
Leningrad abgebildet bei Jacobsthal, Theseus auf dem Meeresgründe Taf. 3, 6. Beazley a. O. 639 Nr. 56.

62 Br. Sauer, Das sog. Theseion (1899) 178 f. Taf. 6. L. Curtius, Ant. Kunst II 226.
63 Jdl 57, 1942, 105 ff-, ergänzt durch Herakles (1953) 47 ff. mit Taf. 2 und Vasenlisten2 (i960). 

57-59. Enc. Ital. Arte Ant. III (i960) 444.
64 Jdl a. O. 98 nach dem Vorgang von Preller-Robert a. O. II 1 S. 498, während Homer Thompson 

(Hesp. 21, 1952, 69 Anm. 53) und H. Koch (Theseion [1955], 121) die Frau als Hesperide deuten.
65 Griech. Metopenbild (1949) Taf. 74 und 75, dazu S. 67 f. 81.
66 Kähler a. O. 86.
67 Apollodor II 5, 11, 13 vgl. Preller-Robert a. O. Als Athena erklärt zuletzt von Ch. Morgan, Hesp. 

31, 1962, 215 zu Taf. 76 a.
68 Hesp. 18, 1949, 243 ff. AJA 66, 1962, 344 Anm. 22.
69 Götze a. O. 96 Abb. 6. Metzger, Représentations dans la céram. att. du IVe siècle (1961) 203 Nr. 20.
70 Inv.-Nr. 08.258.20. Richter-Hall, Redf. Ath. Vases in the Metr. Mus. Nr. 166 Taf. 162. 163. 173. 

K. Schefold, AM 59, 1934, Beil. 13, 2. Metzger a. O. 202 Nr. 17 Beazley a. O. 1472 Nr. 1 : Pasithea- 
Maler. E. Harrison a. O. (Anm. 49) Taf. 14 b.

70a Im Haus I 7,7 A. Maiuri, Mon. della Pitt. 3,2,2 Farbtaf. A. Rizzo, Pitt. Eil.-Rom. Taf. 95. 
Dazu K. Schefold, Pomp. Malerei 109 und Wände Pompejis (1957), 30 f.

3 Ak.-Abh. Möbius



falls wird so der dramatische Gehalt des Reliefs erklärt. Auch hier das Netz der Beziehun­
gen : der sitzende Mann zwischen den stehenden Frauen, das Paar gegen die finstere Gestalt 
der älteren Schwester, diese und Herakles gleichgerichtet der in der Handlung begriffenen 
jüngeren Schwester entgegensehend.

So sind denn alle vier Reliefs von tragischem Gehalt erfüllt und stellen die handelnde 
Person im Augenblick der Entscheidung dar. Im nächsten Augenblick wird Hermes sich 
mit Eurydike zum Gehen wenden, die ältere Peliade in den Palast eilen, um die schreck­
liche Tat zu vollziehen, Herakles mit Theseus den unglücklichen Freund allein zurück­
lassen, die jüngere Hesperide ihren Zweig überreichen und dadurch die Trennung herbei­
führen.

Es ist also kein Wunder, daß die neueren Erklärer seit Wolters von der Deutung auf 
ein choregisches Weihgeschenk nicht loskommen,71 obwohl man sich ein solches Monument 
doch schwer vorstellen kann. Auch ist der Einwand von Gisela Richter72 zu beachten, 
daß man auf Grund der uns bekannten choregischen Denkmäler (Thrasyllos, Lysikrates, 
Dreifußbasis in Athen) doch irgendeine Anspielung auf Dionysos erwarten müßte. Die 
unglückliche Idee David M. Robinsons, daß die Originale der Dreifigurenreliefs Grabstelen 
gewesen seien, wird nur deshalb erwähnt, weil sie neuerdings Glauben gefunden hat.72a 
Denkbar wäre höchstens, daß die römischen Käufer der Kopien diese nicht nur dekorativ, 
sondern gelegentlich auch sepulkral verwendet hätten.

Um hier zu einer Entscheidung zu kommen, muß man die tektonische Form der Reliefs 
untersuchen, und glücklicherweise steht uns eine Kopie zur Verfügung, die unberührt 
erhalten ist, die Peliadenplatte im Lateran. Zudem zeigt sie eine so vorzügliche Arbeit, 
daß Rhys Carpenter73 sie sogar für ein griechisches Original halten wollte, doch ist sie 
wohl nur ein besonders gutes Werk aus den Anfängen der neuattischen Schule.74 Diese 
Platte hat eine Höhe von 108 cm, während ihre Breite unten 95,5, oben 93,2 cm beträgt. 
Der Umriß nähert sich demnach dem Quadrat, und die Verjüngung von noch nicht 1,2 cm 
auf jeder Seite ist minimal. Für die Treue der Kopie spricht, daß die Figuren die Leiste 
des oberen Randes nicht nur berühren, sondern sogar überschneiden, wie das auch bei 
dem stiltreuen Hesperidenfragment Leningrad und überhaupt bei Reliefs des 5. Jahr­
hunderts so häufig der Fall ist. Merkwürdig bleibt, daß der offenbar tüchtige Kopist doch 
Mühe hatte, das Vorbild zu übertragen, denn das Bild ist „gleichsam schief ausgeschnit­
ten“,75 76 so daß es, wie man schon immer beobachtet hat, nach links unten hängt.

Die übrigen Kopien sind alle mehr oder weniger überarbeitet und ergänzt, am ehesten 
stimmt noch das Orpheusrelief Albani in den Maßen und in der geringen Verjüngung mit 
den Peliaden Lateran überein. Man hat den Figuren meist einen höheren Luftraum über 
den Köpfen gegeben, wie es der späteren Gewohnheit entsprach, und den Unterschied der 
Breite oben und unten vergrößert, um den Einzelreliefs das übliche Aussehen einer Stele

71 So zuletzt W. Fuchs a. O. Vorher am eindrucksvollsten L. Curtius a. O. 90 ff. Dagegen zuletzt 
B. Schlörb, Untersuchungen zur Bildhauergeneration nach Phidias (1964) a. O. 63 Anm. 19.

72 Festschrift A. Rumpf (1950), 129. Lippold wendete sich gleichfalls gegen das choregische Monu­
ment und dachte statt dessen an einen „Bau, der dem Totenkult diente“. (HdA III 1 [1950], 202.)

72a Robinson: Hommages à J. Bidez et Fr. Cumont (= Coli. Latomus 2, 1949) 310- A. Bisi: Enc. Ital.
Arte Ant. V (1963), 745­

73 MemAmAc. 18, 1941, 62 ff. Die dort beigegebene Tafel 21 nach Phot. Anderson 24220 zeigt in 
ihrer gleichmäßigen Ausleuchtung die Form besser als die unruhige nach Phot. Alinari 29909 bei 
Götze, RM 53, 1938 Taf. 38, 2.

74 W. Fuchs, Vorbilder der neuatt. Reliefs (20. Ergh. Jdl 1959), 133 und bei Helbig-Speier, Führer
durch Rom4 I 762 Nr. 1060.

76 Fuchs a. O.



zu sichern. Zwar liebte das späte 5. Jahrhundert sowohl im Grabmal (Jüngling von Aegina) 
als auch in der Ehrenstele (Diotima von Mantinea) und im Weihrelief (großes eleusinisches 
Weihrelief) die mächtige breite Form, aber man wird doch immer von Stelen sprechen 
können, während man das bei den Dreifiguren reliefs nicht zu tun pflegt.

Götze allerdings meinte, „die klar überlieferte Stelenform der nach oben sich leise 
verjüngenden Platten verbiete jeden Gedanken einer festen tektonischen Bindung nach 
den Seiten“76 und die Reliefs müßten frei „zwischen den Interkolumnien“ - ein später 
von Schuchhardt übernommener lapsus calami - eines Gebäudes gestanden haben. Auf 
diesen Gedanken hat Ernst Langlotz eine Hypothese gegründet, die Schuchhardt als 
„ferne schöne Vermutung“ mitteilt. Danach seien die Platten zwischen den vier Säulen 
eines Monopteros aufgestellt gewesen, der das Grabmal des Sophokles bekrönte. Aber ein 
derartiges Grabmal, das doch wohl einen mehr oder weniger hohen Sockel gehabt haben 
müßte, können wir uns eher im Orient oder im provinzialrömischen Gallien vorstellen als 
im klassischen Athen. Außerdem scheint mir die Idee, Gestalten aus den Werken eines 
Künstlers an seinem Denkmal - und dieses Grabmal wäre zugleich ein Denkmal gewesen - 
anzubringen, mehr in das 19. Jh. n. Chr. zu passen als in das 5- v. Chr.; man denke 
etwa an Schwanthalers Goethe-Denkmal in Frankfurt oder an das Goya-Denkmal in 
Madrid.

Mir scheint nun umgekehrt eine freie Aufstellung der vier Tafeln nicht denkbar zu sein, 
während ihre tektonische Form - fast quadratisch, wenig verjüngt - für die feste Ein­
fügung in eine Architektur spricht. Dieses Bauwerk muß in Athen gestanden und hohen 
Ruhm genossen haben. Ferner müssen die Reliefs leicht zugänglich gewesen sein, sodaß 
sie von den Vasenmalern des 4. Jahrhunderts wie von den Neu-Attikern kopiert werden 
konnten. Dabei ist zu bedenken, daß wir im klassischen Athen nicht mit einer unbe­
grenzten Menge unbekannter Bauplastik, zu rechnen haben. So kenne ich z. B. im Natio­
nalmuseum keine bedeutenden derartigen Reste, die wir einem bisher noch nicht entdeck­
ten Bau zuschreiben müßten.

Die oben genannten Bedingungen erfüllt nun der Altar der zwölf Götter, den Homer 
Thompson auf der Agora von Athen ausgegraben und mit unseren Reliefs in Verbindung 
gebracht hat.76 77 (Abb. 3) Dabei hat er den meßbaren Gegebenheiten der Architektur des 
Altars Rechnung getragen, wie man auf Grund von deren vorhergehender Veröffentlichung 
nachzuprüfen vermag.78 Für die Berühmtheit des Altars als zentralen Meilensteins und 
als Asyls sprechen viele Zeugnisse von Herodot über Thukydides und Lykurg bis zu 
Plutarch.79 Er war vom jüngeren Peisistratos gestiftet und, wie das die Ausgrabungen 
bestätigten, später verlängert worden,80 aber immer noch von bescheidener Größe. Ihn 
umgab in weitem Abstand eine Umzäunung mit steinernen Pfosten, also die Umgrenzung 
des Asylums, die im Osten und im Westen Eingänge hatte. In der Nähe befanden sich 
einige Bäume, die flache Vertiefungen im Boden hinterlassen haben, sowie ein Wasser­
becken zu ihrer Bewässerung, also der in der Überlieferung genannte Hain,81 den besonders 
Statius verherrlicht hat.

76 Götze a. O. 249. Schuchhardt a. O. 22 f.
77 Hesp. 21, 1952, 47 ff. Agora Guide (1954) 55 f. Nr. 22. J. Travlos, IIoXEo5o|nxf] ègéXc.gtg tcöv ’A^viSv 

(i960) 36 mit Anm. 7.
78 Hesp. Suppl. 8, 1949, 82-103 (Marg. Crosby).
79 Vgl. die Zeugnisse bei R. E. Wycherley, Liter, and Epigraph. Testim. (= The Athenian Agora III) 

1957, Nr. 363-378.
80 Thukydides VI 54, 6-7.
81 Thompson, Hesp. 22, 1953. 46 zu Taf. 15 b.



Da die Scherbenfunde bis 425 v. Chr. reichen, muß die Umzäunung bald darauf erneuert 
worden sein. Doch sind von ihr nur die Schwellen mit den Bettungen für die Pfosten und 
die Spuren der dazwischengesetzten Platten erhalten. Deren Standspuren passen nun in 
der Südhälfte der Westseite und im südlichsten Zwischenraum der Ostseite zu den Peliaden 
Lateran und Berlin, die meßbare Breite der Falze in den Pfosten zu der Dicke der Platten 
von 8 cm. Ein Schnitt durch das Orpheusrelief im Louvre82 zeigt, daß die Reliefhöhe 6 cm 
beträgt, rechnet man diese zur Plattendicke von 8 cm, so erhält man 14 cm, d. h. die Dicke 
der Standspur der Brüstungsplatten auf der Schwelle südlich der Eingänge im Osten und 
Westen.

Der gesamte Oberbau der Umzäunung des Altars ist verloren, denn er wurde, wie die 
Kanäle um den Südostpfosten zeigen, einmal sorgfältig entfernt, am ehesten wohl, als 
man in Athen den Einfall der Heruler befürchtete und den Altar abbaute. Nun war aber 
am Ende des 5. Jahrhunderts gleichzeitig mit ihm auf der Agora die Umfriedigung der 
Eponymen-Heroen83 errichtet worden. Ihre Pfosten sind in Menge erhalten und haben 
sich aus Bruchstücken wiederherstellen lassen. Sie besaßen im Grundriß fast dieselben 
Maße wie die des Altars (20,7 : 28,5 cm gegen 21,5 : 28,5 cm am Altar) und standen in 
ähnlichen Abständen (98,5 cm an den Seiten gegen 95,5 cm am Altar). Wir werden daher 
auch für den Aufriß ähnliche Maße annehmen dürfen, nämlich eine Höhe von etwa 1 m 
(Höhe des Peliadenreliefs 1,08 m). Oben verbreiterten sich die Pfosten der Eponymen 
etwas84 (von 28,5 cm unten auf 30 cm oben), wie das für Träger von wenig mehr als Tisch­
höhe nur natürlich ist, so daß die Zwischenräume sich entsprechend verjüngten. Auch das 
paßt natürlich zu den Dreifigurenreliefs, nur haben die römischen Kopisten, wie gesagt, 
die Verjüngung gelegentlich verstärkt. Auch sonst gibt es um 400 v. Chr. das nach oben 
verjüngte Bildfeld, wie das frühe Relief der Nikippe und Ornamentstelen beweisen.85

Eine treffende Parallele zum Aussehen des Altars hat schließlich bereits Thompson 
angeführt, das Aiakeion auf Aegina.86 Es war ein Viereck, das eine niedrige Eschara mit 
alten ölbäumen umschloß - in Athen standen die Bäume außerhalb - und das von einer 
Brüstung aus Marmor eingefriedigt war. Auf dieser befanden sich xaxà xyjv laoSov (Paus. 
II 29, 7), Reliefs mit den Gestalten der Gesandten, welche aus jeder griechischen Stadt 
auf Geheiß des delphischen Orakels zu Aiakos gekommen waren. Natürlich hatte dieser 
Bezirk nur einen Eingang, während der Altar in Athen zwei benötigte, im Osten für die 
Panathenaeenstraße, im Westen für Priester und Opfertiere.

Zu diesen äußerlichen Argumenten der Form kommt nun das weitere, daß der Zwölf- 
götter-Altar noch nicht im 5. Jahrhundert, aber wohl im Hellenismus die Bezeichnung 
„Altar des Eieos“ erhielt; der älteste Zeuge für uns ist Diodor. Ein solcher Namenswechsel 
wird eher anzunehmen sein als eine Verlegung des Zentralmeilensteins und Asyls an eine 
andere Stelle. Denken wir uns den Altar an den Eingängen mit den Reliefs geschmückt, 
so versteht man, daß sie stark dazu beigetragen haben müssen, Eieos als 13. Gott zu den 
bisherigen Zwölfen hinzuzunehmen. Aber es bleibt ganz fraglich, ob Eieos, der vor 
allem in den Deklamationen der späten Philosophen und Rhetoren eine Rolle spielt,86a

82 Hesp. 21, 1952, 63 Abb. 7.
83 Hesp. 18, 1949, 129-132. 21, 1952, 58-60. 91-92 Taf. 16, Agora Guide (1954) 43 Nr. 8
84 Die Verjüngung der Pfosten nach unten gut sichtbar auf der Photographie a. O. Taf. 16 b.
85 Nikippe: Conze, Att. Grabreliefs I Nr. 37 Taf. 16. Ornamentstelen: H. Möbius, Ornam. d. griech. 

Grabstelen (1929) Taf. 8 a. 10 a.
86 Zu Brüstungsreliefs: Thompson a. O. 75-82. Zum Aiakeion: G. Weiter, Aigina (1938) 52.
86a R. E. Wycherley, Class. Quarterly 1954, 143-150. (Den Hinweis auf diesen Aufsatz verdanke ich 

Frau Hofkes-Brukker).



überhaupt je eine wirklich im Kult verehrte Gottheit war und mehr als der „Hauptas­
pekt der hier verehrten Götter“.S6b Wir glauben also umgekehrt wie Thompson, daß die 
Reliefs an der Umzäunung nicht angebracht wurden, weil sie den Altar des Eieos um­
schloß, sondern daß im Volksmund der Zwölfgötteraltar zu dem des Eieos wurde, weil 
die Reliefs vorhanden waren.

Fragt man sich, warum man für sie gerade diese Themen gewählt habe, so darf ich an 
athenische Weihgeschenke erinnern, die ich vor langer Zeit einmal zusammengestellt habe.87 
Sie erklären sich, wie ich hier wiederholen möchte, daraus, daß in klassischer Zeit Figuren 
und Vorgänge des Mythos ohne Rücksicht auf besondere Beziehungen in Statue oder 
Relief verewigt der Gottheit dargebracht werden konnten. Dramatische und dithyram­
bische Dichtung hatte diese Gestalten so sehr mit Leben erfüllt, daß man bei den 
Himmlischen dieselbe Anteilnahme voraussetzte, die man ihnen im Theater entgegen­
brachte.

In unserem Fall muß an den Zweck der Umzäunung erinnert werden, nämiich die 
Umgrenzung des Asyls. Unglückliche Menschen hat man vom Anfang bis zum Ende des 
Altertums dadurch zu trösten gesucht, daß man ihnen Beispiele noch unglücklicherer 
aus der Sagenwelt vor Augen führte. So sahen sie hier Bilder tragisch endender Liebe 
zwischen Gatten und Freunden, der Kinder zum Vater, der Frau zum Mann. In jenen 
Jahren, als die Wechselfälle des Krieges und die Dramen des späten Euripides die Gemü­
ter der Athener bewegten, kann man die Wahl der Themen wohl verstehen. Es sind nicht 
„berühmte Beispiele des Mitempfindens“ dargestellt, wie man wohl gemeint hat,88 denn 
von den zwölf Figuren der Reliefs zeigt sich nur Herakles von Mitleid mit Peirithoos er­
faßt. Vielmehr haben diese Szenen unerbittlicher Tragik immer Mitleid erregt, und so er­
klärt sich der neue Name des Altars.

Der Ausgrabungsbefund, die Zeugnisse über das Asyl, der spätere Name des Altars und 
die Reliefs sowohl in ihrer Form wie in ihrem Inhalt fügen sich trefflich zusammen, und 
ich vermag daher nicht einzusehen, warum man vielfach der Hypothese Thompsons noch 
so mißtrauisch gegenübersteht.89 Werner Fuchs hat freilich einen Grund für seine Zurück­
haltung angegeben, er meint, der allegorisch-gedankliche Bezug, der durch Thompsons 
Erklärung in die Werke hereingetragen werde, scheine ihm erst in römischer Zeit möglich 
zu sein.90 Nun mag der amerikanische Gelehrte diese Beziehungen überspitzt haben, es 
bleibt doch die Tatsache, daß die Reliefs nicht nur in der Zeit, sondern auch aus dem 
Geist des Euripides geschaffen wurden und daß sie ein gemeinsames Ganzes bildeten. 
Eine Grundidee, die alle vier Reliefs verbindet, glaubt Erika Simon903, in der Fahrt der 
Argo gefunden zu haben. Herakles, Orpheus, Theseus und Peirithoos haben an ihr teilge­
nommen, Apollonios Rhodios (IV 1396 ff.) verbindet sie mit den Hesperiden, und die Pe­
liaden gehören natürlich zur Jasonsage. Auch könnte man in den Argonautenzug eine 
Anspielung auf die sizilische Expedition gesehen haben. Aber man fragt sich doch, ob 
den Athenern des 5. Jahrhunderts so viel mythologische Gelehrsamkeit geläufig war.

86,5 Fr. Wilh. Hamdorf, Griech. Kultpersonifikationen der vorhellenist. Zeit (1964) 65.
87 Jdl 49, 1934, 60. Unabhängig von mir ist U. Hausmann a. O. 56 zu einer ähnlichen Ansicht über 

die mythologischen Weihreliefs gelangt.
88 K. Schefold, Freundesgabe für R. Boehringer (1957), 544 und Griech. Kunst als relig. Phänomen 

(1959), 107.
89 Vgl. etwa die vorsichtigen Formulierungen bei Hausmann a. O. 48 und B. Schlörb. a. O. (Anm. 71) 

W.-H. Schuchhardt erwähnt Thompsons Hypothese im Text überhaupt nicht.
90 a. O. 133 Anm. 51.
90a Gynasium 61, 1954, 210 und 225 Anm. 51.



Fuchs ist in seiner Haltung, wie er mir freundlicherweise mitteilte, stark bestimmt 
worden durch einen Aufsatz von Günther Zuntz, der an einer für den klassischen Archäo­
logen etwas abgelegenen Stelle erschienen ist.91 Hier wird nun allerdings die Skepsis sehr 
weit getrieben. Zuntz bezweifelt trotz der Leagros-Basis und der späteren Verlängerung, 
daß der ausgegrabene Altar überhaupt der der zwölf Götter sei. Er sei zu sehr „hidden 
away“, aber in Wirklichkeit lag er vor der Front der Stoa Poikile und an der Panathenaeen- 
straße. Außerdem sagt Pausanias ausdrücklich zum Beginn seiner Schilderung, er wolle 
die Dinge auf der Agora nennen, die oòx I; änavra? imayjiia (I 17, 1) seien. Jedenfalls hat 
Pausanias entgegen der Meinung von Zuntz den Eleos-Altar exakt lokalisiert. Daß er die 
Identität mit dem alten Zwölfgötter-Altar nicht erwähnt, ist nicht merkwürdig, denn zu 
seiner Zeit überwog eben der Name Eleos-Altar, außerdem gab ihm dieser die Gelegen­
heit zu einer Digression über die Frömmigkeit der Athener. Die Umzäunung spricht 
natürlich nicht gegen, sondern für das Asyl. Auch die Gründe gegen die Anbringung der 
Reliefs am Altar schlagen nicht durch : Daß die Platten mit den Sitzfiguren in der Mitte 
breiter waren als die beiden anderen mit den drei Stehenden, ist von vornherein anzu­
nehmen. In der Tat erhalten wir für die allein meßbare Kopie Torlonia des Peirithoos- 
reliefs eine ursprüngliche Breite von 1,05-1,10 m. Sie paßt also zu der von Thompson 
errechneten von 1,07 m, die sich ergibt, wenn man die Eingänge im Osten und Westen 
gleich breit annimmt; das muß aber an einem so kleinen Bauwerk der Fall gewesen sein. 
Dekorierte Platten neben unverzierten gibt es auch am Hephaisteion und gab es am 
Aiakeion. Die Beziehungen der Reliefs untereinander sind so lose, daß man sie nicht 
gleichzeitig zu sehen brauchte. Pausanias nennt sie nicht, weil er bekanntlich Bauplastik 
fast nie erwähnt. Mit Recht haben daher, soviel ich sehe, die amerikanischen Ausgrä­
ber sich durch die Hyperkritik von Zuntz nicht beirren lassen.

Wichtiger ist ein Aufsatz, der aus ihren Reihen stammt und mit dem wir uns ausein­
andersetzen müssen, weil er unserer Auffassung widerspricht. Evelyn Harrison92 hat näm­
lich die Hypothese aufgestellt, daß die vier Reliefs am Zwölfgötter-Altar der Agora in 
zwei Gruppen zu trennen seien, da Peirithoos- und Hesperidenrelief einen völlig anderen 
Charakter trügen als die beiden anderen. Sie ergänzt den Kopf des Peirithoos ebenfalls 
mit der Drehung zu Herakles hin, deutet aber dessen Geste, das Auflegen seiner linken 
Hand auf die Schulter des Lapithen, nicht wie wir als Trösten nach dem verfehlten Ver­
such der Befreiung, sondern als Aufforderung zum Aufstehen. Sie schließt sich nämlich 
der Sagenversion an, wonach Herakles die Rettung beider Eindringlinge gelingt. Also 
wäre ein friedliches Zusammensein des attischen Heros Theseus mit seinen Freunden 
dargestellt.

In ähnlicher Weise soll auf dem Hesperidenrelief eine freundliche Apotheose des Herakles 
im Hesperidengarten gemeint sein. Die Eifersuchtsgeschichte sei reine Erfindung, und die 
Eroten auf den Vasen sollten nur das Dasein im Gefilde der Seligen darstellen, wobei eine 
Hesperide zuweilen als Braut des Heros erscheine. Die Hesperiden des Reliefs seien in der 
Tat so verschieden, daß man sie Hera und Hebe nennen könnte. Die ältere sehe aber nur 
deshalb wie eine Hera aus, weil „her stately form and posture make us feel the permanence 
of the good she holds“. Aber ist das nicht sehr gesucht?

Nach Evelyn Harrison sind alle vier Reliefs verbunden durch das gemeinsame Thema: 
Suche nach Jugend und Unsterblichkeit. Aber die beiden im Westen (Orpheus und 
Peliaden) schildern das Scheitern dieses Verlangens, die im Osten seine Erfüllung. Die

91 The Altar of Mercy (Classica et Mediaevalia 14, 1953, 71-85).
92 Hesp. a. O. (Anm. 49), 76-82. Auszug: AJA 68, 1964, 195.



Heroen Herakles und Theseus gesellten sich zu den Eponymen in ihrem gleichzeitig 
erbauten Bezirk. "The harmony of the well-governed town is under the care of the 12 gods 
and its well-being is symbolized by the labors and rewards of the heroes.”

Hiergegen läßt sich wohl manches ein wenden: Eine solche Teilung der Reliefs am 
selben Bauwerk in entgegengesetzte Kategorien ist unwahrscheinlich, das gemeinsame 
Thema schwer aufzufinden. Vor allem aber wird diese Deutung dem Ethos des Peirithoos- 
und Hesperiden-Reliefs nicht gerecht. Es ist tief ernst, Theseus und die ältere Hesperide 
muß man als echt tragische Gestalten empfinden. Sie sind vom Geist der attischen Tra­
gödie erfüllt, nicht von dem des Meidias-Malers und der Vasenbilder des vierten Jahr­
hunderts, die in der Ausmalung des elysischen Hesperidengartens schwelgen. Wie ver­
klärt und idyllisch die „"Hpcos? ayvoi" im Elysium von der klassischen attischen Kunst 
aufgefaßt und dargestellt wurden, hat kürzlich Semni Karusu sehr schön bei der Bespre­
chung eines fragmentierten Kelchkraters des Oinomaos-Malers im Athener Nationalmu­
seums gezeigt.93 Was soll zudem der neu erbaute Bezirk der Eponymen mit dem alten 
Zwölfgötteraltar und seinem Asyl zu tun haben, von dem er auch räumlich recht weit 
entfernt ist?

So werden wir also durch diese neuen Ausführungen in unserer Auffassung nur bestätigt, 
die übrigens mit der von Götze übereinstimmt, nur hinsichtlich der Hesperiden (Ablehnung 
der Hera-Deutung) abweicht. Neuerdings hat sich W.-H. Schuchhardt darin Miß Harrison 
angeschlossen, daß er das Hesperidenrelief „von einer friedlich-freundlichen, ein wenig 
wehmütigen Stimmung erfüllt"933, findet. Aber für Liebende ist doch die Trennung auf 
immer nicht weniger schmerzlich als der Abschied des Orpheus von der Gattin oder des 
Theseus vom Freund.

Zuletzt ist M. Owen Lee94 auf dem von E. Harrison eingeschlagenen Wege noch weiter 
gegangen und hat behauptet, daß nicht einmal das Orpheusrelief tragisch gemeint sei, 
denn der zweite Abschied von Eurydike komme vor Vergils Culex in der antiken Literatur 
nicht vor. Hier sähen wir also nur ,,a scene of tender greeting" vor uns, die Vision der 
Eurydike, die dem Sänger von Hermes zugeführt wird. Für diese Deutung hätte Lee nicht 
das Symposion Platons (179 D) zugrunde legen dürfen, denn in ihm spricht Phaidros, der 
die Kläglichkeit des Orpheus in rhetorischem Gegensatz gegen Alkestis darstellen will 
und daher die Sage „in ganz willkürlicher Weise verdreht".95 Vielmehr hatte Martin 
P. Nilsson,96 gestützt auf Arbeiten von J. Heurgon und L. Deubner, gewiß mit Recht 
angenommen, die Sage von der Hadesfahrt des Orpheus habe schon im 5. Jahrhundert 
die unglückliche Wendung erhalten. Hatte schon Deubner ausgesprochen, man dürfe 
„dem bekannten Relief nicht die entsprechende Deutung vorenthalten, die ihm allein 
seine unerhörte seelische Konzentration verleiht",97 so scheint mir nicht unmöglich, daß 
sie hier zum erstenmal dargestellt war und daß dieses dazu beigetragen hat, sie später 
so allgemein bekannt zu machen. Wenn Bowra meinte, „the relief displays too little 
distress for so tragic a catastrophe",98 so hat er eben die stille Gestik der klassischen

93 Arch. Deltion 19, 1964, I-16.
93a a. O. 17 und 22.
94 Hesp. 33, 1964, 401-404. Den Hinweis auf diesen Aufsatz und eine Photokopie verdanke ich 

D. Schulz.
95 So schon A. Hug in der alten Schulausgabe des Symposions von 1884 (S. 43 Anm. 2). Ähnlich in 

der kommentierten Ausgabe von O. Apelt und Annemarie Capelle (Meiner i960), 148.
96 Geschichte der griech. Religion2 (1955) I 681.
97 ArchfRelw. 33, 1936, 102.
98 Classical Quarterly 2, 1952, 121, zitiert bei Lee a. O. 401 Anm. 3.



Kunst nicht verstanden, wie sie zuletzt W.-H. Schuchhardt wieder interpretierte. Wir 
bleiben also bei der Formulierung von Ludwig Curtius:99 „Merkwürdigerweise kennen 
wir die wunderbare Sage nur aus später literarischer Überlieferung. Aber eben das Relief 
beweist, daß sie schon dem Athen des 5. Jahrhunderts bekannt war, ja daß vielleicht 
gerade um 420 ein Dichter ihr eben die Fassung gab, die das Relief darstellt.“

Zeitstellung und Meister der vier Dreifigurenreliefs sind deshalb schwierig zu bestimmen, 
weil wir ja alle Kompositionen nur in sehr verschiedenwertigen Kopien besitzen. L. Curtius 
hatte an Alkamenes gedacht und diese Zuschreibung Beifall gefunden. Nur meinte 
Barbara Schlörb, Orpheus- und Peirithoos-Relief seien von der Hand des Meisters selbst, 
Peliaden und Hesperiden in seiner Werkstatt nach Skizzen eines jüngeren Schülers 
gearbeitet. Doch hatte schon vorher Karl Schefold angenommen, Orpheus und Peliaden 
entsprächen dem Stil um 420 v. Chr., die andern erst dem des letzten Jahrzehnts des 
5. Jh.100 Sehr groß kann der Stilunterschied zwischen den vier Werken also nicht sein. 
Auch hat eine solche Differenzierung innerhalb von etwa 15 Jahren doch nur dann Inter­
esse, wenn während dieses Zeitraums ein Stilwandel zu konstatieren ist und man nun 
sagen kann, daß die eine Gruppe vor, die andere nach dem Wandel anzusetzen ist. 
Einen solchen grundlegenden Unterschied vermag ich nicht zu sehen. Auch W.-H. Schuch­
hardt tastet die stilistische Einheit der vier Reliefs nicht an, er denkt sie sich im letzten 
Jahrzehnt des Jahrhunderts, genauer 409-406 entstanden, weil er das Orpheusrelief den 
Figuren des Erechtheionfrieses und der Nikebalustrade unmittelbar verwandt findet. 
Demgegenüber möchte ich an der von Diepolder101 gegebenen Datierung in die späteren 
zwanziger Jahre des Jahrhunderts festhalten, da die Dreifigurenreliefs noch ganz aus der 
stillen Verhaltenheit und schwebenden Geistigkeit heraus leben, die für den Parthenon­
fries bezeichnend ist; dies drückt sich auch aus in der selbstverständlichen Harmonie 
zwischen Figur und Reliefgrund. Besonders glücklich erscheint uns die Formulierung von 
Hermine Speier:102 „Noch ganz gesättigt von dem Geist der phidiasischen Zeit und den­
noch jünger, ist das Orpheusrelief eine Brücke von der perikleischen Epoche zu der des 
Peloponnesischen Krieges“, sie datiert also um 420 v. Chr. Schon die Marmorlekythos der 
Myrrhine103 zeigt den Parthenonstil leicht erstarrt und ornamentalisiert, in den attischen 
Bau- und Grabreliefs aus den beiden letzten Dekaden des Jahrhunderts wird er so stark 
in Bewegungumgesetzt, dabei auch veräußerlicht, teils vereinfacht (Erechtheionfries), teils 
bereichert (Nikebalustrade), daß man von einem Stilwandel des klassischen zum reichen 
Stil sprechen kann; die Dreifigurenreliefs stehen m. E. deutlich diesseits dieses Stilwandels.

Das Grabrelief der Hegeso hatte Buschor104 wegen seiner Nähe zum Parthenon in der 
Zeit um 420 entstanden gedacht, während Diepolder es mit einleuchtender Begründung

99 Antike 8, 1932, 309.
100 L. Curtius: Klass. Kunst (1938), 266 und Sechs Interpret. (1947), 105. B. Schlörb: a. O. 63 

Anm. 19. K. Schefold: a. O. (Anm. 88) 544 Anm. 7 und 107.
101 Att. Grabreliefs (1931) 16 f. L. Curtius a. O.: 420-410 v. Chr. E. Paribeni, Sculture greche del V. 

sec. (Katalog des Thermen-Museums 1953) 67 zu Nr. 120: 430-420. W. Fuchs bei Helbig-Speier, 
Führer durch Rom4 I (1964) 762 zu Nr. 1060: 420 v. Chr.; ähnlich T. Dohrn a. O. 20 f.

102 RM 47, 1932, 30.
103 H. Diepolder a. O. 19. Schuchhardt a. O. 21 zu Abb. 13.
104 Erläut. Text zu Bruckmanns Wandbildern (1911) = Von griech. Kunst (1956) 150 f. Diepolder 

a. O. 27 zu Taf. 20. Sehr beherzigenswert erscheinen mir die Bemerkungen Bernard Ashmoles über das 
„overlapping of generations“ (The Classical Ideal in Greek Sculpture 1964, 8). Das Grabrelief der 
Hegeso möchte ich mir am liebsten als Werk eines greisen Bildhauers vorstellen, der noch am Parthenon 
mitgearbeitet hatte und der durch die Anmut der jungen Frau, die er persönlich kannte, zu seinem 
letzten Meisterwerk inspiriert wurde.



„als eine geläuterte Spätform“ dessen ansieht, „was das Orpheusrelief aus der Nähe der 
Parthenonkunst geschaffen hatte“, und es in seiner einsamen Größe demnach an das Ende 
des Jahrhunderts setzt. Das Grabrelief des Sosias und Kephisodoros105 zeigt ebenso wie 
das Orpheusrelief drei gleich hohe Gestalten, die durch stille Gebärde verbunden sind, und 
eine der Dienerin der Hegeso entsprechende Figur, die in langem Chiton nach rechts 
gewendet ist. Der Vergleich mit beiden Werken ist also leicht durchzuführen, aber er 
ergibt, daß das Berliner Grabrelief einer anderen Welt angehört, weder dem klassischen 
Stil der Parthenonnachfolger noch dem reichen der Nikebalustrade. Diese schlichten 
Gestalten stehen „in einem neuen entzauberten Dasein“ (Formulierung Diepolders). Wo 
das Gewand noch ornamentale Züge aufweist, wie die Falten um den rechten Oberschenkel 
des Priesters, handelt es sich um erstarrte Formeln. Hier beginnt der neue Stil des 4. Jahr­
hunderts.106

In den Dreifigurenreliefs von der Agora hat der Typus seine Vollendung erreicht. 
Einen Nachklang mag man mit Götze107 in der Komposition „Iphigenie in Aulis“ er­
blicken, die schon Adolf Michaelis richtig aus der Kleomenes-Ara der Uffizien108 erschlossen 
hatte. Der Einfluß des Orpheusreliefs ist hier deutlich, auch der dramatische Gehalt 
gewahrt, aber künstlerisch doch ein gewisser Abstieg zu verzeichnen.

Von den Weihreliefs steht besonders ein athenisches mit Asklepios, der zwischen 
Hygieia und einem Sohn oder einem jugendlichen attischen Heilheros auf dem Omphalos 
sitzt,109 unter der unverkennbaren Einwirkung des Peirithoosreliefs. Er zeigt sich zunächst 
in der Gesamtform der Platte ohne Seitenrahmen, die sich dem Quadrat nähert, sodann 
in der nach rechts sitzenden Mittelfigur. Sie bestätigt uns, daß Peirithoos den Kopf 
umwandte und daß sein eines Bein frei herabhing. Im übrigen ist natürlicherweise jeder 
Konflikt erloschen, die Götter bieten sich nebeneinander der Verehrung dar.

Gerade umgekehrt hält sich ein Relief mit der Fußwaschung des Odysseus, das in dem 
Pindus-Städtchen Gomphoi110 gefunden wurde, mit seinem Breitformat und dem architek­
tonischen Rahmen ganz in der Tradition der Votive. Sein Gehalt aber ist der eines echten 
Dreifigurenbildes, denn auch hier ist ein Augenblick der Entscheidung dargestellt. 
Eurykleia hat den Herrn erkannt und läßt seinen Fuß fahren, Odysseus greift ihr mit der 
Rechten an die Kehle, um sie zum Schweigen zu bringen. Die vom Rücken gesehene 
Penelope, die am Webstuhl steht, wendet bereits den Kopf um. Freilich hat der thessalische 
Künstler das alles recht ungeschickt dargestellt, vor allem die Gestalt der Penelope ist 
ihm zu groß und zu plump geraten. Die formale Geschlossenheit muß aber schon dem 
Vorbild gefehlt haben, das wir mit Hausmann in der Tafelmalerei suchen werden. So sehen 
wir also eine Komposition vor uns, die inhaltlich, aber nicht formal in die Reihe der Drei­
figurenbilder gehört. Die Frage nach dem Zweck des Reliefs haben sich bisher noch alle 
Bearbeiter vergeblich vorgelegt. Doch gilt hier gewiß das schon oben Gesagte, daß ein

105 Berliner Skulpturenkatalog (C. Blümel) K 29 Taf. 38. Diepolder a. O. 27 und 31. Schuchhardt 
a. O. Abb. 8.

106 Unsere Beurteilung des Grabreliefs unterscheidet sich also auch von der B. Schweitzers, der es in 
das Jahrzehnt 410-400 v. Chr. datiert (Antike 17, 1941 = Ausgew. Schriften I (1963) 340 f. zu Abb. 25).

107 RM a. O. 252 ff.
108 G. Mansuelli, Gali, degli Uffizi: Le Sculture I (1958) Nr. 116. Ad. Michaelis: RM 8, 1893, 201 

ff. W. Fuchs a. O. 134 mit Anm. 54. Vgl. zuletzt E. Simon, Jdl 79, 1964, 330.
109 Athen, Nat.-Mus. Nr. 1388. Svoronos 333 Taf. 53. Aus dem Asklepieion. H.-V. Herrmann, 

Omphalos (1959) 65 mit Anm. 190; dort weitere Literatur. Hausmann a. O. 69 zu Abb. 37 mit treffen­
dem Vergleich beider Reliefs.

110 Athen Nat.-Mus. Nr. 1914 Svoronos III 633 Taf. 134. C. Robert, AM 25, 1900, 325 ff. Taf. 14, 1. 
Götze a. O. 272; dort Literatur. Hausmann a. O. 53 ff. zu Abb. 26.

4 Ak.-Abh. Möbius



Sagenbild auch ohne nähere Beziehung der Gottheit zur Freude dargebracht werden 
konnte. Die Datierung Hausmanns scheint mir allerdings zu spät zu sein; ich sehe keinen 
Grund, über die Wende des 5. zum 4. Jahrhundert hinauszugehen.

In der reichen Serie der klassischen Grabreliefs entsteht ein eigentliches Dreifigurenbild 
selten. Das erklärt sich daraus, daß das verstorbene Familienmitglied mit der ihm zu­
nächst befindlichen Gestalt, der es meist die Hand reicht, besonders eng verbunden wird, 
während fast nie ein gleich starker Bezug zu der dritten Figur da ist. So wirkt der Priester 
auf dem oben besprochenen Berliner Relief des Sosias und Kephisodoros111 isoliert neben 
den beiden Kriegern, die sich die Hand reichen. Das formale Gleichgewicht wird schon 
gestört, wenn eine Figur am Rande sitzt.112 Geschlossene Kompositionen entstehen nur, 
wenn unter drei Stehenden die Mittelfigur kleiner ist, wie das Mädchen auf dem Relief 
Diepolder Taf. 12, 1, oder wenn sie sitzt wie der Mann zwischen der verstorbenen Tochter 
und der Frau auf dem großen New Yorker Grabrelief.113 Dabei müssen wir uns klarma­
chen, daß ursprünglich die Gestalt der Toten, sich breit entfaltend, so viel Raum ein­
nahm wie die engstehenden Figuren von Mutter und kleiner Sch vester zusammen.
Auf klassischen Vasen finden sich mythologische Dreifigurenbilder, welche die Reliefs in 
einem wesentlichen Punkt ergänzen : Mit der Bemalung ist nämlich die Sprache der Augen 
verlorengegangen. Als echte Griechen drücken sich die Gestalten vom Eleos-Altar in der 
Haltung ihrer Körper und der Neigung ihrer Häupter aus.114 Und dieser Ausdruck ist so 
stark, daß er uns heute ebenso ergreift wie die Nachfahren, für welche die Neu-Attiker ihre 
Kopien anfertigten. Unwillkürlich sprechen wir von dem Ineinandertauchen der Blicke bei 
Orpheus und Eurydike, dem bannenden Lauern der Medea, dem mitleidsvollen Ernst des 
Theseus. Aber die Mienen dieser Männer und Frauen sind unbewegt, und ob die bemalten 
Reliefs viel intensiver gewirkt haben, wissen wir nicht. Daß um die Mitte des 5. Jahrhun­
derts auf den Vasen die ersten Bilder mit stark sprechenden Augen Vorkommen, hat Erwin 
Bielefeld115 am Beispiel des Berliner Orpheuskraters einleuchtend gezeigt. Dabei genügen 
geringe Mittel wie verdünnter Firnis oder verdickte Striche der Brauen. Besonders ein­
drucksvoll sieht man später die Augensprache auf der Berliner Spitzamphora des Heimar- 
mene-Malers116 mit der Begegnung zwischen Paris und Helena. Die Augäpfel des nach 
unten blickenden Liebespaares sind in die äußerste Ecke gerückt, Aphrodite schaut Helena 
in beschwörender Überredung an, so daß ihr Blick fast etwas Schielendes erhält, ebenso 
blickt Himeros zu Paris mit bannender Intensität hinauf; sein Augapfel ist deutlich nach 
oben verschoben. Auch ein Dreifigurenbild zeigt dieses neue Ausdrucksmittel: Bielefeld 
hat „Hektors Abschied“ auf einer Amphora im Vatican117 abgebildet und richtig beob­
achtet, daß Hektor „trauervoll in sein Schicksal versunken“ ins Leere sieht, Andromache 
ihn betrübt anschaut, Priamos starr vor sich hin blickt, „gleichsam in sich selbst hinein“.

111 Siehe Anm. 105.
112 Vgl. das in Anm. 59 zitierte frühe Grabrelief.
113 Diepolder a. O. Taf. 30. Gute Abbildungen: Jdl 70, 1955» 64/65 Abb. 4/5 (T. Dohrn)
114 Bereits L. Curtius hatte zum Orpheusrelief bemerkt, „daß zuletzt Alles von der Haltung der 

drei in einer Höhe angeordneten Köpfe abhänge“ (Sechs Interpretationen 1947, 105). Man vergleiche 
auch die Bemerkungen G. Rodenwaldts über die „Ausdrucksfähigkeit der griechischen Geste“ auf den 
Dreifigurenreliefs (Relief bei den Griechen 1923, 58.) und T. Dohrn a. O. 62.

115 Von griech. Malerei (= Hall. Monographien Nr. 13. 1949), 9 zu Abb. 6. Buschor, Griech. Vasen 
(1940) 207 Abb. 226. Beazley a. O. H03 Nr. l: Orpheusmaler.

116 FR. Taf. 170, 2. Beazley a. O. 1173 Nr. l. L. Ghali-Kahil, Les enlèvements et le retour d’Hélène 
(1955) 90 f. Nr. 72 Taf. 66, zuletzt E. Simon, Ant. Kunst 7, 1964, 94 f. Taf. 30, 4.

117 Zur griech. Vasenmalerei des 6. bis 4. Jh. v. Chr. (1952) 11 zu Abb. 17. (Der Lapsus „Andromeda“ 
ist natürlich in „Andromache“ zu verbessern.) Beazley a. O. 1036 Nr. 1: Hector-Painter.



Die „Erfindung“ der Augensprache wie des mimischen Ausdrucks des Gesichts bringt er118 
mit dem Wirken des Parrhasios in Verbindung und kann diese Hypothese durch Äuße­
rungen des Sokrates erhärten. Die wichtige Stelle in Xenophons Memorabilien (III 10, 1) 
hat dann Andreas Rumpf in seinem schönen Aufsatz über Parrhasios119 ausführlich kom­
mentiert. Der schon bei Lebzeiten berühmte Maler, mit dem Sokrates zu verkehren 
pflegte, bestätigt diesem eifrig, die freundliche oder feindliche Einstellung einer dargestell­
ten Person zu anderen sei sehr wohl „pxpjTov èv to!? öjjqxaaiv“. Aber auch Stimmungen 
und die verschiedensten Eigenschaften des Charakters vermöge er wiederzugeben ,,8ià xoO 
7ipooü)7xoo xaì Stà xöv a^Tjjxäxcov“, und zwar bei ruhigen wie bei bewegten Figuren. Hier 
steht also der Gesichtsausdruck noch vor der Haltung, während wir gesehen hatten, daß 
auf den Dreifigurenreliefs nur diese das Seelische sichtbar macht. Auf den uns erhaltenen 
Kunstwerken der klassischen Zeit bleibt der Ausdruck der Gefühle durch die Mimik des 
Gesichts aber doch selten, und bezeichnenderweise wählte Hedwig Kenner in ihrer Ab­
handlung „Weinen und Lachen in der griechischen Kunst“120 dieselben Beispiele wie 
Bielefeld, obwohl sie, wie es scheint, dessen Arbeiten nicht kannte.

Weitere Dreifigurenbilder auf Vasen, und zwar solche, die man wegen ihrer bedeutenden 
Komposition auf Werke der großen Malerei zurückführen kann, bringen neue Elemente; 
sie zeigen zudem, daß die Malerei andere Wege geht als die Plastik. Die Oxforder Hydria 
mit der Bestrafung des Thamyris121 steigert die Gegensätze ins Pathetische. Die völlig 
von ihrem Mantel umschlossene Muse steht unbewegt der aufgelösten, gebrochenen Gestalt 
der Mutter gegenüber, die sich die Haare rauft. Dazwischen sitzt der erblindete Thamyris 
mit klagend erhobenem Arm, dem die Leier entfällt. Durch einen Kunstgriff ist das 
Gesicht der Mutter verdeckt, aber zwei Dreifigurenbilder, die beide die Nekyia zum 
Thema haben, bringen die neue Intensität des Gesichtsausdrucks.

Auf der Elpenor-Pelike des Lykaon-Malers in Boston122 ist das Bild nicht so pathetisch 
wie auf der Thamyris-Hydria, aber von innerlichem dramatischem Leben erfüllt und so 
geschlossen wie die Reliefs von der Agora; nur der Hermes mit seinem unklar ob im Stau­
nen oder im Wunsch zu helfen erhobenen Arm bleibt etwas steif. Um so intensiver wirken 
die grandiosen Gestalten des kraftlosen Elpenor und des traurig ihn anblickenden Odys­
seus. Hier sprechen die besonders groß gebildeten Augen aller drei Figuren eine deutliche 
Sprache. Odysseus wäre schon durch das Aufstützen und durch die Neigung des Kopfes 
hinreichend als kummervoll charakterisiert, aber außerdem hat der Maler ihm und Elpenor 
Falten auf die Stirn gezeichnet, die den Ausdruck des Leides verstärken. Natürlich hatte 
es in der Plastik wie in der Malerei längst Gestalten mit Stirnfalten gegeben, aber sie 
hatten nur zur Kennzeichnung des Alters - wie bei dem Seher im Ostgiebel von Olympia - 
oder der Wildheit - wie bei Kentauren vom Parthenon - gedient. Jetzt erst werden sie 
zum Mittel des Seelenausdrucks. Nun hat allerdings Bernard Ashmole in einem sehr geist­
reichen Essay123 nachzuweisen versucht, daß die Griechen schon im strengen und klas­

118 Von griech. Malerei (s. Anm. 115) 9 f.
119 J. Overbeck, Schriftquellen Nr. 1701. Brunn, Gesch. der griech. Künstler (188g) II 108 ff. 

A. Rumpf, AJA 55, 1951, 1-12.
120 Sitzber. Wien 234, i960, 2. Abh.
121 CVA Oxford III, I Taf. 321 = Gr. Br. Taf. 124, 1. Pfuhl, MuZ III Abb. 512. G. Lippold, Ant. 

Gemäldekopien (= Abh. München N. F. Heft 33, 1951), 15 zu Abb. 7 mit wohl irriger Zurückführung 
auf Polygnot. Beazley a. O. 1061 Nr. 152: Gruppe des Vasenmalers Polygnot.

122 Beazley-Caskey, Att. Vase-Paintings in the Mus. of F. A. II (1954) Nr- 111 Taf. 63. Buschor 
a. O. 208 Abb. 227. Lippold a. O. 14 zu Abb. 6. Beazley a. O. 1045 Nr. 2.

123 Some nameless sculptors of the fifth cent. B. C. (Proceedings of the Brit. Academy Bd. 48, 
1962, 213-233).



sischen Stil die „subtlety of feeling“ auch in den Gesichtszügen zum Ausdruck bringen. 
Er nennt als Beispiele außer dem Ludovisischen Thron Skulpturen des Zeus-Tempels von 
Olympia und des Parthenon. „Any reasonably sensitive person“ müsse bei sechs neben­
einander abgebildeten Köpfen des Herakles bestimmen können, zu welcher Olympia- 
Metope er gehörte. Ich gestehe, daß mir das nicht gelingen würde und daß ich ebensowenig 
am Urpferd vom Parthenon-Ostgiebel die „effects of tiredness“ oder am Poseidon vom 
Ostfries „a certain air of depression“ wahrzunehmen vermag, so gern man dem beredten 
Autor folgen möchte.

Der Lykaon-Maler hätte gut zu jenen attischen Vasenmalern gehören können, die 
- vielleicht anläßlich der Gründung von Thurioi - nach Unteritalien, vor allem nach 
Tarent, auswanderten und dort eine eigene Schule von Vasenmalern gründeten. Einer 
der bedeutendsten dieser frühitaliotischen Meister ist der Dolon-Maler, dem wir das Drei­
figurenbild mit der Befragung des Teiresias auf dem berühmten Krater von Pisticci124 
verdanken. Wir sehen äußerlich eine tadellose Dreifigurenkomposition mit der sitzenden 
Gestalt des Odysseus in der Mitte, zwei symmetrischen Gefährten an der Seite. Allerdings 
finde ich ebenso wie E. Pfuhl125 126 die Hypothese von Paul Wolters, daß mit der Mittelfigur 
ursprünglich der rasende Aias gemeint sei, sehr einleuchtend. Der sonderbare Kopf des 
Sehers mit seinem ebenso sonderbaren Gewand, der gegen die Stiefelsohle des Odysseus 
stößt, paßt nicht zur Schilderung Homers, bei dem Teiresias mit einem goldenen Skeptron 
erscheint. Die beiden begleitenden Jünglinge blicken mit deutlichem Ausdruck des Mit­
leids auf die Mittelfigur, also auf Aias, während sie im anderen Falle der auftauchende 
Schatten viel mehr interessieren müßte. Der Odysseus (Aias) ist durch sein raumgreifendes 
Sitzen in Dreiviertelansicht auf den ersten Blick eindrucksvoller als der des Lykaon- 
Malers, aber er ist auch äußerlicher geworden. Seine Sorgenfalten auf der Stirn haben 
auch die beiden Jünglinge übernommen, sie sind reine Assistenzfiguren. Das Dreifiguren­
bild hat also hier seinen prägnanten Sinn verloren.

Die beiden Gestalten der attischen Vasenmalerei, die am stärksten durch die Gewalt 
ihrer Augen sprechen, sind die toten Jünglinge auf dem berühmten Paar weißgrundiger 
Lekythen aus Eretria,128 die Beazley als „Group R" vom Werk des Schilfmeisters ab­
getrennt hat. Durch die überaus sorgfältige Ausführung der Augen und die herabgezogenen 
Mundwinkel in Verbindung natürlich mit der ganzen Haltung des Körpers erscheint der 
Jüngling mit den tiefliegenden Augen und zusammengezogenen Brauen finster und 
gewalttätig, der mit dem verschwimmenden, wenig geöffneten Blick zart und resigniert. 
Man erinnert sich vor ihm an Buschors Worte:127 „er lebt in einer .brüchigeren' Welt, ist 
in die Ströme seines fühlenden Wesens verwoben, Seele steht auf gegen Geist.“ Zu den 
altbekannten beiden Lekythen gesellt sich neuerdings eine dritte,128 die leider schlecht er­
halten ist, weil sie wahrscheinlich am Grabe zerbrochen und verbrannt wurde. (Taf. IV 1) 
Nur noch in der Nachzeichnung kann man ihre Linien genießen, die „d’une noblesse ex- 
trème" sind, wie Semni Karusu sagte; gewiß hat Beazley die Lekythos mit Recht derselben

124 Bibi. Nat. Nr. 422. FR Taf. 60. MuZ III Abb. 797. A. D. Trendall, Frühitaliot. Vasen (1938) 37 
Taf. 16.

125 Pfuhl: a. O. I S. VI zu S. 598. Wolters: Springer-Wolters, Kunst des Altertums 12(1923) 351.
126 Athen, Nat. Mus. Nr. 1816 und 1817. Rumpf, HdA Taf. 37, 3. 5. W. Riezler, Wgr. att. Lekythen 

(1914) Taf. 90. 91. Beazley a. O. 1383 f. Nr. 11. 12. Gute Abbildungen: Ch. Zervos, L’art en Grèce 
(1936) Abb. 279 und 280. Arias-Hirmer-Shefton, Hist, of Gr. Vase Painting (1962) Taf. 200 Farbtaf. XLV.

127 Griech. Vasen (1940) 237 zu Abb. 256.
128 Athen, Nat. Mus. Nr. 17276. CVA Nat. Mus. 2 (1954) (— Grèce II) III Jd S. 14 f. Taf. 23, 1. 5. 

Beazley a. O. 1384 Nr. 16 : Group R.



Gruppe R zugewiesen wie die beiden anderen von uns besprochenen. Hier sehen wir nun 
eine junge Frau, die mit im Schoß verschränkten Armen vor ihrem Grabmal sitzt und ins 
Leere starrt. Außer der Haltung geben die weit geöffneten Augen den Ausdruck der 
Hoffnungslosigkeit. Sie ist entrückt und beachtet nicht, daß hinter ihrem Rücken ein 
Jüngling eine Totengabe aus dem Opferkorb nehmen will, den ein Mädchen ihm hinhält.129 
Dieser Jüngling als Rückenfigur mit weit ausladender Geste des rechten Arms schließt 
das Dreifigurenbild zu einer unvergeßlichen Gruppe zusammen. Die Frage liegt nahe, 
ob hinter diesen weit über das Handwerk der Vasenmaler herausragenden Gestalten nicht 
ein Vorbild der großen Kunst steht. Die richtige Antwort hat schon Andreas Rumpf130 
gegeben, indem er gerade sie mit dem Namen des Parrhasios verband. Er erinnerte dabei 
daran, daß - wie oben bemerkt - Sokrates von diesem bahnbrechenden Künstler solche 
Seelenmalerei erwartete, wie wir sie auf den drei Lekythen vor uns sehen, also die „Erfin­
dung“ des seelischen Ausdruckes durch die Wiedergabe des Mienenspiels.

Auch auf den beiden anderen Vasen handelt es sich um Dreifigurenbilder in geschlos­
sener Komposition, aber die Nebenfiguren treten völlig zurück vor der Gewalt der Toten, 
so daß kein gleichgewichtiges Gespräch entsteht. Bezeichnenderweise werden auch meist 
nur die Mittelfiguren der beiden Lekythen abgebildet. Wie eine Kopie des finsteren Jüng­
lings wirkt der Krieger auf einem Glockenkrater des Sisyphosmalers in Bari.131 (Taf. IV 2) 
Aber die Urgewalt des Blickes ist verlorengegangen, der Ausdruck nur noch träumerisch 
sentimental. Der schmollend aufgeworfene Mund wird durch die seltsam manierierte Linie, 
die ihn teilt, verunstaltet. Übrigens handelt es sich auch hier wieder um ein Dreifiguren­
bild: Krieger zwischen Frau und Jüngling wie in Athen.

In Unteritalien hat sich überhaupt unser Bildtypus zur Blüte entwickelt. Ein Thema, 
das immer wieder abgewandelt wurde, war das von Elektra mit Orestes und Pylades. 
Ein Relieffragment im Vatican hat W. Fuchs132 neuerdings mit Recht auf eine solche 
Darstellung bezogen. Wenn W. Amelung von der allein erhaltenen Frau sagte, sie zeige 
einen „deutlich traurigen Ausdruck des Gesichts“, so bewogen ihn dazu nicht nur die 
Penelope-Haltung, sondern auch die herabgezogenen Mundwinkel. Auf Vasen hat beson­
ders der lukanische „Choephoren-Maler“133 immer wieder das Dreifigurenbild von Elektra 
mit Orestes und Pylades wiederholt. Auf einem Tarentiner Kalksteinrelief,134 das wohl 
dieselbe Sage darstellt, wird der Ausdruck der Trauer durch die gesenkten Köpfe und 
Mundwinkel so stark übertrieben, daß er in Weinerlichkeit umschlägt. Wir haben es hier 
mit dem „italischen Expressionismus“ zu tun, der, wie Langlotz und Bielefeld135 immer 
wieder betont haben, die Leidenschaften auch im Mienenspiel viel stärker zum Ausdruck 
bringt, als es die Sophrosyne der Griechen im Mutterland zuließ. Das „Verströmen der 
Körperintensität in Pathos, Wehmut und Hingabe“ spiegelt sich bei großgriechischen 
Werken im Gesicht sogar noch stärker als in der Körperhaltung. So erklärt es sich, daß 
in der unteritalischen Vasenmalerei die Vorderansicht des Kopfes so stark bevorzugt wird.

129 Andere Deutung der Geste bei S. Karusu a. O. (CVA).
130 AJA 55, 1951, 7 f., kürzer: HdA IV 1 (1951) 116 zu Taf. 37, 3. 5.
131 Trendall a. O. 39 Nr. 31. Cambitoglou-Trendall, Apulian Vase Painters of the Plain Style (1961) 

10 Nr. 23. Détailaufnahme des Kriegers bei Bielefeld, Zur griech. Vasenmalerei des 6. bis 4. Jh. v. Chr. 
Abb. 42, danach G. Schneider-Herrmann, BullAntBesch 38, 1963, 99 Abb. 2.

132 Amelung, Vatican-Katalog I (1903) 358 Nr. 71 Taf. 38. Fuchs: RM 70, 1963, 31 ff. Taf. 17-18 
und bei W. Helbig-Speier, Rom-Führer4 I (1963) Nr. 866.

133 Trendall, Studies pres, to D. M. Robinson I (1953) 114-126 Taf. 38-40.
134 H. Klumbach, Tarent. Grabkunst (1937) Taf. 9. B. Brea, RIA n. s. I, 1952, 30 Abb. 12. E. Lang­

lotz, AuA 2, 1946 Abb. 11 zu S. 122 und Kunst der Westgriechen (1963) Taf. 137 oben.
135 Langlotz a. O. (AuA) und Kunst der Westgr. 18. Bielefeld, Von griech. Malerei (1949) 15 ff.



Besonders die lukanischen Maler lieben die großen Gesichter mit den traurigen Augen und 
den vollen Lippen. Wie das attische Vorbild aussah, zeigt gut die sitzende Demeter auf 
einem herrlichen, leider schlecht erhaltenen Weihepinax von Eleusis.136

Durch die Darstellung der Leidenschaften wird man in Italien oft unmittelbar an das 
lebendige Bühnengeschehen gemahnt. Als Beispiele seien zwei Dreifigurenbilder des 
Ariadne-Malers genannt : Der Abschied des Bellerophontes von Proitos und Stheneboia137 
ist mit dramatischer Spannung geladen, zugleich eine durch die hohe Palastpforte links, 
die noch höheren Flügel des Pegasos rechts geschlossene Komposition. Der Maler besitzt 
nur eine mäßige Geschicklichkeit, gibt aber doch überzeugend die Naivität des strahlenden 
Helden, der einen Kopf größer ist als das Königspaar, die gespielte Biederkeit des Proitos, 
die leidenschaftliche Anteilnahme der Stheneboia, die sich im nervösen Spiel der Hände 
und dem fast schielenden Blick verrät. Übrigens ist auch das andere Bild des Stamnos 
für uns interessant, denn es erzählt die oben besprochene Geschichte von der Verlassung 
der Ariadne. Hier stürzt Theseus mit der Geste eines Operntenors zu seinem Schiff in 
effektvollem Gegensatz zur schlafenden Königstochter und zu Athena, die unerschütter­
lich über beiden thront, ihre Lanze hoch aufstützend wie Aphrodite ihr Szepter auf der 
Portlandvase. Der Unterschied zu der klassischen Ruhe des Reliefs auf der letzteren wird 
von hier aus besonders deutlich.

Wie eine Theaterszene wirkt auch das Dreifigurenbild mit Theseus, Aigeus und Medea 
auf einem Glockenkrater in Schloß Fasanerie (Taf. V 1) :138 Der junge Heros ist ganz der 
frommen Tätigkeit des Spendens hingegeben, Aigeus der prüfenden Betrachtung des Schwer­
tes, Medea aber läßt die Opferkanne fallen und hebt mit einer Gebärde des Entsetzens die 
Rechte, während ihr Blick ebenso deutlich Angst und Wut ausdrückt. Für dieses Bild 
hatte ich an die Aufführung des „Aigeus“ von Euripides erinnert,139 für den Stamnos 
könnte man an den „Bellerophontes“ oder die „Stheneboia“ desselben Dichters denken.

Die Kunst des Hellenismus ist der Entwicklung des Dreifigurenbildes natürlich nicht 
günstig. Die Strenge der geschlossenen Komposition und das Maßvolle der dargestellten 
Leidenschaft, also die beiden Elemente, auf denen die ergreifende Wirkung der klassischen 
Reliefs und Vasenbilder beruhte - selbst die unteritalischen sind ja noch verhältnismäßig 
gehalten -, konnten im Zeitalter des antiken Barock und Rokoko nicht weitergeführt 
werden.

Kehren wir von hier zu den Reliefs der Portlandvase zurück, so wird uns ihr Wesen 
noch deutlicher: Sie gesellen sich nicht zu den unteritalischen Bildern der Leidenschaft, 
sondern zu den stillen Gestalten der attischen Reliefs. Auch bei ihnen möchte man unwill­
kürlich vom traurig resignierten Blick der Ariadne sprechen, vom prüfenden des Poseidon,

136 Arch. Eph. 1901 Taf. 2. Martin P. Nilsson, Gesch. d. griech. Rei. 2 (1955) Taf. 41,1.
137 Trendall a. O. Taf. 23 b. Cambitoglou-Trendall a. O. 17 Nr. 1. Fr. Brommer, Vasenlisten2 (i960) 

225 Nr. 5. Schauenburg, Jdl 71, 1956, 83.
138 CVA Fasanerie 2 Taf. 80 Nr. 1-2 (= Deutschland Taf. 769) Text 59 f. (1959), dort ältere Literatur.
139 Bei K. A. Neugebauer, Antiken in deutschem Privatbesitz (1938) Nr. 181 Taf. 80. Der Krater 

wird von Cambitoglou und Trendall einem „Adolphseck-Maler“ zugewiesen, dem sonst nur ein Glocken­
krater in Marseille (Taf. 4, 17. 18) und ein Kraterfragment in Boston angehören sollen. Die unbedeu­
tende Vase in Marseille scheint mir in ihrer flüchtigen, sehr bewegten Faktur und der Manieriertheit 
ihrer mageren Figuren und Ornamente mit dem schweren vollen Pathos des Kraters in Fasanerie 
unvereinbar zu sein; das nicht abgebildete Bostoner Fragment konnte ich nicht nachprüfen. Trotz 
des anderen Mäanders glaube ich im Stil wie in bestimmten Einzelheiten (schwere, archaistische 
Gewandsäume, verzierte Szepter) die Hand des Ariadne-Malers zu erkennen und sehe daher keinen 
Grund, die Vase von seinem Werk abzuspalten. Auf die Verbindung mit den übrigen von mir 1938, 
also vor dem Erscheinen von Trendalls Forschungen, genannten Vasen lege ich keinen Wert mehr.



vom herrisch fordernden der Aphrodite. Aber in Wirklichkeit sind diese Gesichter so wenig 
bewegt wie die der Peliaden und Hesperiden, des Orpheus und Theseus. Von den sechs 
Figuren der Portlandvase stellt sich nur eine - es ist die liegende Ariadne - in Vorder­
ansicht dar wie nur eine, nämlich die ältere Peliade, von den zwölf am Eleos-Altar. Aber 
diese Gestalten wirken dann mit doppelter Eindringlichkeit. Die Kraft des Ausdrucks 
liegt also allein in der Haltung von Körper und Haupt.

Der augustische Klassizismus tritt klar zutage, wenn wir der Portlandvase zwei neu­
gefundene Platten aus Pompeji140 gegenüberstellen, die im Triclinium der Villa des 
Fabius Rufus bei der Porta Marina gefunden wurden. Sie lassen sich gut vergleichen, weil 
sie ebenfalls in der Technik des Kameenglases hergestellt sind und weil sie Szenen aus 
der Ariadne-Sage zeigen. Diesen Reliefs fehlt allerdings jede Tragik, überhaupt jede 
dramatische Spannung. Auf der einen sehen wir Dionysos, welcher der schlafenden 
Ariadne erscheint (Taf. V 2), auf der anderen Ariadne, in den Thiasos aufgenommen und 
eine Weinspende darbringend. Der Stil der Portlandvase wirkt in der umgebenden Land­
schaft nach, in den geschichteten Felsen, auf denen Ariadne liegt, dem torartigen Heiligtum, 
dem Laub der Platanen und Lorbeerbäume. Die Figuren aber sind ganz anderer Art, zier­
lich bewegt, dekorativ elegant und oberflächlich. Auch die Komposition öffnet sich völlig. 
Zwar sind auch hier jeweils drei Gestalten dargestellt, aber niemand wird sich bei ihrem 
Anblick der klassischen Dreifigurenbilder erinnern. Vielmehr denkt man an Kunstwerke 
des späten Hellenismus, und an diese knüpft ja die claudische Reaktion an. Der augusti­
sche Klassizismus ist also wie alle Stilphasen eine Periode von begrenzter Dauer gewesen, 
ja mit seinen 70 Jahren (30 v. Chr. bis 40 n. Chr.) hat er sogar verhältnismäßig lange 
geherrscht. Unter Caligula beginnt der neue Stil. Ihm hat Erika Simon mit Recht die 
Kameenglas-Amphora mit dem Puttenbacchanal aus Pompeji (s. oben S. 7) zugewiesen. 
Erst nach der Mitte des 1. Jh. n. Chr., noch kurz vor dem Erdbeben von 63, durch das sich 
die Reparatur erklären würde, müssen die beiden Ariadne-Platten geschaffen worden sein.

Eine klassizistische Stilströmung kehrt zwar im Laufe der Kaiserzeit noch mehrmals 
wieder, am sinnfälligsten unter Hadrian, aber ein reines Dreifigurenbild hat sie, soviel 
ich sehe, nicht mehr hervorgebracht. Auch in dieser Hinsicht dürfen die Reliefs der Port­
landvase als Schlußpunkt einer Entwicklung ein besonderes Interesse beanspruchen.

140 A. Maiuri, Boll. d’Arte 46, 1961, 18 ff. mit Abb. und Studi Romani 10, 1962, 638 Taf. 79 f.



VERZEICHNIS DER ABBILDUNGEN

Seite
1. Reliefs der Portlandvase, Zeichnung von Miss M. O. Miller (nach D. E. L. Haynes, The Port­

landvase, Tafel)................................................................................................................................... 5
2. Vier Dreifigurenreliefs, rekonstruiert von H. Götze (nach Jdl. 63/4,1948/9, 92/3, Abb. 1-4) 12/13
3. Brüstung um den Zwölfgötter-Altar in Athen, Rekonstruktion von H. Thompson (nach Hes­

peria 21, 1952, 65)...............................................................................................................................31

TAFEL I

Kelchkrater Bologna, Museo Civico 303 (nach Photographie des Museums).....................................10

TAFEL II

Kelchkrater Syrakus, Museo Nazionale 17427 (nach Photographien des Museums).................... 11

TAFEL III

1. Kalksteinrelief Tarent (nach Photo Hirmer) ............................................................................... 16
2. Peirithoosrelief Torlonia (nach Inst. Phot. Rom; Neg. Nr. 33, 12)............................................15

TAFEL IV

1. Weißgrundige Lekythos Athen, Nat.-Mus. Nr. 17176, Zeichnung von Kontopulos (nach CVA.
Athen 2 Taf. 23, 5)...............................................................................................................................28

2. Glockenkrater in Bari, Mus. Civico Nr. 5260 (nach Inst. Phot. Rom; Neg. Nr. 5172) .... 29

TAFEL V

1. Glockenkrater Schloß Fasanerie (Adolphseck) 179 (nach Museumsphoto Kassel).................... 30
2. Kameoglasplatte Pompeji (nach Boll. d’Arte 46, 1961, 18 Abb. l)............................................31

Für die Ausleihung oder Besorgung von Abbildungsvorlagen und Reproduktionserlaubnis bin ich 
den Trustees of the Brit. Museum (Textabb. 1), dem Museo Civico Archeologico Bologna (Tafel I), 
der Sopraintendenza alle Antichità in Syrakus (Tafel II), E. Langlotz (Tafel III 1.), U. Hausmann 
(Tafel III 2.) und H. Sichtermann (Tafel IV 2.) zu aufrichtigem Dank verbunden, für mündliche und 
schriftliche Anregung und Belehrung H. Diepolder und D. Haynes, für Mithilfe bei der Redaktion 
D. Schulz.



TAFELN





TAFEL I



TAFEL II



TAFEL III



TAFEL IV



TAFEL Y







;



ZOBODAT - www.zobodat.at
Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Abhandlungen der Bayerischen Akademie der Wissenschaften -
Philosophisch-philologische und historische Klasse

Jahr/Year: 1965

Band/Volume: NF_61

Autor(en)/Author(s): Möbius Hans

Artikel/Article: Die Reliefs der Portlandvase und das antike Dreifigurenbild 1-31

https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21125
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=56851
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=375840

