
BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE 

ABHANDLUNGEN-NEUE FOLGE HEFT75 

Veröffentlichungen der Kommission %ur Erschließung von Keilschrifttexten • Serie A / 6. Stück

Gesellschaftsklassen im Alten Zweistromland 
und in den angrenzenden Gebieten- 

XVIII. Rencontre assyriologique internationale, 
München, 29. Juni bis 3. Juli 1970

MÜNCHEN 1972





BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE 

ABHANDLUNGEN-NEUE FOLGE HEFT 75 

Veröffentlichungen der Kommission s(ur Erschließung von Keilschrifttexten • Serie A / 6. Stück

Gesellschaftsklassen im Alten Zweistromland 
und in den angrenzenden Gebieten- 

XVIII. Rencontre assyriologique internationale, 
München, 29. Juni bis 3. Juli 1970

Herausgegeben von D. O.Edzard

MÜNCHEN 1972



Druck : Buchdruckerei Gebr. Parcus, München 
Printed in Germany



VORWORT

Die Bayerische Akademie der Wissenschaften hat als Gastgeberin der XVIII. Rencontre 
assyriologique internationale freundlicherweise einen Band ihrer Abhandlungen innerhalb 
der Schriftenreihe der „Kommission zur Erschließung von Keilschrifttexten“ zur Ver­
fügung gestellt. Versammelt sind hier, teils in ihrer ursprünglichen, teils in leicht erweiter­
ter Form die meisten der auf der Rencontre gehaltenen oder verlesenen Vorträge, die sich 
bis auf wenige Ausnahmen auf das gestellte Thema beziehen, und zwar wieder überwiegend 
auf Mesopotamien. Nicht in schriftliche Form gefaßt wurden Inhalt und Ergebnisse der 
Diskussionen, die am 2. Juli 1970 experimenthalber in kleineren Gruppen abgehalten wur­
den. Diese Diskussionen waren gedacht als Fortsetzung und Vertiefung der Debatten, die 
sich an manche der Vorträge angeschlossen hatten, aber auch als Mittel, eine Reihe zen­
traler Fragen außerhalb des Programms in ungebundener Form zu erörtern.

Gedankt sei hier noch einmal allen Firmen und Institutionen, die durch Spenden zur 
Durchführung der Rencontre beitrugen, überdies der Deutschen Orient-Gesellschaft, 
Berlin, für organisatorische Hilfe und schließlich der C. H. Beck’schen Verlagsbuchhand- 
luug für die Drucklegung und hervorragende Gestaltung des Buches.

H. Petschow D. 0. Edzard





INHALTSVERZEICHNIS

Programm der XVIII. R.A.I............................................................................................................................... 6

Abkürzungen.......................................................................................................................................................... 8

BEITRÄGE

Michael C. Astour: The Merchant Class of Ugarit............................................................................... li

Thomas Beran: Gesellschaftliche Veränderungen im Spiegel der Kunst: Uruk IV-/Gemdet
Nasr-Zeit.......................................................................................................................................................... 27

Friedrich Cornelius: Das Hethiterreich als Feudalstaat.................................................................. 31

Muhammad Dandamayev: The Economic and Legal Character of the Slaves’ peculium in
the Neo-Babylonian and Achaemenid Periods.................................................................................... 35

Igor M. Diakonoff: Socio-Economic Classes in Babylonia and the Babylonian Concept of 
Social Stratification......................................................................................................................................... 41

Georges Dossin: Le madärum dans les «Archives royales de Mari» ............................................ 53

André Finet: Le suhärum à Mari.............................................................................................................. 65

Paul Garelli: Problèmes de stratification sociale dans l’Empire assyrien................................... 73

Ignace J. Gelb: From Freedom to Slavery............................................................................................. 81

Hans G. Güterbock: Bemerkungen zu den Ausdrücken ellum, wardum und asirum in hethi-
tischen Texten.................................................................................................................................................. 93

Burkhart Kienast: Zu muskènum = maulä........................................................................................ 99

Viktor Korosec: Einige Beiträge zur gesellschaftlichen Struktur nach hethitischen Rechts­
quellen .................................................................................................................................................................... 105

Samuel Noah Kramer: Modern Social Problems in Ancient Sumer: Evidence from the
Sumerian Literary Documents........................................................................................................................ 113

Henri Limet: L’étranger dans la société sumérienne...........................................................................123

PaulNaster: Die Zwerge als Arbeiterklasse in bestimmten Berufen im Alten Ägypten ... 139

Hans J. Nissen: Archäologie und die soziale Struktur innerhalb einer Siedlung...................... 145

Edith Porada: Gesellschaftsklassen in Werken altorientalischer Kunst.............................................. 147

Subhi Anwar Rashid: Eine frühdynastische Statue von der Insel Tärüt im Persischen Golf 159

Johannes Renger: Flucht als soziales Problem in der altbabylonischen Gesellschaft .... 167

HerbertSauren: Die Personalverwaltung eines sumerischen Unternehmens ................................183

Edmond Sollberger: Ur-III Society : Some Unanswered Questions................................................. 185

Gerd Steiner : Die Bezeichnungen von „Gruppen“ und „Klassen“ durch Abstrakta in Sprachen
des Alten Orients...................................................................................................................................................191

Julia Zablocka: Landarbeiter im Reich der Sargoniden....................................................................... 209

Indizes .........................................................................................................................................................................217



PROGRAMM

Montag, 29. Juni 
10.00

10.30-12.30

14.30-18.00

Dienstag, 30. Juni 
9.00-12.30

14.30-18.00

18.15

Begrüßung der Teilnehmer durch den Präsidenten der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Prof. Dr.
R. Sauer (f).
Eröffnung der Rencontre durch P. Garelli.
Vorsitz: P. Garelli.
Th. Ber an: Gesellschaftliche Veränderungen im Spiegel 

der Kunst: Uruk IV/Gemdet Nasr-Zeit*.
E. Porada: Der Widerschein gesellschaftlicher Gruppen 

in Werken altorientalischer Kunst*.
H. J. Nissen: Archäologie und die soziale Struktur in­

nerhalb von Siedlungen*.
Vorsitz: F. R. Kraus.
G. Dossin (verlesen durch J.-R. Küpper): Le madä- 

rum dans les Archives royales de Mari*.
A. Finet: Le sufrärum à Mari*.
B. Kienast: Zu muSkenum = maulä*.
W. Rollig: Das Gesellschaftssystem im Spiegel der jün­

geren akkadischen Mythen.
M. Dietrich: Die Mittelschicht in der Gesellschaft 

Alalahs im 15. und 14. Jahrhundert v.Chr.
M. Dunand: Monuments de l’époque achéménide dé- 

couverts à Byblos.
Vorsitz: A. Finet.
I. J. Gelb: From Freedom to Slavery*.
I. M. Diakonoff (verlesen durch W. G. Lambert): 

Socio-economic Classes in Babylonia and the Ba­
bylonian Concept of Social Stratification*.

Vorsitz: E. Sollberger.
S. N. Kramer: Modern Social Problems in Ancient 

Sumer*.
G. Steiner: Bezeichnungen für „Klassen“ und Grup­

pen durch Abstrakta in Sprachen des Alten Orients*.
P. Garelli: Classes sociales et organisation du travail 

sous les Sargonides*.
J. Zablocka: Die Landarbeiter im Reich der Sargo- 

niden*.
J. Renger: munnabtum „Flüchtling“ und andere Aspek­

te sozialer Antagonismen in der altbabylonischen 
Gesellschaft*.

Empfang im Assyriologischen Seminar der Universität
München.



Mittwoch, l. Juli

Donnerstag, 2. Juli 
9.00-12.30

14.30-17.00

17.00

18.00

Freitag, 3. Juli 
9.00-12.30

14.30-18.00

18.00

Exkursion zur Wieskirche, nach Steingaden (Mittagessen
und Coopération assyriologique unter Vorsitz von
R. Caplice S. J.), nach Dießen am Ammersee und zum
Kloster Andechs.
Vorsitz: V. Korosec.
H. Sauren: Die Personalverwaltung eines sumeri­

schen Unternehmens (Ur III)*.
H. Limet: L’étranger dans la société sumérienne*.
E. Sollberger : Ur-III Society. Some Unanswered Ques­

tions*.
M. Astour: The Merchant Class of Ugarit*.
Diskussion in kleineren Gruppen.
säbum, öffentliche Arbeit und Verwandtes in der alt­

babylonischen Zeit (Leitung: F. R. Kraus).
Spezielle Fragen der Gesellschaftsordnung im I. Jahr­

tausend v.Chr. (Leitung: P. Garelli).
Hethitologisches Kolloquium (Leitung: H. G. Güter­

bock).
Archäologisches Kolloquium : Probleme der Sozial­

struktur (Leitung: J. Werner).
Diskussion von Fragen der Umschrift des Sumerischen 

(Leitung: J.-R. Küpper).
Empfang im Münchner Stadtmuseum .Ausstellung derPrä-
historischen Staatssammlung, München: Die Nabatäer.
Vorsitz: A. Goetze(f).
F. Cornelius: Das Hethiterreich als Feudalstaat*.
V. Korosec: Einiges zur Gesellschaftsstruktur gemäß 

den hethitischen Rechtsquellen*.
H. G. Güterbock: Bemerkungen zu den Ausdrücken 

ellum, war dum und asirum in hethitischen Texten*.
S. A. Rashid: Eine frühdynastische Statue von der In­

sel Tärüt im Persischen Golf*.
L. Vanden Berghe: Fouilles au Pusht-i-Küh, Luristan. 

5me campagne.
Vorsitz: E. Porada.
A. R. Ansary: The Chronology of Lihyän.
J. B. Jusifov (verlesen durch CI. Wilcke): Über die 

Sklaverei in Elam.
W. Kleiss: Urartäische Plätze in Iran und die Gra­

bung in Bastam.
P. Naster: Die Zwerge als Arbeiterklasse in bestimm­

ten Berufen im alten Ägypten*.
W. von Soden: Die Etymologie des Namens Mirjam 

(s. Ugarit-Forschungen 2 [1970] 267-272 „Mirjäm- 
Maria ‘ (Gottes-) Geschenk’“),

Ende der Rencontre, Schlußwort von P. Garelli.
Die mit * versehenen Titel sind nachfolgend abgedruckt.



ABKÜRZUNGEN

Die in diesem Band verwendeten Abkürzungen richten sich nach dem Siglensystem von W. von 
Soden, Akkadisches Handwörterbuch. Besondere Abkürzungserläuterungen finden sich in der jeweils 
ersten Anmerkung der Artikel von P. Naster und G. Steiner. Ferner werden verwendet :

AHAW = Abhandlungen der Heidelberger Akademie der Wissenschaften.
Ai = (Serie) ana itti-su = MSL l (1937).
ANET = Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, ed. J. Pritchard, 

2Princeton 1955.
AOAT = Alter Orient und Altes Testament, Neukirchen-Vluyn 1969 ff.

BaghM = Baghdader Mitteilungen, Deutsches Archäologisches Institut, Abt. Baghdad, 
Berlin i960 ff.

CH
CS
CST

= Codex Hammurabi, ed. E. Bergmann, Roma 1953.
= H. Frankfort, Cylinder Seals, London 1939.
= T. Fish, Catalogue of Sumerian Tablets in the John Rylands Library, Manchester

CTCA
1932.

= A. Herdner, Corpus des tablettes en cunéiformes alphabétiques découvertes à Ras 
Shamra-Ugarit de 1929 à 1939, Paris 1963 (= Institut frangais d’archéologie de 
Beyrouth: Bibl. Archéologique et Historique 19).

CTNMC = Th. Jacobsen, Cuneiform Texts in the National Museum Copenhagen, Leiden 1939.

EA = J. A. Knudtzon, Die el-Amarna-Tafeln, Leipzig 1915 (= VAB 2).

FWG = Fischer Weltgeschichte, Frankfurt a. M. 19650.

GRÖRH = P. Koschaker, Über einige griechische Rechtsurkunden aus den östlichen Rand­
gebieten des Hellenismus, Leipzig 1931 (= Abh. Sächs. Akad. d. Wiss. 42/1).

HAB = F. Sommer-A. Falkenstein, Die hethitisch-akkadische Bilingue des Hattusili I., 
München 1938 (= ABAW NF 16).

HG
HG

= J. Friedrich, Die hethitischen Gesetze, Leiden 1959.
= J. Kohler-P. Koschaker-F. E. Peiser-A. Ungnad, Hammurabi’s Gesetz, Leipzig 

1904-1923.

JA
JESHO

= Journal Asiatique, Paris 1922 ff.
= Journal of the Economic and Social History of the Orient, Leiden 19580.

KAM
KU

= A. Moortgat, Die Kunst des Alten Mesopotamien, Köln 1967.
= HG (zweiter Eintrag).

LE = A. Goetze, The Laws of Eshnunna, New Haven 1956 (= AASOR 31).

MAM = Mission archéologique de Mari, Paris 19560.

ND = (Inventarnummer) Nimrüd (Kalhu).



OBTR

RHR
RSO

SA
SKI
SP
Stud. Sem.

TCS
TrDr.
TRU
TSS

TU

UT

VR

ZS Rom. Abt. 

ZZB

Abkürzungen 9

R. J. Lau, Old Babylonian Temple Records, 2New York 1906.

Revue d’histoire des religions, Annales du Musée Guimet, Paris.
Rivista degli Studi Orientali, Roma 19070.

Ch.-F. Jean, Sumer et Akkad, Paris 1923.
W. Römer, Sumerische „Königshymnen" der Isin-Zeit, Leiden 1965.
E. I. Gordon, Sumerian Proverbs, Philadelphia 1959 (= Museum Monographs). 
Studi Semitici, Università di Roma - Istituto di Studi del Vicino Oriente, Roma 
19580.

Texts from Cuneiform Sources, Locust Valley (N.Y.) 1966ft.
H. de Genouillac, La trouvaille de Dréhem, Paris 1911.
L. Legrain, Le temps des rois d’Ur, Paris 1912.
R. R. Jestin, Tablettes sumériennes de Suruppak, Paris 1937 (= Mémoires de 
lTnstitut frangais d’archéologie de Stamboul 3).
G. Reisner, Tempelurkunden aus Telloh, Berlin 1901 (= Mittheilungen aus den 
orientalischen Sammlungen 16).

C. E. Gordon, Ugaritic Textbook, Roma 1965 (= AnOr. 38).

A. Moortgat, Vorderasiatische Rollsiegel, Berlin 1940.

Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Romanistische Abteilung, 
Weimar 1861 ff.
D. O. Edzard, Die „zweite Zwischenzeit“ Babyloniens, Wiesbaden 1957.





THE MERCHANT CLASS OF UGARIT

MICHAEL C. ASTOUR 

SOUTHERN ILLINOIS UNIVERSITY

Ugarit was the foremost commercial center of the Late Bronze Age Eastern Mediter­
ranean, and, as it could be expected, the texts found there (both alphabetic and syllabic) 
abound in mentions of commercial transactions, mercantile corporations, and individual 
traders. However, an attempt to recreate, out of the scattered pieces of evidence, a com­
prehensive image of the merchant class of Ugarit, meets several obstacles, not the least of 
which is the tantalizing vagueness of the Ugaritic social terminology. One way of pene­
trating behind the opaque or semi-opaque screen of general, and often ununderstandable, 
terms, and to distinguish concrete human beings with their complicated interrelations, 
manifold activities, and their setting within the framework of the Ugaritic society, so that 
they may throw light on the character of the groups they belonged to, is prosopographic 
investigation. Ugaritic prosopography, i.e. establishing the personal records of as many 
persons mentioned in the texts as possible, showing their residence, occupation, status, 
military and civil service, payment of taxes, ownership of land, filiation and paternity 
etc., would provide us with a very valuable cross-section of the Ugaritic society and could 
serve as a basis for a more comprehensive social synthesis. Already Jean Nougayrol laid 
the foundations of such an investigation by grouping into “dossiers” a number of Akka­
dian records pertaining to certain important Ugaritic personalities1. Beside him, the only 
student of Ugaritic prosopography to this day was, to the best of my knowledge, M. L. 
Heltzer who has applied it in several of his articles2. This paper is largely based on my own 
research in the same field. The data collected and utilized here are limited to one single 
period in the history of Ugarit, the reign of King Ammistamru II which is particularly 
rich in documentation; it corresponds approximately to the second third of the thirteenth 
century. The chronology is established, primarily, by the presence of that king’s name, or 
of that of one of his attested scribes, in a number of documents dealing with several in­
habitants of the kingdom; and secondarily, by the occurrence of the names of the latter, in 
different combinations, in numerous undated texts. The circle of the principal actors on 
the Ugaritic stage is not very wide; the same persons keep recurring in various circumstan­
ces just as the characters in the imaginary small world of Balzac’s Comédie Humaine.

The Ugaritic language used two terms for “merchants.” One of them is the general West 
Semitic mkrm, and its meaning was never in doubt. The other is bdlm, and it was originally 
thought that it designated one of the lower classes of the Ugaritic society3 *, but the publi­
cation of PRUIII in 1955 revealed that in a long roster of personal names grouped accord­
ing to corporations, the Akkadian term tamkärü (Lü'ME sdam.gàrME s) was glossed bi-da-

1 In PRU III; see list of the "dossiers”, p. 30.
2 Among others, in VDI 1964/2, 3-16 (on the Ugaritic tamkärü), and VDI 1966/3, 191-205.
8 A. Alt continued to think so as late as 1957 (WO 2, 338-342), in which he was followed by Heltzer

(VDI 1964/2, 11).



lu-ma4. One of those listed under that heading, mA-mu-ta-ru-nu, was, incidentally, one of 
the richest and highest ranking personalities of Ugarit, the owner of several land estates 
and even of two entire villages granted to him by Ammistamru IIs. Once the semantics of 
bdlm has been established, it was possible to derive it from the Arabic badala, “to change 
one thing for another, to exchange, to substitute one thing for another, to replace”* 6. It has 
not been mentioned, insofar I know, that Arabic actually has a derivative of that root, 
baddäl-, meaning, in a restricted sense, “merchant of foodstuffs”7. Thus, English “trader” 
is the exact equivalent of Ugaritic bdl. Now, was there any factual difference between 
people called mkrm and those called bdlm? No such difference is evident from available 
texts; my tentative suggestion of a possible distinction was merely a guess8. Alphabetic 
lists of corporations mention either the ones or the others, but not the two together. The 
only exception is the text PRUII 35 which lists personal names under three headings9 10 : 
obverse (4) bdl. ar. dt. inn (5) mhr lhrm l110 over both columns; reverse, (11) bdl. ar, and (II1) 
zmr (2) mkrm. The first group included 34 names11, the second, 21, and the third, 16. The 
meaning of the first heading is, in our understanding, “the traders of Ari who do not have 
(to provide) soldiers”12; the second subdivision are the “traders of Ari” who did not enjoy 
that privilege; and the third, the “warrior-merchants”13 14. It would be an exaggeration to 
say that the text confirms the equation bdl = mkru, but neither does it contradict it; the 
interchange bdl/mkr, like mhrlzmr, could be a stylistic device.

In UT400 (= CTCA113), a lengthy list of taxpayers15 arranged according to their social 
group, the first category is that of the mrynm, which is normal, since the mariannu-chariot­
eers are attested as the highest class, immediately below the royal families, in Northern 
Mesopotamia and Northern Syria of the Late Bronze Age. These are followed by four 
names of bdl mrynm (III 6). The list continues with three “guilds” of high ranking per­

’* RS 16.257+ A II 12 (PRU III 200). In RS 15.172 :A,14’ (ibid., 205) the word is spelled bi-da-lu-na. 
The reference to that text in the “Répertoire II : Noms d’états”, ibid., 236, contains the printing error 
"15.179”, which was mechanically repeated in A. F. Rainey, “Business Agents at Ugarit”, IEJ 13
(1963) 313 n. 6.

6 See “ ‘Dossier’ Amtarunu, Tamkar”, PRU III 124-126.
8 Cf., e.g., UT, § 19.448.
7 A. de Biberstein Kazimirski, Dictionnaire arabe-franjais. I 97; H. Wehr (1952).
8 JESHO 13 (197°) 125 n. 5.
9 The first three names do not belong to any of the three groups.
10 The scribe forgot to impress the certical wedge of the m.
11 Or, if we add the three names inscribed above the heading, 37, which is also the sum total of the 

other two categories, as though the 74 members of the merchant guild of Ari had been divided into 
two equal groups : those exempted from military service, and those under such (potential or actual) 
obligation.

12 Rather than "who do not have marriage prices” (another meaning of mhr) or “who have not 
been given soldiers” (for their protection; cf. Rainey, op. cit., 314, for the latter interpretation). Each 
occupational group and each village had to equip a certain number of soldiers.

18 Rather than "guards (assigned to) the merchants", as Rainey, op. cit 314. For zmr and mhr as 
designations of “warriors”, “troopers” cf. UT § 19.727, 1441. In °nt 11:28, the two terms stand in 
parallelism. 2mr should not be translated "guard” (Heb. sömör); the two roots are totally different. 
The Ugaritic word for “guard, watchman” is ngr.

14 As believed by Rainey, op. cit. 314 n. 18.
16 And not receivers of silver, as often claimed. We must agree with Nougayrol, PRU VI 85 n. 1, 

that most of the Ugaritic lists in which personal names are followed, without other indications, by 
quantities of silver, wine, oil etc., represent payments to the state rather than by the state.



sonnel, mrum at large, mru skn "m. of the Prefect”, and mru ibrn "m. of (the crown prince) 
Ibiranu”16, one short group whose name is destroyed, and that of the mzrglm, neither the 
etymology nor the exact function of which is known, but which is nevertheless generally 
considered, and probably with right, to have been a military class17. The mzrglm, too, are 
followed by three bdl mzrglm (VI17). The khnm “priests” close the list. This particular list 
is, thus, limited to the higher levels of the Ugaritic society. How are we to understand the 
compound denominations bdl mrynm and bdl mzrglml There are three possibilities. One, 
preferred by Rainey, is “substitutes” of the mrynmfmzrglm, with the suggested meaning of 
military assistants or lieutenant commanders18. The Arabic root badala justifies only the 
strict translation “substitutes” or “replacements,” but it is much safer not to go beyond 
the only attested meaning of Ugaritic bdl, i.e., “trader”. Another possibility is “traders of 
the mrynmfmzrglm", i.e., commercial agents specialized in attending persons of one of 
these classes. Such a solution is conceivable in the case of the mariannu, if we imagine them 
as aristocratic landlords with little interest for economy, similar to the magnates of ancient 
Poland with their Jewish factotums; but does this image fit the Ugaritic mariannul It is 
even less convincing for the mzrglm who must have been people of more modest means, and 
could hardly afford to have commercial agents of their own. The third possibility, which 
seems to be the most plausible one, is “traders-charioteers” and “traders-soldiers”19. 
Indeed, we know of quite a few individuals who were listed as bdlm or took part in business 
transactions, and at the same time were enrolled in the ranks of mzrglm. One of these, e.g., 
was a man with the rather uncommon name Iytlm who was a mzrgl20, exploited a salt- 
work21, bought or delivered 30 pieces of clothing22, was the tenant of at least three fields23 24, 
had two subordinate men (bnsm) among the royal personnel at the town of Tbq2i (probably 
for the exploitation of the local royal estate), and participated with his workers (bclh) in a 
standard group of ten associates in the neighboring town of Sbn25. How this combination 
of trading and soldiering looked in practive we cannot tell, especially since we know next 
to nothing about the essence of the mzrglm class. In all likelihood the bdl mzrglm were 
reserve soldiers who had to provide their own military outfit and be ready for a call to 
active duty, like the hoplites in Greece; but did this obligation evolve from holding land 
allotments reserved for military settlers, as in Babylonia, or was it a service required from 
persons of medium wealth, as, e.g., in Athens?26

16 The exact function of the mru (syllabic mur-u) is not known (UT § 19.1543: “commanders”; 
PRU III 234, quoting Alt: perhaps “horse-breeders”).

17 UT § 19.1436.
18 Rainey, op. cit. 313 n. 7.
19 Mentioned but rejected by Rainey, l.c. Grammatically, bdl is to be understood here not as st. 

constr. plur. but as a sing, collective, not uncommon in Ugaritic, especially for names of occupation 
(cf. UT § 8.10).

29 PRU V 71:5.
21 PRU V 97:9.
22 PRU II 16:2.
23 PRU V 30:2; 90:2,11.
24 PRU V 66:6. Tbq is an orthographic variant of Tbq, in which town Iytlm owned some property 

(UT 1076:3).
25 UT 15 (= CTCA 107) = our list No. 2 below.
26 This view of the military organization at Ugarit does not agree with the conception of Heltzer, 

“Vojsko Ugarita i jego organizacija”, VDI 1969/3, 21-38, according to which it was the king who 
supplied his soldiers with all weapons, from bows and slings to chariots and battle-horses.



“Traders-charioteers” is also a fitting translation of bdl mrynm. One of the four men so 
named, Bn-Prtn27 28, appears in a list of mihdym26, i.e. inhabitants of Ugarit’s central com­
mercial harbor29, and, as dumu mPur-ru-ti-na, among l0-me5ugula io30, i.e., as we shall see 
below, heads of merchant decumates. But why those four should have been separated from 
the rest of the listed mrynm is by no means clear, for many of the latter did not shun 
business either31 32. Three of them, Bn-Tlmyn, Bn-Adlzn, andBn-Pttzn22, are also registered in 
a list of owners, or exploiters, of saltworks33 *. A man with the fitting name Bn-Mryn 
figures in a register of teams of horses belonging to mrynm3i, but it is quite plausible to 
restore mT>VM\j-[Ma]-ar-ia-na in the fist of tamkärü-bidaluma referred to earlier35 *. The 
mariannu Bn-Hrm36 is, very possibly, identical with mA-be-ya dumu mHa-ra-me who is 
given in commission an assortement of merchandise “from the Palace”37. cbdhgb is listed 
among the mrynm38, and he owned indeed a chariot39, but when Ammistamru II trans­
ferred a piece of real estate to mAbdi-ha-gdb dumu Sa-pi-da-na, he had to take over the 
former tenant’s “obligation of tamkäruship” (pil-k[a]-su Sa Ltì-MESDAM-GÀR-M£-£f ü-ub- 
bal)i0. And, under his patronymic Bn-Tpdn, he is mentioned in a list of three merchants 
(spr mkrm) from whom custom duties in kind were received in the port of Ma’hadiA1. We 
shall subsequently meet a few more high-ranking merchants who at the same time were 
mariannu, but a most illuminating example of this double status is provided by the record 
of Ybnn (syllabic mIa-ab-ni-nilna, mIa-ah-na-na)i2. He was a large-scale importer of a 
wide assortment of merchandise, some of which were of rather exotic provenience, as one 
can judge from two extant invoices43. His name figures in a list of custom duties taken 
from importers at the harbor of Ma’ahadu44. A highly interesting letter was sent to him 
by another big merchant, one Urha’e, engaged in trade operations with Hatti45. He ships to 
him some goods, informs him about marketing possibilities in the Hittite country, and is 
very eager to join his correspondent in his next voyage to Egypt. In another letter to 
him46, Urha’e expresses his desire for mutual assistance, and sends him a horse as a gift. 
And indeed Ybnn could use one: in a list entitled [i]i:z0 [,m\ryn. arr47, “horses of the 
mariannu of Arr” (the southwestern district of the kingdom), he figures as the owner of

27 UT 400 (= CTCA 113): II :g.
28 PRU V 16:1 17.
29 JESHO 13 (1970) 113-127.
30 See our list No. 20 below, line 8.
31 The same is true for the mzrglm who are not specified as bdl.
32 UT 400 (= CTCA 113) I 6, 12, 17.
33 PRU V 96, respectively lines 3, 16, 7.
31 PRU V 113:5, cf. ibid.:34.
36 RS 16.257+ A II 45­
38 UT 400 (= CTCA 113) I 9.
37 RS 15.43 (PRU III, 187), and see below, pp. 25.
38 UT 400 (= CTCA 113) I 23.
39 RS 12.34 + 12.43 (PRU III 192), line 4a (mlR-ha-gab).
10 PRU VI 30 (RS 18.500), see especially lines 9-11.
« PRU II 59:6-9.
42 Oblique case. In two letters (PRU VI 15 and 16) he is addressed by a shortened form of his name, 

mIa-ab-ni (dropping the ending -arm was rather common in Ugaritic onomastica) ; this makes it possible 
to consider Ybn in our “decumate list” No. 19:5 below as the same person.

43 UT 120 ( = CTCA 141), entitled mnh bd Ybnn, and PRU II 27, entitled Ut mat ksp htbn Ybnn.
44 Ugaritica V 12:9.
45 PRU VI 14.
46 Ibid., No. 16.
47 PRU V 33.



two teams48. He rose to the rank of governor of that same district : the king of the neigh­
boring Usnatu wrote to him a courteous letter requesting him to settle some litigation in 
which the king’s interests were involved49. As a royal official, he collected, or was awarded, 
44 kors of grain from four royal farms60. But this high standing did not prevent Ybnn 
(perhaps earlier in his career) from participating, along with other merchants, in two com­
panionships of ten members each51. A small fragment52 lists Ybnn between two other 
merchants, Iytlm and lisp [s], of whom the latter was a mariannu like himself53, and the 
former, as we have seen, only a mzrgl.

This evidence leads to the conclusion that the richest merchants of Ugarit belonged to 
the mariannu class. We know that Adalsenni (whose son, Bn-Adlzn, was a mariannu)54 
was promoted to mariannu-ship by King Ammistamru II55. It seems that, at Ugarit, being 
a mariannu - i.e., owning a chariot and at least two horses and knowing how to handle 
them in battle — was not only an honor but also an obligation imposed by the state upon 
those of its inhabitants who were rich enough to purchase and to maintain war horses. 
To be a mariannu in Ugarit, like later on a hippeus in Athens, required three things: a 
sufficient census; possession of a horse (or horses); and official confirmation by the state. 
Otherwise, it did not interfere with the man’s professional activities.

Another group mentioned in several alphabetic lists of corporations56, are the °Srm. There 
can be no doubt that LU^^a-si-ru-ma, which appears in completely analogous contexts in 
Akkadian-written lists of corporations57 and in juridical documents58, is the syllabic trans­
literation of the Ugaritic term59. The question is, what was the function of the aUruma- 
people, and whence does the term derive60 61. Nougayrol at first translated it “instructors,” 
on the basis of the Akkadian äsiruei, Schaeffer found it possible to see in the csrm those 
charged with collecting the tithe (csr “ten”)62 * 64 65 * 67 * 69, while C. H. Gordon thought of “‘butlers,’ if

48 Ibid., rev. 3: [Y]bnn. smdm.
49 Ugaritica V 43. The name of the country in line 1 is badly damaged, but Nougayrol’s restoration

KUB[{7]s(?)-[wa(?)-tó(?)] is plausible both epigraphically and in terms of political geography.
60 Ibid., No. 96:1-13.
61 See below our lists Nos. 10:3 and 19:5 (and cf., for the latter, n. 42 above).
62 PRU V 140.
68 PRU II 33:8 (again together with Ybnn).
64 UT 400 (= CTCA 113) I 12.
65 RS 16.132 (PRU III 140-141).
56 UT 113:68; 115:2 (= CTCA 71; 74); 169:3 (= Syria 28 p. 165); 30o:obv. 30 (= CTCA 82); PRU V 

19:3; 105:3;perhaps PRUY 163:111:15’ (restored by Virolleaud [cs(?)]riw) in a very damaged list of 
persons by corporations.

67 The great list RS 16.257 • • - : B:III 1 (PRU III 201-202), with names in the following lines, 
2-36; PRU VI 93:4; 116:4; !3i:3-

58 RS 15.137:9 (PRU III 134): gen. LÜ-MEäa-5i-ri-«ia; RS 16.142:12 (ibid. p. 155): lü.meS 
[«-»(?)]-ri-ma (restored by Nougayrol).

69 As seen by E. F. Weidner, AfO 16 (1953) 355; Nougayrol, PRU VI 150 and n. 2. Rainey’s objec­
tions to this equivalence, for linguistic and other reasons (JNES 26 [1967] 297), are not convincing. 
In particular, as to the transcription in syllabic script of the initial <=ayin, it was, as a rule, never 
rendered by h in the scribal practice at Alalah and Ugarit. Rainey’s preference for understanding 
a-si-ru-ma as corresponding to a presumed *atrm “marchers”, rather thant to csrm, opposes a hypo­
thetical term to an attested, and identically used, one.

60 Virolleaud, PRU V 152 (Glossary) left the term without translation or comment; but see his com­
mentary to text No. 11.

61 PRU III 232. Akk. äsiru is translated “supervisor, helper” in CAD, A/i, 440; “Betreuer” in 
AHw. 80. The Akkadian infinitive is asäru, which cannot correspond to West Semitic eir. The West 
Semitic plural ending -uma does not speak in favor of the Akkadian origin of the term.

82 PRU II, XXIII.



the root is csr II [‘to pour out or to serve drinks’]”63, before suggesting alternative explana­
tions of “ ‘service men’ (from csr II)64 or ‘corporals’ (from csr I) in charge of a squad of 
10 men”65. The latter interpretation was taken up by Heltzer66. In the text of PRU VI, 
Nougayrol rendered it questioningly by “maitre d’hòtel (?)”67, but in his Repertory he 
also expressed his tentative agreement with the proposal to understand it as “dizenier,” 
that is, “head of a group of ten,” and he indicated that this meaning may be corroborated 
by the text PRU VI 72 (which we shall examine presently)68. However, the Ugaritic lan­
guage possesses a term for “head of a group of ten”, and this is, as could be expected, 
rb csrt, corresponding to nib esirti in Nuzu, Assyria, and Babylonia69. It occurs in PRU V11, 
a long list of personnel, where four rb csrt are mentioned by name63 64 65 * * 68 69 70. In his commentary to 
this text, Virolleaud indicated that “an unpublished tablet, RS 22.231, contains a list (spr) 
of six rb cSrt who receive from 10 to 15 (shekels) of silver”71. It is obvious that, even though 
csrm-aSiruma may well be connected with the notion of “ten”, one has to look for a dif­
ferent explanation of the term.

There are several clues leading to a possible solution. We may begin with the curious 
text PRU VI 72. Its preserved part lists ten groups of five names72, each group being 
introduced by the formula i-na u.mes-A. In his translation of the text, Nougayrol tenta­
tively considered this ideographic writing as an abbreviation of (Lu).iGi.MES, “witnesses”73, 
but also envisaged the possibility of understanding it as “tithe,” esrétu, giving to u its 
numerical value of 10. Elsewhere, discussing the meaning of csrm, he pointed to the possi­
bility of reading in PRU VI 72, passim, “lu.io = casiru(ma), and not lu + igi(!) = sibu, 
as we have done”74. But there is no LU-sign in that formula, and the phonetic complement 
-te indicates that the word was supposed to be read as a feminine plural. The easiest way of 
reading and understanding io.MES-fe is esirte "groups of ten.” In other words, the persons 
enumerated five by five in PRU VI 72, were enrolled into larger groups called eSirte and, 
accordingly, composed of two sub-groups of five persons each. We shall meet such groups 
and sub-groups in our subsequent exposition.

Both forms of organization - in fives or in tens - are well attested for merchants in 
other parts of the cuneiform world. The former units are known from Old Babylonia, the 
latter from Old Assyria; in Ugarit the two methods were evidently combined. In Babylonia 
of the Amorite dynasty, certain tamkärü carried the title of wakil fyamiUim (ugula nam. 5) 
“foreman (or overseer) of a group of five”75. According to W. F. Leemans, “it was not only 
incumbent on the wakil nam 5 to collect taxes (zwtu) from tamkärü and other people, but 
evidently also to direct the tamkärü’s trade”76. On the other hand, the waklü hamistim of a

63 UM § 20.1458.
64 The meaning “to serve” otherwise than by “pouring drinks” is not attested for
65 UT § 19.1932.
60 VDI 1966/3, 193 and nn. 20-22.
33 PRU VI 86, 96, 103.
68 Ibid. 150, n. 2.
69 See references in CAD E 365 s.v. esirtu.
70 Lines 2, 5, 7, 8. Virolleaud translates it "dizainier”.
71 PRU V 20. The tablet still remains unpublished.
72 The first and last sections are damaged.
73 PRU VI 70 n. 1. It is hard to imagine that the scribe would systematically drop two out of 

the three wedges of the sign IGI.
74 Ibid., 150 n. 2.
75 See CAD H 67 for references, and W. F. Leemans, The Old-Babylonian Merchant, 90-93, for a 

thorough study.
76 Leemans, op. cit., 91.



city were subordinated to the wakil tamkdri77. The enterprising Old Assyrian merchants, 
established in foreign cities along the road from Assur to Kanes, were organized in “decu­
mates’'78; we hear of 10-turn sa Bu-ru-dim-ma, 10-tum Sa Si-ma-ld, 10-tum Sa Ha-hi-im, 
e-Sir-tim Sa [Ni]-ih-ri-ia79. “Heads of decumates” (lu.mes gal.io.MES-tó) are recorded in 
Nuzu80; they are mentioned in one sequence with governors, mayors, and city elders in 
Neo-Assyrian documents81. In Ugarit, to judge by PRU V 11, the office of rb cSrt was held 
by such important personalities as RSpab, a mariannu (m[r]yn)82, the overseer of the harbor 
of Ugarit83 84, and his adoptive son Bnil, also a mariannum. The third rb cSrt in the list, Smcn, 
is probably the same man as m$a-am-u-na who is recorded in a lengthy list of custom duties 
on different imported products remitted to Rasap-abu by numerous merchants, most of 
whom are well known to us from other Ugaritic business documents85. We begin to perceive 
that the Ugaritic decumates, like their Old Assyrian counterparts, were associations of 
merchants. A prosopographic study of the members of the io.mes-A listed in PRU VI 72, 
confirms this view.

Of the names whose occurrence is not limited to this list, we recognize A-bi-h[i-li] 
(Abgl), the energetic businessman of Ashdodite origin whose activities are recorded else­
where851. Ap-su-na (Aphny) is one of the five guarantors of a merchant mission to 
Egypt.86 [Y]a-a-du-na, Su-ba-’a-mu, A-du-na and Zi-mi-ri-ya correspond to Ydn, Tbcm, 
cdn and Zmry from the coastal town of Rèsu in an act of reciprocal pledges87; of them, 
Zm [ry] and Ydn appear in a list of ship-owners88, [T] bcm figures in a nominal list89 along 
with the well-known merchants Agltn, Urtn, Anntb, Ubn, SpSyn. Si-na-ru, an inhabitant 
of the principal harbor of the Ugaritic kingdom, Ma’hadu90, is associated with nine other 
prominent Ugaritians in some enterprise connected with the temple of El91. Mu-u must be

77 Leemans, op. cit., 90; on the wakil tamkäri, "the highest civic office” at Sippar, see A. L. Oppen­
heim, JESHO 10 (1967) 5-7.

78 P. Garelli, Les Assyriens en Cappadoce, 94, 349. I apologize for the superficial Anglicization of 
Garelli’s neologism which I shall use hereinafter.

79 See Garelli, 11. cc., and CAD E 365, for references.
80 E. Cassin, JA 246 (1958) 234 n. 11. The "decurions” at Nuzu, according to E. Cassin, were heads 

of military units or groups of workers consisting of ten or more persons; they belong thus to a different 
category from the heads of merchant groups we are dealing with.

81 CAD, l.c.
82 Unless is stands here for a personal name, also attested in Ugaritic onomastica. But Rasap-abu, 

according to his wealth and rank, must have certainly qualified for the status of a mariannu.
83 m a Rasap-a-bu dumu lA-da-da lüugula u:rdkar,Ugaritica Y No. 13 (a receipt belonging to Ra- 

sap-abu’s private archives, Nos. 1-14 bis ibid.).
84 Syllabic “dumu.dingir (Bln-ili), Ugaritica V No. 2 [obv. 3], rev. 12'; No. 3 rev. 6' ([“dumu], 

dingir). (The reconstruction of Rasap-abu’s familial relations belongs to Nougayrol, ibid., 2-3). In 
PRU Y 113:19 (a list of horse teams) we have Bn.II. smd, and the list ends (33) tmn. I. cIrm (34) dmd.
(mistake for smd!) bd. mry[n]m. In another list of mry[n]m, PRU V 69:6, figures Bnil. &«[.] Tlm[ .

86 Ugaritica V No. 12; cf. Nougayrol’s commentary, p. 17. The payment is made not by mSa-am- 
ü-na in person but by a servant of his; this may be indicative of the scope of his trade activities.

86aAbgl azddy is listed (twice) in PRU V i4 : 25, 26; in PRU II 32:12 (spy bdlm)', in a list of oil 
impost PRU V 34 B 7; in a tax list PRU II 62:20. mA-bi-hi-li receives 25 different pieces of clothing 
for shipment to Byblos, PRU VI 126:9-11, and 127 goat skins, PRU VI 122.

88 PRU V 116.
87 PRU V 79 (riiiym. dt. erb. &[.] bnshtn).
88 PRU V 123:1, 5.
89 UT 151 (= PRU II 72):8.
90 RS 15.09 B 7 (PRU III 195) : msi-na-ru.
91 UT 14 (= CTCA 31) : 10 = our list No. 1 below.

3 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 |Edzard)



the father of cbdilt bn M, one of the five guarantors, along with Ap'sny, of the aforemen­
tioned merchant mission to Egypt92. A-hi-ia-a is probably the same person as Ihy b[n] Hr, 
whose name stands next to Mnn bn Snr (cf. Si-na-ru above) in the tnnm section of a nominal 
list93, just as the names of their fathers, Hr and Snr, occur together in the same group of 
ten94; and who appears as Bn-Hr in a lengthy register of Ma’hadians and expatriate 
Ashdodians, most of whom are identifiable as merchants95. Ak-ba-ru is known as a Tyrian 
residing in Ugarit96. Ba-’a-lu-ü may be identical with Bcly who is mentioned, together with 
Tbcm (cf. Su-ba- a-mu above), in a nominal listwhich contains the word bdlm “merchants”97 98 99. 
Si-il-’a-nu must be the father of Bn-Slcn, one of the mkrm “merchants,” listed next to 
Bn-Tpdna8 who is no other than Abdi-ha-gdb mär Sa-pi-da-na whose career as a tamkärü, 
mur’u, müdü and mariannu we have traced earlier. Ye-es-na may be identical with Ysn 
who appears as a beneficiary in a list of field transfers along with Iytlm, TptbH, lisps, Snrn 
and Gmrd", all of whom are known as wealthy and successful merchants and shipowners 
of high social rank100. It should be added that two of the names fisted in PRU VI 72 
occur twice in the same group of five101, and four are found in two separate groups each102. 
In the former case, we are probably dealing with homonymy; in the latter, one may assume 
that an individual could participate in as many groups of five as he could afford.

Now, since the persons fisted as belonging to the io.MES-fe were merchants, and since 
these esirtepsrt were commercial associations, would it not be reasonable to assume that 
the term asirumapsrm was applied to merchants (or to a certain category of them) pre­
cisely because they were organized in decumates? This hypothesis needs independent con­
firmation on both accounts : that people designated as asiruma were indeed active in com­
merce; and that commercial transactions were actually conducted, commonly enough, by 
groups of ten associates or by sub-groups half that size. The main document that fists 
ixs.MESìa-si-ru-ma by name is the corresponding section of the great roster by corporations 
from the time of Ammistamru II103. Not all of the names have been preserved, and of those 
extant, few can be attributed with certitude to their bearers attested in other tablets. 
Nevertheless, some rapprochements may be in place. Of the four sons of Eriyanu, one may 
have been included, as Bn-Iryn, in a fist of ten bdl hn[.. ,]104. Ma-as-su-ü, son of Eriyanu105, 
may have been identical with his contemporary and namesake, a “servant of the king of

92 See n. 86 above.
98 UT 80 (CTCA 85) II 16,17. Tnnm ißanänü) are attested as a social and military class at Alalah 

and Ugarit.
94 UT 14 (CTCA 31) = our list No. 1.
86 PRU V 14:19; cf. JESHO 13 (1970) 125.
98 PRU VI 79:6.
97 UT 150, republished PRU II 58, where (line 3) the name is autographed and transliterated B^ly 

(not Bcls). Cf. lines 10 (Tbcm) and 20 (bdlm).
98 PRU II 59:7,8. The three mkrm are preceded by four mahdym.
99 PRU V 30: A.
100 Several other names in PRU VI 72 recur elsewhere in the Ras Shamra tablets, but the evidence 

on the activities of their bearers is less revealing, or they are too common for definite identifications.
101 Da-na-na, lines 15, 16; A-du-na, lines 17, 18.
103 Es-me-na, lines 1, 3; Ye-es-na, lines 4, 7; Mu-ü, lines 3, 7; A-du-na, lines 10, 17, 18.
103 RS 16.257 + 16.258 + 16.126 (PRU III 199-204); the relevant section is located on face 

B:III 1-36.
104 PRU II 71:6. We agree with F. Gröndahl, Die Personennamen der Texte aus Ugarit, 415, s.v. 

Ssl, that bdlhn [..., which opens the reverse (the obverse is destroyed) is not a proper name but contains 
the word bdl.

105 RS 16.257+ B HI 7-



Ugarit,” who was arrested in Carchemish for having “stolen” some property of a local man 
(i.e., probably, for failure to pay the price of delivered merchandise) and was redeemed by 
the king of Ugarit for 120 shekels106. This shows that Massü was engaged in foreign com­
merce, as was his associate Anani-Tessub from whom we have a letter addressed to two 
important Ugaritic businessmen107, written, of course, from abroad. Sa-mu-ma-nu, another 
son of Eriyanu, is perhaps the same who bought an ox (or oxen) from two men from 
Aprateqi for 17 shekels of silver108 : not a big deal indeed, but one involving foreigners109 
and witnessed by four prominent Ugaritic merchants110. It may also be noted, for whatever 
it is worth, that [Ia-ri-ma]-nu mär Hu-za-mi111 may have been the Yrmn registered in one 
of the characteristic groups of ten112 which we shall examine next, and [.. ,]-sarri mär Nu- 
ma-qi was quite possibly the Bn-Nmq in another of these lists113. We know from a royal 
deed114 that, along with bestowing a piece of real estate upon Abdi-hagab, King Ammistam- 
ru II also freed him from his obligations as an asini (is-tu pil-k\i] L°-MESa-s«-n-wa lugal 
u-na-kir-Su) and promoted him to the rank of müdü of the king; and we have seen that 
Abdi-hagab was one of the most outstanding merchants of Ugarit. All this may serve as at 
least circumstantial evidence of a relationship between aSiruma and commercial activities.

Then there exists a number of Ugaritic tablets of a characteristic but hitherto unnoticed 
pattern, namely consisting of ten names each, often untitled but in other cases provided 
with revealing headings. Bringing them together, establishing their purpose, and trying to 
identify some of the persons listed will help to reconstruct the underlying principle. These 
texts are: 1. UT 14 = CTCA 31; 2. UT 15 = CTCA 107115;116 117 118 *; 3. UT 305 = CTCA 86117 U9; 
4. UT 307 = CTCA 121120; 5. UT 311 = CTCA 91; 6. UT 312 = CTCA 89; 7. UT 313 = 
CTCA 94; 8. UT 332 = CTCA 106; 9. PRU II 43; 10. PRU II 45; 11. PRU II 61; 12. PRU

100 RS 17.108 (PRU IV 165-166). He may also be identical with Msu azddy, PRU V 14:39, and with 
Msu, PRU II 65:1, in a typical decumate (our list No. 12 below).

107 Ugaritica V No. 69. Anani-Te§§ub’s correspondents were Utahmu (Iltiym), a shipowner (PRU V 
85:3), royal messenger and business agent (RS 15.33 [PRU III 15]; PRU VI 127 b 2'), and Abdi-Yarih, 
a man engaged in trade with Anatolia (witness on an act of sales RS 16.114 [PRU III 33-34] rev. 8').

108 PRU vi 38.
loo ■u-R.vAp(i)-ra(d)-te-ql, line 5, is, in our opinion, identical with VB-vAp-ra-ti-iq in AT 374:2 which we 

have reasons to locate near Aleppo.
110 Abdi-Yarih, son of Turanu - see n. 107 above; Ammiyanu, son of Betanu, is otherwise unknown; 

on Abdi-Hagab, son of Sapidanu, see p. 14 above; Yakun-Ilu, son of Qanazu, as noticed by Nougayrol, 
appears in RS 17.319:20 (PRU IV 200-01) as one of the ten Ugaritian witnesses in a juridical act 
involving merchants from Ura (in Cilicia); he may also be identical with Bn-Qnz, a mru [UT 400 
(CTCA 113) III 16].

111 Line 13; restored after Ugaritica V, No. 6:8 (a man from whom Rasap-abu, the overseer of the 
harbor of Ugarit, bought four iktì of land).

112 PRU II 66:2 = our list No. 13.
113 pRU II 67:7 = our list No. 14.

RS 15.137 (PRU III 134-135)-
116 Line 7: a personal name not recorded in Gordon’s and Aistleitner’s vocabularies, nor in Grön- 

dahl’s onomasticon.
1,6 Lines 11-13: these three names are clearly separated from the preceding ten by a dividing line.
117 The damaged word preceding mlk (line 1) is unexplained.
118 The three klbm (lines 2-4) are, in this context, certainly people and not dogs. Are they “male 

hierodules”?
118 The two müdü (lines 10-12) are separated from the ten mzrglm.
120 The word rb (line 8) is omitted in Gordon’s transliteration of the text, and the name is read 

bn. cdl. Virolleaud remarked in the editio princeps, RA 37 (1940) 23, “rb probably indicates that Bn cbl 
was the head of a corporation or, perhaps, ‘the Senior’”.



II 65; 13. PRU II 66; 14. PRU II 67121; 15. PRU II 71; 16. PRU II 72122; 17. PRU II 77123; 
18. PRU V 82; 19. PRU II 131; 20. RS 11.787. They will be referred to as nos. 1-20 in the 
following.

There are indications as to the nature and purpose of these decumates. In two cases 
(our Nos. 4 and 14), one of the ten names in the list is followed by rb, which corresponds to 
the office of rb csrt discussed above. Our list No. 20 is actually entitled lü-mbSugula 10, 
and whatever the interpretation - “foremen of (groups of) ten” or “foremen: ten (men)” - 
the people enumerated, to judge from other occurrences of most of their names, were 
engaged in commerce. Three lists (our Nos. 5, 6 and 15) clearly state that the groups in 
question were bdl, i.e. “traders.” In three lists (our Nos. 5, 9 and 11) members of decumates 
are assigned to different royal estates (gif)124, and one of them (our No. 5) specifies that they 
were attached to the gt precisely as bdl, that is wholesale purchasers of its produce. In 
three cases (our Nos. 6, 7 and 9) the lists are subdivided by lines and headings into two 
groups of five names each; thus in No. 9 five men are assigned to gt Yny, and five to HI; in 
No. 7, five belong to the town of Qrty125 and five to the town of Ull, both located in the 
plain of er-Rüg at a short distance from each other126. In two other cases (our Nos. 5 and 11), 
the distribution of the personnel is more flexible: in No. 5, seven men are designated as 
bdl gt Tbsn, three are b. gt. Tit, and the remaining tenth man is b. gt. [P]sk127; in No. 11, 
one group of five is assigned to three different locations, the next group of ten, that at the 
town of Atn, is for some reason subdivided into four and six, and the last group of ten, at 
gt Ykncm, into eight and two. We see that one branch of the activities of Ugaritic traders 
was marketing of the crops from royal estates, and that contracts or concessions for it were 
issued to companies of ten or, more seldom, of five.

One of the lists of decumates (our No. 1) is entitled bt. il, and its entries follow the pat­
tern bcl. bt. PN. We have to deal here, of course, not with Baals of different locations128, 
and probably not even with “house-owners”129, but rather, according to our fist No. 2, 
line 2, with “workers”130 of ten “trading houses”131 * associated for the purpose of com­
mercial exploitation of the domain belonging to the temple of El in Ugarit (where the

121 This list comprises only nine names, but the fact that the first mentioned is qualified as a “chief” 
(rb) shows that we have to do with an organized group.

122 On the reverse (after line 11), two more names are written in the middle of the tablet, without 
connection with those of the obverse. The number of the latter is actually eleven, but it is possible that 
[x x xRy, line 10, is a gentilic indicating the origin of [x x]mlk, and not a personal name.

123 Ilk in the heading of the list is the Akk. ilku, "service performed for a higher authority in return 
for land held”. The ten persons listed are subdivided into two groups: four qualified bcl att, and six, 
&CI sslmt. Since Sslmt is the Ugaritic term for “corvée”, b^l att hardly means here "owner of a wife (mar­
ried man)” but rather describes a mode of fulfilling one’s obligations toward the state otherwise than 
by corvée. In RA 37 p. 31, PRU II 25, V 98 and 99 the alternative to sslmt is scrt, "barley”, i.e., paying 
the impost in grain rather than in labor. The verb Iqh, “take”, means in these contexts “to choose” 
between the two modes of payment.

124 On gt as a royal estate (which we would compare, on a smaller scale, to the Roman imperial 
saltus) with diversified agriculture, and not merely a “wine-press”, see M. L. Heltzer, VDI 1967/2, 
32-47­

125 Restored on the basis of our No. 6:1.
126 Our reasons for these locations will be given in a special study, now in preparation.
127 For this restoration, cf. JESHO 13 (1970) 125 and n. 5.
128 As thought originally; cf. still in Aistleitner-Eissfeldt, Wb. der ugar. Spr., Nos. 456, 2040.
129 UT § 19.493, beginning.
180 For Ugar. bcl = pcl, see UT § 19.494.
131 In Old Babylonia, "bitum ... if used in connection with a tamkärum, mentioned by name, may

have denoted his trading-house”, W. F. Leemans, The Old-Babylonian Merchant, 89.



tablet was found during the excavations of 1929). One of the ten participants was a 
priest132; another is attested as the head of a decumate133; two further members, as well as 
their sons, belonged to the Ugaritic business community134; one was a member of another 
decumate and was active in one of the royal estates135; one had a son who was a bdl in still 
another decumate136. The same impression is gained from a prosopographic study of those 
recorded in our other lists. While many names never recur elsewhere and must have 
belonged to small local dealers, many other names are very well attested in Ugaritic 
registers, letters, and business documents, and (with all allowances for possible cases of 
homonymy) clearly identify their bearers as merchants, some on a rather large scale and 
with a wide scope of operations. Thus twenty-nine participants of the decumates are 
defined as bdl, mkr, asiru, or “head of ten” either in the lists themselves or in other tablets, 
and twenty more appear outside these lists as buyers or sellers of merchandise, importers of 
goods, exploiters of salines, shipowners, and traders with Egypt or Anatolia. From the 
military point of view, five are known as mariannu, two as tnnm, and thirteen as mzrglm. 
Seven, and possibly nine, are foreigners137 138.

In one list of a decumate (our No. 18), four businessmen are represented by their sgr, 
one is accompanied by his sgr, one is represented by his bns, and one - by his two bns. Sgr 
is a North Syrian variant of the common Semitic sgr “small, young” (also found at Alalah 
as sufyäru, sufyärtu)188 which, in Ugaritic texts, is used with the meaning of “aide, assist­
ant”139, and fully corresponds to the Old Babylonian suhäru in the sense of “subordinate 
acting for a tamkärü’ ’14°. According to W. F. Feemans, “the suhärü very often occur as 
transporters and messengers in the trade... It is expressly stated that a tamkärum had a 
suhärum ... The suhärum mainly performed services for the effecting and execution of the 
liabilities of his master in regard to contracts”141 142. We do not know what was the difference 
in status between sgr “assistant” and bns “man” in the context of this tablet.

In the long roster RS 16.257, the LU-MESa-Si-ru-ma are followed by [LÜ-MESmus-ke-nu]-tum 
Ltì■MEsa-si-ru-maUi. What were they? According to Nougayrol, these were "‘clients,’ 
acting as auxiliary officials, as aides to the Instructors [i.e., asiruma] and the un-tu, on 
whom they depend and who, no doubt, secure their subsistence”143. For Rainey, they were 
“plebeian äsirüma”144. However, after the studies of the social status of the muSkenum by

182 As noted by Heltzer, VDI 1966/3, 188, Bn-Nq[ly\ listed among priests, PRU V 20:8, is identical 
with Bn-Nqly, UT 400 VI 25, and with mKu-un-am-mu dumu Ni-qa-la-a, RS 16.257+ B III 42, both 
listed as priests as well.

183 Pdy = mPa-di-ya in our list No. 20:2.
134 On clr, snr, and their sons see p. 17 f. above.
135 Jr« - cf. our list No. 9:14.
136 Bn-Bsn - cf. our list No. 15:3.
137 We decided not to take up extra space by listing all of the personal names in question, but may 

do it at another opportunity.
138 D. J. Wiseman, The Alalakh Tablets, 163: “young (male or female) slave”.
188 UT § 19.1787.
140 Leemans, op. cit., 34.
141 Ibid., 34-35.
142 Face B III 30. The damaged word was restored by Nougayrol on the basis of ibid. IV 17, where, 

similarly, the liJ.meSUN-TU are followed by^-u^mus-ke-nu-tum iW.meSun_tu#
143 pRU in 234, s.v. muskénu.
144 JNES 26 (1967) 298.



E. A. Speiser145 and W. von Soden146, our understanding of the term has become consider­
ably more specific. We can formulate its essence in the words of I. M. Diakonoff: “The 
[muSkènum] category comprised all holders of royal land except the warriors, redimi and 
bä’irum”li'i. We know that the kings of Ugarit owned a considerable number of land 
estates called gt (forty-six of them are known by name), and that plots of that land were 
handed out to individuals148 149. The personnel of the royal estates were called, in Ugaritic, 
bnS mlku9, which is the exact equivalent of the term muSkSnu. They were the king’s 
tenants and did not own the land they worked, but otherwise they were free men and 
could (perhaps with the king’s permission) engage in trade. Indeed, Ahi-Rasap, one of the 
muSkenutum-aSiruma150, reappears as A hr $ ft among the bns mlk151, and, in the distorted 
spelling Ahrtft152, in our list No. 10 as a member of a decumate along with several well 
attested merchants. Moreover, ten, and possibly twelve, of those recorded in the lists 
of decumates, appear elsewhere as bns mlk. A certain analogy can be found in the nine­
teenth century Russia, another country that divided its inhabitants into numerous so- 
called “estates.” These included "state peasants” and “appanage peasants,” that is, 
peasants living on land belonging to the state or to the domains of the imperial family. 
Those of them who wanted to, could buy a “trade certificate” and were then counted as 
“peasants dealing in commerce”153.

The expression bt cSrm occurs in the short tablet PRU V 105, unfortunately one of an 
"extremely elliptic style” and containing "words of undetermined or poorly determined 
sense”154. The amount of thirty-six heavy shekels, apparently connected with equipment 
of chariots, is transferred to the bt cSrm (and?) the bt alhnm. Since alhnm (Assyrian 
alafyinnu) designates a certain occupational group, bt csrm can be understood as the cor­
porate office of the aUruma, the equivalent of the bit tamkärim of the Old Babylonian, and

116 Orientalia NS 27 (1958) 19-28. Note especially pp. 19-20: “... to call him a ‘plebeian’ or a ‘com­
moner’ or the like, as is often done, is demonstrably harmful, since these are transplanted concepts 
which are utterly foreign to the civilization of Mesopotamia”.

146 ZA 56 (1964) 133-141. Note p. 133: “It is not necessary ... to refute such ‘translations’ as 
‘plebeian’ which one can occasionally read today”. No analysis of the muskènum at Ugarit was offered 
in that study.

147 Ap. Ancient Mesopotamia, 198. Cf. Speiser, op. cit., 27: ‘‘To sum up, the functional force of 
muskénum is that of the ‘state’s dependant’ who assumed certain onerous obligations and restrictions 
in return for fief-holdings” (the term “fief” is less than a fitting designation of a peasant’s allotment, 
but this is beside the point); and von Soden, AHw, 684a: “Palasthöriger”.

148 Thus UT 146 is entitled M, ubdy. iUtm° (2) dt bd. skn, “field-allotments at Ilistamca which are 
under the supervision of the prefect”, and comprises twelve tenants of fields in gt Prn and five in 
gt Mzln.

149 See for references UT § 19.486.
160 RS 16.257-)- B III 35.
461 PRU V 67:7.
182 Almost all names in the tablet are misspelled. The scribe must have been a Hurrian whose ear 

did not perceive the differences between several Semitic phonemes (cf. the Akkadian expression 
tupSar hurrü for a poor scribe).

163 P. I. Melnikov-Pechersky’s novel In the Forests describes the milieu of such wealthy “appanage 
peasants” before the reforms of the eighteen-sixties, and one such “peasant dealing in commerce” of 
the immediate post-reform period appears as a minor character in Dostoyevsky’s The Brothers 
Karamazov. [Dr. R. Frankena, after hearing this paper, was kind enough to inform me about some 
Old Babylonian economic texts he was working on, in which two brothers are qualified as awilü, and 
the third brother, as a muiskenum, which did not prevent him from being very wealthy and engaged in 
all kind of commercial operations.]

164 Ch. Virolleaud, PRU V 129.



the bit tamkäri of the Old Assyrian, business texts, which, in both cases, were places of an 
“at least communal character,” “where silver could be borrowed and where payments etc. 
were claimed”155.

A. F. Rainey has shown that the asini-people in Southern Canaanite letters (from el- 
Amarna and Taanach) were not “prisoners,” as had been assumed156, but the counterpart 
of the Ugaritic asinima157. How do their mentions in those texts square with our inter­
pretation of asinimapSrm as members of merchant groups? The context of the Taanach 
letter No. 5:10 is not very illuminating158; but that of EA 268:19, a letter from Gezer, is 
much more so. The local ruler sends to the Pharaoh, along with the returning Egyptian 
messenger Haya, 46 SALar-d[i-ti] ù 5 lü-meSdumu.[kin] ù 5 Lü•ME&a-si-ru-ma, that is, forty- 
six slave-girls, five messengers and five asinima : once again we find the familiar pattern of 
grouping the asiruma in groups of five; and since messenger service was one of the obliga­
tions of the tamkärü159, one may assume that the five messengers were also merchants 
(perhaps of higher rank), which brings us back to the Ugaritic decumates consisting of 
two groups of five.

In EA 173 (a letter from the land of Amqi, i.e. Coelesyria), the sender assures the 
Pharaoh that he had dispatched a messenger to the land of the king, but some enemy 
killed them (plural, showing that the messenger was not alone), and then states (11. 13-14) : 
[ù a]-nu-um-ma 10 Ltì-MB%[si-ru] [at(\)-t]a-§e-er a-na lugal en-[*«], “and now, ten 
a\siru\-people I have sent to the king, my lord”160. Knutzon’s restoration (though for 
wrong reasons) of the damaged noun is very plausible; and if it is correct, we are once 
again in presence of a group of precisely ten asiruma who go to Egypt, no doubt, for com­
mercial purposes but are charged with a diplomatic mission as well.

Amarna letters from Alasia (Cyprus) confirm the general use of merchants as diplomatic 
envoys and their grouping by fives and tens. In EA 34, mär Sipri and tamkärü are men­
tioned next to each other in the same sentences, and we read of [2]o Ltì-[MESiam]-ga- 
ru-ka161, “twenty of thy (the Pharaoh’s) merchants,” i.e., two decumates of traders who 
were quite probably not ethnic Egyptians but Canaanites from Egyptian possessions, like 
the merchants Abrm msrm and Ncmn msry at Ugarit162. When the king and the intendant 
of Alasia plead with the Pharaoh for the release of their messenger, the grammatical 
number shifts back and forth from singular to plural. The letters speak of a mär sipri 
(always singular) and state: lu an-nu-ü dam.gàr-ia, “this man is a merchant of mine,”

155 Leemans, op. cit., 89-90, with quotations and references. In RS 15.63 (PRU III 20), when the 
merchant Abiramu asks his correspondent Zilabanu that a third man, Rispaya, give 45 shekels a-na 
lü.meSdam qXrmes (lines 12-13, 19-20), without mentioning any personal names, he probably has 
in mind the bit tamkäri.

166 By J. A. Knudtzon in his Die El-Amarna-Tafeln, by W. F. Albright in his translation of the 
Taanach letters (see n. 158 below), and apparently by W. von Soden about the asiruma at Ugarit 
(study quoted in n. 146, p. 139).

167 JNES 26 (1967) 298-301.
158 “Send me thy brethren together with their chariots, and send me the horse(s) as thy tribute and 

special gifts for me. As for all the lù.meSa-si-ri who are there with thee, send them to me tomorrow to 
Megiddo” (Albright’s translation in BASOR No. 94 [1944] 24 is followed, except for the rendering of 
ltJ.meSa-si-ri as “prisoners”).

169 In addition to what will be adduced below, cf. Leemans, op. cit., 142.
160 Knudtzon understood the sentence “and now he [the one responsible for killing the messenger] 

has sent ten prisoners to the king” and restored, accordingly, [ut-t]a-se-er in line 14.
161 Line 40.
162 Respectively, PRU V 95:4 and UT 311 (CTCA 91) :6 (= our list No. 5).



but the verb used is uS-se-ra-Su-nu, “release them,”163 and the request not to retain dumu 

Si-ip-ri-ia but to release him is followed by six names164. It would seem that the Alasian 
mission to Egypt consisted of one chief envoy who joined a group of five merchants on one 
of their business trips.

The same principle seems to have obtained among the merchants of Ura, an important 
harbor in Cilicia, who often visited Ugarit. An act of returning to three merchants from 
Ura of their illegally seized merchandise165 is signed not only by these three directly in­
volved men but also by two more men from Ura, as though all five of them were joined in 
mutual solidarity; and one of the five was apparently their älik pani, “headman” or, as 
rendered by Nougayrol, “head (of the delegation [?]).” It is significant that, on the 
Ugaritian side, the document is certified by exactly ten witnesses166, at least half of whom 
are known to have been engaged in commerce; they may have formed the decumate which 
transacted with the five merchants from Ura. Again, the decision of a Hittite official in a 
legal contest between a merchant from Ura and Niqmadu III, king of Ugarit167, is certified 
by four other men from Ura, probably the litigant’s co-members in a group of five. Finally, 
the third document of that kind168, which obliges a certain Arma-ziti to pay an indemnity 
to the king of Ugarit and to forfeit his claims to certain Ugaritians, carries again the names 
of four witnesses, each of them identified as "man of Ura” and all four as “tamkärü of the 
Sun” (i.e., the Hittite king); Arma-ziti must have been the fifth member of their group.

We can now summarize the facts assembled and clarified thus far and try to reach some 
general conclusions on the asiruma. They were a class of merchants who owed their name 
to the mode of their association for professional purposes into groups of ten men, often 
consisting of two sub-groups of five. Such groups were formed, no doubt, on a voluntary 
basis but were officially recognized and incorporated by the state which kept the member­
ship lists in its archives. The rationale behind this form of organization was probably the 
collective responsibility of the members for their debts, taxes, occupational risks, and so on, 
required by the state. This we deduce from the considerable number of pledges (sometime 
unlimited, sometime for specific amounts of silver) issued by private citizens of the king­
dom, individually or jointly, on behalf of other citizens, which were found in the archives 
of the royal palace169 *. For the participants, on the other hand, banding together had the 
obvious advantage of facilitating such endeavors as equiping a ship, putting together a 
caravan, or raising the capital for initial investment. The decumates and “fives,” to all 
appearances, were not permanent bodies but were formed ad hoc, for specific operations. 
They were open not only to individuals from all towns of the kingdom but also to royal 
tenants (bns mlk/muskenuiu) and even to resident foreigners. Their heads, rb csrtjaklü 
eUrti, had an official status and, at least in some cases, acted as intermediaries between 
their subordinates and the royal treasury. There existed a bt csrm, some kind of a central

163 EA 40:16-17; 39:10-16.
164 EA 37:19-20 and 21-27.
166 RS 17.139 (PRU IY 182-184).
166 These are (lines 16-25): mAt-te-nu dumu Hi-na-qa-na, mIa-du-&v dumu Te-wa-a[n-na], mTa-ku-an

dumu Ir-ri-gi-na, mM[u]-ni~ya dumu Pur-ku-da, mIa-ku-un-ìlu dumu Qa-na-zi, mÌR-du dumu [...], 
mAdda-ru [...], miR-a-da-ti dumu [...], mSu-na-ilu lVa. [ba(?)], mAd-du-nu dumu [...]. .

167 RS 18.20 + 17.31 (PRU IY 202-203).
168 RS 17.316 (PRU IV 190).
169 Studied in part by M. Liverani, “Due documenti ugaritici con garanzia di presenza”, ap. Ugari-

tica VI, 375-378.



clearing office or chamber of commerce, or perhaps several such “houses” in the com­
mercially active towns of the kingdom170.

The question is, if so many of the members of the decumates were known as bdlm, why 
do some lists of corporations distinguish between aSimmafSrm on the one hand and mkrm, 
tamkärü, or tamkärü glossed bidaluma on the other? Here again, it seems, we are in 
presence of the vexing lack of precision in Ugaritic social classification. Seven lists of 
corporations171 speak only of mkrm, one172 only of bdlm, two173 only of csrm, while two lists174 
mention both cfm and mkrm, and two175, both asiruma and tamkärü (in one case with the 
gloss bidaluma). Thus it looks as though the asiruma could be subsumed in the more 
general category of mkrmjtamkärü, but that not all of the latter were counted as asiruma. 
And if so, the non-aSiruma merchants were probably the wealthiest and most influential 
members of the profession, those whose capital was large enough and credit secure 
enough for enabling them to engage in foreign trade individually or in companionship 
with one or two of their confreres. We are well acquainted with several representatives 
of the top level of the Ugaritic merchant class who fit this description. However, there was 
no strict dividing line between the two subdivisions of businessmen. Some of the 
biggest individual entrepreneurs were not above taking part in decumates along with 
little known and probably not very important dealers.

Prosopographic study reveals a remarkable degree of versatility of Ugaritic merchants. 
Most of them were not tied to some specific field of profit-making but were active wherever 
there was an opportunity. Among their endeavors, beside export, import, and marketing 
the produce of the royal estates, one can mention exploitation of saltworks, production of 
copper and bronze ware, manufacture of purple fabrics (which included all stages of the 
process - murex fishing, extraction of purple dye, weaving, dying, and making a wide 
assortment of clothes), trade in horses and cattle, and a considerable role in collecting 
taxes. I have given elsewhere my interpretation of PRU 2 155 to the effect that it records 
the purchase by three associates (one of whom, Bcl-mczr, is known to have been a mkr), for 
the amount of 400 shekels of gold, of the right to collect the imposts from the central 
Ugaritic harbor of Ma’hadu176. Another way in which a merchant could assist the state was 
to sell on its behalf the contributions in kind paid by producers and importers that have 
accumulated in the royal storehouse - exactly as this was done by the wakil tamkäri in 
Babylonia177. A very good example is provided by RS 15.43178 which states that a number 
of utensils of bronze, a quantity of unworked bronze, of purple wool of two shades, two 
tunics and eighty stones have been handed over “from the Palace to Abiya” (is-tu É.GALhm 
a-na mA-bi-ya). Elsewhere in the same text he is called mA-be-ya dumu mHa-ra-me. It is 
clear that he was supposed to sell the merchandise and take his share of profit. He is quite 
certainly identical with Aby, a member of two decumates (our fists No. 12:5, No. 13:5), and

1,0 PRU Y 107 lists amounts of taxes paid collectively by the merchants (mkr) of the towns of 
Mlk, Ar, Atlg, and Ilstni0. There must have existed local corporate authorities to collect such taxes 
and deliver them to the royal treasury.

in up 81, 82 (= CTCA 75; 76), PRU II 28, 29, 30, 31, 38 (V 107 is incompletely preserved).
172 UT 400 (= CTCA 113).
1,3 UT 115 and 300 (= CTCA 74; 82) (PRU V 19 is incompletely preserved).
174 UT 113 and 169 (= CTCA 71; Syria 28, 165).
176 PRU VI 93; PRU III, RS 16.257 + .

176 JESHO 13 (1970) 119-120.
177 I. M. Diakonoff, ap. Ancient Mesopotamia, 200.
178 PRU III 187.

4 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



it is possible that he is also listed, under his patronymic Bn-Hrm, in a list of mrynm179, 
which would illustrate his high standing in the social fabric of Ugarit.

From what we have seen, the activities and the position of the Ugaritic merchants were 
not unlike those of their Babylonian counterparts, with two exceptions however: the 
lower-ranking commercial agents called Samallü in Babylonia are never mentioned in the 
texts of Ugarit (unless the mysterious group of trrmjta-ri-ru-ma be taken as their Ugaritic 
equ'valent)180; and money-lending operations, so characteristic for the Babylonian 
tamkärü, are very poorly represented in the hitherto published business documents from 
Ugarit. The question, already debated with respect of the Babylonian merchants: were 
they primarily state agents, or free entrepreneurs181, equally applies to their Ugaritic 
counterparts; and in both cases no clear-cut answer can be given owing to the peculiar 
nature of the relationship between the private and the royal sectors in the Near Eastern 
society of the second millennium.

To conclude these remarks, it would be erroneous to visualize the Ugaritic merchants 
according to the pattern of medieval Europe or even of the Greek city-states in the 
emerging Classical period, that is, as an energetic middle class, growing in wealth but kept 
in an inferior social and political position by a landed aristocracy of mounted warriors 
which despised business and trade. Even E. A. Speiser, who correctly objected to the use of 
“plebeian” in the context of the ancient Near Eastern society182, wrote about the mariannu 
at Ugarit : “the latter term in itself marks one as a member of the aristocracy”183. Whatever 
might have been the origin and the position of the mariannu in Mitanni and in the inner 
parts of Syria, in Ugarit they have certainly not formed an aristocracy in the accepted 
meaning of this word. In Ugarit, the big merchants were the upper class - they owned the 
largest land estates, they surrounded the throne as advisors and administrators, and they 
served in the elite corps of the army as mariannu-charioteers (a matter, no doubt, not only 
of honor but also of military obligation), while merchants of lesser importance fulfilled 
their duty toward the defense of the kingdom by serving, with their own weapons, in the 
ranks of the mzrglm. If we look for a parallel to the Ugaritic mariannu, it would be the 
patriciate not of early Rome but of medieval Venice, except that the social relations in 
Ugarit were far from the rigidity and exclusiveness of the Venetian mercantile oligarchy. 
Already in the thirteenth century B.C., to Ugarit could by applied the pronouncement of 
Isaiah made six hundred years later on a kindred city that succeeded her as “the merchant 
of the nations”184: “Tyre, the bestower of crowns, whose merchants are princes, whose 
traders are the honored of the earth”185.

1,9 UT 400 (= CTCA 113) I 9.
180 Is the stem of this word a reduplication of täru “to return”? In the corporations list PRU VI 

No. 93:3-5, does the sequence lüdam.gär, a-si-ru-ma, ^ta-ri-ru-ma hint at a special relationship 
between the three groups?

181 Cf. Leemans, op. cit., 47, 63, 80-81, 83, 87, 94-95; Diakonoff, op. cit., 200; Heltzer, VDI 1964/2,
7-9­

182 See n. 145 above.
183 JAOS 75 (1955) 163.
181 Isaiah 23:3.
188 Ibid. : 8.



GESELLSCHAFTLICHE VERÄNDERUNGEN IM SPIEGEL DER KUNST:

URUK IV-/ÖEMDET NA$R-ZEIT*

THOMAS BERAN, FRANKFURT a. M.

In den Vorberichten über die Grabungen schreibt H. Lenzen zum Befund im Eanna 
von Uruk* 1: „Bei der Betrachtung der Uruk Ill-Schichten ist es wesentlich, sich vor Augen 
zu halten, daß das Heiligtum, oder aber auch die Stadt Eanna, am Ende der Periode 
Uruk IV vollkommen zerstört wurde. Der Wiederaufbau von Eanna schließt an keiner der 
bisher freigelegten Stellen an das an, was vorher bestanden hatte.“

Und weiter: „Heute darf als sicher angesehen werden, daß das Eanna der Kulturschicht 
Uruk III mit der Kulturschicht Uruk IV nichts anderes als die Grenzen gemeinsam 
hatte.“ Deutend fügt er hinzu, „daß sich die kultischen Vorstellungen, die sich mit der in 
Eanna verehrten Gottheit verbanden, sehr wesentlich geändert“ haben müßten.

Sieht man sich dies auf den Grabungsplänen an, so ergibt sich folgendes Bild:
In der Schicht IVa2, die zwar einen in vielem erweiterten und veränderten, aber doch 

nicht im wesentlichen umgestalteten Neuaufbau von Schicht VI—IVb darstellt, finden wir, 
an ein System von aneinander gereihten Höfen und Hallen angegliedert, die charakteristi­
schen Uruk-Tempel mit basilikal überhöhten Langräumen, die sich an den Kopfseiten 
T-förmig erweitern, an den Langseiten von Raumtrakten gleich Seitenschiffen eingefaßt 
werden. Im ganzen eine sehr klare, rechtwinklige, im Aufbau verständliche, auf zwei ein­
heitliche Hauptachsen bezogene Anlage von äußerer wie innerer Monumentalität.

Ganz anders stellt sich Eanna III dar3: Eine verwirrende Vielzahl von in- und nebenein­
ander verschachtelten Räumen und Höfen bietet selbst einer so relativ einfachen Frage 
wie der nach dem Aufbau größte Schwierigkeiten. Außer im Bereich der Hochterrasse, die 
der Kern der Anlage zu sein scheint, kann von Monumentalität nicht mehr gesprochen 
werden. Der großzügigen Klarheit von Uruk IV steht hier ein wahres Gewirr von rätsel­
haften, ständig wieder veränderten und abgewandelten4 Bauwerken gegenüber.

Eines aber ist wichtig, im Gedächtnis festgehalten zu werden: Der Kern der Anlage, die 
Hochterrasse — zuerst ein kleiner Bau von etwa quadratischem Grundriß, danach haken­
förmig, schließlich zu einem großen Quadrat (oder Quader) erweitert - bleibt von jetzt 
an erhalten, bildet sich fort zur Siqqurrat, die schließlich in der Ur IH-Zeit ihre endgültige 
Gestalt bekommt5. Der Unterschied zwischen Uruk III und den Schichten der nachfolgen­
den Frühdynastischen Zeit ist bei weitem nicht so gravierend, wie der zwischen Uruk

* Die hier vorgebrachten Ausführungen dürfen nicht so sehr als Vorlage fertiger Ergebnisse ange­
sehen werden, sondern vielmehr als bei der notwendigen Beschränkung nur sehr knapper und gedräng­
ter Hinweis oder Vorschlag auf eine mögliche Betrachtungsweise bei der Interpretation von archäo­
logischen Befunden.

1 UVB 20, li.
2 UVB 24, Taf. 27.
3 UVB 20, Taf. 30.
4 UVB 20, 11 links.
5 Zugleich bleibt im wesentlichen wohl auch die Einschließung erhalten - vgl. UVB 20, 11.



VI-IV und Uruk III. An einzelnen Bauteilen, wie z. B. dem „Stampflehmgebäude“, ist 
eine deutliche Kontinuität zu registrieren6.

Ein ganz ähnlicher Befund bietet sich in der Bildkunst : Kennzeichnende Denkmäler­
gattung sind die Rollsiegel, die auch als einzige Gruppe von Bilddenkmälern ausreichend 
belegt sind.

Unter den Bildmotiven von Uruk IVb und IVa lassen sich mehrere Gruppen unter­
scheiden :
a) Kultische Darstellungen, wie Opferprozessionen zu Tempeln oder Schreinen7;
b) Herrscherliches Tun, wie Gefangenen Vorführungen, oder Kulthandlungen des Herr­

schers, auch Jagd8;
c) Tiere in Reihen und Tierkämpfe in ganz ungebundener Gestaltung9, aber auch in 

heraldisch-symmetrischer Komposition und phantastischer Ausgestaltung mit dämoni­
schen Mischwesen mit Löwenköpfen und Schlangenhälsen10.
Diese Neigung zu symmetrischer Gestaltung - eigentlich dem endlosen Bildfries der 

Siegelabrollung gar nicht gemäß - setzt sich auch durch bei Darstellungen, die reales 
Geschehen in symbolisch überhöhter Form wiedergeben. Zwei Rollsiegel des Uruk IV- 
Stils11 zeigen genau das gleiche Motiv: der en — als solcher ausgewiesen durch die Bei­
zeichnung des Inanna-Symbols auf dem zweiten Stück - in der charakteristischen Kenn­
zeichnung mit von einer Stirnbinde gehaltener Schopffrisur, Bart, Netzrock, füttert die 
Heilige Herde von Eanna. Das kann in einfach erzählender Form geschehen, wie auf dem 
erstgenannten Stück, aber auch in einer künstlerisch ausgestalteten Komposition von 
symmetrischem Aufbau, mit der Figur des en als Zentrum, und formaler Responsion der 
beiden Bildhälften. Der symbolhafte Charakter wird zusätzlich verdeutlicht dadurch, daß 
nicht Getreideähren oder Heubündel verfüttert werden, sondern Blütenzweige12.

In frei erzählender Form, in übereinander gereihten Bildstreifen mit parataktischer An­
ordnung der Figuren, ist ein Opferfest auf der berühmten Kultvase („Alabastervase“) aus 
Uruk geschildert, dem in seiner Ausführlichkeit bedeutendsten Bilddenkmal aus früh­
sumerischer Zeit13 :

Im untersten Fries wachsen aus dem durch Wellen gekennzeichneten Grundwasser 
Getreideähren und Baumschößlinge, darüber bewegt sich eine Herde von Dinka-Schafen. 
Der mittlere Fries bringt eine Reihung hintereinander schreitender nackter Männer, die in 
Körben, Schüsseln, Kannen und anderen Gefäßen die Früchte des Landes herbeitragen. 
Im oberen Fries werden diese Gaben überreicht: vor (oder zwischen) den von ihrem 
Symbolzeichen, dem Schilfringbündel, gebildeten Eingangspfosten ihres Heiligtums steht 
die Göttin Inanna (oder als ihre Vertreterin eine Priesterin?) und erwartet den Zug, den

6 Außerhalb von Eanna, in Uruk K/XVII (m.d. „Weißen Tempel“) wird in der Periode Uruk III 
= öemdet Nasr eine ältere Tradition, noch aus vorsumerischer Zeit überkommen, fortgeführt, erlischt 
dann aber ohne Fortsetzung.

7 ZA 49 Taf. 3, 1-3, Taf. 6, 21; E. Strommenger, Fünf Jahrtausende Mesopotamien, Taf. 17, 2-3.
8 ZA 49 Taf. 3, 4-5, Taf. 6, 21; A. Moortgat, Vorderasiatische Rollsiegel (VR) Nr. 1.
9 ZA 49 Taf. 4,7, Taf. 5, 12-15, Taf. 6, 19.
10 ZA 49 Taf. 4, 6, 9-11, Taf. 6, 20.
11 1: A. Moortgat, Frühe Bildkunst in Sumer, Taf. XXXI, 3; 2: VR 29 = Strommenger, a.O. 

Taf. 17, 4.
12 Für die Datierung des zweiten Stücks (VR 29) in Uruk IVa sei z. Vgl. eine stratigraphisch gesi­

cherte Abrollung aus Uruk IVA zitiert: UVB 19 Taf. 15a, deren Übereinstimmung mit dem Berliner 
Siegel so weit geht, daß man eine Arbeit von gleicher Hand annehmen darf.

13 E. Heinrich, Kleinfunde aus den archaischen Tempelschichten in Uruk, Taf. 2-3; Strommenger, 
a.a.O. Taf. 19-22.



der „Mann im Netzrock“, der en von Eanna14, anführt, mit zwei Begleitern vor die Gottheit 
tretend. Hinter ihr, hinter den Pfosten, sind die Gaben schon gestapelt15; unmittelbar 
hinter den Schilfringbündeln zwei Altäre auf den Rücken von Dinkaschaf-Statuen, mit 
dem Zeichen der Göttin versehen; hinter oder neben den Altären zwei Frauen (Prieste- 
rinnen?), von denen die linke das Zeichen en hält, die andere die Hände in ehrfürchti­
gem^) Gestus erhebt.

Das Ganze16 wirkt wie eine Illustration eines von Thorkild Jacobsen vorgelegten 
Textes17: „An der Lapislazuli-Tür, die im gipar steht, traf sie (= Inanna) den en, in der 
schmalen Tür, an der engen(?) Tür des Vorratshauses, das im Eanna steht, begegnete sie 
Dumuzi.“

Zugleich ist es aber auch etwas wie eine kosmologische Schilderung der frühsumerischen 
Welt, der sumerischen Tempelstadt: Das Wasser, Gabe der Götter, bewirkt den Pflanzen­
wuchs, dessen Früchte Tiere und Menschen genießen. Aus der Kultivierung von Früchten 
und Tieren wird das Opfer gewonnen für die Gottheit, in deren Welt und Ordnung der 
Mensch seinen Platz und sein Auskommen findet18.

Zwischen der Uruk VI-IV- und der Uruk III/Gemdet Nasr-Zeit vollzieht sich dann auch 
in der Bildkunst ein ähnlich einschneidender Wandel, wie er in der Baukunst festgestellt 
wurde :
Das fällt am stärksten ins Auge bei den Rollsiegeln : An die Stelle sorgfältig gearbeiteter 
Stücke (oder z. T. auch neben sie) mit wirklichkeitsnahe gestalteten Figuren treten nun 
neue Gruppen, unter denen die bekannteste die in einem eigentümlichen, technisch durch 
unretuschierte Bohrer- und Stichelarbeit bedingten Stil gehaltene bildet, bei der bezopfte 
Figuren (pig-tailed figures) mit wirtschaftlichen und häuslichen Verrichtungen beschäftigt, 
oft auch einfach aneinander gereiht sind19.

Andere Gruppen, stilistisch verwandt, bringen statt „ablesbarer“ Bilddarstellungen oder 
-erzählungen serielle, fast schon figürlich-ornamental anmutende Motive, wie einfache 
Tierreihen, oder Vierfüßler vor Tempelfassaden (vor allem in Hafägi)20. Das Figürliche 
wird immer mehr aufgelöst, in Flächenornamente verwandelt, die schließlich keinerlei 
figürliche Elemente mehr erkennen lassen21.

Diese Gemdet Nasr-Siegel gibt es im ganzen Bereich der frühgeschichtlichen vorder­
asiatischen Welt, in Uruk sowohl wie in Susa, im mittleren Zweistromland (Gemdet Nasr, 
Kis), in den Orten der unteren Dijala und in Obermesopotamien (Teil Brak). Hinzu

14 Die Figur des en selbst ist weggebrochen, aber an der Schleppe aus Netzstoff zu identifizieren und 
zu ergänzen nach dem Siegelbild Moortgat, Bildkunst, Taf. XXVI, 3.

15 Strommenger, a.a.O. Taf. 20-21.
16 Heinrich, Kleinfunde, Taf. 38.
17 ZA 52, 108 Anm.
18 Als weitere kennzeichnende Bilddenkmäler seien die der Kultvase stilistisch verwandte Alabaster­

mulde im Brit. Museum (Strommenger, a.a.O. Taf. 23) ins Gedächtnis gerufen, die Löwenjagdstele aus 
Uruk (id. Taf. 18), die zahlreichen Reliefgefäße mit dem Tierbezwinger- und Herdenschützer-Motiv 
(id. Taf. 24-28) - alles Stücke, die in anderer Form die gleichen Sujets behandeln, die auch in der 
Glyptik Vorkommen.

19 CANES I Taf. Ili; VR Taf. 7.
20 CANES I Taf. IV, V.
21 CANES I Taf. VI, VII; f. d. Glyptik der Gemdet Nasr-Zeit insgesamt, bes. auch ihre lokalen 

Tendenzen und Beeinflussungen vgl. die ausführliche Darstellung von W. Nagel, Djamdat Nasr-Kul­
turen und Frühdynastische Buntkeramiker, 3 iff.; auf ein Siegel mit bezopften Hockfiguren im Bohr­
stil wie Anm. 19 aus einer Uruk IV-Schicht in Nippur machte E. Porada aufmerksam: s. apud R. 
Ehrich, Chronologies in Old World Archaelogy, 180 fig. VII, 6 (im Text S. 188 v. Nr. 5 vermerkt!).



treten, in ähnlichem Stil gehalten, wieder - wie schon in vorsumerischer Zeit - Stempel­
siegel. Vor allem muß aber festgehalten werden, daß diese wenig qualitätsvollen, flüchtig 
gearbeiteten Stücke, die so deutlich den Charakter einer Massenware tragen, an Zahl die 
„guten“ Uruk IV-Siegel bei weitem übertreffen - auch dadurch schon als Massenware aus­
gewiesen, als „populär“ oder „common group“, als Volksstil. Auch ist bemerkenswert, 
daß sie im Bereich der großen Heiligtümer, aus dem die Uruk IV-Siegel ausschließlich 
stammen, wie zum Beispiel im Eanna von Uruk, recht selten, aber da, wo auch Wohn­
siedlungen angegraben wurden, wie in Hafägi, in großer Zahl angetroffen werden.

Waren die Uruk IV-Siegel, wie man aus den Fundumständen erschließen möchte, auf die 
Tempelverwaltung beschränkt, so scheinen die neuen Stücke nun jedermanns Besitz zu 
sein, finden sich im privaten Bereich als Eigentum selbst handelnder Individuen.

Da scheint nun die Frage angebracht, ob dies nicht Anzeichen einer einschneidenden 
sozialen oder sozio-ökonomischen Umstrukturierung sind. Dazu gehört auch, daß in der 
gleichen Zeit, in der Uruk III/Gemdet Nasr-Periode, außer den großen Heiligtümern der 
Stadtgottheiten (Eanna in Uruk, „Temple Oval“ in Hafägi) jetzt auch kleine, bescheidene, 
kapellenartige Kultstätten mitten in den Wohnsiedlungen auftauchen (Hafägi: Sin- 
Tempel, etwas später Nintu-Tempel). Man möchte fragen, ob nicht, schon beginnend mit 
der Uruk HI/Gemdet Nasr-Zeit, anstelle des oder neben dem System der sumerischen 
Tempelstadt - bei dem alle Immobilien und alle Produktionsmittel der Gottheit, d. h. dem 
Tempel, gehören und der einzelne seinen Platz und seine Versorgung als integrierter Teil 
dieses kollektiven Systems findet - eine stärkere Differenzierung ihren Anfang nimmt, in der 
das Individuum seinen eigenen, persönlichen, privaten Anteil beansprucht, zur rechts­
fähigen Person wird. Ihre Vollendung findet diese Entwicklung dann erst in Frühdynasti­
scher Zeit, wie die zahlreichen, charakteristischen Kapellenheiligtümer in den Wohn­
bezirken der Städte zeigen, und mehr noch die Beterstatuetten, in denen der Stifter selbst, 
als private, handelnde Person, ohne Zwischeninstanz, seiner Gottheit gegenüber tritt.

Einflüsse von außen, von außerhalb der sumerischen Welt mögen diese Tendenzen ver­
stärkt, wahrscheinlich sogar initiiert haben - gerade das läßt sich an den archäologischen 
Befunden ablesen: In der Glyptik sind Verbindungen mit Elam unübersehbar; Stempel­
siegel, in den Randgebieten immer in Gebrauch, kommen wieder auf; desgleichen eine be­
malte Keramik mit Beziehungen zu Iran; auch das erste Kapellenheiligtum findet sich 
ganz an der Peripherie, im Dijala-Gebiet, also an einem der Haupteinfallswege von Iran 
her; Beziehungen zur syrisch-arabischen Wüste sind archäologisch dagegen noch nicht 
nachweisbar22. Aber zweifellos blieb auch das Zentralgebiet, wie der Befund von Uruk 
zeigt, von diesen Entwicklungstendenzen nicht ausgenommen.

22 Vgl. W. Nagel, a.a.O. passim; aber auch die Beobachtungen von B. Buchanan, Cat. of Ancient 
Near Eastern Seals in the Ashmolean Museum, I, loff. u. bes. 16, zu der Gemdet Nasr-Glyptik.



FRIEDRICH CORNELIUS, GREIFENBERG

Um die soziale Struktur des Hethiterreiches zu erkennen, ist es zuallererst nötig, sich 
von einer Klischee-Übersetzung frei zu machen. Man pflegt das Wort ìr/wardum mit Sklave 
zu übersetzen. Das ist falsch. Es bezeichnet den Untergebenen jeder Art: Es umfaßt auch 
den Fürsten im Verhältnis zum Hethiterkönig, der ihm ein Land zuweist, und den König 
selbst im Verhältnis zur Gottheit.

Aber auch wo wardum als Begriff des Personenrechtes steht, ist seine Rechtsstellung 
eine ganz andere als die des römischen servus oder des Negersklaven im arabischen Raum 
und in den Kolonien der Neuzeit in Amerika. Der wardum der Hethiter galt nicht als 
Sache, sondern er hatte Personenrechte: Er hatte ein Wergeid, halb so hoch wie das 
des ellum1 und hatte bei Missetaten eine Buße in der halben Höhe dessen zu leisten, was 
vom ellum gefordert wurde2. Das ist fast genau dieselbe Regelung wie im Frankenreich, 
wo der Minderfreie ein Drittel des Wergeides des Barons hatte, aber auch nur ein Bußgeld 
bei eigener Missetat, das ein Drittel dessen betrug, was der Baron in gleichem Falle zu 
leisten hatte3. Ferner konnte der hethitische wardum eine Ehe selbst mit einer höherge­
stellten Frau eingehen4, und ausdrücklich sagt das Gesetz, daß ihm niemand die Frau ent­
reißen kann, also auch nicht sein Herr. Er kann Prozesse führen, nicht etwa nur vor 
einem Schiedsgericht, wie der griechische Sklave5, sondern der bèl madgalti selbst wird 
angewiesen, sich der Rechtssache des wardum anzunehmen und ihm in gleicher Weise 
Recht zu verschaffen wie einer alleinstehenden Frau6, besonders wenn dem wardum 
etwas von seiner Habe entwendet wird. All das zeigt, daß der wardum eigenes Rechts­
subjekt war. Man darf also nicht Sklave, sondern etwa „Höriger" übersetzen. Man kann 
einwenden, der wardum unterliege bei Diebstahl außer der Buße auch einer körperlichen 
Verstümmelungsstrafe7. Aber diese Abstufung hat wieder ihr Gegenstück im mittelalter­
lichen Recht, wo der Adlige nicht der Folter ausgesetzt war, wohl aber der Gemeinfreie.

In der Landschenkung des Arnuwandas8 werden die Landgüter des „Schreibers“ Suppi- 
luliumas mitsamt den Bauern und ihrem Vieh übertragen. Das ist wieder der feudale 
Brauch des Mittelalters, wo die schollenpflichtigen Bauern in jede Eigentumsübertragung

1 Heth. Ges. § 1-4.
2 Ebd. z. B. § 93; 97.
3 Lex salica passim.
4 Heth. Ges. § 34!. Eigentümlich ist dabei: die Frau wird nach einem bestimmten Zeitraum eben­

falls hörig, die Kinder aber (§ 175) „gürtet man, und niemand darf in ihren Gürtel greifen“. Nach 
einem Vortrag von Lommel vor ca. 40 Jahren war das Gürten bei den Ariern die Mannbarkeits­
Zeremonie; nach Analogie dazu verstehe ich, daß die Kinder aus einer solchen Ehe, wenn sie erwach­
sen sind, aus der Hörigkeit entlassen wurden.

5 Wie es uns die Epitrepontes des Menander jetzt vor Augen führen.
6 KUB 13, 2 III 31 und IV 21; vgl. E. von Schuler, BAfO 10 (1957) 48-51.
7 Heth. Ges. § 95; 99.
8 KBo 5, 7; K. Riemschneider, MIO 6 (1958) 331 f. Ich lasse bei den hethitischen Namen die ent­

behrlichen und teilweise geradezu irreführenden diakritischen Zeichen weg.



am Boden mit inbegriffen waren. Den einzelnen Bauern ist in dieser Urkunde das Pir 
sahhanas übergeordnet: buchstäblich läßt es sich durch den mittelalterlichen Ausdruck 
Frohnhof wiedergeben.

Man kann es auch nicht als Sklaverei ausdeuten, daß die Kriegsgefangenen (namra) 
regelmäßig verschleppt wurden: das ist das Los der Kriegsgefangenen bis zum heutigen 
Tage. Aber teils wurden diese als Bauern angesiedelt, und dann dürfen wir unterstellen, 
daß ihre Rechtsstellung die gleiche wurde wie die des wardum. Unter Hattusilis I. werden 
sie der Göttin von Arinna geschenkt, und dadurch sogar von Frohndienst frei9; in einem 
andern Falle (unter Tuthalias IV.10) hören wir sogar, daß die Kriegsgefangenen nach 
einem Jahr wieder in ihre Heimat entlassen worden sind11. Und sehr oft begegnen wir 
auch dem Ausdruck: der König machte die Bewohner an Ort und Stelle zu ìr.mes, zu 
Untertanen, d.h.,er beließ sie am Wohnort und legte ihnen nur Frohnpflicht und Steuer­
pflicht auf (wahrscheinlich als Naturalsteuern, da die Verpflegung des Königs bei den 
Festen aus den Vorratshäusern der benachbarten Provinzen12, und nicht aus irgendeiner 
öffentlichen Kasse bezogen wird).

Die Form der Verleihung eines Grundstücks ist wie im Mittelalter durch eine symbolische 
Gabe gekennzeichnet, die den Rechtsvorgang augenfällig sichtbar macht13. Wobei es dem 
König freisteht, ob er das verschenkte Grundstück abgabenfrei vergeben will oder nicht.

Die hethitischen Vasallen-Verträge haben zwar nicht die Form des mittelalterlichen 
Lehens: die ist durch die einmalige Tatsache bedingt gewesen, daß Karl Martell seine 
Reiter-Gefolgschaft mit dem Grund ausstattete, den er der Kirche „leihweise“ abgenom­
men hatte. Aber abgesehen von dieser Form ist der hethitische Vasall in gleicher Rechts­
stellung: er hat sein „Lehen“, um den nicht ganz genauen Ausdruck zu verwenden, erb­
lich, aber es kann ihm bei Verletzung der Treupflicht entzogen werden. Darüber hat 
namentlich der Vertrag mit Kupanta-KAL von Miraa genaue Aussagen. Mursilis vergibt 
diesem das Land Miraa, obwohl die verletzte Treupflicht des Vaters ihm gestatten würde, 
das Lehen einzuziehen14. Aber das ist ein Recht, das nur ganz ausnahmsweise angewendet 
wird. Tuthalias IV. übt es gegen das Seha-Flußland aus, nachdem es dreimal abtrünnig 
geworden sei15.

Bei der Vergebung der Provinzen, die Muwattallis seinem Bruder, dem späteren Hattu­
silis III. zuwies, wird wie im mittelalterlichen Recht unterschieden16 zwischen dem Allod, 
das Eigentum des Hattusilis wurde, nämlich Istahara und Hagmis, und den widerruflich 
zugewiesenen Gebieten (die ihm die Feindschaft der bisherigen Inhaber, des Armazitis und 
seiner Familie zuzog) und die ihm dann Mursilis III., benannt Urhi-Tesup, willkürlich 
wieder entzieht17 (während Muwattallis für sein Vorgehen den rechtlichen Grund hatte, 
daß Armazitis sie hatte an die Gasgas verlorengehen lassen, also den mit der Vergabung 
verbundenen Auftrag nicht erfüllt hatte).

9 KBo 10/1 Rs. lift Vgl. H. Otten, MDOG 91 (1959) 83.
10 Nach der bisherigen Zählung und Einordnung.
11 KUB 23 Vs. II 1-6.
12 KUB io, 48 II 6ff.
13 Heth. Ges. § 47a (Z. 65).
14 Vgl. J. Friedrich, Heth. Staatsverträge = MVAeG 31/1 (1926) 136.
15 KUB 23, 13, iof.; vgl. R. Ranoszek, RoszOr. 9 (1934) 53­
16 Großer Text II 57-63.
17 Erst als Urhi-Te§up auch nach dem Allod greift, hat Hattusilis den rechtlichen Vorwand zum 

bewaffneten Widerstand.



Endlich haben wir auch die Analogie zu den geistlichen Staaten des Mittelalters: die 
Stiftung des erblichen Priestertums der Sauska in Urikina18, dessen Stiftungsurkunde aus­
drücklich für allezeit ausgestellt wurde, so daß kein späterer König sie sollte widerrufen 
können.

Zum mittelalterlichen Feudalsystem gehört weiter das Recht der Immunität, das heißt: 
der verliehene Boden darf von Beamten des Königs nicht einmal betreten werden. Ich 
glaube gezeigt zu haben, daß genau dieses Recht im Vertrag KBo IV 10 mit Inaras vom 
Hulaia-Flußland beurkundet ist19. Ja, fast möchte man annehmen, daß dieses seltsame, 
dem Recht des römischen Kaisers Schranken setzende Rechtsinstitut, das die mittelalter­
lichen Reiche von Rom übernommen haben, gerade als überkommenes hethitisches 
Provinzialrecht in das mittelalterliche byzantinische Rechtssystem Eingang gefunden 
habe. Mindestens wäre das eine Begründung für die Entstehung des bisher meines Wissens 
ganz unerklärten Ursprungs dieses Rechts.

Daß der hethitische Staat wie der germanische aus dem königlichen Haushalt, das heißt 
der unmittelbaren Gefolgschaft und Hausgenossenschaft, herausgewachsen ist, sieht man 
noch an der Stellung, die der Große des Weins, der Stallmeister, der Küchenchef bei den 
Hethitern spielen. Sie werden für ganz andere Funktionen, als ihr Amtstitel sagt, ver­
wendet; oft erscheinen sie als Kriegsoberste. Wem muß da nicht die Rolle des Königs von 
Böhmen als Schenk des Kaisers, oder die Rolle von Rumolt dem Küchenmeister im 
Nibelungenlied einfallen? Niedere Beamte, die agrig aber, sind dem Rechte nach'm.MES20, 
ganz wie die Normannenherzöge und nachher Barbarossa ihre Verwaltung an unfreie 
„Ministerialen“ übertragen haben, um diese Verwaltung in persönlicher Hand zu be­
halten21. Doch ist hier die Analogie nicht ganz so zwingend. Denn auch König David von 
Israel hat seine Verwaltung auf die unfreien Knechte aufgebaut, die ihm persönlich unter­
standen, und die römischen Kaiser seit Claudius haben bekanntlich die eigentlichen 
Regierungsgeschäfte durch Freigelassene ausgeübt, die gerade durch den sozialen Gegen­
satz zu den Senatoren der Anlehnung an den Kaiser bedurften.

Ich fasse zusammen : das Hethiterreich gleicht in allen Zügen, die wir feststellen können, 
dem mittelalterlichen Feudalstaat. Das ist kein Zufall. Der Feudalstaat beruht nämlich 
nicht auf wirtschaftlichen Bedingungen, sondern auf der Rolle, die im Hethiterreich wie im 
Mittelalter das Pferd in der Kriegstechnik spielte22. Der ellu der Hethiter ist ebenso wie 
der Marianni der Hurriter der Mann, der ein Kriegspferd besitzt. Als solcher muß er den 
hinreichenden Grundbesitz haben, um Rosse zu nähren, und muß hörige Bauern haben, 
von deren Abgaben er lebt, um sich der militärischen Ausbildung als Wagenkämpfer bzw. 
Ritter widmen zu können. Der kleine Feudalherr ist Herr, weil er Berufssoldat und damit

18 KUB 221, 17; Stellung des geistlichen Staates KUB 21, 15 und Paralleltexte; dazu A. Götze, 
MVAeG 34/2 (1930) 48 b

19 ZS Rom. Abt. 83 (1966) 339I
20 Heth. Ges. § 35; 175.
21 Im Grunde war das im Mittelalter schon ein Versuch, die Feudalordnung durch eine festere 

Staatsordnung zu ersetzen, und scheint auch bei den Hethitern der erste Grundstein zur gefestigten 
Staatsordnung gewesen zu sein - durch das Gesetzbuch schon für die Zeit Hattusilis’ I. nachweisbar.

22 Ich hatte diese grundsätzliche Feststellung hier herausgearbeitet in der Erwartung von Diskussion 
und Widerspruch. Leider ist die Auseinandersetzung unterblieben. Darum will ich selbst noch den 
wesentlichsten Unterschied gegen unser Mittelalter hervorheben: Afterlehen waren im Hethiterreich 
nicht üblich und wurden von Tuthalias IV. ausdrücklich verboten (KUB 21, 42 III 3ff.).

5 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



zugleich der Beschützer seines Gebietes ist. Darum entstand der Feudalstaat mit der 
Pferdezucht - bei Hethitern, Hurritern, Kassiten, Achaiern - und wieder mit den Panzer­
reitern des Mittelalters, und er verschwand mit dem Aufkommen anderer Kriegstechnik : 
mit der Hoplitentaktik des Altertums, mit dem Sieg der Schweizer Bauern und ihrer 
Gewalthaufen über die Ritterheere und besonders dann mit den Feuerwaffen im Spät­
mittelalter.



THE ECONOMIC AND LEGAL CHARACTER OF THE SLAVES’ 

PECULIUM IN THE NEO-BABYLONIAN AND ACHAEMENID

PERIODS

M. DANDAMAYEV, LENINGRAD

It is common knowledge that a relatively large number of slaves in Babylonia of the 
sixth to fourth centuries B.C. had families, possessed plots of land, houses and movable 
property1. Tendencies toward such a use of slaves’ labour became more and more strong 
during the Neo-Babylonian and Achaemenid periods since the slaves who acted independ­
ently, on their own account and responsibility, and paid to their masters a yearly tax 
(mandattu) and a percentage of their income from business were much more profitable 
than those who worked under the lash and so would be eager to escape. Naturally, the 
slave was granted a right to a feculium only if this was, first of all, in his master’s interests.

The slaves who possessed a fteculium played an active role in the different spheres of 
economic life. They borrowed and lent money, barley, dates and so on to free persons or to 
other slaves. Besides, the slaves engaged in commerce, kept their own taverns and work­
shops, taught various trades to other persons, and so on. The legal form of business trans­
actions between slaves was the same as that between free persons. Sometimes the slaves 
concluded contracts not only with their masters or other freeborn persons, as well as with 
other slaves, but also with their own slaves.

It seems that Neo-Babylonian slavery had some peculiarities which as a whole are not 
attested in the cuneiform documents of other epochs.

l. The slaves could not only pledge, rent2, buy and sell their possessions (including real 
estate)3, but they also could take the property of freeborn debtors or of slaves as a pledge, 
including land, houses4 and so on. Sometimes it is recorded in the documents that “all 
property (of the debtor), as much as there is” was handed over to a slave creditor as 
security5. When a slave borrows money or leases land and so on together with the members 
of his own class or with free persons, each of them is mutually responsible for the payment

1 See J. Kohler-A. Ungnad, Hundert ausgewählte Rechtsurkunden (Leipzig 1911) 74!:.; B. Meissner, 
BuA 1 (Heidelberg 1920) 385; I. Mendelsohn, Slavery in the Ancient Near East (New York 1949) 59; 
G. Cardascia, Les archives des Muraäü (Paris 1951) 13; H. Petschow, Neubab. Pfandrecht (Berlin 1956) 
59-61.

2 BE 8, 132; 9, 60; 10, 32, 89; BRM 1, 78; Camb. 54; Dar. 275, 476; TCL 13, 181; TMH 2-3, 204; 
PBS 2/1, 20, 56, 60, 115, 157; YOS 6, 107.

3 Nbn. 50; TCL 13, 205; UET 4, 5 etc.
4 BE 9, 60; Camb. 54, 68, 409; Cyr. 337; Dar. 82, 405; PBS 2/1, 11, 12 etc. Cf. H. Petschow, Neubab. 

Pfandrecht 60-61.
5 See, for instance, Br. M. 84, 2-11, 122 (in: J. Kohler und F. E. Peiser, Aus dem bab. Rechtsleben 2 

[Leipzig 1891] 35).



of the loan or the rent at a specified time6. The slave could take other slaves as a pledge7 or 
buy, sell8 or hire slaves9 and also hire freemen10 as workers, agents etc.

2. The slaves could also have their own seals, witness contracts concluded by free 
persons and slaves, and take oaths11. In the legal sphere they had full rights to engage in 
litigation with each other or with free persons (but evidently not with their own masters). 
There seems to have been no distinction in the attitude towards the defense of a slave’s 
interests in court as opposed to the defence of a free person’s interests. Moreover slaves, 
like free persons, gave, as witnesses, testimony about crimes committed by other slaves or 
by free persons, including their own masters. The slaves could even arrest freemen who 
were unable to pay their debts, or sue them in courts12.

3. Some slaves could become officials13, they paid taxes14 and were engaged in public 
works15.

4. Slaves could have families and marry free persons16.
5. Slaves concluded business transactions with their own masters and it is stressed in 

the contracts that they were drawn up on a free-will basis17.
Finally, the slave could be responsible for the repayment of the debt of his master when 

both of them took a loan jointly18.
The question arises, by what means the slave acquired his initial possessions which he 

could later enlarge? The texts do not answer this question directly. I. Mendelsohn believes 
that “initial property” may have been given to the slave by his master “as a gift or as a 
reward for faithful service, or given to him by his family as a means to ameliorate his 
position”. In other cases, “the slave’s industry and intellegence were the basis of his 
initial capital. The city slaves, and particularly those in the service of rich patrons, had 
enough freedom and opportunities to display their innate capabilities”. The slave-tenant 
as well as freeborn tenants did not need any initial capital, since lands were leased with

6 Nbn. 750; NBV 387, 396; BE 9, 86a; 10, 32; PBS 2/1, 106 etc.
7 Nbn. 526; Dar. 309.
8 For references see Petschow, Neubab. Pfandrecht 61; the following documents may be added: 

Nbn. 270, 681, 881; NRY 91, 96; BE 10, 87.
9 See Petschow, op. cit. 61, where the author refers to Nbn. 299 and BE 8/1, 119. Cf. also: Dar.

105> 534. 542; TMH 2-3, 204; CT 22, 82.
10 Nbn. 962; Cyr. 278; Dar. 380.
11 BE 10, 58, 82, 84, 85, 88, 114, 137; GC 2,84; Dar. 339; Nbk. 31, 175, 307, 408; Nbn. 270, 892, 996; 

NRV27, 327, 389, 515; TMH 2-3, 127, 148; UET 4, 1; PBS 2/1, 30, 51, 52, 59, 65, 71, 95, 104-106, 109, 
113, 119, 126, 128, 133, 150, 167, 172, 173, 185, 191, 193, 196, 203, 207, 209, 222.

12 For details and references see M. A. Dandamayev, The Testimony of Slaves in Babylonian Courts 
(in Russian), VDI 1968/1, 3-12.

13 Nbn. 106; BE 9, 39a; 10, 58, 85, 99; PBS 2/1, 193. Cf. Cardascia, Les Archives des Muraéù 13.
14 CT 4, 39c; NBD Mich. 15; BE 10, 78; PBS 2/1, 24, 46, 92; Cf. Nbn. 270.
15 NBV 10; PBS 2/1, 28, 115. But in contrast to the free population private slaves were not subject 

to corvée labour and were not liable to pay taxes. In some cases slaves performed corvée labour and 
paid taxes instead of free persons for a certain reward on a purely commercial basis according to 
contracts concluded by them with the liable freemen. The document CT 4, 39 c states that a slave paid 
a tithe to the temple. It seems that in this case the tax was paid by his own free will as a pious gift. 
So sometimes the slave could also alienate a part of his possessions, probably with the consent of his 
master.

16 Cf. NRV 27, 220; UET 4, No. 1/2.
17 BE 9, 99, 101; 10, 54; PBS 2/1, 111, 215; P. Dhorme, Les tablettes babyloniennes de Neirab, 

RA 25 (1928) No. 8/9.
18 GC 2, 99. Cf. M. San Nicolò - H. Petschow, Bab. Rechtsurkunden aus dem 6. Jh. v. Chr. (Mün­

chen i960) 95.



tools and animals, and the rent was to be paid in kind after the harvest. Thus with some 
luck slaves could accumulate property and gradually become rich persons19.

There is a clear hint in a document from Nippur, dated in the reign of Darius II, to one 
of the possible ways of getting a 'peculium. by a slave. A Persian noble Arbarime issued an 
order to give his slave, a certain Girtunä a house and a field20. Some documents can also be 
mentioned according to which masters lent to their slaves money to be used for commerce21. 
According to Camb. 331 Itti-Marduk-baläti, the chief of the house of Egibi, lent money to 
his slave-woman to open a tavern.

Under normal conditions the slave could enjoy his peculium and freely dispose of it if 
this did not harm his master’s interests. The legal proprietor of the peculium was not the 
slave himself but his master. This is true, at least, for Mesopotamia of Old-Babylonian, 
Neo-Assyrian and Neo-Babylonian periods as well as for Nuzi, Egypt, Palestine and for the 
states of classical antiquity22.

Some documents to which a sufficient attention in the aspect under consideration were 
not given, yield certain additional indications. In particular, at the division of property 
between a nephew and his uncle (his father’s brother) a house is mentioned, which was in 
the possession of a slave. According to the terms of the division the house together with 
other possessions of the slave in question became the property of the nephew. The uncle 
was obliged “to purge” the house if anybody claimed it. Evidently, the house and other 
possessions (of what they consisted is not recorded in the text)23 were the slave’s peculium, 
but he could not pass them on in heritage or alienate them, and at his death they were to 
return to the slave’s master24.

The conclusion that the slave’s possessions were the property of his master is corrobo­
rated also by the document concerning the division of the property of the family of Egibi 
which records that “runaway slaves and all they possess”25 will be left for a time as a com­
mon property of the family. According to the document TMH 2/3, 204 mentioned above 
the field and the house given as a gift by Arbarime to his slave Girtunä were pledged to the 
house of Murasü. The creditor warned two agents of Girtunä that the specified time of 
repayment was running out, and the property pledged as security had not been redeemed. 
Therefore there would not be any further claims on him. The agents answered, that they 
were not going to redeem the house and the field and guaranteed that neither Arbarime 
himself nor his manager nor the slaves of Arbarime would sue the creditor on account of 
this property. Consequently, though the house and the field were given by the owner to 
his slave, the mortgagee received a guarantee, that not only the slave but his master too,

19 Mendelsohn, Slavery 69.
20 TMH 2-3, 204. Cf. Cardasela, Les Archives des Murasù 167-168.
21 Dar. 395, 396 etc.
22 See Mendelsohn, Slavery 66fi. and J. Kllma’s review of this book in JCS 5 (1951) 43- Cf. W. L. 

Westermann, The Slave Systems of Greek and Roman Antiquity (Philadelphia 1955) 16: ". . . any 
legal recognition of property ownership by slaves cannot be proved for other states than Gortyn ...” 
and p. 83: according to the Roman law during the Republic "a slave could receive property, whether 
by gift or as heir or through business dealings; but since he could not have dominium, the ownership 
of the thing acquired was vested in his master”. Finally, according to some Old Indian texts legally 
all the possessions of the slave were a property of his master, see D. R. Chanana, Slavery in Ancient 
India (New Delhi i960; pp. 99-100 of the Russian translation, Moscow 1964). Cf. below note 35 
about the peculium of the slave in Egypt.

23 YOS 6, 143: 4; bit-su u nihassu-sü.
24 See M. San Nicolò-H. Petschow, Bab. Rechtsurkunden 12.
25 Dar. 379, 58 : lüa-me-lu-su-nu hal-liq-tum u mim-ma-sü-nu ma-la ba-su-ü.



would abstain from laying claim on it. According to Cyr. 337 a slave received a field from a 
debtor as a pledge. Later the proprietor of the field let the slave’s master, but not the 
slave-creditor himself, have the field for an insignificant price. Here may also be mentioned 
Nbn. 738 from which we learn that a slave borrowed money from a stranger, and the 
slave’s master recognized the debt and guaranteed its repayment20. But soon the master 
died, and his son sold the slave. Then the creditor sued the vendor in court, showing a 
promissory note26 27.

The document Cyr. 141, where a loan by a businessman is recorded, states that the 
debtor had also to pay a loan borrowed by him from a slave of the same creditor. So the 
slave’s and his master’s possessions were considered as a unit (see also Nbn. 71).

Finally, the conclusion that the legal owner of the peculium was not the slave, but his 
master is confirmed by the fact that the slave could pledge his possessions but - in contrast 
to free persons - could not pledge his own person28.

Scholars have noted that so far it is unknown, under what circumstances the master 
could deprive a slave of his peculium29. They refer only to Dar. 509 as a concrete case of 
such a deprivation. The document states that a certain Bél-upahhir refused to pay debts 
to his contracting party, a well-known slave Dayän-bel-usur. Therefore Marduk-näsir-apli, 
the slave’s master, required that Bel-upahhir should produce all the receipts to prove that 
Dayän-bel-usur’s claim was groundless, or else to pay to him (i.e. Marduk-näsir-apli) all 
the objects (money, barley, dates and an ox) borrowed by him from his creditor. Evidently, 
Marduk-näsir-apli was not going to deprive his slave of his possessions but only tried to 
protect Dayän-bel-usur’s, and in the final analysis, also his own interests. If Bèl-upahhir 
admitted his debts there would be no necessity to pay them to his creditor’s master. 
Therefore there is no ground to agree with the opinion of some scholars who believe that 
according to this document the master has taken away his slave’s peculium30. The document 
could only testify in favour of the opinion that all the slave’s possessions were legally the 
property of his master.

So far no document has appeared, testifying of the deprivation of a slave of his peculium 
by his master. Apparently, the master could legally take away possessions of his slave, if 
he wanted to do so, but practically it happened not often, since the slave enjoyed his 
peculium non only in his own but also in his master’s interests.

The question arises, what happened to the slave’s peculium when he was sold? Was the 
slave sold or pledged together with his peculium or without it? Documents do not give 
any direct answer to this question, but some indirect data do exist. They make us suppose 
that the peculium, at least in some cases, continued to be in the slave’s possession, and the 
new master had to pay to the vendor, alongside with the slave’s price, also a sum of a 
value equivalent to the slave’s peculium.

26 Cf. also Dar. 271. The solvency of slave debtors could be guaranteed not only by their masters, 
but also by a third party (see, for instance, NRY 340). On the other hand, slaves could guarantee that 
freemen would pay their debts (Nbk. 382 etc.). It is common knowledge that the solvency of freeborn 
debtors usually also was guaranteed by a third party.

27 Cf. Petschow, Neubab. Pfandrecht 33.
28 See Mendelsohn, Slavery 70. It is true, self-pledge of freeborn persons is not actually attested in 

the Neo-Babylonian documents, but, in contrast to slaves, free persons could pledge their children and 
slaves as security on loans.

29 See, for instance, J. Kohler, Ein Beitrag zum neubabylonischen Recht: BA 4 (1902) 424.
30 See Mendelsohn, Slavery 70. The author supposes that in this case "we have the evidence that an 

owner confiscated the whole property of his slave”. See also: J. Kohler und F. E. Peiser, Aus dem 
babylonischen Rechtsleben 4 (Leipzig 1898) 17.



Many texts give us interesting information on the career of Dayän-bel-usur, who was 
mentioned above. He was one of those slaves who possessed houses and were influential 
persons, usurers on a large scale, who lent out money and produce to freemen and to other 
slaves31. In spite of his wealth and influence, however, Dayän-bel-usur was completely 
dependent upon the whim of his master, and in the course of 48 years he, together with his 
family, was six times sold or bestowed as a gift or put up as security for a debt. But under 
all his different masters, Dayän-bel-usur continued to possess considerable wealth32. When 
he was sold together with his wife, two daughters and four sons, their purchaser had to pay 
for eight slaves 24 minas of silver, that is about three times more than the average33, since 
an adult slave cost about one mina. The reason for such a large price could be that the new 
master was going to receive not only the slaves but also their peculium (their house and 
movable property). In the same way, when Dayän-bel-usur was pledged together with all 
the members of his family and with a field of his master as security for 45 minas of silver34, 
in case of failure to repay the loan at the specified time not only the slaves but, probable, 
also their peculium were to become the creditor’s property, though it would be left at the 
disposal of Dayan-bèl-usur himself35.

31 For references see M. A. Dandamayev, The Condition of Slaves in Later Babylonia. Dayän-bel- 
usur, a Slave in the house of Egibi (in Russian), VDI 1969/4, 3-16.

32 It is hardly possible to determine even approximately the price of Dayän-bel-usur’s possessions. 
First, though we have at our disposal considerable material about his business activity, nevertheless 
this material is accidental, since we do not possess all his archives. Besides, there are in the preserved 
documents some indications of business transactions of Dayän-bel-usur, synchronous or previons to 
the texts in question, but the corresponding contracts so far are unknown. Secondly, not all the posses­
sions of Dayän-bel-usur were in circulation, and naturally this part of his possessions cannot be traced 
in the documents. His house could cost (to judge from parallel texts) from 1 to 3 minas of silver. 
In money valuation Dayàn-bèl-usur’s possessions (barley, dates and so on) which he lent to different 
persons during one day (in this case a possibility of transactions with the same property at different 
times is excluded) would be about 3 minas of silver, i.e., a sum for which three slaves could be bought. 
Cf. Camb. 285 : during one day a slave borrowed 11 minas of silver; Nbk. 17: another slave borrowed 
14 minas 49 shekels of silver; Nbn. 836: a slave received 5% minas of silver as profit from commerce; 
Nbn. 466: a slave gave 5 minas 214 shekels for commerce.

33 It seems impossible to determine the price of each of them separately. Among them were also 
children under age, and each of them could cost about % mina of silver. Dayän-bel-usur’s wife may 
have been sold for 1 mina of silver. So seven slaves, not counting Dayän-bel-usur himself, could be 
evaluated at a sum of about 4-5 minas of silver. A supposition that Dayän-bel-usur, because of his 
exceptional abilities, could be sold for 19-20 minas of silver must without any doubt be rejected, since, 
first, there were many slaves like him, and for 20 minas about six to ten houses could be bought, 
depending upon their size or quality. Secondly, the highest recorded price for a slave sold during 
the Neo-Babylonian and Achaemenid periods, amounted to 4 minas 10 shekels of silver (Dar. 212). If 
we were to suppose that Dayän-bel-usur could be also evaluated at 4 minas of silver, the whole price 
of all the members of his family, including himself, could amount to about 8-9 minas.

34 Unfortunately, the evaluation of the field pledged is not mentioned separately, and its dimensions 
are not indicated. But since in the same year Dayän-bel-usur with his family was sold for 24 minas of 
silver, and their valuation as a pledge together with the field of their master was 45 minas, in all 
probability, the field was evaluated at about 21 minas (cf. NRV 46: a field was sold for 19 /2 minas 
of silver).

35 Cf. also Egyptian contracts from the Saite and Achaemenid periods, according to which slaves 
sold will belong to the purchaser together with their children and their possessions, including objects 
which they could acquire in the future. We may conclude from these contracts that when a slave was 
sold his peculium was transmitted together with the slave to his new master. For references see: E. 
Bresciani, La Satrapia d’Egitto (Studi Classici e Orientali 7, 1958) 162-163; E. Seidl, Ägyptische 
Rechtsgeschichte der Saiten- und Perserzeit (Glückstadt 1968) 51.





SOCIO-ECONOMIC CLASSES IN BABYLONIA AND THE BABYLONIAN 

CONCEPT OF SOCIAL STRATIFICATION

I. M. DIAKONOFF, LENINGRAD

The problem of stratification of any given society can be approached from two different 
points of view. We may either establish the groups into which the ancients themselves 
subdivided their own society, or else we may find out how it was structured according to 
modern notions, by applying to it our own definition of what socio-economic classes are as 
conceived by modern historico-economic science. Both approaches are entirely lawful; but 
the first elucidates mainly the ideational situation in the society under discussion, while 
the second makes clear the objective group relations in the socio-economic sphere. Both 
approaches are thus necessary for a complete evaluation of the social situation which, of 
course, is in any case shaped also by the predominating ideas, although the determining 
background is the conditions of material existence.

The way of investigation is in the case of each of these approaches diametrically opposite. 
To investigate the stratification of society according to the notions of the ancients we have 
to find the corresponding statements in the ancient texts and then to try and find out their 
rationale. To investigate the objective socio-economic stratification of society we have 
to apply certain general definitions to the empiric facts established by textual evidence.

The Assyriologist of to-day is usually a philologist eminently prepared for a primary 
interpretation of text material but generally not versed in theoretical problems of social 
and economic history. Certainly, there are exceptions, i.e. scholars who have shown an 
interest in purely historical matters, and acquired sufficient knowledge of historical prob­
lems and methods; there are some Assyriologists of this type in what I suppose must now 
be termed the elder generation, and more in the younger. A growing interest in historical 
problems has lately been observed.

Although I am not alien to philological Assyriology, it has always been my ambition to 
call myself a historian before all things; this is why I think, that for the present occasion 
I may for once leave aside the primary analysis of individual cuneiform sources; in this 
many of my Western colleagues have excelled, and to this also a number of my own 
papers (where I had tried to do my best) have been devoted; but here, instead, I will 
venture to state my more general views as a historian, on the stratification of Babylonian 
society. That, I think, I may do with good conscience, seeing that in the course of the last 
few years I have published on this and adjacent topics about a dozen papers where the 
relevant sources have been quoted and discussed — most of the papers in question have 
been, it is true, published in Russian1. Of course, the following statements, too, need 
corroboration by reference to texts; but this, I suppose, will have to be postponed.

1 [Vgl. Sale of Land in Pre-Sargonic Sumer, in : Papers Presented by the Soviet Delegation to the
XXIIId Internat. Congressof Orientalists (Cambridge 1954), Moscow 1954,5_32 * * * 6- — Kupl’a-prodaiazemli
v drevnejsem Sumere i vopros o äumerskoj obscine (Kauf und Verkauf von Land im ältesten Sumer
und die Frage der sumerischen Gemeinde), in: VDI 1955/4« 10—40. — Muskénum i povinnostnoje zem- 
levladenije na carskoj zemle pri Chammurabi (Der m. und der bedingte Besitz von Kronland zur Zeit
Hammurabis), in: Eos 48 (1956) 37-62. —The Rise of the Despotie State in Ancient Mesopotamia (1957)

6 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



The problem to be examined is, as we have decided, the class structure of ancient 
Babylonia. Perhaps not so many of the present Assyriologists have a historical training, 
but certainly quite a number of them have a linguistic one, with all the modern under­
standing for the importance of a rigorous approach to facts; thus, no doubt, one will 
agree that the first thing to do is to formulate a working definition of a "class”. The term 
is used in a number of works in a rather vague sense of a certain group of people as differ­
ent in any particular way from other groups; e.g., one speaks of an “agricultural class”, a 
“priestly class” etc., so that the criterion of the grouping, and the difference between a class 
and a professional group, are not at all apparent. Such vague usage of a term naturally 
brings about a lack of mutual understanding between scholars. In the following I will use 
the term "class” in the sense applied to it by the historical school to which I belong, 
namely: “a class is a large group of persons distinguished from other such groups by their 
specific position in a historically conditioned system of socially relevant production, by 
their specific relation to property in means of production and their specific role in the 
social organization of labour, and hence by the methods of acquiring and by the size of 
their share in the public wealth, as well as by their socio-political interests being different 
from those of the other classes”.

The key problem is thus property in means of production. As we will see below, the 
relation of a group of persons to property - more particularly, to property in land - was the 
most important point also in the grouping of the parts of society as conceived by the 
Babylonians themselves, although they viewed it from another angle than we do. Thus, 
before analysing the class structure of Babylonian society, we should first try to analyse 
the structure of property.

Here, too, a definition is necessary. I shall define as “property” a (legal) possibility of a 
person or a group (henceforth called “proprietor”) to debar any other person or group 
whatever from possessing, using and disposing of the object of property in their interests 
and at their will.

The ancient and the medieval lawyers had not yet learned to discern between the public 
functions of the state (or its head) in its capacity as sovereign, and its private functions

= engl.Übers, in: Ancient Mesopotamia (Moscow 1969) 173-203.-Some Remarks on the ‘Reforms’ of 
Urukagina, in: RA 52 (1958) 1-15. -Rabovladel’òeskije imenija persidskich vel’moz (Sklavenhalterdo­
mänen persischer Würdenträger), in: VDI 1959/4, 70-92. - Obäfiestvennyj i gosudarstvennyj stroj 
drevnego Dvureö’ja. Sumer (Die gesellschaftliche und staatliche Struktur des Alten Zweistromlands. 
Sumer) (Moskau 1959), engl. Resümee S. 291-299. - Obsöina a drevnem Vostoke v rabotach sovets- 
kich issledovatelej (Die Gemeinde im Alten Orient nach den Abhandlungen sowjetischer Gelehrter), 
in: VDI 1963/1, i6ff. (a pirated translation published in: Soviet Anthropology and Archaeology 2 
[New York 1963]. - Obäüestvennyje otnosenija v sumerskom i vavilonskom fol’klore (Die gesell­
schaftlichen Verhältnisse in der sumerischen und babylonischen Folklore), in: VDI 1966/1, 9-27. 
- Problemy sobstvennosti. O strukture obsöestva Bliz. Vostoka do serediny II tys. do n. e. (Probleme 
des Eigentums. Zur Gesellschaftsstruktur des Nahen Ostens bis zur Mitte des II. Jht. v. Chr.), in: 
VDI 1967/4, 13-15. - Problemy ekonomiki. O strukture obsöestva Bliz. Vostoka do serediny II tys. 
do n. e. (Probleme der Ökonomik. Zur Gesellschaftsstruktur des Nahen Ostens bis zur Mitte des 
II. Jht. v. Chr.), 3. Struktura obädinnogo sektora ekonomiki v zapadnoj Azii (Struktur des gemeind­
lichen Sektors der Ökonomik in Westasien), in: VDI 1968/3, 3-27. - Dgl. 4. Struktura gosudarstven- 
nogo sektora ekonomiki v zapadnoj Azii (Struktur des staatlichen Sektors der Ökonomik in West­
asien), in: VDI 1968/4, 3-40. - Die hethitische Gesellschaft, in: MIO 13/3 (1967) 313-366. — Main 
Features of the Economis in the Monarchies of Ancient Western Asia, in: Troisième Conference In­
ternationale d'histoire économique Munich 1965 (Paris-Genève 1969) 13—32. — On the Structure of 
OB Society, in: Beiträge zur sozialen Struktur des Alten Vorderasien = Schriften zur Geschichte 
und Kultur des Alten Orients 1 (Berlin 1971) 15-31, et al. - Anm. der Redaktion.]



as proprietor of land. But actually it was only in medieval societies that the two functions 
merged. As to antiquity, the time-honoured theory of a supreme property of the state 
(or the king) in land does not tally with ascertained facts and with the above definition of 
property. We know that ancient monarchs (or states) could alienate their land without 
losing their sovereignty over it, or acquire land from their own subjects, i.e., land to which 
their sovereign rights extended even before its acquisition as property. This means that 
according to modern notions an ancient state did not own its entire territory as its property.

If we observe Babylonia of the second millennium B.C. (or, for that matter, of the third 
millennium B.C., only the existing data are not so clear in the latter case), we always en­
counter two separate economic sectors, although the relation and ratio between them may 
not be quite the same in all cases. We shall, conventionally, call one of them the "state 
sector”, and the other, “the communal-and-private sector”.

The state sector embraces the economies of the palace and the temple; both are based on 
an unconditional property of the state (whether ideationally conceived as property of the 
god of the community, or of the king, or in any other way). The land of the palace and the 
temples belong originally to the community as a whole, but at a very early period it got 
sequestered from it, becoming to all practical purposes the direct property of the temple 
or the palace. The original aim of such economies was to create a fund for exchange between 
communities and as insurance for the community against emergencies, but later they became 
mainly sources of income for the king and the royal bureaucracy (both secular and spirit­
ual). The labour force in these economies was supplied by men and women exploited 
mainly by extra-economic means of coercion2 and devoid of property in means of produc­
tion (at least in that particular economy). In this they stood nearer to slaves than, e.g., to 
medieval peasants (who usually did own means of production); however, they were not 
necessarily slaves in the sense of instrumenta vocalia, i.e. they were not persons devoid of 
all human rights and constituting but a live property of their owners. As conceived by the 
ancients themselves, the labourers of the state sector were under the patriarchal authority 
of the king or the temple and therefore, although not quite deprived of rights, they were not, 
to use a Latin expression, personae sui juris. They seem originally to have been either 
persons who had placed themselves under the protection of the king or the temple because 
of natural or social disasters in their native community, or who had been ceded in the past 
by the local community to the temple to fulfill the necessary public work of maintaining 
the temple estate. As I have already mentioned, the latter furnished the community with 
a reserve fund for emergencies and exchange; moreover, the temple sacrifices were appar­
ently the main source of meat food for the members of the community.

Apart from labourers creating material wealth in the form of food and clothing, the 
state sector embraced also other royal and temple servants : functionaries (but apparently 
not priests whose private households seem usually to have belonged to the other sector), 
professional warriors, master craftsmen etc. Many of them were in a position to reach a 
very high standing in society3 and had practically a share in the income from the exploita­

2 This is a very important point. Even if a labourer placed himself under the protection of the 
temple or the palace as a result of momentary economic necessity (e.g. because of a famine), he conti­
nued to work for the temple or the king not because there was no economic possibility for him to get 
better labour conditions elsewhere (in fact, he never had a choice), but because he was kept in his 
place partly by ideological means and partly by sheer force. This can be shown to have been the 
case all through the period under discussion, but space does not allow me to dwell on the point here.

3 In later periods the state strove to forestall the creation of a strong hereditary aristocracy by
entrusting important posts mainly to eunuchs. .



tion of the lower group of the royal personnel. It is doubtful whether they can be said to 
have partaken in the income received from the produce of the entire population in the 
form of taxes, the more so that it is not certain that regular taxes in kind or in money were 
raised at all from the population outside of the state sector; so far, I could ascertain the 
existence of general taxes only in the form of labour or military service and of obligatory 
sacrifices, at least as far as the third millennium and the first part of the second millennium
B.C. are concerned; I have as yet found no positive evidence that the biltum, the miksum, 
the némettum, the zütum, the igisüm, the esr&tum etc. were ever collected outside of the 
state sector; of course, this may be due to accidental lack of data (in fact, the documentary 
evidence as to the “communal-and-private sector” is at all periods, for obvious reasons, 
comparatively scanty); in the case of, e.g., the iibsum it is even probable that it was a 
general tax; but, to my knowledge, so far no proof of this has been presented; the difficulty 
of deciding on this point with any degree of certainty is enhanced by the very lax collo­
quial use of the terms in question by the Babylonians themselves4.

Royal dependents in their capacity as such were not proprietors of land; they were 
regarded by public opinion as being under the patriarchal authority of the king (or god) as 
the head of the household (é, é-gal); from his household they could receive either 
rations in kind (or in money), or land allotments, but in both cases only on condition of 
service, and the allotments were dealt out to them for possession and use only, while their 
right of disposal was either entirely non-existent (in the case of labourers and warriors) or, 
at best, limited by the condition that the party which acquired the land should overtake 
their service.

The state sector could be comparatively unimportant (as in Assyria) or very large indeed 
(as under the Illrd Dynasty of Ur), but it never seems to have encompassed the whole 
society; alongside of the state sector there always existed a “communal-and-private” 
sector, namely, communal because the main means of production, viz. the land, was 
communal property, but private because it belonged to the sphere of jus •privatum. The 
economies in the “communal-and-private” sector were not private in the sense of “individ­
ual”, at least originally; on the contrary, under the conditions of the greatest dependence 
of the cycle of production upon accidental circumstances (like weather, natural calamities, 
vicissitudes of war etc.), an individual household could only exist in co-operation with 
other households of the same type, and it was only the state economy which owing to its 
vastness could dispense with such co-operation. This is why we encounter nearly exclusively 
small individual families among the state personnel, but large extended family communes 
among the agricultural population outside of the state sector.

Family communes (é, é-duru6, bitum, dimtu) were usually linked together into hier­
archical lineage groups, well attested for the period of Akkade in Lower Mesopotamia 
of the third millennium B.C., and for the typologically similar society of Arrapha in the 
second, but they existed in the Babylonian countryside apparently all through the period 
in question. Several families together would form territorial communities (uru, alum) with 
their own collective bodies of self-government (Council of Elders, Popular Assemblage); 
the territorial communities, in their turn, could be embraced by a hierarchical structure 
forming a city-state delimited by a river-valley or the area of irrigation of a main canal, 
and such structures could again be tributary to a stronger city-state. It is only in the first 
millennium B.C. that integrated empires arise.

4 Thus biltum has also the connotation of 'private rent' and of 'tribute', miksum is sometimes = 
SibSum = esertum (or hamistum), but also 'toll, duty'.



The great mass of the population of the communal-and-private sector consisted of free 
citizens of the communities (mainly peasantry) who partook directly and personally in the 
process of production and were liable to all civic obligations, including taxes in labour and 
in “blood” (i.e., military service), and (most likely) also in kind; but they - or at least 
their heads of families - were also in possession of all civil rights, including the right of 
self-government, the right of participation in communal landòwnership, and the right to 
protection from loss of land possessions and personal freedom.

Apparently, no citizen was legally the individual proprietor of his land and other means 
of production, despite the fact that beginning with the second millennium B.C. the com­
munity seems no longer to have interfered with the citizens’ operations of alienation and 
acquisition of land (in the third millennium it still didso interfere). But data have been 
forthcoming, showing that land acquired by a new possessor, and even free persons sold 
by themselves or their pater familias into slavery, did not in fact pass into the perpetual 
property of the “purchaser”, and were liable to be returned to their original status after 
the lapse of a certain period or by acts of misarum or andurärum issued from time to time, 
unless the deal was nominally or actually renewed.

A citizen (in which term, of course, I do not include the royal servants), not being an 
individual private proprietor, had, however, a perpetual share in the communal property in 
means of production. A citizen who was the head of his family was in possession of all civil 
rights existing in society, and the right to own land was one of these. As to the other 
members of the family, they were under the absolute patriarchal authority of the family 
head, but this authority was - except in the case of slaves - of a temporary nature.

These Babylonian freemen not dependent upon the economy of the state sector represent 
a survival of the entire mass of the population of the primitive, pre-urban community.

Thus, Babylonian society of the first half of the second millennium B.C. and, apparently, 
also of the third millennium B.C., can be said to have been subdivided into persons under 
the authority of the head of a household, and persons exercising such authority; royal and 
temple servants being perpetually under patriarchal authority5, while the citizens of the 
state sector could exercise such authority themselves when heading their own family. Or, 
taking it from another point of view, Babylonian society can be said to have been divided 
into persons devoid of property in means of production (which was the case with the royal 
and temple servants - and also with slaves), and persons partaking in property in means of 
production, namely the citizens, i.e. members of communities outside of the state sector.

Speaking of persons devoid of property in means of production we have mentioned the 
slaves, a group of the population which hitherto we had left out of consideration. A number 
of slaves had always existed in Sumerian society ever since the urban revolution, if not 
earlier and, after that, in Babylonian society; in OB times the number of slaves in certain 
households could reach a dozen and more. But we must not forget that keeping slaves, 
profitable as it perhaps might have been (although this needs verification), was also 
dangerous; to force a detachment of captive slaves - i.e., of former free warriors - to work 
in the field with copper hoes would demand about double the number of armed soldiers to 
watch them, because in an armed conflict a copper hoe was not so very different from a 
copper hatchet which was the usual warriors’ arms of that age; most warriors had no 
shields, and none had coats of mail, at least until the second part of the second millennium

5 Of course, there was also among royal servants a difference between the head of a household and 
his family members; but among the royal servants even a family head was not a proprietor enjoying 
full civil rights.



B.C. Therefore all male prisoners of war were usually brained on the spot, and only female 
slaves were used in any number in the state economies; note that their children were in no 
way differentiated from other royal labourers, and were never called slaves.

Private households could not keep detachments of slaves, but single slaves were more 
easy to exploit precisely in family economies; firstly, because the patriarchal ties of the 
family and the everyday contacts with its free members in a common work were a better 
guarantee of a slave’s peaceful behaviour than the surveillance of armed watchmen on a 
big estate; and secondly, because male slaves in a private household were mostly sons of 
the slave-women by the free members of that or a similar family.

This is, in very broad outline, the picture drawn by the documentary evidence from 
Babylonia in the third and the first half of the second millennium B.C.

Let us now consider this picture first from the point of view of the stratification of the 
society as conceived by the Babylonians themselves. In several of my former papers I have 
tried to show that there exists a rough correspondence between the picture drawn above 
(of course, with different local modifications) and the system of social terminology attested 
for the Hittite, Assyrian, Arraphan and Ugaritic society. Here I shall only refer to sources 
from Babylonia proper. To my knowledge, no clear and comprehensive statement of the 
views of the men of the Sumerian period as to the division of their society have so far been 
found, and thus I will limit myself to texts of the OB period.

In regard to the opposition between 'person in possession of patriarchal authority’ vs. 
‘person under the patriarchal authority of another’ we have a neat terminological cor­
respondence in the opposition belum vs. wardum (resp. amtum). This is why wardum does 
not necessarily mean ‘slave’ or even ‘servant’; it may just mean ‘person under the patriar­
chal authority of the belum’, or‘person placing himself in such relation to another person 
as a matter of courtesy’.

More important is the opposition between ‘person partaking in communal property 
(= citizen in possession of all civil rights)’ vs. ‘person under perpetual patriarchal author­
ity and thus not having property of his own, except conditional holdings etc. (= royal 
servants or labourers)’. The corresponding terminological opposition is awilum or mär Slim 
(lu, dumu-uru) vs. ‘muskenum’ {— arad Sarri, bunuS malki in Ugarit, etc.). This is 
corroborated, among other things, by the fact that the elders of a community as well as 
the members of a Popular Assembly are always awilü or märü älim, never mu§kenü(tum); 
note also that there is no mention either of elders or of members of a Popular Assembly 
among the habitual recipients of rations or land allotments from the state sector at any 
period later than the archives of Suruppak. Among the royal (and temple) personnel, the 
sources distinguish the producers of material wealth, näsi biltim, from warriors and ‘other 
persons liable to the royal service’ (ilkum ahum).

It must be conceded that the coincidence between the opposition ‘citizens’ vs. ‘royal 
servants’ and the terminological opposition awilum vs. muskenum is only theoretical. The 
higher placed royal servants had ample opportunity to acquire ‘perpetual’, i.e. community 
land and thus to become proprietors and citizens. Moreover, an analysis of the situation 
in Ur and Larsam during the nineteenth to eighteenth century B.C. shows that most city

6 It is important to note that the duties of the temple officials (with their prebends) could be 
freely sold and bought during the OB period prior to Hammurapi (but, e. g., in Nippur also later), 
and that thus there could not be any real social borderline between a citizen of a community, and 
a temple official of the upper group, who could, consequently, also be termed awilum. An analogous 
situation might have developed in respect to the upper group of the royal officials.



dwellers, if not all of them, were nominally or actually connected with royal, or more 
frequently with temple service. At the same time, they mostly had not only holdings on 
condition of service but also private property in the community. Therefore they can be 
regarded as having acquired a right to the appellation awilum. This is why later, under 
Ammi-saduqa (§ 13’), we find the term muskenum applied only to the lower stratum of the 
personnel of the state sector (the labourers).

It must be stressed that such merger of a part of the royal servants with the community 
members is not attested for smaller communities which may be termed rural.

Now let us consider the picture from the point of view of our modern definition of 
socio-economic classes. It will at once be evident that a scheme of stratification according 
to this definition cannot be directly superimposed on the terminological oppositions of 
‘patriarch’ vs. ‘person under patriarchal authority’, or ‘proprietor & citizen’ vs. ‘royal 
servant with no property of his own’, or even of ‘freeman’ vs. ‘slave’ (in the sense of a 
person devoid of all civil rights and being the property of another). This is as it should be, 
because every society tends to perceive things at their face value, and class relations are 
closely interwoven with a variety of human relations of a more local and partial kind, and 
their character is therefore not as a rule immediately apparent, at least in the less developed 
societies.

Let me remind you that a socio-economic class is according to our definition a group of 
persons distinguished 1. by their specific relation to property in means of production inside 
a given historical social system, 2. by their specific role in the social organization of 
labour, 3. by the methods of acquiring their share in the public wealth and the size of that 
share.

However, above we have considered mainly one aspect of all this, namely the relation of 
the different groups towards property in land. If we introduce the other criteria as well, 
namely the second, i.e., the role of the different groups in the social organization of labour, 
and the third (which is closely connected with the second), i.e., the method of acquiring a 
share in the public income, we will see that the ‘vertical’ division of society into ‘citizens’ 
and ‘royal servants’ must be supplemented by a ‘horizontal’ division inside each of these 
two groups, the upper strata being in both cases nearer to each other than to the lower 
strata in their own group.

Actually, in the group of ‘citizens’ there were persons who used slave and hired labour 
besides those who themselves laboured, without manual help from anyone but the nearest 
kin; and there were persons which had actually lost their share in any kind of property, and 
served their richer neighbours in the capacity of debtor-slaves and other types of depend­
ants (like the Assyrian ballutu ina lumne etc.). In the group of ‘royal servants’, too, there 
were big functionaries owning community land in addition to large holdings on condition 
of service who utilized slave labour, and in any case lived on the income from the produce 
of the näsi biltim, and on the other end of the ladder there were manual labourers, many 
of whom in fact, though not in name, differed but little from slaves. Later, in the Neo- 
Babylonian period, a similar stratification took place also inside the group of ‘slaves’ which 
by then became more of an order or estate of society than a socio-economically homo­
geneous class.

Thus, according to our definition of the term, we will have to distinguish the following 
socio-economic classes in Babylonian society;

1. A class owing means of production and living on the income from the produce of the 
labour of its antagonist class; this upper class included the upper stratum of the royal 
servants as well as the upper stratum of the citizens; in actual fact, both these sub-groups



can be observed to be quickly merging during the OB period. This class, for lack of a 
better term, may be conventionally called slave-owners, or the ancient upper class.

2. A class owning means of production but living on the produce of their own labour; 
this was a survival of the entire population of the primitive (pre-urban) community; it 
consisted mainly of free peasants, members of self-governing communities (in the second 
millennium B.C. - predominantly of rural communities; on the means of distinguishing 
an urban from a rural community in Ancient Mesopotamia I have written a special paper 
which is now in the press). We can call this class the ancient labouring freemen.

3. A class not owning means of production and coerced to work mainly by extra- 
economic means. This class, which we will conventionally term the ancient slave-type 
dependent persons, was subdivided into two main groups : in the state sector it was royal 
servants producing material wealth by their labour, of whom only the lesser part were 
chattel slaves; in the communal-and-private sector it was mostly though not exclusively 
chattel slaves.

Exploitation of chattel slaves in this type of society was for the upper class in any 
case the optimal kind of exploitation of labour, although not always practically to be 
achieved; however, every master-and-servant relation - whether between the king and his 
labourers, or between money-lender and debtor, or even between a pater familias and 
his family members - tended to acquire the forms and the ideological interpretation 
patterned after the master-and-slave relation.

The picture drawn above had of course its development. Thus, in the early period the 
condition of the labourers in the temple economies was somewhat more favourable than 
later on; during the Illrd Dynasty of Ur the fields and the workshops in the state sector 
were manned with detachments of labourers (gurus) getting only scanty rations in kind 
and to all practical purposes similar to slaves; during the OB period the agricultural and 
other workers in the state sector (iHakkü et al.) got land allotments, and their standard of 
living was apparently somewhat higher than that of the gurus of the Ur III period.

At the same time, the extended family commune typical of the “communal-and- 
private” sector both in the third millennium (in Mesopotamia) and later (in the peripheral 
regions) was gradually superseded - at least in the cities - by individual households, the 
process starting in the richer strata of society. The communal property rights became more 
and more dormant, and the process of development tended apparently towards the forma­
tion of individual private property.

Unfortunately, neither I myself nor any other students of our school have ever investi­
gated the socio-economic conditions during the Kassite and Post-Kassite periods, but the 
picture that emerges in the first millennium B.C. is in many ways different from that in 
the first half of the second.

I cannot say I am very competent in the socio-economic history of the first millennium 
B.C., so that the following must be regarded as no more than a rough draft of a concept.

It appears that the palace had by that time lost control of the temples and their estates, 
and that the city community had merged with the city temple; instead of a temple econ­
omy belonging to the state sector, and private economies inside a self-governing com­
munity constituting a “communal-and-private” sector, we encounter now, in the main 
cities, a new type of organization which G. Kh. Sarkisian calls “city-and-temple com­
munity”; its members are endowed with full civil rights but have nominally to be con­
nected with the priesthood or with the temple services. Some of the agricultural terri­
tories seem to be dependent upon the “city-and-temple communities”, while the rest of 
the land has become royal property by right of military conquest. Nearly the entire rural



population has thus become royal servants, and although they were also organized in a 
kind of village communities, these are no longer organizations of freemen enjoying full 
citizens’ rights but structural entities of secondary origin, only in part serving for co­
operation of peasant households but more important for the state as fiscal units.

Thus the opposition of the communal-and-private sector (or its counterpart, the city- 
and-temple community sector) vs. the state sector holds good here, too, but now it coin­
cides with the opposition of city vs. countryside, and it is the city which stands for the 
private and the countryside for the state sector. In each of the sectors there are, as before, 
a class living by exploiting other persons’ labour (e.g., that of slaves, hired men, lease­
holders etc.), a greatly diminished(?) group of free persons living by their own labour, and a 
group of ‘ancient slave-type dependent persons’. A specific feature of the Late Babylonian 
social structure is the already mentioned fact that the order or estate of slaves was also 
subdivided into analogous subgroups virtually belonging to different and even antago­
nistic socio-economic classes.

One more point seems important enough to mention it in this short summary. This is 
the question of terminology. One must not be misguided by the identity of terms when 
they are used in different periods : they may represent different social concepts. The use of 
the term isSakkum in the OB period is a case in point, but too obvious to mislead. Another 
example is maska’en > muskenum, a term which apparently meant different things (a) 
before the OB period, (b) during the early and middle part of the OB period, (c) in the 
later part of the OB period, and (d) in ‘Young’ Babylonian (approximately: a. a particular 
group of royal servants, b. all royal servants not being proprietors of land through member­
ship in the community, c. labourers in the state sector, d. paupers); yet another such term 
is gurus. In Suruppak we encounter such a phrase as gurus-uru which is the same as 
dumu-uru, viz., citizen or freeman of a community; but in Ur III a gurus is not the 
descendant of the gurus-uru but a general designation of labourers in the state sector 
(except when the word is used in the non-terminological sense of 'able-bodied man’, 
especially in literary texts); thus, a gurus of Ur III is a descendant of the sub-lugal, 
the igi-nu-duh et al. of the ED III period, and of the lü-a(d), lu-si and of other 
men of the é-gal of the Suruppak period; he is also the forerunner of the iSSakkum of the 
OB period, and probably of the süsänu et al. of the Neo-Babylonian period, etc. The same 
is true of nearly every social term.

[Da der Autor an der Teilnahme verhindert war, wurde sein Vortrag durch W. G. Lam­
bert verlesen. Anschließende Diskussionsbeiträge wurden auf Tonband aufgenommen und 
dem Autor schriftlich zugänglich gemacht. Sie sind hier samt Stellungnahme I. M. Diako- 
noffs abgedruckt. Anm. der Redaktion.]
I. J. Gelb (Chicago):

The fact is actually that I agree with many points - with most of the points of Prof. 
Diakonoff’s presentation. What I don’t agree with is one point which is perhaps noted but 
which perhaps is not stressed enough, namely the communal owned land. I come to this 
point a little later. Prof. D. distinguishes between two kinds, two sectors as he calls them, 
in respect of land tenure and general organisation: the state and the private sector. He 
distinguishes consequently two units: the state sector who according to him employed 
slave-like labour, who had no means of production. The question is whether actually these 
slave-like labourers had or had not any means of production of their own. This is a very 
important point because, while Prof. D. insists that they are not quite like slaves because 
they had a certain amount of freedom, nevertheless he says they had no land of their own.

7 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



As I said before it is the Pre-Sargonic texts from Lagas and other sources that show us 
that the rations were given out to certain class of people only during certain part, 4 to 5 
months, of the year. That is the class of people that were part of the time for the public 
sector, the rest of the time on their own land. These are the conditions that you find 
also - as I mentioned earlier - in medieval times. Consequently they had means of produc­
tion of their own and if you are going to call them slave-like then you just as well can call 
the serfs of medieval times also slave-like.

The second group, the second sector, is the commune, the family sector. I don’t know 
exactly where Prof. D. wants to place that commune. Obviously I would agree with him 
on the importance of that sector in very early periods of Mesopotamian society, in the 
period of the ancient kudurrus. We know definitely that that is the period of great families 
who owned land beside the state and the temple. I don’t know to what extent this particu­
lar organisation, this particular sector, commune familia, is of great importance through­
out later Assyro-Babylonian history. I grant that there is something about communal 
family-land in the Old-Babylonian period which is logical to assume with the invasion of 
the Amorites. We have a new people coming from the desert - if you want - or semi­
desert - if you want - and the organisation there would be clanly family organisation and 
consequently with it also the land tenure system. I also can visualise the conditions in 
outlying regions, semi-primitive regions. Not in the regions of fully organised state and 
fully organised economy as in Babylonia. For instance in Arrapha around Nuzi. But I 
don’t see how you can talk about the importance of the communal family sector in the 
pre-Sargonic, in the Sargonic, and in the Ur III Period. Prof. D. talks about two sectors, 
and I have often used the term public and private. However there is difference in his 
division and my own. Public sector to him he calls it palace and the temple. This is of 
course fully agreeable. When we were talking about the three sectors palace, temple, and 
private, we may just as well say two sectors, namely only public, including state and 
temple, and private on the other. The reason is obvious and this is of course the very 
important point that we have against this when we agree, D. and myself, for years now on 
this point of temple economy. There is no question that for instance in the pre-Sargonic 
Lagas where you would imagine the temple economy would be the most flourishing 
(remember that all economy of that particular period was reconstructed on the basis of 
the archive of the household of Ba’u) — even in this particular economy you have the 
queens, the Sasa and Baranamtara who actually are the head of it. So consequently temple 
and state go together, and separately the private.

Now the question is what is the private. To D. it is mostly communal family. Through­
out the periods he also tried to stress in certain periods more than in the others. To me, 
private, in the period that I am studying mostly, namely Fara, Pre-Sargonic, Akkadian, 
and Ur III, private does not have the same meaning as the communal family sector. 
Private to me in this case means also privately public because it includes the large land­
owners who at the same time are officials of the state. They own land, and in that sense 
you call it private, but they are public in the sense that they are at the same time officials 
of the state, participating in the activities of the state.

There are small points that I should like to mention : for instance I completely agree 
with Prof. D.’s statement that slaves were limited in ancient times and the reason as he 
gives because of lack of control, I mentioned that earlier in the day. I completely agree 
with his statement that prisoners of war, males, were killed and the reason again is perhaps 
lack of control. There is one point perhaps that we may disagree on and that some of you 
may want to study. I have not studied it. However this is rather important. Prof. D. made



a statement that most of the slaves in the Old-Babylonian period were houseborn, there­
fore, sons of slaves. This is a very crucial point in view of the statement and this goes back 
to Marx that the slavery does not reproduce itself. Over and over again that statement has 
been repeated by the Marxists and over and over again I found that it has validity. It has 
validity for the simple reason that when the slave is torn out of his native land, he is in such 
a state that he is - well, as the Greeks have said, he lacks virility. He lacks virility, actually 
arete, which with the reason I thought means virtue, but I learnt actually arete means 
virility. So in Greece they did not reproduce themselves, in Rome they did not reproduce 
themselves, you had to replenish them all the time. Even in the United States it was 
cheaper to bring in slaves from outside, from Africa, every time when the old slave died, 
than to have children of the slaves born. It was only after 1804 when the Act of Congress 
stopped completely the traffic of Africa that the breeding of slaves began in the States and 
I assume perhaps the same thing for the rest of the Americas. Now the question, therefore, 
is whether it is true what Prof. D. said, that most of the slaves were house-born. I cannot 
say it is not, I am just giving my general opinion about it that the slavery does not repro­
duce itself, for I doubt it. But it would be nice if we could study it, if somebody were to 
study it more. There is enough documents I suppose in the Old Babylonian period to reach 
certain conclusions.

In respect to the socio-economic classes as given in the paper here there is supposed to 
be three socio-economic classes : the slave owners, the ancient labouring freemen, and the 
slave-type dependent persons. I have no trouble with the first class, namely with what 
Prof. D. calls slave owners - what I would simply call the upper class in this ideational, as 
he calls, way of defining things, because in my judgement the slave owners did not own 
slaves. They used the labour of other people but these were not slaves and therefore I 
would quarrel with the class three where it’s called slave-type dependent persons, because 
the slave type in my judgement is to be subdivided into two classes : these are called serfs, 
the gurus class, and the slaves, your chattel slaves. What remains of course is the main 
point of Prof. D.’s presentation, class two, namely the ancient labouring freeman. And 
this is connected with the whole problem of communal land and family ownership.

P. R. Berger (Münster):
Ich habe einen Einwand gegen die Definition der Klasse vorzutragen, und zwar aus 

meinem Blickwinkel von Ugarit her. Es wurde definiert, daß ein primärer Zusammenhang 
zwischen Anteilhabe an den Produktionsmitteln und der Klassenordnung bestünde. Das 
scheint mir nicht zuzutreffen, zumindest nicht für die Zeit, über die hier gehandelt wurde. 
Wir wissen beispielsweise aus Ugarit, daß die Beziehungen zum Königshause eine ganz 
spezielle Bedeutung haben auch für die soziale Ordnung. Wer erfolgreich Heiratspolitik 
treiben kann, kann seinen Klassenstand aufbessern. Wer sich irgendwie die „täbütu“ des 
Königs gewinnen kann, kann ebenfalls seinen Klassenrang erhöhen. Wer einer Intrige 
zum Opfer fällt, muß damit rechnen, daß er seine Degradierung erfährt. Ich würde also 
sagen, das primäre Ordnungsprinzip ist nicht eine Anteilhabe an den Produktionsmitteln, 
sondern die Regierungs- und Sozialordnung.

I. M. Diakonoff:
Just a few words in connection with Professor Gelb’s and Dr. Berger’s criticism 

of my paper. I insist that the people whom Professor Gelb calls serfs and who were em­
ployed in the state sector did not own land of their own. Any land that could be allotted 
them from time to time was state land, and it was allotted to them not unconditionally 
but on condition of service. This was just another way of supplying them with rations.



Thus, not being slaves proper, these people were not serfs, either. The nearest counterpart 
in the West would be the helots who also belonged to the state, although it was a republi­
can and not a monarchical state - if we may call Sparta a republic. It is also not quite 
correct to state that the pre-Sargonic ‘serfs’ of Lagas got rations only during a certain 
part of the year. It seems to me they got rations all through the year but not monthly; 
instead they got the rations with intervals of about three months. This, at least, was the 
notion of the late Prof. Tyumenev on that score.

Another point in which I disagree with Professor Gelb is the problem of family com­
munes. Such big family households did not exist any longer in the OB cities - although 
related individual families were bound much closer together than is usually thought - but 
I do think that family communes or some equivalent organisations did exist in the coun­
tryside of that period. It must be regarded as certain that sale of land was prohibited 
for certain periods in most city-states of Mesopotamia in the late 3rd and early 2nd millen­
nium. Now, as sales of land are usually our only source of knowledge about privately 
owned land, it would be too dangerous to postulate that no privately owned land (also 
land of family communes) did exist at a given period just because we have no deeds of 
sale from that particular period. When we look for them, we usually find other proofs - if 
only indirect - of private land existing all along. And when it appears that such land was 
owned by communal groups, there is really no need to think of Amorites or other new­
comers when there was a deeply rooted tradition of family communal ownership in the 
country. I do not even think that the bitätu of the Kassite and Post-Kassite periods were 
an importation. City households are something quite different because they are condi­
tioned by trade relations, by accumulation of money in private hands etc., and so the 
communal bonds are much easier destroyed here.

I must also stress that when I say ‘private’ I always mean something completely out­
side of the public sector of the economy; private service allotments, given on condition 
of service inside the public sector is for me something different. It may be that the border­
line is not always so easy to draw, but the first thing to do is to get clear definitions of 
the typical phenomena; after that we may allow ourselves to study the intermediate, the 
non-typical phenomena.

Now a few words on the criticism by Dr. Berger. What Dr. Berger says refers to the 
ideas of the ancients themselves, to how they defined the structure of their society. When 
we look at the thing from the point of view of our own scientific criteria, it still will be 
all-important, what kind of relation there exists between a given social group and the 
property in means of production. How the members of that particular social group came 
to be in it, whether because of their good personal relations with the king or by any 
other reason, may be important too, but it is only of a secondary importance.



LE MADÄRUM DANS LES «ARCHIVES ROYALES DE MARI»

GEORGES DOSSIN, LIÈGE

Le terme madärum (matärum ou matärum) a eu beaucoup de peine à venir à l’existence. 
On ne le trouve ni dans les lexiques des scribes anciens de Babylonie et d’Assyrie, ni dans 
les dictionnaires les plus récents. Il n’est pas cité dans l’«Akkadisches Handwörterbuch» 
de von Soden et I. J. Gelb a eu l’obligeance de m’écrire dans une lettre datée du li juin 1970 
qu’il n’apparaissait pas davantage dans les files du Dictionnaire de Chicago. Le mot est en 
effet sorti d’une première lecture bail qu’Ungnad avait suggérée dans le nom propre 
amorrhéen Am-mi-ba-il, où le premier signe avait été copié et lu ba au lieu de ma, tandis 
que le second signe était lu il au lieu de darà (VS 7, 204,1.25, 35 et 57).

C’était du moins Am-mi-ba-il que Ungnad transcrivait dans Hammurabi’s Gesetz 3 
(Leipzig 1909) n° 459 (p. 128-129). C’est cette lecture que Theo Bauer avait adoptée dans 
ses Ostkanaanäer (Leipzig 1926) p. 13; cf. p. 72a, s. v. bhl. Mais Ungnad, en 1935, dans son 
important article Datenlisten du RLA, p. 192 b, mettait en doute sa première lecture 
ba.il et proposait, mais avec hésitation, une lecture ma.dar?. Celle-ci fut assurée et retenue 
par B. Landsberger1, A. Goetze2 et J. Lewy3, qui l’appuyaient sur des anthroponymes 
amorrhéens tels que A-bi-ma-dar, Ha-lu-ma-dar et Ilih-ma-da-ar (ou ma-ta-ar) des tablettes 
de Kiiltépé, des Archives de Mari et de Chagar-Bazar.

Si la lecture se trouvait désormais assurée, après une attente de plus d’un demi-siècle, 
l’analyse du terme demeurait sujette à caution et Julius Lewy décomposait le nom propre 
Ilimatar des textes de Kiiltépé en Ili-ma-atär «Mon dieu, en vérité, est Atar» et il allait 
mème jusqu’à le considérer comme un excellent exemple de l’influence amorrhéenne dans les 
textes de Kiiltépé4. Mais c’est à l’opinion défendue par Landsberger et par Goetze, à 
savoir la lecture Ili-madar «Mon dieu est madan qu’il faut à présent se ranger, comme on 
peut le voir par des documents inédits de Mari.

Si, dans les tablettes économiques éditées par Maurice Birot au volume IX des ARM, 
N° 287, 3, on trouve un nom propre ì-li-ma-da-ar «Mon dieu est madän ou Ili5-ma-tär 
(n° 291IV 46’), on relève aussi au mème volume, n° 287, 22, l’anthroponyme A-hu-um-ma- 
da-ri, à comprendre: «Le frère est mon madäru(m)». On a le sentiment que, dans ce nom 
propre Afrum-madäri, madäru(m) désigne une sorte de «protecteur» et que Afrum-madäri 
pourrait ètre compris: «Le frère est mon protecteur». Cette suggestion devient une cer­
titude, lorsque l’on se réfère à des contextes de certaines lettres de Mari.

Dans le compte-rendu sommaire des «Archives épistolaires de Mari» que j’avais donné 
autrefois dans Syria, 19 (1938) 105-126, j’avais cité, p. 120, un passage significati d’une 
lettre où apparaissait le terme madärum que j’avais dù laisser alors sans traduction. Le mot

1 JCS 8 (1954) 64 n- i52- ~ A. L. Oppenheim, reprenant une suggestion de Mrs. Harris, lisait aussi 
le nom propre de ARM 5 n° 40,5 : Is-hi-màdar; cf. JNES 13 (1954) 146.

8 JCS 11 (1957) 64.
8 HUCA 32 (1961) 35 n. 24.
4 HUCA 32 (1961) 44 n. 79.



nouveau n’avait pas échappé à l’attention de Landsberger, mais il s’était borné à y ren- 
voyer sans traduction5; il le signalait seulement pour appuyer la lecture madärum, matärum, 
qui apparaissait dans les noms propres amorrhéens.

Dans ses «Amorite Personal Names in the Mari Texts» (Baltimore 1965) s. v. dr1, p. 183, 
H. B. Huffmon proposait pour madäru(m) une signification de «refuge» et citait à ce 
propos le lüma-da-ra-am du passage6 que j’avais cité. Le contexte où il était employé lui 
suggérait, en outre, de voir dans le madäru{m) un «haut fonctionnaire».

C’est dans cette direction sémantique que nous conduisent les tablettes de Mari. Au 
cours de mes déchiffrements, j’ai relevé une vingtaine de passages où intervient le terme 
madäru(m). Le temps m’étant mesuré, je n’ai pas l’intention de les citer tous, d’autant 
plus que le contexte debeaucoup d’entre eux est mal conservé; aussi me permettrai-je de 
retenir les seuls documents qui m’ont paru les plus significatifs, parce que mieux conservés.

Parmi eux, il faut citer en premier lieu la lettre A. 257 dont j’ai cité les lignes les plus 
caractéristiques dans l’article de Syria 19, 105 ss., rappelé ci-dessus (p. 53). Cette lettre a 
pour expéditeur Ibàl-pì-El, qui parafi avoir été un homme de confiance de Zimri-Lim, 
sinon son ambassadeur à Babylone7. Elle nous apprend que le tróne d’Esnunna, peut-ètre 
à la suite de la mori d’Ibàl-pì-El II, était devenu vacant et que deux prétendants étaient 
susceptibles de l’occuper: Hammu-rapi et Zimri-Lim. Selon Ibàl-pi-El, Zimri-Lim avait 
écrit à son «frère» pour l’engager à prendre la royauté d’Esnunna, à la condition que les 
notables (awilumeS) de la ville la lui accordent. Dans le cas contraire, Hammu-rapi nom- 
merait un de ses madäru pour remplir les fonctions royales8.

Le terme madärum désigne bien, comme l’avait présumé Huffmon, un «haut fonction­
naire» mais davantage encore : le madärum est une sorte de «régent», de «haut protecteur» 
chargé d’exercer les prérogatives royales. Il va de soi que dans la fonction de madärum 
est impliquée la notion de vassalité. Il est intéressant de relever que Zimri-Lim renonce à 
faire valoir ses droits au tróne d’Esnunna. Il est vraisemblable de supposer que Zimri-Lim 
désirait maintenir d’excellentes relations avec le roi de Babylone et qu’il ne se sentait pas 
encore assez puissant pour lui disputer la royauté d’Esnunna; il jugeait plus habile de 
flatter et d’encourager les ambitions de Hammu-rapi, lui conseillant mème, au cas d’un 
refus de la part des «notables» Esnunnéens, de se faire représenter par un substitut, le 
madärum.

Néanmoins, dans une autre lettre que lui envoie son «serviteur» Atamri-El et qui semble 
se rapporter à la mème affaire de la vacance du tróne d’Esnunna (A. 2741), il lui est 
conseillé d’installer un madärum à Esnunna, et cela sans tarder, avant qu’on y fasse la 
moisson, dont il perdrait éventuellement le bénéfice (1. 15-28)9.

Dans les archives économiques de Mari, on en trouve une, A. 4075, où le scribe a enregis- 
tré des types de vètements remis à différents personnages dont les huit premiers forment 
un groupe et sont qualifiés de madärum (8 lu ma-da-ru). Or, parmi les bénéficiaires de ces 
livraisons, désignés comme madäru, on relève les noms de Sammètar et de Subram. 
D’autre part, nous savons que Sammètar a été le roi de la ville d’Asnakkum10 et que

6 Ibid. 64 n. 152 (in fine).
6 Syria 19 (1938) 120.
7 Sur ce personnage, voir A. Finet, ARMT 15,148 s.v.
8 Voir ci-dessous, copie, p. 57, transcription et traduction, p. 57 s.
9 Voir ci-dessous, copie, p. 59, transcription et traduction, p. 58.
10 Cf. Syria 20 (1939) 109.



Subram a été le roi d’une ville du Haut-Pays, de Susà11; tous les deux étaient des vassaux 
de Zimri-Lim dont ils se disent les serviteurs dans leurs lettres. Il résulte du contenu de 
cette tablette économique que les roitelets, vassaux de Zimri-Lim, pouvaient s’appeler 
madärum et que ce dernier terme devait ètre synonyme de «roitelet», vassal d’un grand roi.

Le roi ne pouvait pas appeler le premier venu à occuper cette fonction de la madärütum, 
terme abstrait qui est attesté dans une lettre (A. 3821)12 dont l’adresse est malheureusement 
perdue; cette lettre prouve néanmoins que cette haute fonction ne pouvait ètre accordée à 
un personnage de rang social inférieur, sans soulever des protestations. Un personnage, 
dont le nom a disparu de la tablette, avait voulu choisir un certain Sahbarum, «fìls de 
pill[ard] !» (mär ha-ba-[tim]) (1. 12), done un bédouin, pour l’installer dans la fonction de 
madärum (a-na ma-da-ru-tim ü-sa-a[s-b]i-it) (1. 13).

Que l’on ne désire pas voir s’élever à la madärütum des personnages peu dignes, surtout 
des bédouins, on le voit encore par une lettre de Iaqqim-Addu, le gouverneur de Sagaràtim 
(A. 725)13. Celui-ci a fait enlever un certain Ubrapéen, qui occupait, sans doute indùment, 
la fonction de madärum et il l’a envoyé à Mari chez le roi pour y subir un interrogatoire. Il 
lui confìrmera que le territoire qu’il administrait au titre de madärum connaissait bien la 
paix et la tranquilité, comme il l’avait déclaré à Iaqqim-Addu.

D’une longue lettre d’Itùr-Asdu, qui fut gouverneur de Nahur pour devenir plus tard le 
préfet du palais de Mari14, on lit dans un paragraphe introduit par sanitam «autre affaire», 
que le pays de Sinamim et de Tushim est aussi important que le pays d’Elahut et qu’il 
n’a pas de madärum qui le gouverne. Le terme de madärum est ici qualifìé de a-li-ik pa-na 
«chef», «conducteur», «gouverneur» (1. 48). Itur-Asdu suggère au roi de distribuer au pays 
de Sinamim et de Tushim une importante somme d’argent pour les rallier à la cause de 
Zimri-Lim et le détourner d’une alliance avec le pays d’Elahut. Il s’agit d’isoler celui- ci et 
de le rendre inoffensif (A. 49, 1.46-58)15 16.

De ces différents témoignages, il ressort que le terme madäru(m) a le sens de «régent» ou 
de «roitelet» vassal, soumis à un grand roi. Mais si la signification de ce mot nouveau est 
pour ainsi dire assurée, il n’en va pas de mème pour son étymologie, eu égard aux graphies 
différentes sous lesquelles il se présente. On trouve les graphies ma-da-rum, ma-da-ra-am 
(acc.), ma-da-ri-im (génitif), ma-da-ri (gén. pluriel ou duel), ma-da-ru (nom. pi.) à la forme 
fìéchie; à l’état absolu, on relève ma-da-ar. Dans le génitif singulier ma-da-ri-i-im, on 
noterà l’indication de la finale longue; nous nous trouvons ainsi devant un mot madärum 
ou madärum.

La graphie madärum nous invite à nous tourner vers le sémitique. Je ne fais que men- 
tionner, pour l’écarter, le rapprochement avec le terme arabe moderne mudir «directeur», 
terme que connaissent bien tous ceux qui ont participé à des campagnes de fouilles au 
Proche-Orient. Il ne s’agit là que d’une rencontre phonétique purement fortuite à ne pas 
retenir.

La graphie madärum avec la voyelle finale [u] longue pourrait faire songer à une origine 
sumérienne ma-dar a qui livrerait une étymologie séduisante, madärum provenant d’un 
sumérien *madara, où ma désignerait le pays (màtum) et darà «prince», «roitelet»

11 Cf. A. Finet, ARMT 15,156 s.v. Supram.
12 Voir ci-dessous, copie, p. 60, transciption et traduction, p. 61.
13 Je dois la communication de cette lettre à l’obligeance de M. M. Birot, qui prépare l’édition des

lettres du dossier «Iaqqim-Addu». Voir ci-dessous copie, p. 62, transcription et traduction, p. 61 s.
11 Voir A. Finet, ARMT 15,150 s.v. Itùr-Asdu.
16 Voir ci-dessous, copie, transcription et traduction, p. 63.



(:malku)16, ce qui permettrait une interprétation : «prince, roi du pays». Elle rendrait bien 
compte de la fonction du madärum», telle qu’elle ressort des contextes cités ci-dessus. 
Mais, comme le vocabulaire sumérien ne connait pas de mot *madara17, cette explication, 
elle aussi, est à abandonner.

Ces deux suggestions étant écartées, il ne nous reste plus qu’à recourir à l’accadien ou 
au cananéen. En ce qui concerne l’accadien, on ne relève aucune racine qui puisse nous 
satisfaire. Comme pas mal de mots ouest-sémitiques ont pénétré dans le vocabulaire de 
l’accadien de Mari18, on est amené à se demander, comme l’avait déjà suggéré Hufìmon19, 
s’il ne faut pas rapprocher madärum, madärum de l’hébreu tardif màdór «habitation», 
«demeure» en rapportant le mot à la racine DWR «ètre circulaire», «tourner». En ce cas, 
madärum devrait avoir le sens approximatif d’«endroit circulaire», de «territoire» ou mieux 
de «circonscription». L’(awil) madärum serait alors l’«homme du territoire», «l’homme de la 
circonscription», le fonctionnaire chargé de le gouverner. On peut objecter à cette explica­
tion la singularité du procès sémantique qui ferait dériver un nom de fonction ou de 
métier d’un nom de lieu.

Mais on trouve précisément un parallèle à cette évolution dans le vocabulaire de l’acca- 
dien de Mari. On y relève un terme merhum qui correspond à l’hébreu mircäh «pàturage» et 
qui signifìe comme lui «un endroit de pàture». Il désigne aussi un fonctionnaire merhüm; 
celui-ci occupe la fonction de merhutum, fonction qui est confìée à un serviteur du roi 
pour surveiller et peut-ètre répartir les aires de pàturages, où chaque tribù avait le droit de 
conduire ses troupeaux20. Le madärum, «roitelet», «maitre d’une circonscription» trouverait 
dans le merfyum «le contròleur des pàturages» une analogie qui mérite d’ètre relevée.

Il nous reste à nous demander si le mot madärum ne doit pas ètre lu mafarum avec teth 
emphatique, étant donné que dans les noms propres de personne amorrhéens, on trouve la 
variante graphique matarum avec un tau. Dans ce cas, je ne vois aucune racine accadi enne 
ou cananéenne à laquelle on puisse rattacher le mot. Toutefois, on peut aussi, en lisant 
ma-ta-ru-um, avec la valeur ta pour le signe da, le retrouver dans l’hébreu mattär avec le 
sens de «garde», terme dérivé lui-mème du verbe nätar, forme secondaire de näsar (acc. 
nasärum) «garder», «surveiller», auquel cas madärum serait à lire mattärum et prendrait la 
signification de «surveillant», «inspecteur», qui se présenterait comme une forme parräsum, 
utilisée pour les noms de métier ou pour marquer un état. Comme aucune graphie avec le 
redoublement du [d] n’est apparue dans les multiples contextes des tablettes de Mari où 
le mot est employé, je me borne à citer pour mémoire cette dernière interprétation.

Quelle que soit l’étymologie à retenir pour madärum, ce mot nouveau ne nous apporte 
pas moins la connaissance d’une institution relative à l’organisation de la royauté en 
Babylonie et dans les autres régions de la Mésopotamie, jusqu’ici inconnue21.

18 Cf. W. von Soden, AHw., s.v. malku(m).
17 Comme veut bien me le faire observer le Prof. O. Kriickmann, si le mot était d’origine sumérienne, 

on attendrait plutót une forme en -akkum, soit *madarakkum.
18 Voir A. Finet, L’accadien des lettres de Mari (Bruxelles 1956) p. VI.
19 op. cit. 183.
20 Cf. M. Birot, ARMT 9 p. 328-329.
21 Le Professeur Oluf Kriickmann de l’Université de Fribourg-en-Brisgau a bien voulu relire le texte 

de ma communication et me faire part de ses observations, ce dont je le remercie. Il verrait notamment 
dans madaru un substantif dérivé de la racine adàru «ètre seigneurial» précédée d’un préfìxe m-.



ANNEXE 

A. 257

A-[n]a be-U - ia 
[q\i - bi - ma 
[u\m-ma I-ba-al-pi-Èl 
\wara\d — ka-a — ma 

5. me-hi-iv tup-pi Ila-am-mu-ra-pi sa be-U 
a-na se-ri-ia

ü-sa-bi-lu es-me as-£um tei-em ma-a-at 
Ès-n[unYna£i

sa be-U a-na bfa-am-mu-ra-pi is-pu-ra-am

[ü\m-ma-a-mi Sum-ma awilümeS (awil) 
Èé-nun-nakl

[i\g-mu-ru-ka at-ta-a-ma sar-ru-ut 
ma-a-at1

A mon seigneur 
[d]is ceci :
ainsi (parle) Ibal-pi-El 
ton [servit]eur.

5. La réponse à la tablette de Hammu-rapi 
que mon seigneur

m’a envoyée, je (l)’ai entendu lire. Au 
sujet de la décision concernant 
Esnunna

que mon seigneur a envoyée à Hammu- 
rapi

dans les termes suivants : «Si les notables 
de 1’ <homme> d’Esnunna 
te le permettent, toi-mème exerce la 
royauté sur le pays

8 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzaid]



io. [Ès]-nun-nakl e-pu-ùS ù Sum-ma u-ul
im-gu-ru-ka

(awil)ma-da-ra-am Sa ma-ah-ri-ka 
wa-aS-bu

[a-na] sar-ru-ti-Su-nu Su-ku-[u]n 
an-ni-tam be-U

[a-n]a Ha-am-mu-ra-pi is-pu-ur 
[d]a-am-qi-iS

an-ni-tam iS-pu-ur-Sum ù im-ma-ti 
awilùmeè (awil)ÈS-nun-naki 

15. [....] a-na Sar-ru-tim e-le-qü-su
[....] x ma hi-ma 1 gal.kud
[.... È]s-nun-naki a-na Sar-ru-ti-su-nu

Rev. [
[a/i-na s]ì-ìp-tù-ti-ìa[.. ..]

(Le reste du revers est anépigraphe)

A. 2741

A-na be-li-ia qi-bi-ma 
um-ma A-tàm-ri-Èl warad-ha-a-ma 
i-na pa-ni-tim aS-Sum awil ES-nun- 

[na]ki
i-na qa-ti-ka la wa-aS-su-ri-[im]

5. ab'-bu-ba-kum i-na-an-na a-<wa>-tam
mi-im-ma

eS-me-ma li-ib-bi ih-hi-ddm

ù Ha-na ka-lu-Su ri-gi-im-Su 
a-na pani[èi-ni)-Su i-il-la-ak 
[x] oz£ii/Mm[eä] [s]u-ga-gu [ka-l]u-su-nu 

10. ù [x] ni7-me-er x[
ip-hu-ru-ma 
[m]u-u$-ta-lu-us-<sti>-nu 

Rev. a-na ?e-er be-li-\ia]
aS-pu-ra-am ki-im iq-bu-nim

15. um-ma-mi Ès-nun-naki
be-el-ni i-na qa-ti-ìu 
la ü-wa-as-sa-ar 
Sum-ma it-ti ÈS-nun-naki 
i-Sa-ri-is be-el-ni 

20. ü-ul i-da-ab-[bu]-ub

ma-da-ra-am is-te-en 
be-el-ni li-is-ku-un-ma 

Tr. TVRMEè-ia-mi-na
ka-lu-su a-na se-er 

25. be-li-ia li-ip-hu-ra-am
Tr. lat. Sum-ma la ki-im-ma li-ih-mu-ut-ma 

la-ma e-bu-ri-im Ès-nun-naWl 
a-na qa-ti-su li-te-er

10. d’[Es]nunna et s’il ne te le permettent 
pas

un madärum qui se trouve chez toi

installe pour leur royauté». Cela mon 
seigneur

a écrit à Hammu-rapi; il lui a écrit cela 
excellemment.

Et (si) à l’avenir les notables d’Esnunna

15. ..................le prendront pour la royauté
........................ comme un chef de section
............... d’E]§nunna pour leur royauté

Rev..............................
[pour(?)] ma

A mon seigneur dis ceci : 
ainsi (parie) Atamri-Èl, ton serviteur. 
Auparavant au su jet (du fait) de ne 

pas relàcher de ta main 
l’«homme» d’Eénunna,

5. je t’en ai (déjà) parlé. Maintenant, 
j’ai entendu parler

d’une certaine chose et mon coeur s’est 
inquiété.

et la clameur de tous les Hanéens 
s’élèvera contre lui.
[Et] tous les sugdgu

10. et...........................
se sont rassemblés 
et j’ai envoyé 
à mon seigneur
les résultats de leurs délibérations. 

Yoici dans quels termes 
15. ils ont parlé : «Que notre seigneur

ne làche pas de sa main 
Esnunna !
Si notre seigneur 
ne parvient pas à parler 

20. avec Esnunna d’une manière satis-
faisante,

que notre seigneur établisse 
un madärum unique 
et que tous les Iaminites 
aillent se rassembler 

25. chez mon seigneur.
S’il n’en est pas ainsi, qu’il se hàte 
et qu’avant la moisson Esnunna 
revienne dans sa main.



am

JS^f />-f «S’"

4j^r-^ lÉffiaiffi- «y

•4

g^yg

Renr. f?

MFg£M?i?$Er5P^&!'
AS

W

if

AO tt-kx* *M/l?3i^ fr-)+4#/^
«#

m^ sr?4^. ^*-=-

w%ì>
A. 2741



5

AO

r 4wA^jis£gr Sy-

t». gggggg *5^4^

«s £

Rw, f" MfW^4W^*f4ISfcfcf£r
^ fjf=&i? ww^ W m

xo

fa'

ww^wwwm '-xf~

n

iS

A 3821 ■%/ÄrlH^»#^ >gm- ffltt



A. 3821

[A-na be-U-ia] 
ql-[bi-ma\ 
um-ma [... ] 
warad-ka- [a-ma]

5. dam-qa-a an-ni-[ia-an]
[H]a Su-ra-ha-am-mu [is-pu-ra-am]22 
as-sum Uf-mi-im sa a-na-[hu\ 
ma-ha-ar be-U-ia [as-ku-nu\ 
a-na Da-di-ha-at-nu-[ü]

10. is-pu-ur um-ma-a-mi u[l. ..]
i-na li-[ib-bi] na-wi-im 
(T)Sa-al}-ba-rum mdr ha-ba-[tim] 
a-na ma-da-ru-tim ü-Sa-as-bi-it 

tr. ù an-na-nu-um ma-ha-ar
15. (I )Zi-im-ri-Li-im

a-na li-mu-ut-ti wardi-ka 
Rev. (I)Ia-ri-im-Li-im iz-zi-iz-ma

i-na qa-bi-su warad-ka i-si-m

su-pu-ur-ma 3 ü-lu-ma 4 ha-sé-ra-tim

20. sa Ia-ah-ru-ur mu-su-uh-ma
a-na E-bi-ir-tim su-bi-ir

an-ni-it-tim ù ma-da-tim-ma 
la qam-qa-ti-ia Sti-ra-ha-a[m-mu] 
a-na Da-di-ha-at-nu-ü [is-pu-ra-am] 

25. ù na-wu-um sa-ap-[la-nu-um]
wardidi-ka a-na [sa-ha-ti-im]23 
pa-nu-[s]u-[n]u s[a-ak-nu]

Tr. lat. [an]-ni-tam be-li lu-ü i-de i-na-an-na

[ki-m]a i-du-ma a-na Da-di-}ia-at-nu-<ü> 

[li-iS]-pu-ur-ma tet-mi la ü-da-ab-ba-bu

A. 725

A-na be-li-ia 
qi-bi-ma
um-ma Ia-qi-im-&Addu 
warad-ka-a-ma

5. Ui-um tup-pi an-ni-e-em

a-na se-er be-li-ia ii-sa-bi-lam 
(l)Ia-ta-rum warad be-li-ia 
awilum Di-ra-yu-umki 

Tr. is-tu Su-ba-at-^Sama^
10. ik-Su-dam

As-ta-al-su-u-ma

[A mon seigneur] 
d[is ceci]: 
ainsi (parle) [... ], 
ton serviteur,

5. C’est du beau ce que
Sùrà-hammu [m’a écrit] 
au su jet du rapport que 
[j’avais exposé] devant mon seigneur, 
il a écrit à Dàdi-hatntì 

10. en ces termes : «. [.. (Un tel),] 
au milieu de la steppe, 
a fait prendre en vue de la madärütum 
Sahbarum, fils de bé[douin],
D’autre part, ici, devant 
Zimri-Lim,
pour dire du mal de ton serviteur,

Rev. Iarim-Lim s’est présenté
et sur son ordre on a emprisonné ton 

serviteur.
Ecris pour qu’on pille 3 ou 4 pares à 

moutons 
20. des Iahrur,

et fais-en passer les moutons au-delà 
du Fleuve.

Ces choses-là et beaucoup d’autres 
désagréables, Sürä-hammu 
[a écrit] à Dàdi-hatnù,

25. et la steppe infé[rieure]
de ton serviteur 
il se propose de [piller].

Cela, que mon seigneur le sache ! 
Maintenant,

puisque mon seigneur le sait, qu’il 
écrive

à Dàdi-hatnù et qu’on ne conteste plus 
mon rapport !

A mon seigneur 
dis ceci :
ainsi (parie) Iaqqim-Addu, 
ton serviteur.

5. Le jour où j’ai fait porter à mon 
seigneur

cette mienne tablette,
Iatarum, serviteur de mon seigneur, 
homme originaire de Dir, 
est arrivé chez moi 

10. de Subat-Samas.
Je Tai interrogé

22 Restitution probable.
28 Restitution conjecturale mais vraisemblable.



Rev. um-ma a-na-ku-ma te^-em ma-tim ki-i

su-ul-mu-ü um-ma Su-ü-ma su-ul-mu-um

ù l<ima-da-va-am awilam Up-ra-pl-i-im 
15. Sa i-na Su-ba-at-iSamaski

wa-as-bu ü-na-aS-se-su-ma 
et-ra-as-su awllum Su-ü 
it-ti Ia-ta-ri-im-ma 
a-na se-er be-U-ia 

20. i-ka-as-sa-dam

de la manière suivante : «Les nouvelles 
du pays, comment (sont-elles) ? 

Est-ce la paix?» Il a déclaré:
«C’est la paix.»

Le madärum, Ubrapéen,
15. qui résidait à Subat-Samas,

je l’ai enlevé
et je l’ai amené chez moi. Cet homme
avec Iatarum lui-mème
arriverà

20. chez mon seigneur.

JSf- fcég

am m

5 ttf'tM &

m

Tv.
■io M

f

4 g&b&tj?'

AB

io

A 725



A. 49

46. sa-ni-tam ma-at Si-na-mi-imkl {ki} ù 
Tu-us-hi-imkl

ki-ma ma-at E-la-hu-ut-tim-makl 
ma-si-it

ü lüma-da-ra-am a-li-ik pa-na ü-ul 
i-Hu-ma

ù qa-qa-sü-nu a-na E-la-hu-ut-timkl 
ü-ka-al-lu

50. sum-ma be-ll i-qa-ab-bi a-na awìlémeS
su-nu-ti

mdrumeS si-ip-ri-ia li-it-ta-la-ku sa 
2o{l) [m\a-na kaspim

lu-ga-me-er-su-nu-si-im-ma i-na ut-mi 
ar-ku-tim

Tr. it-ti avail E-la-hu-ut-timki
lu-us-te-el-me-en-su-nu-ti

ù ur-ra-am se-ra-am i-nu-ma be-li 
pa-ni-su

55. a-sar sa-ka-nim i-sa-ak-ka-nu avail
E-la-hu-ut-tim !

\tap\-pu-ut na-ki-ir be-U-ia a-la-kam 
u-ul i-li-i

[i-n\a li-ib-bi ma-ti-su-ma se-ep-su 
\ir\-ra-ka-às

46. Autre affaire. Le pays de Sinamim et 
de Tushim

est équivalent au pays d’Elahut lui- 
mème.

Or, il ne possède pas un madärum qui 
le gouverne.

D’autre part, il tient sa tète dirigée 
vers Elahut.

50. [S]i mon seigneur l’ordonne, vers ces 
gens

que mes messagers aillent; 20 m[i]nes 
d’argent

que je leur livre et que, dans les jours 
à venir,

je rende mauvaises leurs relations avec 
Elahut

de sorte que, à l’avenir, quand mon 
seigneur

55. voudra «piacer sa face» là où il voudra, 
l’jhomme» d’Elahut

ne pourra aller au secours de l’ennemi 
de mon seigneur,

[a]u milieu de son pays, son pied
sera lié.

’sUt^p'g}té'
KMf ih*

ss

A. 49



?

t



LE SUtJARUM A MARI 

A. FINET, BRUXELLES

Il serait à la fois ridicule et présomptueux de prétendre apporter en quelques pages la 
solution au problème du suhämm1. Je veux simplement montrer toute la complexité 
sociale que recouvre ce terme, au masculin et au féminin, dans un ensemble de documents 
relativement abondants et homogènes, définis dans un temps limité et sur une aire re- 
streinte.

On a proposé pour traduire en frangais le terme suhämm toute une sèrie d’équivalents, 
«jeune homme, commis, employé, valet, page», et mème - si Ton peut encore parler de 
traduction frangane - «boy», c’est-à-dire «gargon», ce qui, en frangais, recouvre assez bien 
l’ambiguité du terme. Car c’est un vocable ambigu, polyvalent, comme le sont les sub- 
stantifs wardum et amtum qui peuvent désigner de véritables «esclaves», mais aussi des 
serviteurs de haut rang par rapport à leur supérieur, voire méme la reine de Mari qui se 
dit l’esclave de son époux lorsqu’elle lui écrit. Il en va d’ailleurs de mème pour tous les 
termes de parenté; ahum, märum, abum, ummum ne désignent pas nécessairement de véri­
tables frères, fils, pères ou mères par le sang. D’où le danger de prétendre distinguer les 
classes sociales ou les liens de parenté en se fondant uniquement sur le vocabulaire. Le 
problème est particulièrement complexe en ce qui concerne le suhärum.

Etymologiquement le lü-tur, suhämm, est un «homme petit», c’est-à-dire un «homme 
jeune», un «gargon». Mais comme le frangais connait de «vieux gargons», qui sont des 
célibataires souvent endurcis, de mème le suhämm des accadiens peut ètre un pere de 
famille2. Ainsi done le terme suhämm ne désigne pas seulement une classe d’àge. Ce sens 
premier s’est d’ailleurs suffisamment estompé pour qu’on puisse écrire lfi-t[ur] sé-fye-er 
«le gargon est petit»3, c’est-à-dire «en bas àge», ou bien lü-tur (mes) s[u-nu] sé-he-ru «ces 
gargons sont en bas àge»4.

Pour la clarté de cet exposé sommaire nous examinerons d’abord le suhämm-setymm, 
c’est-à-dire une classe d’àge, et ensuite le suhämm-serviteur, c’est-à-dire une classe de 
fonction. Pour l’une et pour l’autre nous envisagerons également leur correspondant 
féminin.

1 Voir CAD S, s.v. J. Nougayrol dans Ugaritica 5,135s rappelle les nuances difiérentes que prend 
suhärum selon les contextes et renvoie à divers traducteurs; pour Mari, il signale ARMT 15,269; 7,238;
9,357- , . .

2 «X dont le pére est le suhärum de mon pére» (sa a-bu-su sü-ha-ar a-bi-ia) dans TCL 18, 111,20. Le 
passage est cité dans CAD S, p. 233b et relevé par J.-R. Küpper dans ARMT 6, p. 115.

3 ARM 5, 38,14. Il s’agit d’une lettre envoyée par Hasidànum, gouverneur de Karanà, à Iasmah- 
Addu. Les observations de von Soden (Orientalia 22 [1953] 208; suivies dans CAD S, p. 234b) et 
d’Oppenheim (JNES 13 [1954] 145-146) ont élucidé le document. Hasidànum écrit: «Le fils du porteur 
de privilège du palais est déporté à Mari. Maintenant son propre fils vient de mourir et son petit-fils 
est en bas àge. Maintenant que mon seigneur considère le gargon: le gargon est en bas àge et il n’a 
personne pour assurer son entretien. Que mon seigneur le (= le fils du porteur de privilège déporté à 
Mari) relàche!».

4 ARMT 13, 141,15-16. On trouvera ci-après la copie cunéiforme de cette lettre importante pour 
le suhärum et le muskenum.

9 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



L’adjectif, parfois pris substantivement, normalement employé pour designer un jeune 
enfant, c’est sehrum ou sehertum selon le sexe. Une lettre de Mari nous apprend que les 
nomades de Numhà et de Iamutbal se trouvent en nombre considérable et affamés dans 
la région de Terqa; ils y sont avec leurs gar$ons et fìlles, qa-du-um sé-e}i-ri-im sé-he-er-tim5 
Cependant, les substantifs suhärum (lü-tur) ou sufyärtum (sai-tur) peuvent exprimer 
cette mème idée: «son petit-fils est petit (mär märi-Su se-he-er) que mon seigneur voie le 
gar?on (sti-ha-ra-am)»6. Un bébé d’un an est appelé lü-tur su-ù «ce petit»7; nous ne 
pouvons pas traduire ici suhärum par «gargon», car il s’agit d’un cadavre dont on n’a 
retrouvé que la partie supérieure et Bahdi-Lim écrit expressément à son seigneur qu’on ne 
peut savoir s’il s’agit d’un garfon ou d’une fille8. Un bébé de sexe féminin est dit sai-tur9. 
La fille du roi de Qatna dont Samsi-Addu fait choix comme épouse pour son fils Iasmah- 
Addu est dite également sai-tur10. Etait-elle encore au berceau? Ce n’est pas impossible, 
mais disons simplement qu’elle n’était pas encore nubile. Dans ces deux cas le texte porte 
sai-tur et l’on peut hésiter à transcrire. Que l’on compare cependant des textes cap- 
padociens où le mot pour «fillette» est écrit syllabiquement : su-fya-ar-tum ir-ti-bi «la fil- 
lette a grandi»11.

Une correspondante de Zimri-Lim qui se dit sa «servante» et qui est peut-ètre son 
épouse Sibtu dont la tablette n’aurait conservé que la fin du nom, (s.) [x x]-tum, lui an­
nonce la naissance de jumeaux: 1 tur ù sai-tur «un fils et (une) fille»12. Le scribe, ému, a 
écrit sal-tur;nous préférerions tur-sai qui serait le correspondant féminin de tur à lire 
dumu et à transcrire märum. Le scribe du roi d’Assyrie emploie simultanément sai-tur/ 
suhärtum et tur-sai/märtum dans la lettre ARM I, 46, où il est question de la terhatum à 

verser au roi de Qatna pour réserver sa fille à Iasmah-Addu; elle est dite tantót tur-sai 
d’Ishi-Addu, tantót sai-tur13. Sans doute n’est-ce pas nécessairement une confusion de 
termes; ce peut ètre une recherche de style: la «fille» d’une part, la «fillette» de l’autre. 
Mais c’est la porte ou verte à l’équivoque et un objet de scrupule supplémentaire pour le 
traducteur. La femme qui vaticine dans le tempie d’Annunìtum à Mari et qui est dite 
sai-tur (il)Dagan-malik14 n’est-elle qu’une fillette (sai-tur)? Pour parler si éloquemment 
- mème si c’est la déesse qui s’exprime par sa bouche -, ne serait-elle pas plus àgée, et 
n’aurions nous pas sai-tur pour tur-sai, la «fille» ou une «fille» de Dagan-malik?

Dans les listes de rationnaires retrouvées au palais de Mari, les jeunes de sexe masculin 
sont normalement dits lü-tur, tandis que les jeunes de sexe féminin sont dites sal-tur14A. 
Ainsi des membres du personnel du palais re?oivent les rations suivantes de céréale (ou de 
pain) : 90 qa pour 54 hommes et 3 femmes; 60 qa pour 31 hommes et 15 femmes; 50 qa pour

5 ARM 2, 99,8; pour le sens de la phrase complète voir CAD B, p. 25 b.
6 ARM 5, 38,10-13. Pour la traduction, voir ci-dessus n. 3.
7 ARM 6, 43,8.
8 Ibid., 12-15.
9 ARM 10, 106,18.
10 ARM 1, 77,8.
11 CCT 3, 20,38-39; de mème BIN 4, 9,20-21: ?ü-ha-[ar]-tums ir-ti-bi4. Ces deux passages sont cites 

par P. Garelli, RA 59 (1965) 156-157.
12 ARM 10, 26,6.
13 ARM 1, 46,6: tur-sal; 11; sal-tur.
11 ARM 10, 8,6.
lia C’est-à-dire suhärum et $uhärtum. On peut comparer un compte d’orge daté de la 6e année de 

Samsu-iluna publié par M. Birot, Tablettes économiques et administratives d’époque babylonienne 
ancienne conservées au Musée d’Art et d’Histoire de Genève (Paris, s.d.) n° 16, p. 53 où sont énumérés 
150 qa d’orge pour la subsistance des sü-ha-ru-ü et 190 qa pour celle des sü-ha-ra-tum.



2 femmes; 40 qa pour 4 lü-tur et 36 femmes; 30 qa pour 1 lü-tur et 5 sai-tur; 20 qa 
pour 3 sai-tur15. Dans une autre section du mème document16, les jeunes hommes sont 
désignés par tur seulement, et non lü-tur, tandis que les jeunes lilies sont dites sai- 
tur17. A la confusion sal-tur/tur-sal répond la confusion lü-tur/tur. Une recapitula­
tion partielle accorde en eff et 40 qa à un gargon (tur), 30 qa à un autre gargon (tur) et à 
5 sai-tur. Enfìn une ration de 20 qa est accordée à 3 sai-tur qui sont qualifìées de 
[s\é-e}i-he-re-tum, c’est-à-dire «petites» et peut-ètre mème «fort petites»18. A l’exception 
probable de ces dernières, il s’agit là d’enfants qui apprennent un métier auprès de leurs 
parents ou de professionnels appréciés.

Mais les enfants grandissent, les fìlles deviennent nubiles, la barbe pousse au menton des 
gargons, comme poussaient les plumes des jeunes aiglons dans l’histoire d’Etana19. «Tu es 
petit! N’y-a-t-il pas de barbe à ton menton?» écrivait Samsi-Addu à son fils20. Il n’y a pas 
de limite tranchée entre sehrum et rabüm; la formulation, ici encore, reste vague et floue21. 
On est encore «jeune» mais on n’est plus «petit». Est-on capable d’accomplir une tàche 
déterminée, on devient rabüm «grand»22. Et mème si on acquiert de la pratique dans 
l’exercice de la science, on n’en reste pas moins un enfant aux yeux du savant chevronné. 
C’est ce dont témoigne toujours un spécialiste de la divination, beaucoup plus tard, à 
l’époque néo-assyrienne, en écrivant: «Comme les jeunots, lü-tur(mes), auraient pu le 
dire: c’est écrit 3 fois dans la sèrie inbu-bèl-arhn23.

Ceci nous amène à la deuxième partie de cet exposé: le suhärum-serviteur. C’est un 
homme libre qui regoit — ou a regu — une formation intellectuelle et pratique süffisante pour 
lui mériter la confìance du personnage influent auquel il est attaché. Il est différent du 
lü-tur qui exerce une activité manuelle; ce dernier s’initie à un métier. C’est un apprenti24,

15 ARM 9, 24 IV 28-35.
16 Ibid. Ill 20-32.
17 On trouve cette mème opposition sai-tur/tur dans les récapitulations de ARMT 13, 1,face II 14 

(29 sai 5 sai-tur 2 tur), 34,74: IV 8,25; V 13,58; et passim.
18 C’est ce que pourrait indiquer le redoublement du h. Ainsi, au pluriel, le redoublement du b 

marquerait parfois le superlatif de rabüm; voir von Soden, GAG et Ergänzungen, § 68b. C’est un procédé 
comparable qui donne dandannum (von Soden, l.c.) superlatif de dannum. La graphie tur.tur pour 
le superlatif de tur (M. Birot apud J. Bottéro, ARMT 7, p. 324, n. 1, et CAD D, s.v. daqqu) en indi- 
querait l’origine : le redoublement exprime en sumérien une idée de renforcement, de répétition, de 
pluriel (A. Falkenstein, Das Sumerische, p. 42,57). Les pluriels à duplication, en ancien babylonien, 
me paraissent souvent exprimer davantage qu’ un simple pluriel, comme le veut E. Reiner, A Lin­
guistic Analysis of Akkadian, p. 64.

19 Tablette I-II b, 30 : «après que les petits de 1’Aigle eurent grandi et que, devenus adultes, ils eurent 
(enfin) leurs ailes» (traduction de R. Labat, Les religions du Proche-Orient, Paris 1970, p. 298).

20 ARM 1, 73,43-44.
21 L’apparition de la barbe est un critère dont les Accadiens semblaient se satisfaire pour définir 

l’àge d’homme. E. Cassin cite deux passages des textes de Nuzi (RA 57 [1963] 118) : dans HSS 17, 37, 
14-15 le partage d’un héritage se décide lorsque la barbe pousse aux héritiers; mème expression dans 
HSS 17, 22,11-18 pour indiquer l’àge adulte.

22 Dans TCL 7, 53 (= AbB 4,53), il est question d’un certain Ahum qui n’est plus sehrum, mais bien 
rabüm : en cette qualité il a droit à un terrain comme ses frères. Il est devenu Spis sibütim, c’est-à-dire 
capable de mener à bien le travail qu’on lui confie. En ARM 1, 61,34-35, Iasmah-Addu récuse pour 
1’administration un certain Sin-iluni; il est trop petit, sé-he-er (ce qui signifie peut-ètre «inférieur à la 
tàche»). D’après le § 29 du Code de Hammu-rapi un enfant reste sehrum aussi longtemps qu’il demeure 
incapable d’accomplir Vilkum de son pére. Pour les lois assyriennes (§ 44) un gargon peut se marier s’il 
a dix ans.

28 ABL 362, r. 5-7. Cité par A. L. Oppenheim, Divination, dans Centaurus 1969, p. 129, n. 14.
24 Voir M. Birot, ARMT 9, p. 357.



et, s’il est suhärum, c’est essentiellement parce qu’il est jeune, voire mème tout jeune, 
comme le sont encore aujourd’hui les gamins lestes, débrouillards et turbulents qui 
s’affairent dans les souks d’Orient. Acquiert-il suffisamment d’habileté, ce n’est plus un 
suhärum) en grandissant il est devenu cuisinier, corroyeur, ma5on ou charpentier. En 
revanche, dans les divers domaines des activités intellectuelles, 1’administration, la 
chancellerie, le commerce, le suhärum ne perd pas son nom avec sa jeunesse. Il n’y a pas 
de limite d’àge et l’état de suhärum qualifìe réellement une profession.

Ces considérations sur le suhärum-serviteur sont en partie fondées sur des présomptions. 
C’est un homme libre; aucun texte de Mari, à ma connaissance, ne l’affirme expressément, 
mais les tàches qu’on lui confìe, les missions dont on le charge, ne se congoivent pas en 
dehors de cette condition. Peut-ètre la lettre ARMT 13, 141 contribuerait-elle à éclairer 
cette question, si elle était à la fois complète et mieux comprise25. Masiya, très vraisem- 
blablement le fonctionnaire de Mari bien connu du temps de l’hégémonie assyrienne, 
dispose de deux suhäru; ils sont encore petits, mais ce ne sont pas ses propres enfants 
puisque le document nous rapporte le résultat d’une enquète menée à leur sujet à Talhayum 
par Iawi-Ilà. C’est done que Masiya les destine au métier de suhärum et l’on peut supposer 
que c’est pour cette raison qu’il importe de connaìtre leur condition originelle. Leur mère 
est la sceur de Masum, qui est peut-ètre un autre fonctionnaire de Mari sous les Assy­
riens; cette femme n’est pas une servante (amtum) du palais et ne figure pas dans les 
listes du personnel du district; elle serait done présumée libre. Mais, si la restitution 
proposée est exacte, leur pére est dans la condition de muskènum, ce qu’exprime avec 
force l’état permansif, a-bu-su-nu \lu-u\ mu-us-ke-en. La suite de la lettre semble indiquer 
que cet obstacle ne serait pas insurmontable aux yeux de Iasmah-Addu: il exprime le 
désir de les connaìtre en dépit de la condition subalterne de leur pére. S’il en est bien 
ainsi, cela impliquerait qu’un fils de muskènum peut s’élever hors de la condition de son 
pére et que les suhäru ne sont pas nécessairement issus de la classe des awìlu. En d’autres 
termes il n’y aurait pas de cloison entre la classe des muskènu et celle des awìlu. Je rap­
pellerai qu’à Ugarit également «les serviteurs des serviteurs du roi» sont des hommes 
libres, au mème titre que les serviteurs du roi et les citoyens de la ville26.

Je crois aussi que le suhärum regoit une formation intellectuelle fortifìée par la pratique 
des stages. Les écoles du palais de Mari ne formaient pas que des scribes27. Il est vraisem- 
blable d’ailleurs qu’il y avait des écoles dans chacun des «palais» du royaume de Mari que 
mentionnent les archives, voire aussi des stagiaires d’administration dans les centres 
importants. C’est là qu’ils s’exergaient à la pratique du métier de suhärum qui postule au 
moins les rudiments de la lecture et de l’écriture. Dans la ville d’Alahtum, quelque part 
au Sud-Est d’Alep, il y avait autrefois trois suhäru. La ville venue sous la dépendance de 
Zimri-Lim, il pense à augmenter les effectifs de suhäru et à en confier l’«élevage» (;rubbüm) 
à une Dame Menna28. Leur formation première est done affaire de femme, ce qui n’est 
pas pour surprendre.

26 On sait que A. Parrot a pris la décision d’amputer de leur autographie les publications des Archi­
ves Royales de Mari à partir de ARMT 11 (voir l’avant-propos de ce volume, p. VII). Il m’a paru 
souhaitable de publier ici la copie de cet important document pour le mettre réellement à la disposition 
des assyriologues.

28 Voir PRU 4, 17.238.
27 Sur les écoles du palais de Zimri-Lim, voir A. Parrot, Le palais. Architecture (= MAM 2, Paris, 

J-958) p. 186-191.
28 ARM 10, 176.



C’est naturellement au palais de la capitale, Mari, que ces suhäru se trouvent en plus 
grand nombre. Kirum, la fille de Zimri-Lim, qui parait avoir géré les affaires du palais 
après la mort de sa mère Sibtu, et, sans doute, avant la relève matrimoniale qu’assurera 
Addu-dùri, Kirùm done, en clóture d’un message d’ordre politique qu’elle adresse à son 
pére sur un ton fort assuré, ajoute ceci: «Autre affaire. Voici que les suhäru sont 32 à 
résider dans la maison de Mari. Dès à prèsent j'ai mis la main à l’organisation de cette 
maison»29. La formation de base de ces suhäru est bien aux mains des femmes. C’est ce 
que confirme un autre message que la reine Sibtu adresse à un certain Iassi-Dagan, per­
sonnage d’importance, dont le fils, Hàya-abum, séjourne au palais de Mari; elle lui 
reproche de ne pas s’occuper de son enfant et de ne rien lui faire porter. Par la mème 
occasion elle lui suggère un cadeau pour elle-mème30. Une certame Taris-hattu, qui se dit 
la «mère» de la reine Sibtu31, et qui est done peut-ètre sa nourrice ou une des femmes qui 
l’ont élevée, intervient pour recommander un suhärum qui semble ètre son petit-fils32. Il y 
avait d’ailleurs au palais de Mari des serviteurs qui faisaient une carrière complète, fùt-ce 
en rang subalterne, si leurs capacités intellectuelles ne leur permettaient pas de se hausser 
au-dessus du commun33.

C’est cette formation au palais qui a conduit à traduire le terme suhärum par «valet». 
Ce mot, d’origine celtique, désignait au Moyen-Age un jeune seigneur chargé d’un service 
noble. Le «page» signifie à peu près la mème chose; c’est un jeune homme de famille noble 
place près d’un grand pour se tenir à son service et apprendre les bonnes manières. Durant 
notre XVIIIe siècle, le roi et les grands seigneurs avaient leurs pages qui les servaient 
normalement pendant trois ans; après quoi ils «sortaient de page» pour entrer dans la vie. 
On voit en quoi le suhärum est un page, mais c’en est un qui le reste.

Nos pages avaient un uniforme, et les suhäru en ont un aussi, du moins quand ils sont 
encore en apprentissage au palais de Mari34. Le fils d’un certain Samas-nasir, qui parait 
devoir ètre le devin en fonction à Terqa, est suhärum au palais de Mari. Il est jeune et 
distrait: il a oublié à Terqa son vètement bur-kal, emblème de sa fonction35. La reine 
Sibtu elle-mème est intervenue auprès de Dame Husutim qui a beaucoup à dire au palais 
de Terqa36 pour que ce costume revienne à Mari. Mais Dame Husutim ne veut rien entendre 
et la reine se lamente auprès d’un haut fonctionnaire du palais de Mari pour conclure: 
«si vous aviez entretenu ce suhärum pour finir par le chasser, ce serait quelque chose !»37. 
A croire que l’habit perdu, c’est la fonction perdue !

29 ARM 10, 31,14-17'.
30 ARM 10, 28. Iassi-Dagan occupe un poste élevé dans 1’administration, méne grand train et dispose 

d’un sceau officiel. Voir références dans M. Birot, ARMT 9, p. 328 et 356.
81 ARM 10, 114,22-24.
32 ARM 10, 104.
38 «Dagan-ellassu, depuis qu’il est petit, a grandi dans ce palais», ARM 10, 57,4-6.
34 En visite officielle à la Cour, les hauts personnages regoivent un habit de cérémonie (ARM 2, 76).

Aux ouvriers du palais de Mari l’administration délivre une sorte de «bleu de travail» (ARM 6, 39). Le 
corps des suhäru se Signale lui aussi par son propre accoutrement.

36 ARM 10, 27.
36 Elle réside à Terqa où elle occupe un poste de confiance auprès de Kibri-Dagan (ARM 10, 27 

et 96).
37 ARM 10, 27,27-29. Le haut personnage en question est Dàris-libùr dont on connait plusieurs 

sceaux et qui intervient dans des comptes de métal précieux (voir M. Birot, ARMT 9, p. 327 et 356). 
C’est un familier du roi (ARM 10, 106). Avait-il aussi la haute main sur les suhäru, comme cette lettre le 
donnerait à entendre?



Le suhärum est un homme de confiance, des dizaines de documents l’attestent. C'est 
ainsi qu’une correspondante de Zimri-Lim lui demande de lui envoyer un suhärum qui 
viendrait prendre sa relève là où elle se trouve, pendant qu’elle-mème irait à Mari offrir 
le sacrifice au dieu comme elle avait coutume de le faire les années précédentes38 39.

Les rois disposent évidemment de plusieurs sufyäru. Le suzerain du roi Kuwari de 
Susarra lui écrit: «N’emmène pas avec toi les anciens du pays ni de nombreux hommes; 
viens chez moi seul avec tes suhäru (at-ta-ma qa-du-um lu-tur(mes)-^« a-na si-ri-ia 
al-kam)))Z9. Isme-Dagan demande à son frère de faire porter une tablette par un de ses 
suhäru (1 lü-tur-ßa) ; les siens, ajoute-t-il lui servent sou vent de messagers (lü-tur 
(mes)-fa)40. Le roi ou les princes en voyage sont accompagnés de suhäru qu’ils envoient en 
avant pour prévenir de leur arrivée41. Le métier de suhärum du roi n’est pas sans risque; 
il lui arrive d’etre incarcéré42. Aussi hésite-t-il parfois à gagner une affectation lointaine ou 
peu sùre. Inib-sarri, une fille de Sibtu la reine de Mari, écrit à son frère Sunuh-rahalu : 
«Au sujet du suhärum dont tu m’avais écrit, avant que ma tablette lui parvienne, et la 
tienne, voilà qu’il a réfléchi tout seul et qu’il est arrivé de son plein gré»43.

Les suhäru dont il dispose le roi peut les mettre au service de ses vassaux, s’ils n’en sont 
pas pourvus, et à celui de ses administrateurs et fonctionnaires44. Ceux-ci se déchargent en 
partie de leur tàche sur le suhärum45. Inutile de s’étendre sur cet aspect bien connu des 
activités du suhärum. Signalons cependant qu’il est une classe sociale normalement 
assistée de plusieurs suhäru. Ces gens qui vivent sur un pied royal, ce sont les märu siprim, 
terme que l’on traduit d'habitude par «messagers», non sans avoir soupgonné que porter 
des messages n’était certainement qu’une des facettes de leur activité46. Ils sont aussi des 
agents commerciaux et représentent le roi lui-mème. Les longs et dangereux voyages 
qu’ils ont à accomplir, les tractations qu’ils ont à mener dans les domaines les plus divers, 
et parfois dans des langues étrangères, expliquent pourquoi ces chefs de missions commer- 
ciales et diplomatiques disposent de nombreux adjoints. Je m’en tiendrai à un seul docu­
ment qui témoigne en mème temps des risques de la profession47. Ili-idinnam, mär siprim 
de Zimri-Lim, allait à Elahut avec un certain Tulis, son collègue d’Elahut, qui lui servait 
de guide; c’était une troupe modeste qui conduisait dix ànes chargés de genévrier, et un 
chevai. Ils ont été assaillis dans la steppe; les brigands ont emmené les ànes et le chevai, 
tué Sin-idinnam avec 4 de ses suhäru (4 lü-tur (mes)-&t), ainsi que Tulis, 5 de ses suhäru 
(5 lü-tur(mes)-£w), et une esclave à lui.

N’insistons pas sur l’importance sociale des personnages pourvus de suhärum. Les 
exemples que nous avons cités sont suffìsamment explicites.

Reste à aborder un dernier point. Nous avons vu correspondre à un enfant suhärum de 
sexe masculin un enfant suhärtum de sexe féminin. Y avait-il aussi une suhàrtum répondant

38 ARM 10, 15.
39 SH 878,11-12 (J. Laessoe, The Shemshära Tablets. A preliminary report (Copenhague, 1959) 

§ 18, p. 48.
40 ARM 4, 68,21,23.
41 ARM 4, 51.
42 ARM 10, 85,4-6: Addu-sarrum, un suhärum de Zimri-Lim est détenu par Himdiya, le roi 

d’Andariq.
43 ARM 10, 78,15-21.
44 Voir J. Bottéro, ARMT 7, p. 238.
46 Ainsi le suhärum de Sidqi-Epuh est commis à la surveillance continue d’un travail féminin 

(ARM 10, 138,7'-io').
40 Voir notamment J. Bottéro, ARMT 7, p. 233-236 et 340.
47 ARM 2, 123.



5

10
Tr.

Rev.15

20

Tr.25 

Ir. lab.

ARM XIII141



au sw^mm-fonctionnaire? C’est une question diffìcile à trancher. Dans certains cas je 
verrais dans sai-tur jsuiiärtum tantót une fillette, tantót une fille (avec la graphie sai- 
tur pour tur-sai). Quand Dàm-hurasim écrit à Zimri-Lim que «les fillettes vont bien», 
sal-tur(mes) Sa-al-mam, je crois qu’elle lui donne des nouvelles de leurs propres enfants. 
Nous avons rencontré plus haut la fillette - ou la fille - de Dagan-Malik qui avait eu une 
extase prophétique dans le tempie d’Annunìtum49. Dans une autre lettre, une corres- 
pondante de Zimri-Lim lui rapporte qu’on lui a enlevé une sai-tur àl’occasion d’undéplace- 
ment de celle-ci50. Le terme sai-tur est pourvu d’un complément phonétique (ti) ou (ila) 
suivant le cas, ce qui suggère la lecture sufyärtum, ou, à la rigueur, märtum (avec sai-tur 
pour tur-sai). Cette fille n’est sans doute plus un enfant. En écrivant ces mots, j’ai 
conscience d’ètre aussi ambigu qu’un accadien! Je veux dire: «cette personne de sexe 
féminin n’est sans doute plus toute jeune», puisqu’on l’envoie dans un autre village, 
qu’elle se fait enlever et entre dans la maison de Sammètar qui gouverne un district au 
Nord de Terqa. C’est done soit une véritable fille de l’expéditrice de la lettre, soit une 
suhärtum, employée de confiance, «factotum» fémmine; on peut hésiter. On hésite encore 
quand on lit l’adresse suivante: «Aux girsiqqü dis ceci; ainsi parlent les su-ha-ra-tum, vos 
soeurs (a-ha-tu-ku-nu-ma)»51. Que leur demandent-elles? Elles leur demandent d’écrire 
régulièrement et les assurent de leurs prières continuelles auprès de Bèlet-èkallim. Ces 
sufyärätum ne sont plus des fillettes. Sont-elles au palais de Mari, comme les suhäru, pour 
apprendre ou exercer une fonction administrative? Sont-elles une réserve de recrutement 
pour l’intendance fémmine? Ou sont-elles simplement appelées à desservir certaines 
chapelles du palais et à faire aux divinités l’offrande de leurs prières et de leurs corps? 
Faute de documents suffisamment explicites, la question reste ouverte. * 48

48 ARM io, 63,7; 64,7; 65,6; 67,7; 68,7.
48 ARM 10, 8.
60 ARM 10, 100.
61 ARM 10, 112. Les sal-tur(me§) écrivent également à leur «seigneur, le roi» en ARM 10, 103; la 

lettre est très mutilée et pratiquement illisible hormis l’adresse.



PROBLEMES DE STRATIFICATION SOCIALE 

DANS L’EMPIRE ASSYRIEN

PAUL GARELLI, PARIS

Quand on essaie de voir quelle était la stratification sociale des sociétés mésopotamien- 
nes, on a souvent tendance à ne prendre en considération que le Statut juridique des per- 
sonnes, tel qu’il se manifeste dans la loi, la coutume et la jurisprudence. Et nos schémas 
restent fidèles à la tripartition: awìlu - muskénu - war du, ou tout au moins à l’opposition: 
hommes libres - esclaves. Or ces distinctions, qui sont réelles, ne sont peut-ètre pas aussi 
fondamentales qu’il parait. On l’a remarqué à propos d’autres sociétés, à des époques plus 
récentes : «Bien des sociétés qui ont en fait une stratification sociale très différenciée n’ont 
pas, en principe, de stratification légale : telle la France du XIXe siècle, à quelques excep­
tions près. Jamais d’ailleurs la stratification légale n’exprime toute la stratification 
sociale. Elle peut aussi se trouver différente de la stratification sociale réelle»1. Cette 
remarque doit ètre prise en considération lorsqu’on examine la société assyrienne des 
Ville-Vile siècles. Car on relève, dans la terminologie de ce temps, une indistinction 
fréquente entre les termes désignant globalement les esclaves et les hommes libres. Il ne 
s’agit pas de nier la réalité de l’esclavage; il s’agit de comprendre pourquoi des hommes 
libres et des esclaves sont souvent désignés par les mèmes termes. Car ceci doit aussi 
correspondre à une réalité sociale.

Lorsque des terres sont vendues avec des personnes qui y sont attachées, les actes 
précisent: «tei endroit avec ses gens» (NG adi nisesu). Et le vendeur est «propriétaire du 
champ, (éventuellement de la maison) et des gens à vendre» (bèl eqli [trìti] nisè tadàni). Ces 
«gens» (uKÙmeS = nisè) sont des esclaves, ou sont assimilés à des esclaves, comme le 
montrent certains actes récapitulatifs. Dans ADD 422, par exemple, après la formule 
[b]él eqli òtti nisémeS [tadàni] et l’énumération des personnes impliquées dans la vente, le 
rédacteur ajoute: «en tout 8 individus esclaves»2. De mème dans une lettre adressée au 
roi, Baiasi écrit: «j’ai des esclaves (ARADmeä) dans la province du grand échanson et 
aussi des champs et des jardins. Les esclaves du grand échanson se sont emparés illégale- 
ment de mes jardins et ont chassé mes gens» (uKÙme5)3.

Or ces mèmes termes de «gens» (uKÙmeS = nisè) ou d’«individus», «ètres» (zime8 = 
napsàti) - nous serions tentés de dire des «àmes» - sont employés couramment pour 
désigner des citoyens pleinement libres ou des semi-nomades ou encore ces équipes de 
travailleurs de Statut non défìni, les ERÉNmcä = säbü. Dans ce qu’on est convenu d’appeler 
«la charte d’Assur», Sargon II, après avoir rappelé le caractère sacro-saint de la ville et les 
franchises dont elle jouissait de toute antiquité, stigmatise son prédécesseur qui «imposa

1 R. Mousnier, Les hiérarchies sociales de 1450 à nos jours (Paris 1969) 12.
2 ADD 422 = ARU 103, 6: pab 8 zimeS ARADmeS. Cf. ADD 231 = ARU 202, 5-6; ADD 235 = ARU 

231, 4-5; ADD 238 = ARU 201, 6; ND 424 = D. J. Wiseman, Iraq, 13 (1951) 108 (PI. XVI), 5
(lüARADmeä), 9, 17 (lüZImeä).

3 ABL 353, R. (8) lliARADmeä-m (9) i-ba-ds-si ina kur 1ùgai. sd-qé-e (10) a.Sà gis.sar i-ba-ds-si (11) 
lùARADmeS-»' sa «gal Bi.LUL (12) Gis.äARmeä-ia pa-sa-ah-tü (13) it-ta-su UKùmeMa (14) [uk-t]a-à£-H- 
du-ni. Cf. R. Pfeiffer, State Letters 334; A. L. Oppenheim, Letters from Mesopotamia, p. 166.

10 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



durement à ses gens redevances et corvées et traita les populations comme de vulgaires 
besogneux»4. Ces «gens» ne sont autres que les citoyens d’Assur, dont Sargon rétablit les 
franchises5. Mèmes expressions à propos de tribus araméennes plus ou moins sédentarisées, 
qui se dérobent devant les autorités assyriennes. Un certain Assur-béla-dannin informe le 
roi qu’un homme du Bit-Kudin, chargé de rassembler «les gens (nisè) du pays en fuite», 
débusque ces sähe. On parvient à ramener 380 individus (napsäti), parmi les Chaldéens6. 
Les hommes regroupés sous le terme de «troupes» (ERÉNmeS = säbü) sont aussi appelés de 
manière générale des «gens» (uKÙmeS = niSs) ou des «individus» (zimeä - napsäti), indé- 
pendamment de leur Statut juridique7. Ces gens doivent done presenter, aux yeux de 
1'administration assyrienne, une caractéristique commune pour ètre désignés de la sorte. 
Visiblement le critère retenu n’est pas le degré de liberté personnelle. Pour en préciser la 
nature, il faut examiner d’autres textes offìciels comme le «traité de Ramataya» et certains 
récits annalistiques.

Dans le «traité de Ramataya»8, la chancellerie assyrienne opère une distinction entre 
les «ètres humains» en général (siknat napisti (zi) mala basü: 164)9, les étrangers, c’est-à- 
dire les «fìls d’un autre pays» (mär mäti saniti : 164, 322, 339), les populations reconnaissant 
l’autorité assyrienne (dägil päni sa mät Assurkl: 162) et les Assyriens proprement dits, 
désignés soit par l’ethnique (Assuraia: 162), soit par l’expression «fils du pays d’Assur» 
(mär mät Assur*1: 162, 321, 338). C’est cette qualité de sujet de l’empire qui importe 
aux yeux des autorités, préoccupées essentiellement par les revenus de l’Etat et les res- 
sources en main d’oeuvre. Des récits de conquètes militaires laissent transparaitre le 
mème point de vue. Dans les annales de Tiglathphalazar III et de Sargon II, l’annexion, le 
fait d’étre «compté avec les gens du pays d’Assur», signifie subir «le joug du dieu Assur», 
ce qui implique l’obligation d’acquitter des taxes et des prestations de services10.

4 H. Winckler, Sammlung II, n°i = Forschungen I, 404, 33: UKÜmeä-SM il-ku tup-sik-ku mar-si-iS
[us-m]a im-ta-ni ERÉNmeS hup-sis. Cf. CAD I/J 77 a.

6 Ibid. 38: Sd DUMUmeä uru su-nu-ti za-ku-su-nu us-ta-bil ka-bat-[ti ...]• Cf. J. N. Postgate, Royal 
Grants, 12; W. von Soden, ZA 49 (1949) 333; CAD Z 33a.

6 ABL 245 = R. Pfeiffer, State Letters 106: (4) lü Sa TL-ku-din (5) sa ina ugu UKümeä kur hal-qu-te 
(6) ü-Se-sa-an-ni (7) lùERÉNmeS ta ba-ta-ba-ti-ia (8) ü-si-si-a i-ta-an-na ... (16) m d-PA-ü-a (R. 1) lv Sa 
É-ku-din (2) Sa ina IGI lùKal-da-a-a (3) pa-qi-du-u-ni (4) 3 me 80 zimeS na-as-sa.

7 Voir, par ex., ND 437 = D. J. Wiseman, Iraq 13 (1951) 110 (PI. XVII) où le roi donne l’ordre de 
distribuer de l’orge (Se. bar: 1. 7: cf. K. Deller, OrNS 30 [1961] 351) à des gens (R. 2: UKùme8-sw-nw) 
désignés auparavent (F. 5) comme ERÉNmeS. Dans les recensements, en particulier dans celui de Harran, 
on trouve souvent l’expression ERÉNmoS zi : par ex., ADB n° 3, IV, 3 : pab 8 ERÉNmeS zi; VII, 6; cf. ND 
2744 = B. Parker, Iraq 23 (1961) 47 (PL XXIV), 6: pab 7 (!) ERÉNme 3 [sal] pab 10 ERÉNme zi. Dans 
ND 2485, ibid., 32 (PL XVI), des arad (1, 3, 4) sont récapitulés comme ERÉNmeS (11). Avec les femmes 
(13-20), le total général est de 1738 (!) UKÜm[eS]. Le détail montre bien l’ambiguité du terme sabu 
pouvant désigner des personnes de Statuts juridiques différents. Voir plus loin, p. 75 ; 77.

8 D. J. Wiseman, Iraq 20 (1958) 29-80; cf. R. Borger, ZA 54 (1961) 173-196.
9 Cf. R. Borger, loc. cit. 179, variante: nap-har sal-mat sag.du mala ba Su-u.
10 Lors de sa campagne contre les tribus araméennes de Babylonie, Tiglathphalazar III annexe un 

certain nombre de territoires (P. Rost, die Keilschrifttexte Tiglath-Pilesers III, 15, PL XI : a-na 
mi-[sir] knTAS-Sur gur-ra. Sur les problèmes posés par ces campagnes, voir J. A. Brinkman, A Politicai 
History of Post-Kassite Babylonia, AnOr. 43 [Rome 1968] 229 sq.). Le roi nomme des gouverneurs, 
puis il ajoute, ibid., 18-19: pa-a 1 ù-Sd-àS-kin-Su-nu-ti UKÜmeä kaTAS-Sur am-nu-Sü-nu-ti ni-ir-ri AS-Sur 
en-ia ki-i sä ÀS-Su-ri [e-mid-su-nu-ti], «je les soumis à la mème autorité (litt, j’établis sur eux une seule 
bouche), je les comptai avec les gens du pays d’Assour (et) leur imposai le joug d’Assour, mon seigneur, 
comme sur des Assyriens». Voir les expressions similaires, ibid., 11: [bil-tu ma-da-tu ii]-kin-Su-nu-ti 
it-ti UKümeä kaTAS-Sur am-nu-Su-nu-ti (ci. 11. 23, 124); 149 (PL XV) : it-ti UKümeä k'aTAS-Sur am-nu-sü- 
nu-ti il-ku tup-sik-ku ki As-su-ri [e-mid-su-nu-]ti. Sargon, Annales, Salles II, PI. 2, 17 = H. Tadmor, 
JCS 12 (1958) 34: [bil-tu] ma-da-at-tu ki-i Sa As-su-ri e-mid-su-nu-ti.



Il est possible d’ailleurs que ce soient moins les individus en tant que tels, qui supportent 
ces charges, que les communautés locales. On peut l’inférer d’une lettre comme ABL 610, 
où l’on voit des populations se dérober devant la réquisition. Le responsable assyrien 
écrit: «ils n’écoutent pas; ils ne veulent pas fournir d’hommes»u. C’est également ainsi 
qu’on pourrait interpreter la lettre ABL 246, dans laquelle Assur-béla-dannin écrit au roi 
qu’il a réussi à pacifier les localités (äläni) de sa circonscription (mätu). Il ajoute: «qui 
(est astreint) à Yilku, lève son ilku; qui (est astreint à fournir) des soldats du roi, lève des 
soldats du roi»11 12. La référence aux äläni laisse supposer que ce sont elles qui sont tenues de 
répondre aux exigences de 1’administration, en fournissant un montant d’ilku, c’est-à-dire 
sans doute une contribution en nature13, ou un certain nombre d’hommes. Dans ce cas, il 
s’agit de service militaire, mais il est souvent diffìcile d etablir une distinction entre le 
service militaire et le service civil exigé des populations.

On retrouve ici le problème soulevé par l’analyse du mot erén = säbu. Dans certains 
cas, le terme désigne nettement des soldats; dans d’autres, nous avons visiblement affaire 
à des travailleurs civils. Mais il existe une sèrie d’exemples où la distinction est floue14. Or 
c’est précisément cette indistinction fondamentale qui peut nous fournir la clef du pro­
blème : tous ces hommes sont mobilisés pour servir l'Etat, quel que soit le travail exigé par 
lui. Ce peut étre un travail de défense du territoire et alors on leur fournit des armes; on 
en fait des soldats. Ce peut étre aussi un travail de construction; on leur fournira des outils 
et les mèmes hommes seront des travailleurs15. Ils accompliront également le dnllu sa 
sani, le service du roi16.

11 ABL 610, R. 1 : la i-sd-mi-ü lüERENmeä la i-du-nu.
12 ABL 246, (F. 17) sa il-ka-sü-ni (R. 1) il-ku-su i-ti-[si] (2) sa 1ùeréntocS man-su-[ni] (3) iüERÄNmeä 

man i-ti-[si\. Cf. CAD I/J 76a.
13 Voir les livraisons de céréales, de paille, d’huile, de vin et de fourniments divers désignés comme

il-ku sa LÙ Gi§.GiGiRmeS dans ND 3467 = D. J. Wiseman, Iraq 15 (1953) 146- pl- XIII. Cf. ABL 75, 
(7) sa-ga-a-te{8) kuä ma-za-'i il-ku (9) [sa] (10) [li]-ih-hur, «qu’il re?oive des ceintures de cuir
maza'i, redevance des bergers». Cf. CAD I/J 78 a.

14 Si les säbe sarri sont des soldats, il ne s’ensuit pas que tous les soldats soient exclusivement 
désignés de la sorte. Dans ABL 610, cité n. 11, la référence aux armes (F. 8: s^be-le) montre que les
lùERÉNme3 sont des soldats (cf. AHw 120b). Les textes cités dans CAD S 52 m 2' sont instructifs à cet 
égard. Noter la remarque à la fin de 2' rappelant que les passages relatifs aux équipes de travailleurs 
sont «nearly indistinguishable from refs, dealing with soldiers».

16 J. Brinkman a formulé la mème hypothèse à propos de la Babylonie: Post-Kassite Babylonia 
(= AnOr. 43, 1968), 313: «but the conscription which furnished manpower for public works may 
also have provided fighting personnel».

16 Bien que dullu désigne le plus souvent des travaux civils, le mot peut caractériser aussi des 
actions militaires. Dans une lettre adressée au général Bél-ibni et aux habitants de Nippur (ABL 292), 
Assourbanipal rappelle les dévastations opérées par l’armée assyrienne au-delà du Tigre et il s’exclame 
à l’adresse de son implacable adversaire, Nabù-bél-sumate: «qu’il examine tout le travail (accompli) 
depuis ces joursTà». (F. 10—11: dul-lu gab-bi sa ul-tu uDme® ul-li-ti li-la- a). Et Bél-ibni, relatant des 
opérations menées pendant la campagne d’Elam, dit au roi, qui ne lui envoyait pas de renforts de 
cavalerie: «c’est (pourtant) un travail considérable que j’ai accompli» (ABL 462, R. 19-20: dul-la 
ra-bu-ù lu-u e-pu-us-ma). Dans ABL 1108 et ses duplicata partiels ABL 543, 1244, 273, dullu désigne 
toutes les activités civiles et militaires d’un gouverneur investi de pleins pouvoirs. On y lit ces instruc­
tions : «vous et les gouverneurs, tenez-vous prèts, faites votre travail et amenez-moi du ravitaillement 
(ABL 1108, F. 4-5: at-tu-nu u «NAM^teS] [i-ti-is-sa] dul-lu ep-sd NiNDAmcS is-sa-a-né). Et plus loin: 
«comme vous ne m’aviez pas écrit jusqu’à présent, j’ai dépèché Assur-gimil-turra, Vabarakku (ABL 
1244, R. 2 : le masennu) avec des forces armées. Faites tout ce qu’il convient de faire : ou bien endiguez le 
cours d'eau, ou bien refoulez ces gens. Et à la suite de la lettre que vous m’avez écrite, Bél-etir et 
Axbaia, les chefs d’escadrons, vous amènent des chevaux (ABL 273, R. 3: 200 chevaux). Qu’ils se



Dans une lettre adressée au roi par Täb-sil-Esarra (ABL 99), l’expéditeur rappelle que 
les charges A’ilku lui incombent, du fait des exemptions accordées aux citoyens de cette 
ville17. Obligé en conséquence d’effectuer des reparations au palais d’Ekalläte18, Täb-sil- 
Esarra examine les ressources en main d’oeuvre dont il dispose: sur 370 hommes {sähe), 90 
sont soldats du roi (säbü karri) ; 90 appartiennent à la reserve (sa kutal) ; il lui en reste done 
190 pour effectuer le service du roi (dullu Sa sarri), c’est-à-dire en l’occurrence un travail 
d’administration civile19. Mais c’est de la mème masse de manoeuvre que sont tirés les 
soldats et les ouvriers affeetés aux travaux d’Ekalläte.

Il n’est pas sans intérèt de relever que ces 370 hommes sont appelés des «jeunes achetés» 
(TUR/DUMUmeä sÄMmcä-e) ou «affranchis du chef du palais» et qu’ils sont «fils des servantes 
du palais»20. L’expression TUR/DUMUmeä sÄMmeä a une signification voisine de celle des 
textes d’Ur III: (TUR)-TUR-dab5-ba kù-ta-sa10-a, «travailleurs achetés pour de 
l’argent». A Ur, ces gens étaient parfois enròlés dans les troupes d’erén et, dans NG 212, 
8-10, on voit des individus, réclamés comme erén, qui sont qualifìés de «fils des servantes 
du dieu de l’ensi»21. Apparemment de vieilles institutions sumériennes s’étaient perpétuées 
jusque sous les Sargonides et ceci expliquerait les ambiguités du terme säbu, puisque dans 
ces troupes d’ERÉN = säbu, on trouvait des personnes de toutes conditions, aussi bien des 
personnes libres que des esclaves, qui pouvaient étre affectées à des travaux de toutes 
natures. Le texte assyrien (ABL 99) montre que ces hommes, appartenant à la mème 
catégorie sociale, étaient affeetés à des charges aussi bien militaires que civiles. D’ailleurs 
les travailleurs chargés des corvées «civiles» étaient encadrés par des gardes22.

tiennent prèts avec vous et qu’ils fassent le travail» (ABL 1108, R. (8) ki-i ud-di-i-na la ta-sap-par-an-né 
(9) m «-sÀR.èu.GUR.RA 1üagrig (ABL 1244, R. 2: maS.en) u e-muq-qi (10) is-si-sü as-sap-ra mì-i-nu (11) 
sa ana e-pa-a-Se DÙG.GA-tó-m ep-Sd (12) be-ma lihur-ru sik-ra sum-ma (13) UKÜmeä am-mu-ü-te ku-ub-sa 
(14) ù id-da-at e-gir-te Sa (15) tas-pur-an-ni m a-EN.éuR u mAr-ba-a (16) 1ügal ki-sir anse. kur.ra®c (ABL 
273. B- 3: 2 me AN§E.KUR.RAmeS) (17) ina Su-sü-nu na-as-su-u-né (18) is-si-ku-nu li-iz-zi-zu (19) 
d[ul-lu] li-p[u-s]u (ABL 273, R. 8: dul-lu (9) li-pu-su). Il paraìt assez net que, dans ce contexte, 
le dullu pouvait comporter des missions militaires. On peut tirer la mème conclusion de la lettre 
ABL 251, dans laquelle ASSur-dür-pänia rapporte au roi que son «chef- de-cinquante», placé à 
la tète de Gurréens et d’habitants de Meturna, n’a pas rempli sa mission (7 : dul-lu ta §E§meä-sii 
la e-pu-uS). Ou bien le dullu comportait des actions militaires, ou bien des travaux civils pouvaient 
ètre effectués par des contingents militaires, ce qui confìrme l’indistinction signalée plus haut. Noter 
que, dans ce texte, les hommes du rab hansü sont appelés simplement sàbè (15, 20).

17 Allusion probable aux franchises restaurées par Sargon II, dont il fait état dans la «charte 
d’Assur».

18 C’est ainsi que les dictionnaires interprètent R. 9: a-na-ku bat-qu sa é.gal sa uruÉ.GALme§ a-ka-sar: 
CAD B 167 b «I myself will repair the damage in the palace» (cf. I/J 76a); AHw 115 a «reparieren». Toute- 
fois, si l’on donne au signe be la valeur bit, bitqu kasäru pourrait signifier «rassembler les taxes». Cf. 
J. N. Postgate, Royal Grants 14-15. Cette traduction s’accorderait mieux avec le sens d’ilku attesté à 
cette époque : cf. n. 13. Mais qu’il s’agisse de travaux de construction ou de fiscalité, la suite du raisonne- 
ment n’en serait pas affeetée.

19 ABL 99, R. (14) 3 ME 70 sü-nu ERÉNmeS (15) 90 DUMU ERENmeä LUGAL SÜ-7LU QO Sa ku-tal (l6) 1 ME 
90 dul-lu sa LUGAL li-pu-sü.

20 ABL 99, R. (10) DDMümeä sÄMmeä-g i-qa-bu-ni-Sü-nu (il) ü-la-a za-ku-te sa 1ügal é.gal an-nu-rig 
(12) zHi-’i sa LÜmeä lù sÀMmeS(i3) sa DUMUmeS gemè é.gal a-sa-tar ana pa-an lugal (14) be-li-ia 
u-si-bi-la «ceux qu’on appelle <fìls achetés> ou <afiranchis du chef du palais> - maintenant j’ai inscrit 
(sur) un registre du personnel (ces) hommes achetés qui (sont) fils des servantes du palais et je (1’) ai 
fait porter au roi, mon seigneur». Cf. CAD Z 25 a.

21 nam-dumu-gemé-dingir-ra-ensi-ka-ka : cf. A. Falkenstein, NG 1, 96-97.
22 ABL 99, R. (17) Süm-mu l*qur-bu-te süm-mu lùsa en.nun (18) [li-la-a]l-ka lùERÉNmeS an-nu-te (19) 

[• • •] la-a-di-na-sü «que viennent soit des gardes, soit un homme de surveillance et je lui remettrai ces 
groupes [...]».



Devant des faits de cette nature on peut penser que nos distinctions entre «civil» et 
«militaire» sont sans ob jet. Ces gens pourraient tous étre qualifies de «militaires», parce 
qu’ils sont en service commandé, mème s’ils exercent un service que nous quali- 
fierions de «civil». Et c’est pourquoi la traduction de säbu par «troupe» est encore la meil- 
leure, parce qu’elle rend compte de ce double aspect : les autorités disposent d’une masse de 
manoeuvre qu’elles encadrent pour les affecter aux tàches du moment, quelles qu’en soit 
la nature. Car ce qui compte en dernier ressort, c’est le service du roi.

Cette constatation s’applique aussi, dans une certaine mesure, aux cadres administratifs. 
Si nous éprouvons tant de difficultés à cerner les attributions des fonctionnaires, mème les 
plus haut placés, c’est précisément parce que le service du roi peut les amener à intervenir 
dans des circonstances très diverses. Sans doute n’y a-t-il pas une indistinction totale. 
Toute charge est revétue d’une spécificité. Mais ces interférences constantes de fonctions, 
cette absence de véritable répartition ministérielle, relèvent des mèmes explications que 
les activités des säbü. Les uns comme les autres accomplissent le service royal, qui peut 
requérir de serviteurs différents des initiatives semblables. On en revient toujours au mème 
point: ce qui compte, c’est le service du roi qui se confond avec le service de l’Etat; son 
ordre, Yabat sani, a force de loi; c’est lui qui nomme les fonctionnaires, les tirant à l’occa- 
sion du néant pour les promouvoir aux plus hautes fonctions, quitte à les laisser retomber 
dans l’oubli, en cas de forfaiture réelle ou supposée. D’où l’importance de la calomnie, de la 
flatterie et des contróles dont font état de très nombreuses lettres23.

Un tei système exclut les garanties que procure l’appartenance à une aristocratie 
détentrice de terres24 *. Les terres des hauts fonctionnaires, les provinces du turtänu ou du 
grand échanson, par exemple, sont des terres de fonction. Nous ignorons l’importance de 
leurs propriétés personnelles, mais les lots mentionnés dans les documents juridiques, en 
particulier les actes de vente, ne sont pas très étendus26. S’ils jouissent de franchises, c’est 
par la grace du souverain et il y a tout lieu de croire que cette concession reste liée à la 
loyauté du bénéfìciaire. La source du pouvoir et de la richesse est la proximité du prince: 
ce sont naturellement les membres de la famille royale et les hauts fonctionnaires qui en 
sont les premiers bénéfìciaires. Et la garantie, c’est la fìdélité au serment que tous doivent 
prèter. Ce sont d’ailleurs les textes de ces serments de loyauté (adu) qui reflètent le mieux 
la stratification sociale assyrienne.

Une première constatation s’impose à ce sujet. Quand les lettres font allusion à des 
prestations de serment, elles mentionnent le plus souvent des catégories de personnes

23 II suffit de rappeler, parmi beaucoup d’autres, le cas de Bél-ibni, nommé général, alors qu’il 
n’était qu’un «chien mort, un fils de personne» (ABL 521, 6), et qui eut à se disculper des calomnies 
répandues sur son compte (ABL 793, cf. ABL 283), ou la disgràce d’Adad-sumi-usur (ABL 2).

24 Nous touchons ici au problème maintes fois discutè au cours de ces dernières années du «mode de 
production asiatique». Voir les remarques de J. Chesnaux dans l’ouvrage collectif : Sur le mode de 
production asiatique (Paris 1969) 13-45 et, à propos de l’empire Ottoman, qui présente de frappantes 
ressemblances avec l’Assyrie, l’article de Sencer Divitcioglu, Modèle économique de la société otto­
mane (La Pensée, 144 [1969]) 41-60.

26 L’achat le plus considérable porte sur un ensemble de parcelles de 580 homers, soit env. 70 ha 
(ADD 419 = ARU 444). Il fut effectué par Rimanne-Adad, conducteur du char d’Assourbanipal, 
mais nous ignorons s’il opérait pour son compte personnel. Un achat de 500 homers (env. 60 ha) est 
mentionné dans ADD 625 = ARU 116. On trouve un lot de 200 homers (env. 25 ha) dans ADD 64 = 
ARU 152. L’étendue moyenne des terres signalées dans les actes de vente se situe aux alentours de 
20-30 homers, soit env. de 2,5 à 3,5 ha. Dans le census de Harran, la moyenne est de 20 homers, avec un 
minimum de 12 et un maximum de 100 homers.



correspondant à des fonctions: les scribes de diverses villes (ABL 386); les scribes, les 
conjurateurs, les médecins et les augures résidant au palais ou habitant en ville (ABL 33); 
ou bien des soldats et leurs families (ABL 202). Mais l’exemple le plus instructif est celui 
que la reine mère Zakùtu imposa à toute la population, pour garantir l’accession d’Assour- 
banipal au tróne d’Assyrie (ABL 1239). Les personnes tenues de prèter serment sont 
énumérées dans l’ordre suivant: d’abord les frères d’Assourbanipal et les membres de la 
famille royale, puis, d’après une restitution vraisemblable, «les Grands», c’est-à-dire les 
membres de la haute administration, les gouverneurs provinciaux, peut-ètre le personnel 
eunuque de la cour, les chefs des unités militaires et des forces de police, tous les fonction­
naires du pays et enfìn le peuple d’Assyrie20 * * * * * 26.

Comment caractériser une telle pyramide sociale? Il est visible, d’une part, que la 
hiérarchie est ordonnée en fonction de l’éloignement graduel par rapport au roi. Et d’autre 
part, dans la mesure où le roi est propriétaire de l’Etat, le service du prince s’identifìe au 
service de l’Etat; et c’est pourquoi la plupart des personnes mentionnées remplissent des 
fonctions administratives. Elles ne sont que partiellement militaires, parce que le service 
militaire n’est qu’un aspect du service royal. Si l’on examine le «traité de Ramataya», on 
retrouve en six passages des énumérations de ce type, bien qu’elles soient moins complè- 
tes27. En dehors de la famille royale et du peuple, tous les personnages mentionnés sont 
membres de l’administration provinciale et du personnel du palais, réparti parfois en 
classes d’àge et de fortune28. Au vu de semblables classifications, on est tenté de carac­
tériser la société assyrienne comme une «société d’ordres liturgiques», parce que les strates 
sociaux sont voués au service d’un Etat, considéré comme la propriété du souverain29. 
Peut-on transposer un tei système en termes de «classes» sociales? Si on le ten te, quelle 
que soit la conception qu’on se fait d’une «classe», il ne faut pas oublier qu’on introduit 
alors un rapport entre un mode de production et l’utilisation du produit, c’est-à-dire un 
facteur d’ordre économique.

L’économie assyrienne est de type agraire prédominant. Mais on ne constate pas l’exis- 
tence de véritables la.tifund.ia, ni de grandes concentrations d’esclaves, comparables à ceux

20 ABL 1239, (1) [A-de-e] sa Za-ku-u-te sal.kur mEä-ä[ES-su] (2) [ama è]a mAs-sur-VhB-A& man
KvtAs-SUY*1 (3) [TA mGl]S-§IR-MU-GI-NA PAB ta-U-Me-$Ü (4) [TAm]GIS-SIR-UGB-GA-TI-LA Ù (5) [H-ha-]te
PABmeS-ftó TA NUMUN LUGAL TA (6) [lùGALm]eS lüNAMmeä xHà-ak-nÌ (7) [lüSAG]meä 1ÜDU.IGI TA lüZak-ke-e
(8) \y^pi-qit-\tu kur gab-bu u ta DUMUme® karAs-£ur (9) [14guru§] Iwl 1 üguru§.sal, «[Serment de loyauté]
imposé par Zakùtu, la reine, (épouse) de Sena[cherib], [mère d]’Assarhaddon, roi d’Assyrie, [à§a]mal-
sum-ukin son frère associé (i.e. d’Assourbanipal), [à] Samas-mlta-uballit et [au reste] de ses frères, à 
la famille royale, aux [Grands], gouverneurs de provinces, préfets, [eunuques], chefs militaires, aux 
membres de la police(?), à tous [les fonctio]nnaires du pays et aux natifs d’Assyrie, [hommes] et 
femmes». Cf. CAD Z 22b; E 410a (plutòt que A/2 243b). Sur sal.kur (1. 1) et lù.sag (1. 7), cf. B.
Landsberger, Hebräische Wortforschung (Festschrift Baumgartner 1967) 198 sq.

27 Iraq 20 (1958) 11. 73-79, 111-118, 162-164, 214-223, 318-322, 337-339- A compléter par les 
prières à Samas, J. A. Knudtzon, Assyrische Gebete an den Sonnengott n° 108-109. Toutefois, dans 
ces énumérations, le scribe se laisse guider beaucoup plus par des procédés d’associations oraculaires 
que par un ordre sociologique.

28 Voir surtout 214-223, où l’on trouve énumérés les frères, les oncles et les cousins d’Assourbanipal, 
la famille royale, les descendants en ligne paternelle ou les descendants d’un roi antérieur, résidant en 
Assyrie ou en fuite à l’étranger, les serviteurs des dépendances intérieures ou extérieures du palais 
grands ou petits, jeunes ou vieux, riches (dumu siGsmeS) ou pauvres (dumu muskenüti), eunuques ou 
non, esclaves ou «hommes achetés», soit en Assyrie, soit à l’étranger, enfin le peuple ($almat qaqqadi). 
On noterà la mention des «hommes achetés» (cf. n. 20) et celle des esclaves, ce qui laisse supposer que, 
lorsqu’on fait allusion à toute la population adulte dans les autres textes, ils sont compris dans cette 
récapitulation globale.



de l’empire romain29 30. D’autre part, le produit du travail accaparé par l’Etat, sous forme 
d’impòt ou de prestation de service, n’est pas réinvesti sur place. Il est utilisé par l’Etat 
pour ses besoins propres, ceux des cadres civils et militaires ou tout simplement stocké31. 
De ce fait, la production ne peut dépasser un certain niveau et ce n’est pas elle qui stimule 
l’économie; c’est la consommation, qui utilise en grande partie les ressources d’une main 
d’oeuvre corvéable et les possibilités d’un commerce orienté beaucoup moins vers les 
besoins d’une économie de marché que vers la satisfaction en produits de luxe des cadres 
dirigeants32.

On aboutit, de ce fait, à une grande repartition entre producteurs et cadres utilisateurs, 
ou dominants et dominés, qui ne recouvre pas plus que précédemment les stratifications 
légales. On comprend d’ailleurs qu’en face d’un Etat tout-puissant, trouvant dans son 
idéologie théocratique la justification de son despotisme, la distinction entre hommes 
libres et esclaves ait revètu un aspect secondaire. La grande masse de manoeuvre était 
composée d’hommes libres dont le travail différait peu du travail servile. Et l’on comprend 
aussi que Sargon II, voulant stigmatiser la révolte des Samaritains, l'ait caractérisée 
comme un refus d’urdütu33. Le crime des Samaritains n’était évidemment pas de refuser 
l’esclavage; il était de refuser d’ètre sujets d’Assur. C’est la notion de «sujet» qui est 
fondamentale, parce que le service de l’Etat s'identifìe au service du roi.

29 Cf. R. Mousnier, Les hiérarchies sociales (voir n. 1) 106.
30 II y a un abus de terme manifeste chez les assyriologues qui parlent de latifundia: cf. n. 25, à 

propos de l’étendue des domaines. On ne peut prendre en considération les chiffres fournis par les 
convois de prisonniers ou de déportés (ND 424 par exemple), qui pouvaient étre répartis ensuite par 
petits groupes. On en trouve 31 (zimeä) employés sur un domaine de 60 homers (ADD 428 = ARU 106, 
4-5); un total de 30 esclaves (zimeä ARADmeä) est attestò dans ADD 424 = ARU 90,11; 27 autres sont 
mentionnés dans ADD 59 = ARU 123, 8. Il est probable néanmoins que les palais en employaient de 
plus grands nombres: cf. ND 2485, 1: 3 m[e q3ar[ad é(?)].gal (cf. ci-dessus n. 7); ND 2497, Iraq 23 
(1961) 35: 138ARADmeS; ND 2803 I, 12: 36 1ÙARAD É.GAL; 23: 77 1ÜARAD É.GAL.

31 Yoir le décompte d’ABL 1194, comportant notamment 23 mines d’or et 11 talents 19 mines 
d’argent (plus de 330 kg). Dans ABL 114, l’expéditeur signale un stock de 7 talents d’or (plus de 200 kg) 
dont il voulait se servir pour faire des statues royales.

32 Cf. A. Leo Oppenheim, JCS 21 (1967) 236-254, en particulier 246 sq.
33 Sargon, Prisme de Nimrud = H. Tadmor, JCS 12 (1958) 34: (25) [lù uru Sa]-me-ri-na-a-a sa 

it-ti lugal (26) [LÙ.KÙRpm a-na la e-pes ar-du-ti (27) [« la na]-se-e bil-ti (28) \a-ha-me\s ig-me-lu-ma ... 
«[les Sajmaritains qui s’étaient entendus avec un roi [ennemi] pour ne plus admettre de sujetion [et ne 
plus li]vrer de tribut ...».





FROM FREEDOM TO SLAVERY

I. J. GELB, UNIVERSITY OF CHICAGO

1. Introductory Remarks

The following note represents a revised version of a paper delivered at the Munich 
Rencontre. The latter, in turn, was an excerpt from a large monograph, which is to be 
published shortly, presumably in the Course of 1972.

The monograph treats mainly of certain classes of people, namely slaves and serfs, whom 
I include under the heading of "dependent labor.” Much of the discussion in the study is 
devoted to land tenure, since it is my firm judgment that in an economy based on 
agriculture, questions relating to social stratification cannot be treated separately from 
those affecting possession and utilization of the soil.

The basic area covered in the monograph is Mesopotamia during the latter half of the 
third millennium B.C., with its four main temporal subdivisions: the Fara, pre-Sargonic, 
Sargonic, and Ur III periods. But later Mesopotamian periods are also cited in the mono­
graph. I have paid special attention to parallel developments in countries and areas 
outside of Mesopotamia, including not only the Near East and the classical and post- 
classical world, but also India and China, and even pre-Columbian America and medieval 
Europe.

The rise and growth of dependent labor classes must be viewed in the light of a hypothet­
ical development of the society from the prehistorical primitive folk society to the 
protohistorical urban society (in the western terminology of Childe, Redfield, etc.), or 
from the primitive community to the slave-holding society (in Marxist terminology). This 
hypothetical change can be characterized by the following features :
a) The community land once owned by tribes, clans, and extended families is being usurped 

by the heads of these kinship groupings, and gradually passes under the control of the 
large public households of the crown, temple, and nobility.

b) The heads of tribes, clans, and extended families gradually become the ruling classes, 
the new land-owning nobility, who at the same time (normally) function as officials of 
the state.

c) Free peasantry on the community land, composed of lesser members of the tribes, clans, 
and extended families, becomes the main dependent labor force in the large public 
households.

d) Since the households are largely autarkic (self-sufficient), the division of labor is not 
yet fully accomplished.

e) Broader genetic (blood) relationships in terms of tribes, clans, and extended families of 
the earlier periods give way gradually to narrower, nuclear-family structures.

f) The state, while retaining its ethnic basis, gradually acquires certain non-ethnic, 
territorial characteristics.

g) Primitive democracy passes to autocracy (= “Oriental despotism” in Wittfogel’s 
terminology).

11 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzaxd)



2. Types of Labor

Because of the difficulties in defining the terms “slavery” and “serfdom” on the basis 
of such criteria as freedom, salability, legal rights, my own approach to the whole question 
of labor classes is based not on the outside form, as reflected in the terminology, but on 
function, as reflected in the utilization of labor. The topic will be developed here as it 
affects the utilization of labor classes in general and, specifically, dependent labor as part 
of the whole structure and typology of labor classes. This is the form-and-function 
approach which was followed throughout my book ”A Study of Writing“. For a full dis­
cussion of the terms ’’slave" and ’’serf“, see the farthcoming monograph. The distinctive 
features of slaves and serfs in Mesepotamia are listed in section 5.

Chart I, Types of Labor, represents a typological, not evolutionary, reconstruction. 
According to it, labor is divided into independent and dependent labor, with many diversi­
fied forms in between.

LABOR

INDEPENDENT LABOR 
Free producers 
Peasants, small landholders, 

craftsmen, hired labor

SERVICE LABOR 
Domestic, menial 
Universal
Chattel slaves (arad-class)
Unfree
Foreign
Full-time employment 
Private (and public) households

DEPENDENT LABOR

PRODUCTIVE LABOR 
Ergastic, productive 
Large households, estates, 

ergasteria, factories, 
mines, latifundia, 
plantations

Mesopotamia, Ancient Near East, Mycenaean and 
Homeric Greece, Sparta, India, China 

Serfs (gurus-class)
Semi-free
Native
Part- (or full-)time employment 
Public households of state, 

temples, officials

Classical Greece, Rome, 
New World 

Chattel slaves 
Unfree 
Foreign
Full-time employment 
Private ownership

CHART I. TYPES OF LABOR



2.1. Independent Labor

Disregarding the so-called "leisure classes” (the ruler, the nobility, the “priests,” and 
the merchants), independent labor is represented mainly by free small landholders, crafts­
men, and hired labor.

The number of individuals who were free to dispose of their soul and body as hirelings 
must have been rather small in early Mesopotamia. This can be deduced indirectly from 
certain negative facts: 1. The terms lü-hun-ga “hireling” and a “wages” appear very 
rarely in the early periods, in contrast, e.g., to the Old Babylonian period; 2. contracts 
pertaining to hiring of individuals are unknown before the Ur III period, when they begin 
to appear sporadically, and the Old Babylonian period and later, when they are attested 
in quantity; 3. almost no loan contracts are attested before the Ur III period, from which we 
know of about one hundred examples. We can interpret this negative evidence in two 
ways : The evidence is scarce because of the character of the available sources, which are 
concerned mainly with the affairs of large public households, not of private individuals; 
or the evidence is scarce because independent labor was scarce in the early periods, leading 
to the conclusion that the major productive labor force in these early periods were not the 
free producers, but dependent serfs working in large public households. It is the second 
interpretation that I definitely favor.

2.2. Dependent Labor
Two types of dependent labor can be distinguished, service and productive labor.

2.2.1. Service Labor
Service labor is represented by unfree chattel slaves, mainly of foreign origin. They are 

employed full-time in a domestic, menial capacity, mainly in private households. Service 
labor composed of slaves is nearly universal throughout history, but constitutes a minor 
labor force in Mesopotamia and elsewhere around the globe, with the exception of Classical 
Greece and Rome and the post-Columbian New World.

2.2.2. Productive Labor
Productive labor is represented by workers employed mainly in agricultural, industrial, 

and mining production, and in large-scale public and private households. Two main sub­
types can be distinguished: Productive labor composed of semi-free serfs (gurus, helots, 
etc.) and productive labor composed of unfree chattel slaves.

2.2.2.1. Serfs
Productive labor in Mesopotamia and the Ancient Near East in general, Mycenaean and 

Homeric Greece, later Sparta, Crete, Thessaly, and other parts of Greece outside of 
Athens, as well as India, China, etc., represents the major labor force, employed part- or 
full-time in public households of the state, the temple, and the large landholders who at 
the same time usually function as officials of the state. This class of labor is semi-free. The 
older Marxist position that this labor represents full chattel slavery of the Classical Greek 
and Roman type has no validity; and the term "patriarchal slavery” applied to this class 
by Marxist scholars in recent years is a misnomer.



2,2.2.2. Slaves

Productive labor represented by full chattel slaves, and employed full-time largely in 
private enterprise, is known almost exclusively from Classical Greece (mainly in manu­
facturing and mining) and Rome (mainly on agricultural latifundia), and, much later, the 
post-Columbian New World (mainly on plantations).

3. Sources of Dependent Labor

Five main possibilities may be postulated as sources of dependent labor: 1. Subject 
ethnos, 2. foreign piracy slavery, 3. houseborn slavery, 4. native impoverished classes, and 
5. foreign prisoners of war.

3.1. Subject Ethnos

The evidence for the existence of dependent labor derived from the native populations 
of a country conquered by a people coming from outside is rather weak for Mesopotamia 
and the Ancient Near East in general. Some Indologists have suggested that the incoming 
Aryans reduced the native “black” population of India to the südra status, the lowest in 
the caste system. The helots of Sparta (like the klarötai of Crete and penestai of Thessaly) 
are often taken to represent the native populations conquered as a result of the Dorian 
invasion.

3.2. Piracy Slavery

The term “piracy slavery” is used here for individuals (men, women, and children) who 
have been abducted from their native land in order to be sold abroad. Piracy slavery 
results in full chattel slavery. It represents the main source of service labor of ancient 
Mesopotamia and the Ancient Near East in general. The use of native-born slaves, while 
attested, had a very limited application; see 3.4.

3.3 Houseborn Slavery

Attestations of houseborn slavery are limited in ancient Mesopotamia and the Ancient 
Near East in general. If we understand by “breeding of slaves” the planned process of 
mating male with female slaves for the purpose of securing a continuous supply of slave 
labor, then it can be categorically stated that the successful breeding of slaves in this sense 
is unknown anywhere in history, with the exception of the United States, and there only 
after 1807, when the slave trade was abolished by the Congress.

3.4. Impoverished Classes

Under impoverished classes we include here all the native-born poor and impoverished 
people, originally presumably free and independent, who have lost, for one reason or 
another, their own means of livelihood and have been forced, directly or indirectly, part­
time or full-time, to labor for another household. Here belong the masses of small peas­
antry and craftsmen who derive their livelihood from small plots of land received on 
prebend or in rent from the public households of the crown, temple, and nobility; indivi­
duals selling themselves and/or members of their families into slavery and persons in debt



or pawned; as well as all other individuals who ran afoul of the laws of the land or who 
lost their families and/or means of support, such as clients, criminals, widows, orphans, 
old people, cripples, beggars, vagabonds, foundlings, and the ex-voto (a-ru-a) personnel.

In discussing the sources of the native dependent labor,what becomes immediately clear 
is that slavery is represented only by individuals selling themselves and/or members of 
their families into slavery and by the debt and pawn type of slavery. However, in contrast 
to the slavery derived from foreign sources, native slaves have certain legal rights in 
respect to restrictions in the duration of slavery, resale, and sale abroad. The status of 
clients may vary from free to semi-free, depending on their original position in the society; 
while the status of criminals may vary from slave to serf. All other forms of the native 
dependent labor, with but a few sporadic exceptions, represent some type of serfdom.

3.5. Prisoners of War
Prisoners of war when captured are completely at the mercy of the victor. They can be 

slain on the battlefield or sacrificed later in the temples; they can be assigned to the palace, 
temple, and nobles; women can be taken in marriage; kings and nobles can be kept for 
ransom or as hostages; individuals can be sold, given away, or set free immediately after 
capture or later. We should emphasize here the important difference between the act of 
capturing POWs and their ultimate disposition and utilization.

In spite of the difficulties in analyzing what is considered “foreign” and what “native” 
in changing situations, the general rule prevails that POWs are of foreign, not native, 
origin.

POWs as sources of labor may be considered in relation to three economic stages: 
1. Primitive, 2. semi-developed, and 3. developed.

3.5.1. In Primitive, Subsistence Economy
In tribal and semi-tribal societies, POWs normally are killed. They are killed because in 

this primitive, subsistence-level economy there is no way to utilize them effectively, and 
because controls over unruly foreign elements, normally exercised by the established state 
machinery, are lacking.

3.5.2. In Semi-Developed, Limited-Surplus Economy
Under semi-developed, limited-surplus economy we include the entire ancient world, 

from Mesopotamia and Egypt to China, except Classical Greece and Rome. We assume 
that the economy of these areas progressed to such a point that it was able to absorb 
foreign POW labor. At first, men were killed and only women and children were taken 
prisoner. Later, with the growing power of the state machinery, also male POWs were 
taken captive, but were often marked or branded, tied with ropes or kept in neckstocks 
immediately after capture.

The Mesopotamian picture is partly obscured by great differences in reliability between 
the data found in the royal (“historical”) inscriptions, with their well-known exaggerations 
and even misinformation, and those found in the administrative texts, giving straight, 
cool facts of accounting.

Two kinds of POWs, which can be differentiated by certain terms and characteristics, 
can be distinguished in early Mesopotamin sources. See Chart II.



“CIVILIANS” "WARRIORS”

nam-ra-ag “booty” 

nam-ra-ag “to take booty”

lü+kär "captive” 

lü+kär su.du8 a or

ukù, gemè, dumu “people, 
women, children”

(= nam.ra in cun. Hittite

lù + kàr dab5 "to take captive” 

= su.DABfj in cun. Hittite) 

er in "warriors”

captured civilians, mainly 
women and children

captured warriors

not roped
dus "to manumit”

roped or in neckstock 
su-bar “to free”

CHART II. DISTINCTIVE FEATURES OF POW’S IN MESOPOTAMIA

3.5.3. In Developed, Surplus Economy
In the more developed, surplus economies of Classical Greece (but not Mycenaean and 

Homeric Greece) and Rome, foreign POWs became slaves and generally remained slaves 
throughout their lifetime.

4. Alleviation of Conditions
Limiting ourselves to the two main sources of dependent labor in ancient Mesopotamia, 

the native impoverished classes and the foreign POWs, the question before us concerns the 
status of these two labor classes within the society. Are they slave or free? Is it possible for 
the ruling classes to turn the impoverished masses of their own people into slaves? Is it 
possible to utilize effectively masses of foreign POWs by retaining them in the slave 
status? The answer to both questions is no!

The reason why the native impoverished classes cannot be turned into slaves lies in the 
fact that they belong to the same ethnos as the ruling classes. It is as simple as that. The 
ethnic factor, the community of interests shared by all the people of the same origin, 
whether they be rich or poor, ins or outs, exploiters or exploited, is so strong as to prevent 
the master classes from enslaving their own people.

The reason why foreign POWs cannot be turned into slaves lies in the weaknesses of the 
economy and of the state apparatus. The economy lacked the efficiency to support and 
utilize masses of slave labor, and the state machinery was still too weak to exert full control 
over unruly foreign elements.

In order to utilize dependent labor classes to the best advantage, there was need to 
improve their living standards and to alleviate their conditions in general. This was 
accomplished by :
a) Limiting the duration of native slavery to three (or six) years and imposing certain 

restrictions on the resale and sale abroad of native-born slaves.
b) Assigning of plots of land or making possible the usufruct of land by the native impov­

erished classes, where they would be working partly on their own, partly owing service 
to the master household.



c) Ingathering by the temple of people without families and without economic support, of 
all kinds of unwanted, rejected people, such as mothers without husbands, children 
without fathers, widows, orphans, old people, cripples, foundlings, etc. The temple, by 
receiving these people, fulfilled its pious duty of taking care of the poor, weak, and 
unwanted; in return, the temple obtained cheap labor which helped to sustain its 
economic life.

d) Changing the status of foreign POWs from unfree to semi-free and settling them on the 
land, placing them in the service of the temples, or utilizing them as king’s bodyguard, 
mercenaries, and a movable worker/soldier force.
The use of chattel type slavery was impractical and ineffective in the productive effort 

of earlier as well as later Mesopotamian periods. It is interesting to note that even in 
the New Assyrian period, at the height of the Assyrian military power, captured popula­
tions generally were not turned into slaves, but were deported and resettled in far-away 
areas. Also the fact that slave rebellions have never been attested for ancient Mesopotamia 
speaks against the widespread use of slavery in that country, by contrast, e.g., with Classical 
Greece and Rome, where the existence of masses of slave labor regularly provoked rebellions, 
sometimes on a catastrophic scale.

5. Slaves and Serfs in Mesopotamia

Please note that Chart III, Distinctive Features of Slaves and Serfs in Mesopotamia, is 
intended to list only the main distinctive features of slavery and serfdom in early Meso­
potamia. I am aware of the rare cases of slaves bearing patronymics (No. 3) and/or having 
professions (No. 5); slaves with a wife and children (No. 4); slaves of native origin (self­
sales, etc., No. 6); serfs being sold (No. 8) and branded (No. 9); serfs working in the city 
ergasteria (No. 12); etc.

SLAVES SERFS

1. Special Terms aràd, gemè, sag, etc. gurus, gemè, erin, etc.
2. Special Names not studied not studied
3. Patronymics no yes
4. Family Life no yes
5. Professions no yes
6. Ethnic Origin foreign native
7. Sources piracy impoverished classes
8. Salability yes no
9. Marking, Branding yes no

10. Immobility yes yes (glebae adscripti)
11. Subsistence yes yes, when employed
12. Place of Labor in the city in the country
13. Lodging yes yes, when employed
14. Utilization domestic services production
15. Duration of Service full-time part- (or full-)time
16. Means of Production no yes
17. Manumission (Freeing) du8, ama-ar-gi4 su-bar
18. Legal Rights minor major
19. Number minor major
20. Miscellaneous - -

CHART III. DISTINCTIVE FEATURES OF SLAVES AND SERFS IN MESOPOTAMIA



Mesopotamian slaves, normally of foreign origin, represent the chattel property of 
their master. Generally, they have no family life and, while they may have a peculium 
at their disposal, they have no means of production of their own. They serve in a menial, 
domestic capacity in private households of their masters, who live in towns and cities. 
Slaves play no role in the productive effort of the country.

Under the gurus-class or serfs we include here the masses of semi-free laborers, peasants 
and craftsmen, who represent mainly the native impoverished classes. They have full 
family life and derive their livelihood from small plots of land received either on prebend 
or in rent from a public household. They are employed mainly in agriculture and derivative, 
processing industry on public households of the crown, temple, and nobles. They are 
glebae adscripti and owe service to the public household during part of the year. Serfs 
represent the major productive force of the country.

One important problem which requires a detailed investigation relates to the so-called 
"gemé-dumu texts” and the women-and-children personnel. Certain gemé-dumu texts 
list women and their children working and receiving rations separately from the male 
serfs, their husbands, to whose families they belong. Other gemé-dumu texts, especially 
of temple households, list POWs (mostly women and children), the ex-voto a-ru-a per­
sonnel (mostly women and children), widows, orphans, foundlings, and other children 
(often bearing a metronymic, not patronymic). These gemé-dumu individuals apparently 
had no family life, had no means of production of their own, and worked full-time for the 
temple households. They are certainly not chattel slaves, but their status between free, 
semi-free, and unfree is not quite clear.

6. Village Community

Many years ago some Western scholars, such as E. Cuq and F. X. Steinmetzer, posited 
the existence of tribal ownership of land in the Kassite period. In more recent years, a 
number of Marxist scholars, especially I. M. Diakonoff (first in 1949 for Assyria, and in 
later years for early Mesopotamia) and N. B. Jankowska (for Nuzi), have stressed the role 
of community land and of free community members who were organized in extended 
patriarchal families, which in turn formed part of patriarchal clans. According to them, it 
was neither the gurus (clients or serfs), nor the full slaves, nor the independent small 
peasantry, but the free peasantry of the village community who represented the quanti­
tatively dominant type of producer. It is the last statement, about the free peasantry as 
the dominant type of producer, that is open to discussion. See 6.2.

Chart IV shows the main types of village community which can be found throughout 
history and around the globe. The typological picture there given is my own. The recon­
struction is intended to be chronological.

I dehne village community as a system of co-operative agricultural enterprise by a 
group of people of any origin whatsoever, genetically related or not, of equal or unequal 
status, but with a common interest in the land and its produce as a source of their live­
lihood.

The five characteristic features of the village community are: 1. Coaration or cooperative 
work on the enterprise, 2. open, unfenced fields, 3. equitable apportionment of land by lot 
to the members of the community, 4. apportionment of several parcels of land (fair, 
middling, and bad), and 5. periodic (annual, biennial, etc.) reapportionment of land. 
There are many variations and exceptions to these practices.



Time and Area Ownership Type of Ownership Labor

l. Primitive 
Community

Prehistoric and 
protohistoric 
times ?

Pre-Columbian 
America ?

Tribe?,
clan?

Public Free men

2. Oikos
Community

Early Mesopo­
tamia

Mycenaean and 
Homeric Greece 

Sparta, Crete, 
etc.

Crown, 
temple, 
nobles ( = 
officials)

Public, private Serfs

3. Manorial 
Community

Medieval
Europe

Lord of
manor

Private Serfs

4. Peasant 
Community

Arabic Near
East

India

Individual 
by shares

Private Free men

5. Territorial 
Community

Universal ? Community Public Free men

CHART IV. TYPES OF VILLAGE COMMUNITY

6.1. Primitive Community

As applied to land tenure, the main feature of the primitive community is the tribal 
or clan ownership of land, which is not distributed among its members. All members are 
bound to each other by some kind of kinship relationship; they are all free and more or less 
equal in status; there are no dependent classes and no master household. Outside of 
pastoral or hunting communities, I know of no examples to demonstrate the existence of 
this type of community in some protohistoric age or among the so-called primitive societies 
in modern times. What I found in Africa, e.g., among the Ashanti and Dahomey, is that 
land theoretically owned by a tribe or clan and controlled by the chief was distributed to 
individual families for more or less permanent use. It seems that what lies beyond all the 
reconstructions of a primitive community type of land tenure in agricultural economies, as 
in Mesopotamia from the earliest historical stages on, is not so much facts as wishful 
dreaming about the “Golden Age,” “when the soil was neither divided nor marked out by 
boundaries, and when everything was common” (Virgil, Georgies I 125).

In treating the civilizations of pre-Columbian America, those of the Aztecs, Mayas, and 
Incas, one must constantly keep in mind that, while they had obviously outgrown the stage 
of primitive community, they never reached the stage of fully developed civilizations, as 
known, e.g., from Mesopotamia, Egypt, India, or China. The best-known of the Amerindian 
civilizations is that of the Aztecs. The basis of the agricultural production among the 
Aztecs was the calpulli community. A calpulli, “great house,” was a village or a quarter in 
a large city. While the land belonged to the calpulli, its members received small parcels of 
land for usufruct. A similar situation obtained in the ayllu community land of the Incas. 
Contrary to the general opinion, at least one expert in the field (F. Katz) insists that there is 
no evidence to prove that members of the calpulli represented a related kinship group. 
If true, then the lack of genetic relationships in the Aztec community would definitely 
move it from the stage of primitive community to the next stage, that of the oikos com-

12 München Alc.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzaid)



munity. Also the fact that the Aztec village communities owed services or taxes to the 
ruling classes speaks in favor of the revised classification of the Aztec community.

6.2. Oikos Community

The main feature of the ancient oikos community is that the land was owned by the 
master household, and its membership was composed of two classes: 1. The masters of the 
household, the lords or managers, the owners of all land, and 2. dependent labor classes, 
the serfs, who tilled the soil assigned to them by the master household and were also 
forced to perform services for the master household and/or pay taxes to it. Our best 
sources for the evaluation of this type of village community are to be found in early 
Mesopotamian periods.

The use of the term “oikos” in oikos community, borrowed from the Greek, obviously 
reflects my idea that the Mycenaean and Homeric systems of land tenure belong together 
with the early Mesopotamian system. The extent to which the oikos system prevailed in the 
rest of the Ancient Near East, as well as India and China, requires further investigation.

An oikos, or household, or manor is not simply a house or family, but a full socio­
economic unit, largely self-contained and autarkic, which is needed to support the master 
of the household and its manifold activities. A household consists of the owners (or man­
agers), labor personnel, and domestic animals, and it contains residential buildings, 
shelters for the labor force, storage buildings and animal pens, as well as fields, orchards, 
pastures, and forests.

Both crown and temple land fall under the classification of public land. But under 
public land in its widest sense we should include also the land of the upper classes, the 
nobles, in their capacity as officials of the state. Beside public land, the nobles had at 
their disposal private, family land.

I assume that the major labor force in ancient Mesopotamia was represented by the 
semi-free gurus serfs attached to the public households of the oikos type. Since we have 
very little information about the free peasants working independently, I take it for 
granted that their number must have been quite limited. That leaves open the question of 
free peasants in village communities of a type other than the oikos community.

At the beginning of Section 6 we referred to Diakonoff’s (and others’) insistence that the 
quantitatively dominant type of producer in ancient Mesopotamia was not the semi-free 
gurus (clients or serfs), nor the full slaves, nor the independent small peasants, but the 
free community members who were organized in extended patriarchal families, which in 
turn formed part of patriarchal clans. In my reconstruction, tribal- or clan-owned land and 
its free peasantry may have played an important role only in the prehistoric and proto­
historic periods of emerging sedentary economy, in periods of changing economy (as in 
the case of redistribution of land following the invasions of Amorites), or in the more 
primitive outlying regions (such as the Nuzi area). With the fully established centralized 
state organization and more advanced agricultural economy, the village community land 
controlled by tribes and clans gives way to public land controlled by the crown, temple, and 
nobility (= officials).

Nevertheless, considering the tremendous span of Mesopotamian history, in terms of 
time and area, we probably must reckon with the existence of several systems of land 
tenure in ancient Mesopotamia, as we do in present-day Iraq and the Near East in general. 
Especially important is the point that the four factors, namely monoculture of cereals, 
defence against marauding nomads, irrigation, and availability of open land for settlement,



which have favored the existence of the musäc and musäc-like systems in the modern 
Arabic Near East (see 6.4.), apply equally well to ancient times. Without positing at the 
present time any definite connections between any of the modern and ancient systems, 
I would like to suggest to Assyriologists to take up and to study this important question in 
detail.

6.3. Manorial Community

The medieval manorial community is quite similar in its structure to the ancient oikos 
community, but for the following characteristics : The manorial community is completely 
controlled by an individual, a noble, a bishop, or the king. The most important building 
on the medieval manor was the master residence, often a walled castle, in contrast to the 
ancient oikos, whose most important building was probably the storehouse, perhaps with a 
watchtower to guard against the potential enemy. The lords of the medieval manors lived 
mainly in the country, while the masters of the ancient oikos spent the greatest part of the 
year on civic duties in the cities and they went to the country only to supervise the 
activities of their households.

6.4. Peasant Community

In the peasant community, all members are more or less equal in status and either 
bound or not bound to each other by kinship ties. There is no master household. This type 
is best represented by the so-called musäc system until quite recently found in widespread 
use in the Arabic Near East, especially in old Palestine, Transjordan, Syria, and partly 
Iraq. The musäc system is based on the common possession of land by a group of people, 
who own only shares in the land. At the period of settling, each member of the village 
community received an equal share in the land, distributed in about three parcels located 
in different sections. In subsequent years the land was periodically reapportioned. In the 
course of time due to death, intermarriage, and the acquisitive habits of man, individuals 
could and did come into possession of more than one share of the village property. There 
are many variations of the mu$äc system throughout the Arabic Near East.

The musäc practices of land allotment, reapportionment, etc. continue at times even in 
cases when the village community land is acquired by an individual (often a government 
official) and the members of the original community continue working on the same land as 
tenants. Such cases are known from Syria.

Other systems of land tenure similar to the musäc system are known from Iraq. One 
involves co-operative, communal work on land belonging to different farmowners; and the 
other involves land owned by the sheikhs and worked by members of the tribe on a share 
basis as tenants. See also end of 6.2.

6.5. Territorial Community

Based not on blood ties, but on the territorial, "neighborhood” principle, are the 
various types of communal, socialist, co-operative, experimental, and utopian communes 
of modern times. Probably as old as humanity are communes based on religious or sec­
tarian attachments. The main characteristic of all these communes is the existence of 
communal property without land subdivision and communal work on all the lands. Were 
it not for the territorial principle (absence of genetic relationships among members), this



type of community resembles more the reconstructed primitive community than any 
other.

7. Conclusions

Ever since i960, I have regularly distinguished three social classes in ancient Mesopo­
tamia, the upper, free class, the semi-free serfs (gurus), and the unfree chattel slaves. In 
terms of quantitative evaluation, I have recognized a thin master class at the top, com­
posed of the ruler, nobility, “priests,” and merchants, a thin class on the bottom, com­
posed of slaves employed as service labor in a menial, domestic capacity, and the mass of 
serfs (gurus) in between, who represented the main productive labor employed in agri­
culture and processing of agricultural goods on large public households. Due to limited 
data, I have left open the question of free peasants and craftsmen working outside of the 
public households; it has been my personal belief that free peasantry and craftsmen con­
stituted a negligible force in the productive effort of ancient Mesopotamia.

A more refined study in the past few years has led me to doubt the validity of the 
criterion of freedom in class differentiations. Furthermore, the use of the term “class” for 
Mesopotamia may be open to criticism, since there was never a strong social cleavage in 
Mesopotamia as there was between the free and unfree in Classical Greece and Rome or 
between the different castes in the Indie system. In the economic sense, we may very well 
distinguish not three, but two classes, the master class and the rest of the population. The 
latter would include all the dependent labor, composed not only of serfs and slaves, but 
also of the so-called free peasantry and craftsmen, who, while theoretically free and 
independent, sooner or later became dependent on the large landowners for water, draft 
animals, plows, seed grain, and other means of production.



BEMERKUNGEN ZU DEN AUSDRÜCKEN ellum, wardum UND asirum

IN HETHITISCHEN TEXTEN

HANS G. GÜTERBOCK, CHICAGO

Den drei Klassen awilum, muskènum und wardum, die bekanntlich im Codex Hammurapi 
unterschieden werden, stehen im Hethitischen Gesetzbuch nur zwei gegenüber : ellum und 
wardum. (Ich gebrauche hier die akkadischen Lesungen mit Absicht, nicht nur mit Rück­
sicht auf die versammelten Assyriologen, sondern auch um die verschiedenen Schreibungen 
der Texte auf einen sprachlichen Nenner zu bringen. Für ellum ist zwar die hethitische 
Lesung arawannis durch ein Vokabular belegt und findet sich ausgeschrieben auch ge­
legentlich in der zweiten Serie der Gesetze1, aber das Akkadogramm überwiegt weitaus; 
und für das Sumerogramm ÌR (= wardum) ist die hethitische Lesung noch immer nicht 
bekannt. Im folgenden gebrauche ich Ir und wardum für das Ir geschriebene Wort.)

Die Frage ist nun: Was ist im hethitischen Gesetz mit ÌR gemeint? Die Paragraphen 22 
bis 24 handeln von entlaufenen wardü, daher darf man wohl hier an Sklaven im eigent­
lichen Sinn denken. Aber es gibt auch anderes.

In § 52 heißt es: ìr é.na4 Ir dumu.lugal bel Suppati kues lu.mes.gis.tukul 
istarna A.sÀ.Hi.A-aw harkanzi luzzi karpianzi „Ein wardum eines Totenheiligtums, ein 
wardum eines Prinzen und ein bèl suppati (Bed.?), die unter Handwerkern Felder inne­
haben, leisten Frondienst“.

Das erinnert an das Edikt der Königin Nikalmati, der Gattin des Tudhalija, des ersten 
Königs des Neuen Reichs (um 1400)2:

„Die Ortschaften, die dem Totenheiligtum gegeben sind, die Plandwerker, die (ihm) 
gegeben sind, die Bauern, Rinder- und Schafhirten, die (ihm) gegeben sind - die Sarikuwa- 
Leute, die dafür genommen sind, sind mit ihren Hauswesen und Ortschaften dem Toten­
heiligtum gegeben - auch die Kultfunktionäre (ftilammeS), die schon früher dem Toten­
heiligtum gegeben waren, sie (alle) sollen vom Lehensdienst und vom Frondienst befreit 
sein.“

Die Logik der Urkunde erfordert es, daß der letzte Satz sich auf alle vorher genannten 
Menschenklassen, nicht nur auf die hilammes bezieht. Alle diese Menschen sind „dem 
Totenheiligtum gegeben“, also unfrei. Sie sind aber nicht Sklaven, sondern eher das, was 
man Hörige, Leibeigene, glebae adscripti, englisch serfs, zu nennen pflegt. Zwar wird in 
der Urkunde der Nikalmati der Ausdruck ìr.é.na4 nicht gebraucht, es liegt aber nahe an­
zunehmen, daß die ìr.é.na4 des Gesetzes sachlich den bei Nikalmati aufgezählten Leuten 
entsprechen. Die Befreiung „von allem“ durch die Königin ist wohl eine von ihr bewußt 
eingeführte Ausnahmeregelung im Gegensatz zu der im Gesetz stipulierten Fronpflicht. 
In der Annahme, daß die „serfs“ der Nikalmati-Urkunde den ìr.mes des Gesetzes ent­

1 Vokabular KBo I 45 Rs. ! 4 = MSL III S. 59; für die Gesetze s. J. Friedrich, Die hethitischen 
Gesetze (Leiden 1959) mit Index.

2 KUB XIII 8 Vs. 2ff., Umschrift und Übersetzung H. Otten, Hethitische Totenrituale (1958) 
S. io6f.



sprechen, bestärkt uns die Formulierung der §§ 35 und 175, wonach eine freie Frau, die 
einen Hausbesorger (agrig) oder Hirten (sipa) heiratet, nach einer bestimmten Frist 
geme-SareSzi „unfrei wird“. Also galt ein Hirt als ÌR, und Hirten sind unter dem bei 
Nikalmati aufgezählten Personal.

Das Edikt fährt (nach unklaren Sätzen, deren Sinn wohl im Symbolischen liegt) so fort 
(KUB XIII 8 Vs. 9ff.):

„Niemand darf sie veräußern (dazu sogleich), ein Rind oder Schaf darf ihnen niemand 
pfänden; sie sollen von allem befreit sein. Wenn aber jemand vom Totenheiligtum ein 
todeswürdiges Verbrechen begeht, dann wird er getötet, sein Hauswesen aber gehört dem 
T otenheiligtum. ' '

Diese Hörigen hatten also offenbar nur die Nutzung, nicht aber das Eigentum an Vieh 
und Hauswesen.

Der hier mit „veräußern“ übersetzte Ausdruck parä tarnäi- (mit -kan) ist viel diskutiert 
worden3. Es scheint mir nach allen Stellen, daß Goetze mit der Deutung „versklaven“ das 
sinngemäß Richtige getroffen hat. Die Brücke zwischen der wörtlichen Bedeutung „hin­
aus lassen“ und dem geforderten Sinn suche ich in einem dem deutschen „veräußern“ 
ähnlichen Idiom4, und Verkäuflichkeit ist ja ein Charakteristikum des Sklaven.

Wenn unsere Auffassung zutrifft, so besagt die Stelle, daß das Personal des Totenheilig­
tums diesem auf Lebenszeit „hörig“ bleibt, was wohl in diesem Falle, ebenso wie das darauf 
folgende Verbot, hinaus zu heiraten (Z. 130.), auf die mit dem Totenkult verbundenen 
Tabus zurückzuführen sein dürfte. In den §§ 34 und 36 der Gesetze hat das Veräußerungs­
verbot einen anderen Sinn: ein ÌR kann zwar durch Zahlung des Brautgeldes eine freie 
Frau heiraten oder einen freien jungen Mann als Schwiegersohn, der bei ihm im Hause 
lebt, erwerben; die so Geheirateten können aber, obwohl sie von da an im Hause eines ìr 
leben, nicht „veräußert“ werden, d. h., sie sind nicht zu verkäuflichen Sklaven geworden.

Unter den Heiratsgesetzen finden sich mehrere, die darauf hindeuten, daß ein ìr Ver­
mögen haben konnte. Daß er in der Lage war, Brautgeld zu zahlen, wurde eben erwähnt. 
Ein ìr und seine Frau, gleichgültig ob sie frei oder unfrei geboren ist, können im Schei­
dungsfalle „ihr Hauswesen teilen“ (§§ 31-33 mit Varianten). Und in der Zweiten Serie 
der Gesetze finden sich Strafbestimmungen, wonach ein ÌR Buße in Silber zahlt5.

Eine andere Klasse von Menschen, die wenigstens unter Umständen unfrei im Sinne von 
„serf“ waren, sind die viel diskutierten Gis.TUKUL-Leute. In der großen Landschenkungs­
urkunde des Arnuwanda und der Asmunikal (Anfang des 14. Jahrhunderts)6 gehören sie 
zu den Hauswesen, die den Gegenstand der Schenkung bilden. Bekanntlich werden die 
Gis.TUKUL dort folgendermaßen aufgezählt: Köche, Walker, Schneider (epis nahlapti 
hurri), Lederarbeiter, Pferdepfleger7.

3 A. Götze, Neue Bruchstücke (1930) S. 73f.; J. Friedrich, Symbolae Koschaker (1939) S. 4 (in 
Heth. Ges. S. 96 unverändert); E. von Schuler, Festschrift J. Friedrich (1959) S. 452L

4 A. Goetze, in ANET (1950) S. 190 schrieb „change his/her social status", was im Zusammenhang 
der §§ 34 und 36 dasselbe meint wie seine frühere deutsche Übersetzung „versklaven“. In JCS XV
(1961) S. 68 schrieb ich „seil“ als sinngemäße Übersetzung für „veräußern“.

6 §§ 101/1, 105/5, 121/18, 132/29, 143/32, 172/57; vgl. § 97­
6 KBo V 7 Vs. 27, Rs. 13, 41 f. = K. K. Riemschneider, MIO VI (1958) S. 344s., LS 1.
7 Aufzählung von Insassen, aber ohne Erwähnung von giS.tukul, findet sich schon in älteren Land­

schenkungsurkunden (SBo I S. 49, Texte 7-9 und Tarsus = MIO VI, a.a.O., LS 7-9 und LS 28); 
„Feld der lù.meS.giS.tukul“ in SBo I S. 50, Text 4 (= LS 4) Vs. 17 (erg. Z.14).



Auch im 13. Jahrhundert finden wir noch solche Unfreie. Im Gelübde der Puduhepa8 
werden der Göttin ganze Hauswesen mit Insassen gelobt, an deren Spitze jeweils eine Frau 
steht. Wir erfahren, daß diese Leute von Feldzügen heimgebracht wurden, also das sind, 
was die Texte sonst nam.ra nennen, und in der Schlußsummierung wird diese Benennung 
ausdrücklich auf sie angewendet9. Daß Frauen als Haushaltsvorstände erscheinen, liegt 
wohl daran, daß wehrfähige Männer nicht als nam.ra heimgebracht wurden. Da eine Wirt­
schaft aber einen Mann braucht, wird einigen dieser Frauen jeweils ein lu.su.dab, ein 
Kriegsgefangener, zugeteilt, und zwar einer, der sich auf ein Handwerk versteht. Den 
Satz ana Gis.TUKUL-ma-ssf epis ga (usw.) artari möchte ich so verstehen, daß das je­
weils angegebene Handwerk die Spezialität des betreffenden Mannes ist, trotz der 
Schwierigkeit, das Verbum artari „steht“ zu interpretieren. Vielleicht so: „Für das Hand­
werk <steht> ihm Melker“ im Sinne von „als sein Handwerk ist Melker festgestellt“ oder 
„verzeichnet, bestimmt“10. Außer Melker werden in diesem Zusammenhang Imker und 
Bäcker genannt.

Daß ein nam.ra angesiedelt und zu Leistungen verpflichtet werden konnte, wußte man 
aus § 40 der Gesetze (vgl. Expl. A mit Zusatz KBo XIX 1) :

„Wenn ein Handwerker verschwindet und ein Lehensmann eingesetzt ist, (wenn) der 
Lehensmann sagt <Dies ist mein Handwerk und dies ist meine Lehenspflichb, dann kann 
er sich die Felder des Handwerkers verbriefen lassen und sowohl das Handwerk ausüben 
als auch den Lehensdienst verrichten. Wenn er aber das Handwerk verweigert, dann er­
klärt man die Felder des Handwerkers für verfallen, und die Bewohner des Ortes be­
arbeiten sie. Wenn aber der König einen nam.ra hergibt, dann gibt man diesem die Felder, 
und er wird ein Handwerker.“

Die auf F. Sommer zurückgehende Übersetzung „Handwerk, Handwerker“ für (lü). 
gis.tukul scheint mir den Gegebenheiten der Texte am besten gerecht zu werden, während 
„Kleinbürger“ falsche Vorstellungen erweckt. Man hat daran Anstoß genommen, daß von 
gis.tukul (kakku) keine Brücke zu „Handwerk“ führt, weil kakku nur „Waffe“, aber 
niemals „Werkzeug“ bedeutet. Vielleicht hilft hier die Beobachtung von P. Garelli 
weiter11, daß zwischen militärischem und zivilem Dienst kein Unterschied besteht, obwohl 
seine Bemerkung sich auf eine spätere Zeit bezieht, awil kakki könnte zur Bezeichnung für 
einen zu irgendwelchen Dienstleistungen Verpflichteten geworden sein, unter denen 
schließlich die zivilen überwogen.

Wir finden also die folgenden Bezeichnungen für verschiedene Gruppen von Unfreien im 
Sinne von Hörigen oder serfs'.

nam.ra = sallatu — arnuwalas (von amu- „hinschaffen“), „Deportierter“12;
lu.su.dab = sabtu = appanza („Genommener“), „Kriegsgefangener“;
lü.gis.tukul (vielleicht = hatantijalis), „Handwerker“, der zumindest in den erwähn­
ten Schenkungs- und Gelübde-Urkunden glebae adscriptus war.

8 H. Otten - V. Soucek, StBoT 1 (1965), zitiert nach der durchlaufenden Zeilenzählung der Über­
setzung.

9 Vgl. Kol. II 6 und III 6 mit III 52.
10 Kol. I 16, III 32, 39, 44I; in III 50 einfach „sein Handwerk ist Imker“. - Daß von „Tempel­

dienst" oder „Priesterschaft“ hier nicht die Rede, statt sanga-esni vielmehr sid-esni = kappuesni 
„Zählung, Zahl“ zu lesen ist, habe ich RHA XXV/81 (1967) S. 1460. nachgewiesen.

11 In seinem Beitrag zu dieser Tagung; vgl. oben S. 75 ; 77
12 Ausführlich zu diesem Stand: S. Alp, JKF 1 (1951) S. 113 ff.



Ob diejenigen Gesetzesparagraphen, die nicht ausdrücklich von nam.ra oder gis.tukul- 
Leuten handeln, sondern einfach zwischen ellum und wardum unterscheiden, diese drei 
Klassen unter ÌR (wardum) subsumieren, läßt sich nicht mit Sicherheit entscheiden, wir 
haben aber oben Indizien zusammengestellt, die diese Annahme befürworten.

Es muß auch Haussklaven, also Sklaven im eigentlichen Sinne, gegeben haben, und 
diese fallen natürlich auch unter den Begriff ìr. Wir erfahren kaum etwas über sie, es sei 
denn aus den Gleichnissen in den Pestgebeten: „Wenn ein ìr seinem Herrn seinen Fehler 
eingesteht, dann verzeiht ihm sein Herr“ (oder ähnlich)13.

Nach den Gesetzen (§§ 48-49) scheint es, daß die frififiaras genannten Leute die niederste 
Klasse bildeten14. Sie hatten Fron zu leisten und konnten nichts verkaufen (§48). Kinder 
und Grund und Boden werden wohl als Beispiele genannt, aber im ganzen bezieht sich das 
Verbot der Formulierung nach auf jede Art von Kaufgeschäft. In § 49 heißt es: „Wenn ein 
hipparas stiehlt, findet keine Ersatzleistung statt“, dann nach zwei zerstörten Wörtern, 
die ich nicht ergänzen kann : nu tuikkanza-sis-pat sarnikzi. Im Gegensatz zu den bisherigen 
Interpretationen möchte ich das so übersetzen: „Seine eigene Person ersetzt“, d. h., er 
kann keine Ersatzperson stellen und keinen sachlichen Schadenersatz leisten (im Gegensatz 
zum ìr, oben Anm. 5), weil er kein Eigentum besitzt, und haftet daher mit dem eigenen 
Leibe.

Die junghethitische Fassung der Gesetze (§ XL f.) gebraucht das Akkadogramm 
A-SI-RUM (viermal) offenbar gleichbedeutend mit hipparas (einmal). Akkadisch asiru 
bedeutet „Eingeschlossener, Gefangener“ (vgl. die Wörterbücher). Über seine genaue 
Bedeutung im Altbabylonischen, in Alalah, Ugarit usw. kann ich mir kein Urteil er­
lauben. Aus Bogazköy kenne ich eine Stelle, nach der ein rahi asirütim zusammen mit 
anderen Funktionären am Festritual teilnimmt15 und wo die Bedeutung „Chef der Gefan­
genen“ wenigstens denkbar wäre. Im hethitischen Gesetz dagegen ist der hipparas offenbar 
wesentlich schlechter gestellt als die oben besprochenen Gefangenen, nam.ra und su.dab. 
Man fragt sich, ob der Redaktor der späten Gesetzesfassung das seltene alte Wort hipparaS 
richtig verstanden hat. Etymologisch läßt sich hipparai an nichts anknüpfen, was mit 
„einsperren“ oder „fangen“ zu tun hat; dagegen fällt - trotz des abweichenden Vokals 
der ersten Silbe - die Ähnlichkeit mit happar „Kaufgeschäft“ und }iapparäi- (<happiräi-, 
happariia-) „verkaufen“ auf. Man darf die Frage wenigstens aufwerfen, ob hipparas nicht 
vielleicht den „Käufling“, d. h. den gekauften und verkäuflichen Sklaven bezeichnet.

Es bleibt noch kurz der ellum zu besprechen. Im Hethitischen wird unterschieden 
zwischen dem Adjektiv arawa- „frei“ (von Abgaben etc.), das im § 51 mit dem Akkado­
gramm ELLUM wechselt, und dem Substantiv arawanni- „der/die Freie“16. Man fragt 
sich, wer in der hethitischen Gesellschaft als „Freier“ galt. Die auch in den Wörterbüchern 
für ellu angeführte Bedeutung „Vornehmer“, „noble“ könnte gut auf den arawannis der

13 A. Götze, K1F I (1930) S. 216I; ANET S. 395, 10; Kleinasien2 (1957) s- 446. Anm. 6, S. 151.
11 Zu dieser Klasse ausführlich V. Soucek, OLZ 1961, Sp. 4610.

16 VAT 7698 Vs. Kol. I 9-14 nach eigener Abschrift von 1929 (Z. 9-11 von Soucek, a.a.O. Sp. 463 
Anm. 2 mitgeteilt): (9) ... nu-kdn lu.mes mvHat-ti hu-u-ma[-an-te-es] (10) lü.meSugula li-im- 
tim gal Lti.ME&A.si.Ru-TiM [...?] (11) gal lü,.vs^sar-mi-ia-as gal.lü.mes.kä.gal.ur.gi, [ ...?] (12) 
is-tu iGi.DUg.A.gi.A-r/ikf hi-in-kän-zi (13) na-as a-se-sa-an-zi nu-us-ma-as ninda sa-ra-a-ma [pl-an]- 
zi', (14) a-hu-ua-an-na-ia-as-ma-as pi-an-zi ... ABoT 6, mit ähnlicher Situation (vgl. Z. 11 und 15), ist 
Z. 12 wohl auch [... gal] lü.meSa.si-äc/-tim pi-an-zi zu ergänzen.

16 Vgl. CAD, E S. 105 unter 3. a) 3’ und b); AHw S. 205 unter 3): beachte, daß PRU IV S. 83 (RS 
17.382 + 380) Z. 52 sich auf einen ellu aus Hatti bezieht!



hethitischen Gesetze zutreffen. Wenigstens gibt es in der junghethitischen Fassung einen 
Paragraphen (§IV), der den Eindruck macht, daß es sich um einen Großgrundbesitzer 
handle. Dafür spricht die Höhe der im Falle unaufgeklärten Mordes zu zahlenden Buße: 
Haus und Feldflur plus lj Minen Silber, oder gar Ortschaften im Umkreis von drei 
ber ui Das steht in krassem Gegensatz zu den 100 gipessar der alten Fassung (§6). Heißt 
das, daß es im Alten Reich einfache Freie gab, daß aber im Neuen Reich nur noch der land­
besitzende Adel als „frei" galt, oder, was auf dasselbe hinausläuft, ELLUM = arawannis 
nur noch im Sinne von „Adeliger" verwandt wurde? Die Frage ist leichter gestellt als be­
antwortet, scheint mir aber der Erwägung wert zu sein.





ZU MUSKENUM = MAULÄ

BURKHART KIENAST, ERLANGEN

Die folgenden Bemerkungen zu dem Problem des muskenum können den Umständen 
entsprechend nur wenig mehr als eine Anregung sein. Ausgehend von der opinio communis, 
die den Begriff als „Palasthörigen“ auffaßt1, hat in der Zeitschrift für Assyriologie 56,133 ff. 
W. von Soden den Versuch unternommen, die Stellung des muskenum mit den ethnisch­
sozialen Voraussetzungen der Völker Mesopotamiens in Verbindung zu bringen und von 
daher zu einer genaueren Begriffsbestimmung zu gelangen. Er geht von der lokalen 
Streuung der Belege aus und kommt dabei zu folgendem Ergebnis :
1. Der einzige präsargonische Beleg stammt aus Kis.
2. Aus der Zeit der Dritten Dynastie von Ur sind nur wenige Stellen bekannt; wo ein 

Name genannt wird, tragen die muskenü immer semitisches Onomastikon.
3. Die Mehrzahl der altbabylonischen Belege stammt aus den Gesetzen von Esnunna, dem 

Kodex Hammurabi und dem Edikt des Ammisaduqa.
4. Die Vorkommen in den altbabylonischen Briefen und Urkunden sind, soweit mit 

Sicherheit feststellbar, auf das alte semitische Siedlungsgebiet in Nordbabylonien be­
schränkt; besonders hervorgehoben wird die vergleichsweise große Zahl der Brief stellen 
aus Mari (14) gegenüber den Briefbelegen aus dem übrigen Babylonien (nur 13).
Diese Verteilung führt von Soden zu der kaum bestreitbaren Feststellung, der Begriff

muskenum (ein akkadisches oder doch semitisches Wort, das als maska’en in das Sumeri­
sche entlehnt wurde) sei der sumerisch-städtischen Gesellschaft fremd und gehöre in den 
semitisch-nomadischen Bereich — wobei wir es offenlassen wollen, ob die zeitliche Streu­
ung der Belege mit dem absoluten Schwerpunkt in der altbabylonischen Epoche dem 
Zufall der Überlieferung zuzuschreiben ist oder wirklich als Zeichen konservativer oder 
reformerischer Tendenzen seitens der kana°anäischen Herrscher verstanden werden muß. 
Wie dem auch sei, ausgehend von den genannten Prämissen möchte von Soden die Stellung 
des muskenum durch Heranziehung des Terminus maulä, pl. mawäli, der arabisch-islami­
schen Überheferung näher präzisieren.

Mit diesem außerordentlich ansprechenden Vorschlag erhält das Problem des muskenum 
m. E. zugleich einen neuen, bedeutsamen Aspekt : Handelt es sich doch nicht mehr nur um 
die Annahme einer sogenannten „Dreiklassengesellschaft“ im antiken Babylonien, um ein 
internes Problem der Staatsorganisation des Kulturlandes also, sondern um die mehr 
grundsätzliche Frage nach dem Ein- und Nachwirken nomadischer Lebensformen und 
Rechtsvorstellungen in der städtischen Kultur. Um so stärker müssen wir bedauern, daß 
die Ausführungen von von Soden eben nur eine - wenn auch wohldurchdachte - These 
darstellen können. Da es auf Grund der vorliegenden Zeugnisse für muskenum kaum mög-

1 Abweichend F. R. Kraus in SD 5 (1958) 144-155, der in dem muskenum den „Normalbürger" 
gegenüber dem Sklaven (wardum) einerseits und dem „Adligen" (awilum) andererseits sehen möchte - 
eine These, die in der Diskussion des Vortrages J. Renger ebenfalls befürwortet hat. Eine Auseinander­
setzung mit dieser Auffassung ist im Folgenden nicht beabsichtigt; unsere Fragestellung geht vielmehr 
dahin, ob der nötige kulturgeschichtliche Hintergrund für den Vorschlag von W. von Soden auch im 
Alten Orient nachzuweisen ist.



lieh sein wird, neue Argumente für und wider diese Theorie vorzubringen, so scheint es ge­
raten, nach anderen Hinweisen zu suchen, die geeignet sind, die Beziehungen zwischen 
muSklnum und maulä zu erhärten oder zu entkräften.

,,maulä”, so schreibt von Soden „ursprünglich ein nomen loci im Sinn von <Nähe>, be- 
zeichnete wegen des gegenseitigen Treueverhältnisses der einander Nahestehenden sowohl 
den <Herren> als auch den <Diener> bzw. den <Klienten> oder <Freigelassenen>“ (ZA 56 
[1964] 140). Die Voraussetzung für die Institution der muwälät schafft die nomadische 
Lebensform, in der die fehlende staatliche Organisation durch die von Familie und Stamm 
geprägten Normen des Zusammenlebens ersetzt werden: Während einerseits der Staat 
durch Gesetze die Existenz und den Rechtsschutz seiner Angehörigen garantiert, wird 
andererseits das Individuum nur durch seine Zugehörigkeit zu einer natürlichen Gemein­
schaft - der Familie, der Sippe, dem Stamm - in seiner Existenz abgesichert. Wer aus was 
für Gründen immer dieser naturgegebenen Geborgenheit enträt, ist schutzlos und muß 
daher versuchen, sich in die Obhut eines fremden Stammes zu begeben, bei dem er dann 
als maulä sozusagen „naturalisiert" wird. Das gilt nun selbstverständlich nicht nur für 
freigeborene Personen, sondern auch für ehemalige Sklaven, für die die Freilassung allein 
praktisch einer Verstoßung gleichkäme, wenn nicht damit die Aufnahme als „Schutz­
befohlener“, als maulä, in den Stamm des Freilassers verbunden wäre.

Die Aufnahme einer Person in den Kreis der „Schutzbefohlenen“ eines Stammes wirft 
natürlich das Problem der rechtlichen Stellung des „Klienten“ auf. Generell muß damit je­
doch keineswegs die Herabstufung eines Freien oder Freigelassenen in den Status der 
Halbfreiheit verbunden sein. Vielmehr werden sich aus der fortlaufenden Gewährung des 
Schutzrechtes bestimmte Pflichten des „Klienten“ gegenüber der natürlichen Gemein­
schaft, der er nun angehört, ergeben - wobei diese Pflichten als Gegenleistung für die er­
worbenen Vorteile aufzufassen sind. Das Fehlen blutsmäßiger Bande bedingt aber anderer­
seits auch seitens dieser Gemeinschaft den - wenigstens zeitweiligen - Vorbehalt bestimm­
ter Rechte gegenüber dem Neuling - hier etwa in erbrechtlicher Hinsicht. - Wir können 
dabei daran erinnern, daß auch moderne Staatswesen wohlbegründete, rechtliche Ein­
schränkungen für naturalisierte Ausländer kennen, ohne daß man deswegen diese Gruppe 
als „Halbfreie“ o. ä. disqualifizieren würde.

Den Modellfall der muwälät stellt in frühislamischer Zeit die Aufnahme des freigelassenen 
Sklaven als maulä in den Stamm des Freilassers dar. Es liegt daher nahe zu fragen, ob 
nicht die altbabylonischen Urkunden2 über Sklavenfreilassung Hinweise für die Haltbar­
keit der These mtiskenum = maulä liefern könnten.

Die ersten eindeutigen Belege für die Freilassung von Sklaven begegnen uns in den 
neusumerischen Gerichtsurkunden3, die als Terminus

ama-ar-gi4-ni in-gar = andurärsu iskun

„Seine (des Sklaven) Freiheit hat (der Freilasser) festgesetzt“
verwenden, eine Ausdrucksweise, die noch in dem altbabylonischen Formular der Ver­
träge aus Südbabylonien (Larsa, Nippur) weiterlebt. Hier ist die Freilassung - im Gegen­

2 Vgl. etwa in den Urkundensammlungen KU 25-31, 460, 784-786, 1089-1090, 1427-1428 bzw. 
VAB 5, 23-25, 27-35 und PBS 8/2, 137 sowie ARN 62. - Zur Freilassung von Sklaven nach aB Recht 
vgl.: M. Schorr, VAB 5 S. 43-45: M. David, Adoption S. 76t., 85t.; P. Koschaker, GRÖRH 71-74: 
E. Cuq, Études 58I; J. G. Lautner, RLV 12, 384; I. Mendelsohn, Slavery in the Ancient Near East 
74-91; E. Szlechter, L’affranchisement en droit suméro-akkadien, AHDO-RIDA 1952, 125-195.

3 Vgl. A. Falkenstein, NG 1 S. 92-95, auch zu den folgenden Erörterungen.



satz zu der älteren gerichtlichen Beurkundung - ein privatrechtliches Geschäft, das durch 
bestimmte Sakralakte publizitätswirksam wird4. Schon die Rechtsgrundlage dieser Frei­
lassungsform ist aber nicht ganz einheitlich: Neben Belegen für eine echte Freilassung 
erwähnen zwei Urkunden aus Nippur (ARN 62; BE 6/2, 8 = KU 786 = VAB 5, 28) eine 
finanzielle Leistung des Freigelassenen an den Freilasser, davon einmal in Höhe von zehn 
Seqel Silber; materiell liegt also eher ein ungewöhnlich stilisierter Freikauf vor. Aber auch 
die Rechtsfolgen sind unterschiedlich: In zwei neusumerischen Gerichtsurkunden wird 
ausdrücklich die Zuerkennung der vollen Bürgerrechte mit den Worten dumu-uru-gin7 
in-dim-ma „daß der Freilasser ihn zu einem Bürger der Stadt gemacht hat“ unter­
strichen; in gleicher Weise möchte ich gegen A. Falkenstein auch die Worte dumu-lü- 
as-gin7-na-àmhé-dim„ er soll zu einem freien Bürger gemacht werden“in Anlehnung 
an akkadisch mär awilim interpretieren. Die Zuerkennung der Vollfreiheit ist natürlich 
auch in jenen altbabylonischen Verträgen gegeben, die wir soeben materiell als Freikauf 
bestimmt haben. Aber selbst wenn wir den m. E. noch immer nicht endgültig geklärten 
Terminus dumu-gi7, den A. Falkenstein als „Halbfreien" deuten will, außer Betracht 
lassen, so gibt es wenigstens einen altbabylonischen Beleg aus Nippur, der als bedingte 
Freilassung, genauer als Freilassung auf den Todesfall interpretiert werden muß: Dort 
(ARN 7 = KU 1427) verpflichtet sich die freigelassene Sklavin zu Lebzeiten der Freilasser 
bei diesen Dienst zu tun (igi-né-ne-sè i-gub-bu „sie wird bei ihnen Dienst tun“). 
Bezeichnenderweise fehlt hier der in den übrigen südbabylonischen Urkunden offenbar 
obligatorische Hinweis auf den publizitätswirksamen Sakralakt; denn die Freilassung soll 
ja erst mit dem Ableben der Freilasser Rechtskraft erlangen.

Völlig abweichend von der eben geschilderten Überheferung des sumerischen Südens 
wird die Freilassung nach den Urkunden aus dem nordbabylonischen Sippar gehandhabt. 
Das konstituierende Element ist hier nicht die einfache Freilassungserklärung, sondern ein 
in der Regel kurz gehaltener Adoptionsvermerk „Der Sklave ist der Sohn des Freilassers“, 
der nur einmal (BE 6/1, 96 = KU 30 = VAB 5, 29) ergänzt wird durch die Worte Sa 
udammiquSima ana märütiSa iSkunuSl „(Die Sklavin,) die die Freilasserin gnadenweise zur 
Kindschaft bestimmt hat“ : Wir sprechen daher von einer „Ankindungsfreilassung“. Die 
zweite Stelle im Formular nimmt in diesen Urkunden - wie im Süden - der Vermerk über 
einen publizitätswirksamen Sakralakt ein und im weiteren Verlauf folgt dann - ebenfalls 
wie im Süden - eine Verzichtklausel seitens des Freilassers, oft unter Einbeziehung seiner 
Kinder. Daneben stehen einige weitere Vertragsabreden, die die zugrundehegenden Ver­
hältnisse erhellen, aber nichtsdestoweniger zu einer Verkennung der rechtlichen Folgen 
des Geschäftes geführt haben.

Um Mißverständnissen vorzubeugen sei bemerkt, daß die „Ankindungsfreilassung“ 
eben nicht die Adoption bezweckt: Das von den echten Adoptions- und Arrogations- 
urkunden abweichende Formular5 und die speziell auf die Freilassung gerichteten Sonder­
bestimmungen machen dies zur Genüge deutlich. Wir können also davon ausgehen, daß 
aus den fraghchen Verträgen kein Kindschaftsverhältnis mit ahen sonst üblichen Rechten 
des Adoptanten - etwa im Erbrecht - entsteht, wir müssen aber sogleich fragen, welchen 
rechthchen Status der freigelassene Sklave dann erhält. Entscheidende Bedeutung zur 
Lösung dieses Problemes hat die Klausel

4 Vgl. dazu P. Koschaker, GRÖRH 71t.
5 Vgl. ausführlich M. David, Adoption 42^. zum Formular der echten Adoptionsurkunden.



adi F baitu S ittanasSisüma warki F mammari elilsu mimma ul isu 
„Solange der Freilasser am Leben ist, wird der (freigelassene)
Sklave ihn unterhalten; doch nach (dem Tode) des Freilassers 
hat niemand mehr irgendwelche Ansprüche gegen ihn (den 
Freigelassenen) ‘ ‘.

Aus derartigen Formulierungen haben schon M. Schorr und nach ihm etwa auchM. David 
und P. Koschaker auf einen Zustand der Halbfreiheit geschlossen, der erst nach dem Tode 
des Freilassers zur Vollfreiheit des ehemaligen Sklaven geführt habe6. Dieser Deutung kann 
ich mich aus den verschiedensten Gründen nicht anschließen.

Zur Ablehnung der gängigen Meinung möchte ich geltend machen :
1. Der sakrale Reinigungsritus, den die Urkunden unmittelbar nach der Adoptions­

erklärung anführen, ist gebunden an das sofortige Wirksamwerden der Vollfreiheit; dies 
zeigt deutlich auch die schon erwähnte Freilassung auf den Todesfall aus Nippur (ARN 7) 
ohne Nennung des Sakralaktes.

2. Die Formulierung der fraglichen Klausel gibt keinerlei Hinweise auf eine wie immer 
geartete Einschränkung der Vollfreiheit. Es wird nicht von einer Dienstleistungspflicht 
oder dgl. gesprochen, sondern von einer Alimentationspflicht. Diese aber ergibt sich aus 
der einleitenden Adoptionserklärung, durch die dem freigelassenen Sklaven die gleiche 
kindliche Dankesschuld aufgetragen wird wie den leiblichen oder regulär adoptierten 
Kindern des Freilassers.

3. Die Adoptionserklärung unterstellt zugleich den Freigelassenen der potestas des 
Freilassers. Der Patron kann demzufolge auch eine freigelassene Sklavin dem Tempel 
weihen oder in die Ehe geben7 - in der gleichen Weise, wie er auch mit seinen leiblichen 
Töchtern verfahren kann.

4. Die Alimentationspflicht ist eine schuldrechtliche Verpflichtung, die mit dem Ab­
leben des Freilassers erlischt; und demgemäß begegnet hier auch die Terminologie der Ver­
pflichtungsscheine {elisu ul isu). Die Höhe der geforderten Leistung wird freilich nirgends 
präzisiert und mag sich nach den Lebensbedingungen der Parteien gerichtet haben; es er­
scheint sogar denkbar, daß die Alimentationspflicht nur unter bestimmten Bedingungen 
(Arbeitsunfähigkeit des Freilassers) konkretisiert wurde:

Das Stichwort der Alimentationsklausel steht nicht im Präsens des einfachen Grund­
stammes, sondern in dem des Gtn-Stammes, der hier distributiv zu verstehen ist. Darüber 
hinaus ergibt sich die Alimentationspflicht aus der Adoptionserklärung und kann auch 
von daher nicht mit dem Preis für Freikauf verglichen werden.

5. Die leiblichen oder regulär adoptierten Kinder des Freilassers werden in den Ver­
zichtklauseln nicht selten als die Brüder des freigelassenen Sklaven bezeichnet8. Dies er­
scheint nur dènkbar, wenn der soziale Status der Kinder und des Freigelassenen unbe­
schadet interner familienrechtlicher Regelungen identisch ist.

6 Vgl. M. Schorr, VAB 5 S. 44 („erst nach dessen Ableben erlangt er volle Unabhängigkeit, er wird 
sui iuris“); M. David, Adoption S. 76t. (daß „in Nordbabylonien die völlige Freiheit von seiten des 
früheren Sklaven erst dann erlangt wird, wenn der Gewalthaber gestorben, und der Sklave die von ihm 
übernommenen Verpflichtungen erfüllt hat"); P. Koschaker, GRÖRH S. 74 („es tritt zunächst ein 
Zustand der Halbfreiheit ein").

7 Weihung einer freigelassenen Sklavin an eine Gottheit liegt vor z. B. VAB 5, 25, ihre Verheiratung 
z. B. VAB 5, 31-35.

8 Vgl. z. B. VAB 5, 23 und 30.



6. Die Unbotmäßigkeit gegen den Freilasser wird einmal (CT 4, 42 a = VAB 5, 23) mit 
der in Adoptionsurkunden üblichen Klausel ulä abi attä „Mein Vater bist du nicht“ aus­
gedrückt und als Sanktion wird „die Strafe für freigeborene Bürger" (a-ra-an ma-ru 
a-wi-li) angedroht.

Aus diesen Überlegungen ergibt sich folgendes Bild :
Durch die „Ankindungsfreilassung" wird der Sklave sofort vollfreier Bürger mit allen 

Rechten eines solchen; es entsteht aber eine adoptionsähnliche Bindung an die Familie 
des Freilassers, durch die der Freigelassene unter die potestas des Patrons gerät. Die 
daraus folgenden Einschränkungen der persönlichen Freiheit sind die gleichen wie bei den 
leiblichen oder regulär adoptierten Kindern des Freilassers, so daß es falsch wäre, hier 
Begriffe wie „Halbfreiheit“ oder „bedingte Freiheit“, „Freilassung auf den Todesfall“ an­
zuwenden. Das Verhältnis zwischen dem ehemaligen Sklaven und seinem Patron unter­
scheidet sich von der echten Adoption vor allem durch das grundsätzliche Fehlen erb- und 
familienvermögensrechtlicher Regelungen: Ansprüche auf das Vermögen des Freilassers 
entstehen nicht. Darüber hinaus läßt sich vielleicht eine zeitliche Limitierung der Bindung 
des Freigelassenen an die Familie des Patrons auf dessen Lebzeiten annehmen.

Fragen wir nach der Herkunft der „Ankindungsfreilassung“, so liegt es nahe, diese von 
der sumerischen Überlieferung abweichende, nur in Nordbabylonien nachweisbare Institu­
tion aus der Tradition der dort seßhaft gewordenen semitischen Bevölkerungsschicht zu 
erklären. Dann werden der Konstruktion des Geschäftes nomadische Anschauungen zu­
grunde liegen, denen zufolge das Individuum zu seinem eigenen Schutz der Integration in 
eine natürliche Gemeinschaft bedarf.

Unser Ergebnis ist für das Problem des muskenum negativ insofern, als wir diesen 
Begriff für den per „Ankindungsfreilassung“ freigelassenen Sklaven nicht nachweisen 
können; es ist aber positiv insofern, als sich gezeigt hat, daß die Voraussetzungen für die 
These von von Soden auch im Alten Orient nachweisbar gegeben waren - und das scheint 
mir für die Problematik entscheidend zu sein.





EINIGE BEITRÄGE ZUR GESELLSCHAFTLICHEN STRUKTUR 

NACH HETHITISCHEN RECHTS QUELLEN

VIKTOR KOROSEC, LJUBLJANA

Bei der Erforschung der gesellschaftlichen Schichtung im kleinasiatischen Hethiter­
reich bedauert man ganz besonders das völlige Fehlen von privaten Geschäftsurkunden, 
die uns nähere Einblicke in die soziale Struktur der hethitischen Bevölkerung gewähren 
möchten. Somit bleibt unsere Haupterkenntnisquelle die rund zweihundert Bestimmun­
gen - davon etwa ein Achtel zerstört - umfassende Rechtssammlung, die wir gemäß der 
eingebürgerten Tradition als die „hethitischen Gesetze“ (= HG)1 bezeichnen wollen. Da 
die HG, ebenso wie die übrigen Rechtssammlungen, keineswegs das gesamte hethitische 
Recht enthalten, sondern sich auf einzelne, hauptsächlich umstrittene Rechtsvorschriften 
beschränken, müssen wir uns dabei vielfach mit einigen Hinweisen begnügen, die sich nur 
selten durch gelegentliche Nachrichten aus anderen Quellen2 ergänzen lassen.

Im Einklang damit wirkt es nicht überraschend, daß die HG auch über die gesellschaft­
liche Struktur der hethitischen Bevölkerung keine allgemeinen Bestimmungen enthalten. 
Die den einzelnen Staatsbürger betreffenden Rechtssätze, die überwiegend strafrechtlicher 
Natur sind, verwenden keine ausdrückliche Bezeichnung für den einfachen Bürger - etwa 
entsprechend dem altbabylonischen A wIlum oder müSkenum, und sprechen meist einfach 
von „jemandem“ (kuiski), der eventuell durch die Angabe von „Mann“ oder „Frau“ 
näher bezeichnet wird.

Zu den Eigentümlichkeiten der HG gehört auch das Bestreben, vergleichsweise auf 
ältere Rechtsverhältnisse hinzuweisen. Überdies spielt in den Strafbestimmungen über 
Menschenraub (§ 19 A, B), über den Raubmord, begangen an einem hethitischen Kauf­
mann (§ 5), sowie bei der Festsetzung einer Ergreiferprämie beim Zurückbringen eines 
entflohenen hethitischen Sklaven (§§ 2zf.) noch der Unterschied zwischen dem engeren 
Hattiland mit der Hauptstadt Hattusa, und den alten Stammesländern (Luwija, Pala) 
eine wichtige Rolle. Diese Vorschriften sind offenbar dem alten hauptstädtischen Recht 
entnommen worden. Nirgends wird dagegen zwischen den Protohattiern und den Hethi­
tern unterschieden.

Dennoch wäre es verfehlt anzunehmen, daß die hethitische Gesellschaft völlig einheit­
lich gewesen wäre. Aus dem Älteren Reich stammen Berichte über den Bestand des 
pankus (der „Gesamtheit“), ohne daß wir über seine Zusammensetzung etwas erfahren. 
Am ehesten läßt sich dabei an eine Versammlung des hethitischen Adels denken. Vor 
diesem Staatsorgan begründete der König Hattusili I. die Absetzung des bisherigen Thron­
folgers und die Wahl seines Enkels Mursili zum neuen Thronfolger3. Telipinu gewährte dem

1 Für Text und Übersetzung s. J. Friedrich, Die Hethitischen Gesetze (HG). Documenta et Monu­
menta Orientis antiqui 7 (Leiden 1959). R. Haase, Die keilschriftlichen Rechtssammlungen in deutscher 
Übersetzung (1963) 61-94.

2 Für die außerhalb der HG erhaltenen Bestimmungen vgl. V. Koroäec, Les fragments du droit 
hittite conservés hors du recueil des lois hittites. CRRA 11, Leiden 1962 (1964) 47-54.

3 F. Sommer - A. Falkenstein, Die heth.-akkadische Bilingue des Hattusili I. (Labarna II.) (HAB). 
ABAW phil.-hist. Kl. NF 16 (1938). - Text und Übersetzung S. 2-17, vgl. bes. § 1 Z. 1; § 22 Z. 61 f. 
In § 20 Z. 33 werden die Mitglieder des pankus von Hattusili I. als seine „obersten Diener“ bezeichnet.

14 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



pankus das Recht, dem willkürlichen Vorgehen eines Herrschers gegen andere Mitglieder 
der Dynastie zu widersprechen und äußerstenfalls über einen solchen Herrscher das 
Todesurteil zu fällen und zu vollstrecken4.

Auch die Dienstinstruktionen für „Obere (lü-meSsag)“ sowie für „Prinzen, Herren 
(bélu ®r-A) und Obere”5 legen beredtes Zeugnis von einer gesellschaftlichen Gruppierung in 
der oberen Schicht des Hethitervolkes ab, ohne daß wir Näheres über diese Einteilung er­
fahren möchten. Andererseits werden in der Instruktion für Tempelleute (KUB 13, 4 II 
31-49) die „Herren von Hattusa“ als die geeigneten Zeugen bezeichnet, wenn jemand von 
den Tempelleuten ein vom König ihm verliehenes Geschenk veräußern wollte6.

Während wir darüber in den HG nichts erfahren, finden sich jedoch in ihnen Bestim­
mungen lehensrechtlicher Natur (§§ 39-41, 46-47).

Danach wurden, sei es von einzelnen Städten, sei es vom hethitischen König, öffentliche 
Ländereien zur gemeinsamen Bewirtschaftung an einen GlSTUKUL-Mann und an einen 
ILKU-Mann übergeben. Diese waren dafür zur Leistung von sahhan (wahrscheinlich von 
Naturalabgaben), zum Teil auch zum Frondienst (luzzi) verpflichtet. Während man den 
ILKU-Mann allgemein als einen „Lehensmann“ bezeichnet, bleibt die Deutung des 
GlSTUKUL-Mannes umstritten. Hrozny7 hat vermutet, daß er ein Krieger („Waffenmann“) 
gewesen sei, während man unter Einfluß der Darlegungen von Ferdinand Sommer sich 
nunmehr8 darunter eher einen Handwerker oder einen sonstigen Kleinbürger vorstellt. 
Falls der im § 53 als „Teilhaber“ (lu ha.la.5i/) des GlSTUKUL-Mannes Bezeichnete mit dem 
„Lehensmann“ identisch war, so ergibt sich daraus, daß sich ihre Vermögensanteile an 
Sklaven, Rindern und Schafen im Verhältnis von 7 zu 3, bzw. von 2 zu 1 verhielten - an 
Grund und Boden stand ihnen offenbar kein Eigentumsrecht zu. War einer von den 
beiden Partnern ausgeschieden, namentlich durch den Tod, so war der andere berechtigt, 
den erledigten Anteil nebst den damit verbundenen öffentlichen Leistungen (sahhan) zu 
übernehmen (§40). Machte der Lehensmann davon keinen Gebrauch, so mußten zunächst 
die Stadtleute das erledigte Feld für die Stadt bewirtschaften, bis etwa der König es 
einem „Zivilgefangenen“ zum Bebauen übergab. Dieser wurde dadurch zu einem giStukul- 
Mann (§40) und mußte vom vierten Jahr an die entsprechenden Abgaben (sahfyan) ent­
richten (§ 112 = § II, 12). Wurde jedoch das erledigte Grundstück eines Lehnsmannes von 
seinem GlSTUKUL-Partner nicht erworben, so wurde es vom Herrscher zugunsten des 
Palastes eingezogen (§41).

Eine völlige Klärung der Stellung eines giStukul- und eines /LKU-Mannes können uns 
nur neue Quellen bringen, und auch die Frage beantworten, ob es sich dabei um Freie oder 
Halbfreie handelte.

4 Für Text und Übersetzung s. E. H. Sturtevant - G. Bechtel, A Hittite Chrestomathy (1935) 
1740., bes. igoff., Z. 45-56.

5 Text, Übersetzung und Kommentar s. E. von Schuler, Heth. Dienstanweisungen für höhere Hof- 
und Staatsbeamte (BAfO 10, 1957) 8ff.; 22ft.

6 Veröffentlicht in KUB 13, 4; Text und Übers, bei Sturtevant-Bechtel, op. cit. (Anm. 4) 154! 
Z.47-49: Beim Verkauf, der an einem öffentlichen Platz stattfinden sollte, „sollen die Herren der Stadt 
Hatti (en.mes ut^Ha-at-H) anwesend sein, und sie sollen zusehen. Und sie (die Herren von Hattusa 
oder die Parteien?) sollen eine Urkunde errichten (darüber), was er (= der Käufer) kauft, und sie sollen 
sie auf der Vorderseite siegeln".

7 F. Hrozny, Code hittite provenant de l’Asie Mineure (vers 1350 av. J.-C.) (1922): „un homme 
d’armes“, § 40 (p. 31) n.e.

8 HAB (s. Anm. 3) i2off., 133I



Der soeben erwähnte „Zivilgefangene“ oder „Deportierte“ (nam.ra) gehörte zu der um­
gesiedelten besiegten Bevölkerung, wie dies Sedat Alp8 9 in seiner Untersuchung dargelegt 
hat. Ferner geht aus den §§40 und 112 sowie aus der Dienstanweisung an Bèl madgalti10 
hervor, daß die Deportierten als Neukolonisten in anderen Reichsteilen angesiedelt 
wurden. Sie werden als halbfrei gegolten haben und durften wahrscheinlich den Ort ihrer 
Ansiedlung nicht verlassen.

Völlig ungeklärt und geradezu rätselhaft erscheint die Stellung des besonders ungünstig 
gestellten hipparas-Mannes (§§48!). Er lebte von der Landwirtschaft und war fron­
dienstpflichtig (§48). Ausdrücklich wird bestimmt, daß er weder „sein Kind, sein Feld 
und seinen Weingarten“ verkaufen könne und daß jede seine Veräußerung (auch von 
Mobilien??) unwirksam bleibe (§48). Da er auf diese Weise keine Geldmittel (Silber) er­
werben konnte, konnte man für den Diebstahl von ihm keinen Schadensersatz erlangen 
(§ 49). Es fand vielmehr - darin folge ich einer von H. G. Güterbock in der Diskussion 
geäußerten Vermutung - wahrscheinlich die Personalexekution statt (§ 49).

Wohl aus der Zeit der einstigen Einnahme des Landes durch die Hethiter haben sich in 
den §§ 51-56 HG einige öffentlich-rechtliche Privilegien erhalten. Laut § 54 HG blieben 
Angehörige bestimmter Truppenkörper (die Manda-, Sala-Krieger) sowie die Krieger aus 
fünf alten Städten (Tamalki, Hatra, Zalpa, Tashinija und Hemuwa), ferner die Bogen­
schützen, die Holzzimmerleute und die Wagenlenker befreit von luzzi und von sahhan. 
Ursprünglich werden ähnliche Befreiungen für verschiedene Gruppen von Werktätigen 
gegolten haben (für die Weber aus den Städten Arinna und Zippalanda [§ 51] ; für Metall­
arbeiter und Gärtner [§ 56] ; vgl. § 52). Die Bestimmungen der §§ 51 und 56 lassen jedoch 
erkennen, daß man zur Zeit der Abfassung der HG bestrebt war, solche Vergünstigungen 
möglichst einzuschränken und abzubauen (§§ 51Ì; 56).

Über die rechtliche Stellung von hethitischen Sklaven11 gewinnen wir hingegen aus den 
hethitischen Gesetzen ein ziemlich abgerundetes Bild, obwohl die HG auch darüber keine 
allgemeinen Rechtsvorschriften enthalten. Allerdings wird das Verhältnis zwischen dem 
Herrn und seinem Sklaven durch die grundsätzliche Bestimmung des dritten Satzes des 
§ 173 gekennzeichnet: „Wenn sich ein Sklave gegen seinen Herrn erhebt, geht er zum 
Topf“ (= droht ihm eine uns nicht näher bekannte grausame Todesstrafe). Darnach sollte 
jeder Widerspruch von Sklaven gegen ihre Herren im Keim erstickt werden.

Für die Beurteilung der tatsächlichen gesellschaftlichen Stellung von hethitischen 
Sklaven sind uns sehr wertvoll zwei gelegentliche Äußerungen, die außerhalb der HG über­
liefert sind: eine im zweiten Pestgebet Mursilis IL, die andere in der Dienstinstruktion für 
Tempelleute.

In seinen Pestgebeten kennzeichnet Mursili II. das Verhältnis zwischen dem hethitischen 
Herrn und seinem Sklaven als ein patriarchales. Der Sklave, der sich in einer Bedrängnis 
vertrauensvoll an seinen Herrn wendet, könne bei diesem auf Verständnis und Hilfe 
rechnen. Sogar der Sklave, der etwas verbrochen haben sollte, könne trotz der schranken­

8 S. Alp, Die soziale Klasse derNAM.RA-Leuteund ihre hethitische Bezeichnung. JK1F 1/2 (1950/51)
n3-!35- . v

10 KUB 13,2 III 60-75; Umschrift und Übers, bei E. von Schuler (Anm. 5) 49I; vgl. V. Korosec, 
Bel madgalti. Zbornik znanstvenih razprav 18 (1942) 139-170, bes. S. 8f.

11 Vgl. V. Korosec, Einige Beiträge zum heth. Sklavenrecht. Festschrift Paul Koschaker, Weimar, 
3. Bd. (1939) 127-139-



losen Strafgewalt seines Herrn auf dessen Verzeihung hoffen, falls er ihm sein Vergehen 
freimütig gestanden hat12.

In der Dienstinstruktion für Tempelleute (KUB 13, 4) wird das alltägliche Verhältnis 
zwischen dem Herrn und seinem Sklaven gleichfalls als patriarchal geschildert. Danach 
bestand die Hauptverpflichtung des Sklaven darin, den Herrn durch getreue persönliche 
Bedienung zufriedenzustellen; der Sklave sollte sich besonders durch sorgfältiges Ser­
vieren von Speise und Trank die Gunst seines Herrn sichern und erhalten. Einen nach­
lässigen Sklaven könnte sein Herr mit dem Tod oder mit Verstümmelung an Nase, Augen 
und Ohren bestrafen. Der unbotmäßige Sklave zog eventuell auch seine Familie mit sich 
ins Verderben13.

Die verhältnismäßig zahlreichen kasuistischen Bestimmungen in den HG lassen deutlich 
erkennen, daß sie - ebenso wie die hethitischen Gesetze selbst - nicht aus einem Guß14 her­
vorgegangen sind, sondern wahrscheinlich zu verschiedenen Zeitpunkten und vielleicht 
gesondert für einzelne Gruppen von Sklaven aufgestellt worden sind, für solche, die in den 
Städten, und für andere, die in der Landwirtschaft tätig waren.

Die meisten Bestimmungen, die für alle Sklaven Geltung haben sollten, finden sich im 
einleitenden, personenrechtlichen Teil der ersten Serie. Der hethitische Gesetzgeber sichert 
darin den Sklaven und Sklavinnen den rechtlichen Schutz ihres Lebens (§§ 1-4) und ihrer 
körperlichen Unversehrtheit (§§ 7-18) zu, grundsätzlich in gleichem Ausmaß wie den 
Freien, allerdings unter Androhung von niedrigeren Geldstrafen. Durch diese Bestimmun­
gen wird der Sklave einseitig geschützt; mit einem Sklaven als Missetäter wird erst in den 
§§ VII (Ausschlagen von Zähnen) und IX (ärztliches Honorar) der jüngsten Fassung 
(KBo 6, 4) gerechnet.

Im Interesse der hausherrlichen Gewalt über Sklaven wurden die Ergreiferprämie für 
das Zurückbringen eines flüchtigen Sklaven (§§ zzi.) sowie der Jahreslohn für die von 
einem solchen Flüchtling geleistete Arbeit (§ 24) festgesetzt.

Endlich wurden Vorschriften über die Trennung von Ehen aufgestellt, in denen wenig­
stens ein Ehepartner dem Sklavenstand angehörte (§§ 31-36).

So ist in den ersten vier Paragraphen der ersten Serie der HG von der vorsätzlichen 
(sullanaz) Tötung zuerst eines (oder einer) Freien (§ 1), sodann von einer solchen Tötung 
eines Sklaven oder einer Sklavin (§ 2) die Rede. Hierauf folgen Strafrechtssätze über die 
nichtvorsätzliche („wenn die Hand sündigt“) Tötung, wiederum zuerst eines (oder einer) 
Freien (§ 3), alsdann eines Sklaven oder einer Sklavin (§ 4). In allen diesen Fällen mußte 
der Missetäter eine Anzahl von Personen (4, 2 oder 1) ausliefern, jedesmal für einen Sklaven 
(oder eine Sklavin) nur halb soviel wie für einen Freien.

In den §§ 7-18 (bzw. in der jüngsten Fassung in den §§ V-XVII) folgen Strafrechts­
sätze, die in Silber (Sekeln oder Minen) Strafen für Beschädigungen einzelner Körperteile 
vorschreiben. Die ersten und wohl auch die ältesten Strafsätze betrafen die Beschädigung

12 A. Götze, Die Pestgebete des Mursilis. K1F 1 (1930) 161-251, bes. 216, § iox Z. 4f. : (4) „Oder 
wenn einem Sklaven etwas drückend wird, so richtet er an seinen Herrn eine Bitte. Und sein Herr er­
hört ihn und [ist] ihm fre[undlich gesinnt]; was drückend wurde, das bringt er ihm in Ordnung. 
(5) Oder wenn der Sklave sich etwas hat zuschulden kommen lassen, das Vergehen aber seinem Herrn 
gesteht, was da sein Herr mit ihm tun will, mag er mit ihm tun. Weil er aber das Vergehen seinem Herrn 
gesteht, beruhigt sich des Herrn Sinn; und der Herr wird diesen Sklaven nicht strafen".

18 Text bei Sturtevant-Bechtel (Anm. 4) 148h Z. 22-33.
14 Vgl. A. Goetze, Kulturgesch. des Alten Orients: Kleinasien2 (1957) 110: „Der Gesetzestext ist 

nicht aus einem Guß; er läßt eine Entwicklung deutlich erkennen.”



von Augen (Blendung) und das Ausschlagen von Zähnen (§ 7) sowie Kopfverletzungen 
(§ 9) eines Freien. In diesen Bestimmungen werden nämlich die älteren, ziemlich hohen 
Strafsätze den neueren, meist um die Hälfte herabgesetzten, gegenübergestellt. Diese 
Verminderung von Strafbeträgen wird mit der Entscheidung eines hethitischen Königs 
in Zusammenhang gebracht, der auf seinen bisherigen Anteil an Strafen (vgl. „Straf­
gefälle“) Verzicht geleistet hat (§ 9; vgl. § 25). Danach sind die älteren höheren Straf­
sätze damals eingeführt worden, als man im Hethiterreich allgemein Geldstrafen ein­
führte. Hingegen stammen die weiteren Strafrechtssätze über Verletzungen von Hand, 
Fuß, Nase, Ohr sowie über die Fruchtabtreibung einer Schwangeren erst aus der Zeit nach 
der obigen Reform der Strafsätze. Daraus erklären sich auch die überwiegend niedrigen 
Strafbeträge.

Im Anschluß daran hat der hethitische Gesetzgeber durch die Aufstellung von Parallel­
bestimmungen zu den Strafrechtssätzen über Beschädigung von Freien seinen Rechts­
schutz - mit Ausnahme von Kopfverletzungen (§ 9) - in gleichem Umfang auch den 
Sklaven und Sklavinnen zugesichert (§§ 8, 12, 14, 16, 18). Allerdings wurde dabei das 
Wergeid, die Geldstrafen für Beschädigung der einzelnen Organe, um die Hälfte (§§ 8,12, 
18) oder noch mehr vermindert (§ 13, Nase; § 16, Ohr, z. T. auch § 18).

Im Interesse der hausherrlichen Gewalt über Sklaven wurde, ursprünglich wohl im 
Stadtrecht von Hattusa, festgesetzt, daß derjenige, der einen flüchtigen Sklaven seinem 
Herrn zurückbringt, von diesem Schuhe zur Belohnung erhalten sollte (§22). Nach der 
Einführung von Strafen in Silber, wurde die Ergreiferprämie je nach der Entfernung der 
erfolgten Festnahme von der Hauptstadt verschiedentlich abgestuft, die ursprüngliche 
Belohnung in Schuhen jedoch auf die nächste Entfernung beschränkt (§ 22). Als die 
äußerste wurde die Prämie für die Rückführung aus Luwien festgesetzt, während für 
einen im Feindesland gefundenen Sklaven das Okkupationsrecht galt (§ 23). Andererseits 
wurde die Verschleppung eines hattischen Sklaven aus Luwien nach dem Hattiland mit 
12 Sekeln Silber geahndet - ein Kennzeichen für die späte Einführung dieser Vorschrift - 
während man für die Verschleppung eines Freien nach Luwien durch die Leistung von 
zwölf Personen bestraft wurde (§ 19 B).

Nach allgemeiner vorderasiatischer Auffassung durfte der Herr seinen entflohenen 
Sklaven festnehmen, wo er ihn fand. Überdies konnte er nach verschiedenen Keilschrift­
rechten (so laut § 12 des Gesetzbuchs von Lipit-Istar sowie laut §49 von Esnunna) von 
demjenigen, der dem Flüchtling Unterschlupf gewährt hatte, zur Buße einen weiteren 
Sklaven abverlangen. Laut § 24 HG sollte der Herr nur den Jahreslohn in Silber für den 
Flüchtling fordern, und zwar verschieden für Mann und Frau. Auch hier spricht die Geld­
strafe für die späte Einführung der Bestimmung. Endlich bleibt es beachtenswert, daß die 
HG diese Flüchtlingsfrage im Personenrecht, nicht etwa in der Vorschrift über verlorene 
Vermögenswerte (§§45; 71; XXXV) regelte. Daraus ergibt sich die Auffassung, wonach 
die HG im Sklaven zwar einen Menschen minderen Rechts, keineswegs jedoch ein recht­
loses Vermögensobjekt erblickten.

Noch mehr zeigt sich diese Auffassung in der Mehrheit der eherechtlichen Bestim­
mungen, nach denen Ehen nicht nur zwischen einem Sklaven und einer Sklavin (§§ 31-36), 
sondern auch Ehen zwischen Freien und Sklaven als rechtmäßig angesehen wurden. Dabei 
wird die Unfreie als Gattin eines Freien gleichfalls frei, während der Unfreie durch die Ehe 
mit einer Freien nicht frei wurde. Lediglich für Eheschließungen eines Schafhirten oder 
eines noch nicht näher bekannten agrig (§§35; 175) galt die sonderrechtliche Bestim­
mung, daß die Freie nach einigen Jahren (zwei bis vier) auch selbst unfrei wurde.

Für die soziale Einschätzung von solchen Ehen bleibt es beachtenswert, daß bei Ehe-



Scheidung das gemeinsam erworbene Vermögen unter die bisherigen Eheleute zu gleichen 
Teilen geteilt wurde (§3i,Z. 19).

Wenn wir uns nunmehr dem vermögensrechtlichen Teil der HG zuwenden, können wir 
feststellen, daß in den Rechtssätzen zum Schutz des Eigentums an Haustieren (Rinder, 
Pferde, Schafe, Ziegen, Schweine, Hunde, Bienen) (§§ 57-92) die Sklaven niemals erwähnt 
werden, weder als Missetäter (Diebe, Fundverhehler u. ä.) noch als Geschädigte. Eine 
Erklärung dafür wäre in den ärmlichen Verhältnissen der meisten Vieheigentümer zu 
suchen, die sich wahrscheinlich keine Sklaven halten konnten.

Anders als im personenrechtlichen Abschnitt befassen sich die übrigen Strafrechtssätze 
in den HG meist mit dem Sklaven als Missetäter. Soweit der schlechte Erhaltungszustand 
der zweiten Serie es zuläßt, wird in mehreren strafrechtlichen Bestimmungen über haupt­
sächlich landwirtschaftliche Schäden auch die Bestrafung von Sklaven vorgesehen. Dabei 
handelt es sich um mäßige Geldstrafen, stets um die Hälfte geringer als diejenigen, die 
für den Freien als Missetäter vorgeschrieben sind (§§ 101, 105, 121, 132, 133, 143)- Die 
geringen Strafbeträge sprechen für ihre Einführung nach der Reform.

Im Schlußabschnitt der ersten Serie, in Strafrechtssätzen zum Schutz der Unversehrt­
heit von Wohn- und Wirtschaftsgebäuden (§§ 93-100), unterscheidet man (mit Ausnahme 
vom § 100) bei der Festsetzung von Geldstrafen, ob der Missetäter ein Freier oder ein 
Sklave war. Für einen Sklaven war die Geldstrafe um die Hälfte niedriger als diejenige, 
die ein Freier entrichten mußte (§§ 93, 95, 97). Für zwei Delikte (das Bestehlen eines 
Hauses [§ 95] sowie die Brandlegung in einem fremden Haus [§ 97] wurde jedoch der 
Sklave noch zusätzlich mit dem Abschneiden von Nase und Ohren bestraft. Überdies 
drohte ihm die Auslieferung an den Geschädigten, falls sein Herr nicht bereit war, für ihn 
Ersatz zu leisten.

Die Verstümmelungsstrafe wurde auch im Erlaß Tuthalijas IV. zur Bestrafung von 
Diebstahl, den ein Sklave begangen hatte, wenigstens alternativ angedroht15. Mit ihrer 
Anwendung rechnet auch der bereits erwähnte Abschnitt in der Dienstinstruktion für 
Tempelleute. Vielleicht dürfen wir daraus schließen, daß sie hauptsächlich für die städti­
schen Sklaven vorgesehen war.

Ferner haben sich unter den archaischen Vorschriften der zweiten Serie zwei interessante 
Bestimmungen erhalten. Laut des auf magischen Vorstellungen beruhenden § 170 sollte 
mit dem Tod ein Sklave bestraft werden, der eine Schlange getötet und dabei, offenbar 
böswillig, den Namen eines Menschen ausgesprochen hat. Ein Freier kam dafür mit einer 
hohen Geldstrafe von einer Mine Silber davon. Daraus ersieht man, daß man im älteren 
Recht gegen Sklaven mit großer Strenge vorzugehen pflegte.

Demgegenüber kann man in den später hinzugefügten Sittlichkeitsvorschriften (§§ 187 
bis 200 A) betreffs der blutschänderischen Beziehungen (vgl. die §§ 194, 196) wahrnehmen, 
daß man dabei gegen Sklaven weniger streng als gegen Freie vorging.

Die zweite uns hier interessierende archaische Bestimmung des § 172 schreibt für die 
Errettung eines Sklaven vom Tod in einem Hungerjahr die Zahlung von zehn Sekeln 
Silber vor; für die gleiche Tat hatte ein Freier „seinen Ersatz“ (akkadisch PU.UH.Su) zu 
leisten, was entweder die Stellung einer Ersatzperson oder (nach J. Friedrich, HG, S. 77, 
S. 13) den Ersatz aller verbrauchten Lebensmittel bedeuten könnte. Vergleichnisweise sei 
erwähnt, daß zu Beginn des Preistarifs (§ 176 B) als Kaufpreis für einen Handwerker 
ebenfalls zehn Sekel Silber angegeben werden, während sich laut § 177 der Preis für einen 
ausgebildeten Vogelschauer auf 25 Sekel Silber belief. Diese Preisangaben berechtigen zur 16

16 Umschrift und Übersetzung E. von Schuler, Festschrift J. Friedrich (1959) 446ff. III 11-19.



Vermutung, daß das in den hethitischen Gesetzen gebrauchte Sumerogramm ÌR für Skla­
ven nicht nur Sklaven im engeren Sinn, sondern auch verschiedene Halbfreie mitum­
faßte. Genaueres darüber können wir nur von neuen Quellen erwarten.

Endlich wird die Prozeßfähigkeit von hethitischen Sklaven und Sklavinnen ausdrück­
lich bezeugt durch eine Bestimmung der bereits herangezogenen Dienstinstruktion für 
Bèl madgalti. Dieser sollte nämlich nach seiner Ankunft in eine Stadt seines Verwaltungs­
gebietes alle Stadtbewohner zu einer Gerichtsversammlung zusammenrufen. Daselbst 
sollte es jedermann, auch einem Sklaven oder einer Sklavin möglich sein, einen Prozeß 
einzuleiten. Der Bel madgalti sollte das Urteil fällen und für dessen Durchführung Sorge 
tragen16.

Aus den bisherigen Ausführungen geht hervor, daß in den hethitischen Gesetzen der 
Regelung der rechtlichen Stellung von Sklaven große Beachtung geschenkt wird. Die 
Zahl der hethitischen Sklaven wird wegen der zahlreichen Kriege keineswegs gering, je­
doch kaum sehr groß gewesen sein. Allem Anschein nach wurden die Sklaven hauptsäch­
lich in der Landwirtschaft, zum Teil auch in der Hauptstadt und wohl auch in anderen 
Städten beschäftigt, kaum jedoch in jenem Bevölkerungsteil, der hauptsächlich von der 
Viehzucht sein Dasein fristete (Hirten u. a.).

Anders als dem römischen Sklaven der klassischen Periode blieb es dem hethitischen 
Sklaven nicht versagt, seine eigene Familie zu gründen, eventuell sogar eine Ehe mit 
einer Freien zu schließen und wenigstens grundsätzlich auch eigenes Vermögen zu be­
sitzen. Die Stellung der städtischen Sklaven (vgl. die römische familia urbana) scheint inso­
fern ungünstiger gewesen zu sein, als wahrscheinlich für solche die Verstümmelungsstrafe 
vorgesehen war. Berücksichtigt man dazu ihre Prozeßfähigkeit, so kann man behaupten, 
daß die rechtliche Stellung der hethitischen Sklaven bedeutend günstiger war als bei 
anderen Völkern Vorderasiens und in der späteren klassischen Antike. Einen Grund für 
diesen Unterschied findet man in den geographischen Verhältnissen des Landes, die einer 
stärkeren wirtschaftlichen Konzentration hinderlich waren und dadurch eine schranken­
lose wirtschaftliche Ausbeutung nicht förderten.

10 KUB 13,2 III 29-32 (vgl. oben Anm. 10); Übers, bei V. Korosec, op. cit. (Anm. 10) 14I, 32; 
E. von Schuler (Anm. 5) 48 Z. 29-32: „In einer Stadt aber, in die du wieder kommst, rufe alle Leute 
der Stadt heraus. Und wer eine Rechtssache (DI.NAM) hat, dem entscheide sie (na-at-si ha-an-ni) und 
bringe sie in Ordnung (vielleicht: befriedige ihn). Wenn ein Sklave eines Mannes (oder) eine Sklavin 
eines Mannes (oder) eine alleinstehende Frau einen Prozeß hat, entscheide ihn für sie und befriedige 
sie.“



'



MODERN SOCIAL PROBLEMS IN ANCIENT SUMER: 

EVIDENCE FROM THE SUMERIAN LITERARY DOCUMENTS

SAMUEL NOAH KRAMER, PHILADELPHIA

It has long been my contention that in spite of the obvious differences, both superficial 
and profound, between the culture, character, and mentality of the ancient Sumerian and 
modern man, they are fundamentally analogous, comparable, and reciprocally illuminat­
ing. In line with this conviction, and in view of today’s pervading concern with the diverse 
and variegated social ills that mark and mar modern life, it occurred to me that this 
Rencontre which has chosen Mesopotamian society as its principal theme, might be an 
appropriate occasion for the presentation of a paper that endeavors to determine whether 
or not some of these disturbing problems troubled ancient Sumerian society as well. 
I therefore turned to the Sumerian literary documents, the only cuneiform writings with 
which I am more or less on intimate terms, to see if, though composed by visionary poets 
and emotional bards rather than scholarly sociologists, they might not prove revealing for 
this comparative inquiry; not directly of course, but inferentially and between the lines, 
as it were. This paper will summarize some of the results of this quest for sociological 
evidence from non-sociological sources, and will try to demonstrate that not unlike our 
own tormented society, the Sumerian society of some 4000 years ago, had its deplorable 
failings and distressing shortcomings; its utopian ideals honored more in the breach than 
in observance; its “Sunday preaching and Monday practice” : it yearned for peace but was 
constantly at war; it professed such ideals as justice, equity, and compassion, but abounded 
in injustice, inequality, and oppression; materialistic and short-sighted, it unbalanced the 
ecology essential to its economy; it suffered from the “generation gap” between parents and 
children and between teachers and students; it had its “drop-outs”, “cop-outs”, hippies 
and perverts; it had had its “unisex” devotees, and perhaps even something like a “mini­
maxi” controversy. In any case, for whatever it is worth, here is some of the evidence for 
the ancient counterparts of the modern woes, beginning with what is generally deemed to 
be society’s most catastrophic affliction: war.

That war and warfare were rampant all over the Ancient Near East, is of course a well- 
known melancholy truth, and modern history books are filled with grizzly details taken 
from the numerous royal inscriptions, and particularly the annals of the Assyrian kings. 
These royal inscriptions and annals, however, were written primarily for the purpose of 
exalting the victors and conquerors and therefore provide little information on war’s 
cataclysmic after-effects on the economic, social, political, and religious life of the con­
quered and victimized communities. For this kind of information we must turn to the 
Sumerian literary genre commonly known as “lamentation”, that may have had its 
rudimentary beginnings as early as the second half of the third millennium B.C., but did 
not become a significant component of the Sumerian literary and liturgical repertoire 
before the first half of the second millennium.1 These laments depict copiously and vividly * 15

1 For a more detailed treatment of the origin and development of the Sumerian lamentation genre, 
cf. my “Lamentation over the Destruction of Nippur: A Preliminary Report”. Eretz-Israel 9 (1969, 
Albright Volume) 89-90.

15 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzaxd]



the misery and suffering, the agony and torment of the conquered victims. Thus, to take 
only the “Lamentation over the Destruction of Sumer and Ur”2, we learn that as a conse­
quence of the defeat of the Sumerians by their neighboring enemies, law and order ceased 
to exist; city, house, and byre were in ruins; rivers and canals were dried up; fields, gar­
dens, orchards, and grazing lands lay untended and uncultivated; family life was utterly 
disrupted; the people and their king were carried off into captivity and foreigners were 
settled in their place; temples were defiled and their rites and rituals abolished; communica­
tions on land and water broke down; panic, massacre, and famine ravaged the land.

War, as is well known, is a major cause of inflation in our own time, and this was true of 
ancient Sumer as well. Thus we learn from a composition generally known as the “Curse of 
Agade”, that following the ravaging of Sumer by the invading Gutian hordes, prices rose 
so high that a shekel of silver could buy but half a sila of oil, half a sila of grain, half a mina 
of wool, and only one ban of fish, that is, prices were anywhere from 20 to 200 times above 
normal.3

With the bitter fruit of war all about them, the people of Sumer yearned for peace and 
security, as can be gathered from the impressive, though no doubt exaggerated claims 
of ruler after ruler. Thus about 2300 B.C., Lugalzaggesi boasts that after he had become 
master of all the lands, east, west, north, and south, their people “slept (peacefully) in the 
meadow” throughout his reign, and he prays to Enlil to see to it that “the lands (continue) 
to sleep (peacefully) in the meadows”, and that “all mankind thrive like plants and 
herbs”.4 * Some two centuries later, on the day that Gudea brought Ningirsu into the 
restored and purified Eninnu, he professes in words reminiscent of the prophet Isaiah that :

The beasts, the creatures of the steppe, together kneel,
The lion, the leopard(P), the dragon of the steppe, together in sweet sleep kneel.6

Less than a century later, Sulgi, one of the truly great rulers of the ancient world, asserts 
that :

On that( ?) day, in my inscriptions,
That no city was destroyed by me, no walls were breached by me,
That like a frail reed no land was crushed by me,
The singer will put to song.6

A glowing picture of the much longed for peace, security, and stability is provided by 
the poet who composed the “Lamentation Over the Destruction of Nippur”, who alleges 
that after Nippur and Sumer had been delivered by Isme-Dagan from their enemies, there 
came:

2 Cf. last ANET Suppl. 175-183.
3 For the “Curse of Agade”, cf. last ANET Suppl. 210-215; for the “inflation” passage, cf. lines 

170-182 of the composition.
4 Cf. my The Sumerians (1963) 325-326.
6 Cf. Gudea Cylinder B IV 18-21.
6 Cf. lines 321-325 of “Sulgi, the Ideal King” (Sulgi B) now being edited by G. Castellino; the cited 

lines read (variants omitted) : 
urNE-e mu-sar-ra-mu-a
uru nu-mu-un-gul-la bàd nu-mu-un-si-ga-mu 
kur gi-sig-gim nu-mu-un-dub-a-mu 
ar-e zag li-bf-til-til-la-mu
a-na-gim-nam nar-e èn-du-a mu-e-si-gà-gà-a



A day when man abuses not man, the son fears his father,
A day when humility pervades the land, the noble is honored by the lowly,
A day when the younger brother defers to the older brother,
A day when the young sit (attentive) to the words of the learned,
A day when there is no strife(?) between weak and strong, when kindness prevails,
A day when (any) chosen(?) road can be travelled, the weeds (having been) ripped out,
A day when man can travel where he wills, when (even) in the steppe(?) his ... will not be harmed, 
A day when all suffering will be gone from the land, light will pervade it,
A day when black darkness will be expelled from the land, all living creatures will rejoice.7

What peace and prosperity meant to a city can also be gauged from the aforementioned 
composition, the “Curse of Agade”, that begins with a graphic description of the happy 
city before its king, Naram-Sin, committed the unforgivable sacrilege that brought about 
its destruction and desolation. According to the poet, it was then a secure habitation 
richly supplied with food and drink; its courtyards were joyous and its festive places were 
beautiful and attractive; its people lived in harmony; its homes were filled with gold and 
silver; its silos bulged with grain; “its old women were endowed with (wise) counsel, its old 
men were endowed with eloquence, its young men were endowed with prowess (literally, 
strength of weapons), its little children were endowed with joyous hearts”; music and song 
filled it inside and out; its quays were abustle with the loading and unloading of the 
docking boats.8

So deep was the longing for peace among the Sumerians, that they built a special gate in 
their holy city Nippur, known as the “Gate of Peace”. Just when and why it was first 
conceived and constructed, is unknown at present. But according to the poet who composed 
the “Curse of Agade”, one of Naram-Sin's defiant and desecrating acts was to break down 
“the Gate of Peace” with the pickaxe, and as a consequence “peace was estranged from the 
lands”. If nothing else, therefore, this Nippur “Gate of Peace”, served as symbol of peace, 
and its breaching was a signal for the outbreak of war and strife.9

The causes of tho wars, both civil and foreign, that finally overwhelmed the Sumerians 
and brought about the end of their preeminence, were, as in the case of the wars of our own 
days, varied and complex: economic, the need to obtain the resources not available in the 
land; political, the pressing demand for security from attack by its inimical neighbors; 
psychological, the drive for power and prestige, preeminence and renown, retaliation and 
revenge. These psychological incentives played an inordinately large role in Sumerian 
society which not unlike some of the more “advanced” of our modern societies, laid

7 Cf. lines 289-298 of the "Lamentation over the Destruction of Nippur” (now being edited by Jane 
Heimerdinger of the University Museum) which read :
u4 lü-ü lü-ra inim-kiir nu-di dumu a-a-ni-ir ni-te-gà-e 
u4 nig-dun9-na kalam-ma gà-gà tur-re mah dugud-da 
u4 se§-bàn-da Ses-gal-a-ni sukkal.peS iM.BÙR-e 
u4 ... dumu-bàn-da umun9-ag inim-ma-ni-sè tus-ù 
u4 si-ga kalag-ga lii-àè nu-di nfg-sag5-ga gal gub-bu 
u4 kaskal-suh-a gir gà-gà hul-mu-a sir-re
u4 lù-ù ki sà-ga-ni-Sè du-ù edin( ?)-na m.BÙR-ni nig-gig-ga nu-ag 
u4 lù-ù lii-ra inim-kür nu-di nig-gig-ga nu-ag 
u4 kalam-ma nig-gig-ga è-a sà-ba u4 gà-gà 
u4 nig-gi6-gi6 kalam-ma zi-zi nig-zi-gäl hiil-la

8 Cf. lines 14Ü. of the composition.
9 Cf. lines 123-125 of the composition. The “Gate of Peace” (kà-silim-ma) of Nippur is also men­

tioned in line 7 of the "Hymn to the Ekur” (cf. ANET Suppl. 146-147) and in line 22 of the Ur-Nammu 
hymn concerned with his rebuilding of the Ekur (cf. ANET Suppl. 147-148).



excessive stress on rivalry and superiority, ambition and accomplishment, competition and 
success.10 Sumerian society, like, for example, present day American society, was, to use a 
current phrase, intensely “achievement-oriented”, and as a consequence, was polarized 
into poor and rich, weak and strong, impotent and powerful, oppressed and oppressor. Take 
for example the poetic prologue of the Ur-Nammu Law Code that reads in part:

Then did Ur-Nammu, the mighty warrior, king of Ur, king of Sumer and Akkad, by the might of 
Nanna, lord of the city, and in accordance with the true word of Utu, establish equity in the land, 
banish abuse, violence, and strife ... He fashioned the bronze sila-measure, standardized the one- 
mina weight, and standardized the stone weight of a shekel of silver in relation(?) to one mina ... 
The orphan was not delivered up to the rich man, the widow was not delivered up to the powerful 
man, the man of one shekel was not delivered up to the man of one mina.11

To judge from these high-minded claims, it is obvious that Sumerian society in the days of 
Ur-Nammu, and no doubt long before his days, suffered from injustice, inequity, poverty, 
and oppression.

Whether or not Ur-Nammu made a serious effort to achieve the humanitarian ideals 
professed in his prologue, it is hardly likely that he had much success. In any case, the 
kingly claims of guaranteeing justice and equity in the land, became a literary stereotype 
of the royal hymns. Usually this was no more than a brief general statement that he 
directed justice, loved truth, and hated evil. But sometimes the poet would dilate on this 
humanitarian theme, and one of the more expanded versions of the royal utopian dispen­
sation is found in a self-laudatory hymn to Isme-Dagan who boasts that :

Utu placed justice and truth in my mouth - 
To give just verdicts and decisions to the people,
To make truth prevail,
To sustain the righteous, destroy the evil,
To see to it that brother speaks the truth to brother, that the father is respected,
That the older sister is not contradicted, that the mother is feared,
That the weak are not delivered up to the strong, that the frail are protected,
That the powerful should not work their will, that man should not strive against man,
That evil and violence be wiped out, justice flourish - 
Utu, the son born of Ningal, set as my allotted portion.12

Later in the same hymn, Isme-Dagan further elaborates on his impressive achievements 
in the area of social justice in these words:

Evil and violence I curbed(P),
Truth I established in Sumer.
I am a shepherd who loves justice,
I am one who was born in Sumer, a citizen of Nippur, ...,
I am a judge who tolerates not inequity(P),
Who gives nothing but just decisions,
(So that) the powerful acts not high and mighty.
The strong oppresses(P) not the weak.
The noble mistreats not the freeman, ...,
The poor dares talk back to the rich, ....
For all times bribed verdicts, twisted words, I banished(P),
I punished(P) the mischief-makers,
I wiped out the unseemly, the abusive, ... ,

10 Cf. pp. 264-268 of The Sumerians (1963).
11 Cf. now Finkelstein’s translation in ANET Suppl. 87-89.
12 Cf. lines 90-99 of the hymn (cf. for the present, Römer, SKI 35-55 for the text; a new edition is 

being prepared by Barry Eichler of the University Museum).



I put to right that which has been perverted, falsehood, and mischief.
The wronged, the widow, the orphan - 
I respond to their cry “O Utu, O Nanna,” ... ,
I put an end to the cutthroats that harry(?) the steppe(P),
Firmly do I sustain the just, ... ,ls

To judge from these passages, therefore, Sumerian society suffered from such evils as 
violence and abuse, injustice and inequity, oppression and wrongdoing. That it was in 
many respects a sick society can also be gathered from a hymn to Enlil which portrays his 
city Nippur as the holiest of all cities, the guardian of man’s loftiest moral and spiritual 
values, and therefore, to quote the poet :

It grants not long days to the braggart,
Allows no evil word to be uttered against judgment,
Hypocrisy(P), distortion,
Abuse, malice, unseemliness,
Insolence(P), enmity, oppression,
Envy(P), force, libellous speech,
Arrogance, violation of agreement, breach of contract, abuse(?) of a verdict(P),
(All these evils) the city does not tolerate.13 14

Even if we credit our poet’s noble words and grant him that Nippur, as Sumer’s most 
hallowed city, actually was morally pure and ethically spotless, it is not unreasonable to 
infer that the other and less holy cities of Sumer, as well as Sumerian society as a whole, 
did tolerate the vices and evils itemized by the author. It is not surprising, therefore, to 
find the Sumerian theologians, in the hope of at least minimizing these distressing social 
flaws and failings, threatening the wrongdoers with dire divine punishment. Thus in a 
hymn to the goddess Nanse, who for some unknown reason, had been assigned the role of 
the guardian of social justice and ethical behaviour, and who is described by the poet as 
one who

Knows the orphan, knows the widow,
Knows the oppression of man over man, is mother to the orphan,
NanSe cares for the widow,
Finds counsel for the wretched(P),
The queen brings the refugee to (her) lap,
Looks after the weak ... ,15

we learn that the goddess holds court every New Year day for the purpose of judging 
mankind. With Nidaba, the “noble scribe” holding the "precious tablets” on her knee and 
the "golden stylus” in her hand, and with her husband Haia, the “man of tablets” acting 
as examiner, she searches the heart of man for such vices as boastfulness, greed, violation of 
contract, falsification of weights and measures, acts of oppression by the mighty and

13 Cf. lines 194-222 of the hymn.
14 Cf. lines 18-25 °f the “Hymn to Enlil, the All Beneficent” (ANET Suppl. 137-140); a definitive 

edition of the composition is now available as a University of Pennsylvania doctoral dissertation by 
Daniel Reisman.

nu-sfk mu-un-zu nu-mu-un-su mu-un-zu 
lü lii-ra a-gal-la mu-un-zu nu-sfk-ka ama-ni 
dnanse nu-mu-un-su-a sag-èn-tar-ra-ni 
é-àr-àr-re di pàd-dè 
nin-e ltì-kar-ra fir-ra bf-in-tiim-mu 
si-ga-ar ki mu-na-ab-kin-kin-e



powerful, improper and unseemly family behaviour. If found guilty, and no doubt many a 
Sumerian was guilty of one or another of these social offenses, Nanse’s vizier, Hendursagga, 
saw to it that they did not go unpunished.16

Turning to another aspect of the social malaise, one relating to Sumer’s economic 
deterioration, we find that not unlike modern industrial society, Sumerian agricultural 
society, materialistic and short-sighted, tampered with nature’s delicate ecological balance, 
and gradually undermined it. Eager and impatient for ever-richer harvests from their 
fields and farms, they over-irrigated and thus, as Jacobsen and Adams have recently 
demonstrated,17 “salted” the soil into sterility and unproductiveness, an unfortunate 
predicament that was further accelerated by the recurring pollution and silting of the life­
giving canals.18

Another baneful economic plague of both modern and Sumerian society, is the cheating 
merchant. In the Nanse hymn mentioned above, he is described as one who

Substitutes the small weight for the large weight,
Substitutes the small measure for the large measure.19

Ur-Nammu, to judge from the prologue to the Law Code cited above, evidently tried to 
thwart the merchants’ iniquitous practices by standardizing weights and measures 
throughout the land. If so, he was far from successful, as is clear from the complaint of one 
lady customer who grumbled :

The merchant - how he has reduced prices !
How he has reduced the oil and the barley !20

That is, presumably this merchant had reduced prices to attract customers, and then 
reduced the weight of the merchandise on the sly, to make up for the price cuts.

In the spheres of family life and education, the “generation gap”, the cankerous blight 
of modern society, infected and embittered Sumerian life as well; there seemed to be 
constant squabbling and bickering between parents and children, between the older and 
younger members of the family, between teachers and students. No wonder that the 
Sumerians longed for the blessed utopian day when their society would be free from discord 
and strife between the generations. Thus we learn that when, for example, Gudea was 
chosen to be ensi of Lagas, one of his noteworthy social reforms was to see to it that “the 
mother did not strike the son”.21 22 Again when he found it imperative to purify his city 
morally and spiritually in order to make it a fit place for his newly restored temple, the 
Eninnu, he made sure that “the mother scolded not the son, that the son spoke not

16 Cf. lines 95 fi. of the hymn.
17 Cf. Science 128 (1955) no. 3334 pp. 1251-1258.
18 One modem woe the Sumerians did not suffer from, is overpopulation; war, famine, and disease 

no doubt took their heavy toll. The danger of overpopulation and its dread consequences was recognized 
by some Sumerian thinkers as can be seen from Istar’s threat to bring up the dead who would over­
whelm the living with their numbers (cf. lines 19-20 of "Istar’s Descent”), as well as from the enigmatic 
lines 124—125 of the “Hymn to Enlil, the All Beneficent” : "Without Enlil the Great Mountain, Nintu 
would not put to death, would not kill”; that is, if it were not for Enlil, no one would die and mankind 
would suffer catastrophic overpopulation.

19 Cf. lines 143-144 of the hymn: 
na4-tur-re na4-gu-la-ar su ba-an-zi-ga 
gis-ba-an-tur-re gi§-ba-an-gu-la-ar su ba-an-zi-ga

29 Cf. Gordon, SP 1.165.
21 Cf. Gudea Statue B VI 12.
22 Cf. Gudea Cylinder A XIII 3-5.



disrespectfully to his mother”.22 Similarly, Sulgi claims that during his reign “the mother 
speaks kindly to the son, the son answers truthfully to his father”.23 The halcyon era 
ushered in by Isme-Dagan, the saviour of Nippur and Sumer, was noted for such commend­
able family conduct as the son fearing the father, and the younger brother showing 
deference to the older brother.24 In his self-laudatory hymn mentioned earlier, Isme-Dagan 
claims thatduring his reign “brother speaks the truth to brother”, “the father is respected”, 
“the older sister is not contradicted”, “the mother is feared”.25 Among the reprobates that 
Nanse, Sumer’s social conscience, as it were, uncovered in the land, were: “the mother who 
spoke violently to the son, the son who spoke hatefully to his mother, the younger 
brother who defied(?) his older brother, who talked back to the father”.26

A graphic depiction of the "generation gap” between father and son is provided by a 
dialogue-essay prepared by an anonymous Sumerian schoolman, which may be entitled 
“A Scribe and His Perverse Son”.27 Beginning with a passage that vividly reveals the lack 
of meaningful communication between the two, it continues with an harangue by the 
father, replete with stereotype parental injunctions that only serve to expose the wide 
chasm between their aspirations and predilections. The father complains bitterly of his 
son’s incessant griping and base ingratitude which, he claims, is driving him to an early 
grave; what especially rankles him is his son’s refusal to follow his profession and become a 
scribe. And so the father continues with his angry reproofs and bitter reproaches, although 
he has a change of heart toward the end of the composition, and rather unexpectedly 
closes his harsh tirade with a blessing for his son rather than with a curse, as might perhaps 
have been anticipated from the rueful Sumerian proverb :

A perverse son - his mother should not have given birth to him,
His god should not have fashioned him.28

That Sumerian society suffered from a student-teacher rift as well as a “generation gap”, 
can be surmised from the words of one bored student who in reporting on his school activi­
ties says resignedly :

Here is the monthly record of my attendance in school,
My vacation days each month are three,
My recurrent(?) monthly holidays are three,
(That leaves) twenty-four days each month
That I must stay in school - (and) long days they are.29

Not only were the school days long and boring, but the discipline was harsh and oppres­
sive, and one student complained of being thrashed so often by his teachers and monitors 
that he grew to hate school. To be sure, he found a practical, though rather unethical, 
solution to his problem by having his father virtually bribe the teacher with gifts and

23 Cf. lines 146-147 of “Sulgi X” as edited by Jacob Klein for publication in the near future.
21 Cf. the passage cited on p. 115 above.
26 Cf. the passage cited on p. 116 above.
26 Cf. lines 169-171 of the hymn: 

ama dumu-nigù-à-zi-dé-a
du mu ama-ni-irgù-dù-a-dug4-ga
ses-bàn-da ses-gal-a-ni-ir ?-GABA-na-dug4-ga a-a-ra inim-gi4-a.

27 Cf. for the present History Begins at Sumer (1957); a definitive edition of the composition has 
now been prepared by Äke Sjöberg and is about to go to press.

28 Cf. Gordon, SP 1.157.
29 Cf. UET 6/2, 167, 24-28.



bonuses.30 But more activist-type students could become defiant and even violent, as is 
evident from these threatening words uttered perhaps by one of the monitors in charge to 
the more obstreperous students :

Why do you behave thus !
Why do you push, curse, hurl insults !
Why do you cause commotion in the school !... !
Why do you humiliate him who is your seiSgal,
Who knows much more about the scribal art than you -
Disobey him, curse, and hurl insults !
The ummia, the all-knowing,
Has frowned at your perversity (saying) : “Do what you will to them."
If I realy did what I wanted to you,
To you who behave thus and disobey your sei>gal,
I would give you sixty lashes with the cane ...,
Would put copper chains on your feet,
Lock you up in a room(?) and not let you out of school for two months.31

Whatever the future of these vocal, defiant, contentious students may have turned out 
to be, it is clear that school was hardly a happy, comfortable place for the less ambitious and 
more easygoing students, and certainly not for those who were not intellectually gifted and 
study-oriented, and who like many of their modern counterparts, were unable to finish a 
sentence, take dictation, do arithmetic, solve area problems, write a good hand. Not a few 
of these must have become “drop-outs”, "cop-outs”, and even “hippies”, who had no 
home and wandered about in the streets, who followed the restful shade in summer and the 
warm sunshine in winter, who went about unashamedly filthy, who carried a lyre but were 
quite unmusical.32 Moreover the Sumerian city, as we learn from the Gudea inscriptions, 
had its share of “unclean”, perverts, and depraved, who had to be expelled on special 
hallowed occasions as, for example, during the days when the city’s main temple was 
restored, consecrated, and sanctified.33 There were even "unisex” cultists who practiced 
transvestism, that is, the men wore women’s clothes and vice versa] interestingly enough 
these were devotees of Inanna, the goddess of sexual love, the passion that is all the rage of 
many of today’s young.34 * Even the “maxi-mini” controversy may not have been unknown, 
if we stick to the literal translation of a rather ambiguous proverb in which one woman 
says to another:

“You (can keep on) wearing the large garments,
(But) I will cut down (even) my loin-cloth."36

30 Cf. “Schooldays”, JAOS 69 (1949) 199-215.
31 Cf. lines 167-185 (line numbering uncertain) of the "Dialogue between Enkimansi and Girniisag”; 

the translation is based on M. Civil’s unpublished transliteration.
32 The denigrating characterizations cited in this and the preceding sentences are but a few of the 

abusive insults hurled at each other by the protagonists of the edubba-dialogues (editions of which are 
being prepared by M. Civil) ; while, therefore they may not have been true of the individuals they were 
intended to disparage, they must have portrayed dissident social types that were deemed obnoxious 
and reprehensible by the “establishment”.

33 Cf. Gudea Cylinder A XII 21-XIII 15, and Cylinder B XVII 18-XVIII 9.
34 Cf. lines 60 ff. of the Inanna-Iddin-Dagan “Sacred Marriage” composition (an edition of the text

is now available as part of the University of Pennsylvania doctoral dissertation by Daniel Reisman; 
for an earlier edition, cf. Römer, SKI 128-208. Cf. also Chiera, SRT 36, lines 22-23).

36 Cf. Gordon, SP 1.178: ga-sa-an-tùg-gal-gal-la-mèn tdg-NÌG-fb-mu da-an-tar.



In conclusion let me stress that this paper concerned with pointing out some of the more 
distressing similarities between modern society and that of ancient Sumer, as evidenced by 
the literary documents, is neither comprehensive nor exhaustive; it only skims ever so 
lightly over the surface of the available material. With the continuing acceleration of the 
restoration of the Sumerian literary documents, and the deepening understanding of 
their contents, especially of such “wisdom” compositions as dialogues, disputations, 
proverbs, and precepts, many more parallels will come to light, and help to enrich com­
parative sociological research from a source that is very old and yet quite “new”.

16 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)





L’ETRANGER DANS LA SOCIETE SUMERIENNE 

HENRI LIMET, LIÈGE

l. Dans les archives économiques de la 3e dynastie d’Ur sont fréquemment cités de 
nombreux anthroponymes qui ne s’expliquent ni par l’accadien ni par le sumérien, et qui 
désignent des personnes venant de régions situées au nord et à l’est de la Babylonie. Que 
leur patrie d’origine soit indiquée ou non, on les repère facilement comme «étrangers»1; à 
eux s’ajoute un contingent, assez fourni, de gens portant un nom sémitique et habitant 
Mari ou des cités de l’ouest. Ces voyageurs sont nombreux, mais on ne les trouve guère 
que dans des actes de comptabilité relatifs aux offrandes de Puzris-Dagan; la documenta­
tion à leur sujet se tire de quelques tablettes, sur lesquelles on voit réunis plusieurs de 
leurs noms. Il n’est done pas question de croire à une pénétration étrangère au Pays de 
Sumer: il s’agit bien de voyageurs.

Comment étaient-ils accueillis? Il est légitime de se le demander.
D’autre part, des étrangers vivaient dans la région, oh les uns s’étaient installés de leur 

plein gré, tels les marchands, et où d’autres avaient été déportés comme prisonniers de 
guerre ou amenés comme esclaves. On peut s’interroger sur leur róle dans la vie éco- 
nomique.

Tous ces étrangers ne constituaient pas, à proprement parler, une classe sociale, mais 
plutòt des groupes, certains mème des communautés plus ou moins fermées. En tout cas, 
ils étaient un des éléments qui composaient la société sumérienne.

2.1. L’étranger se définit négativement2. De faqon générale, il suffìt de dire: il est celui 
qui ne fait pas partie d’un groupe politiquement organisé; il n’est pas né et n’a pas été 
élevé dans la région, la ville ou le village où il a choisi (ou : a été forcé) de s’établir dans la 
suite; par son origine, il ne jouit pas des mèmes droits que les personnes au milieu des­
quelles il vit.

Alors que son Statut est souvent réglé juridiquement, en sa faveur ou contre lui, les 
codes de lois anciens, en Mésopotamie, n’y font pas allusion3. Administrativement, on ne

1 G. Buccellati, The Amorites of the Ur III Period (Naples 1966) 324, observe que le terme lü-kür 
«étranger» n’est jamais utilisé pour qualifier ces personnes. Il remarque également que des gens dont 
nous savons que ce sont des étrangers, les Hourrites par ex., ne sont jamais désignés comme tels dans 
les archives sumériennes.

2 On verrà à ce sujet le recueil d’études publiées sur «L’étranger» par la Société J. Bodin, Bruxelles, 
1958. Dans l’introduction, J. Gilissen, p. 6 et sv., expose des idées générales et cherche à définir 
«l’étranger» : est étranger celui qui ne fait pas partie du groupe social politique par rapport auquel son 
Statut est envisagé (p. 10). On lira aussi les très intéressantes observations de Cl. Préaux, ibid., p. 142, 
sur les diverses attitudes adoptées dans les cités hellénistiques à l’égard de l’étranger.

3 G. Cardascia, ibid., p. 105. Cet auteur effleure seulement le problème pour l’époque sumérienne, 
c’est la raison pour laquelle nous n’avons pas cru inutile de reprendre la question.

Il est possible que la catégorie du muskènum qui, dans le Code de Hammourabi, comprend les 
affranchis, des citoyens pauvres et des bourgeois déchus, englobe aussi les étrangers : ceux-ci, libres dans 
leur pays d’origine, ne sont pas ravalés au rang d’esclaves, ils ne bénéficient toutefois pas de la considé- 
ration due aux citoyens (Cardascia, ibid., p. 108-109). Cette opinion n’est cependant qu’une hypothèse, 
qui refoit quelque soutien des observations de W. von Soden, dans ZA 56 (1964) 133-141. Une des



lui réserve pas une place spéciale; mise à part la mention de la cité d’où il provient, les 
scribes ne notent aucun détail révélateur à son sujet.

Toute notion précise sur l’étranger nous échappe done, en ce qui concerne l’époque 
sumérienne, du moins.

2.2. Le vocabulaire, lui aussi, reste vague. En effet, le terme lü-kür qui désigne 
l’étranger, procède de l’idée «ètre autre, différer», «changer»* 4; nous rejoignons ainsi les 
défìnitions envisagées plus haut: l’étranger, e’est Vautre. Cette acception générale se 
vérifie dans la langue du droit : l’amant d’une femme mariée est appelé lü-kür, cet homme 
étant «en dehors» de la communauté formée par les époux5.

Les Sumériens se servaient aussi du terme bar6 7, glosé en accadien afyü, comme kür; on 
le rencontre, par exemple, dans la «Malédiction sur Agadé» 19: lü-bar-ra musen-nu- 
zu-gim «les étrangers, comme des oiseaux inconnus». Aussi bien lü-kür que lü-bar 
glissent tous deux de l’idée d’altérité à l'idée d’hostilité.

L’ennemi, pour les Sumériens, est avant tout le montagnardi mais c’est également le 
nomade qui exerce sa pression depuis la steppe occidentale8. Par kur, dont le sens premier 
est «montagne», on entend communément les «peuples étrangers»9.

Nous connaissons par CT 19 pi. 47 IV 16-18 les équivalences suivantes:

[lü]-é-ta-sar-ra na-si-hu-u
[lü-k]i-pabad-du a-la-nu-ü
[lü-ka]r-ra mun-nar-bu

il s’agit de déracinés, soit respectivement : «déporté», «vivant dans une autre ville», «fugitif», 
pour qui on avait, semble-t-il, plus de mépris que de pitié10.

3. Dans ces conditions, il convient d’examiner les faits et de chercher à cerner la notion 
d’«étranger».

dernières mises au point sur le problème du muskènum : R. Yaron, The Laws of Eshnunna (Jerusalem 
1969) 83. La catégorie sociale du muSkünum est attestée à l’époque d’Ur III. Le terme est écrit m as- 
en-gag, ilapparait quatre fois. Trois de ces mesquins portent desnoms accadiens : Pl-sa-ah-ilu (TCL 2, 
4682,3), Ilu-ba-ni (Genouillac, Trouvaille 25 rev. II), I-ri-ib (AOS 32: 0.3,11). Ces anthroponymes, 
mème consignés dans les archives de Drehern, n’indiquent pas nécessairement une origine étrangère. 
En revanche, le témoignage suivant serait plus probant: nì-ga mas-en-gag lù Ki-is-markl ù Mas- 
gdn-i>ar-ru-umki-'kei-ne «propriété des mesquins, gens de Kismar et de Maskan-sarrum» (Legrain, 
TRU, 144, 11). Voir aussi plus haut, B. Kienast, p. 99 ss.

4 MSL 2, 130, 8a: kur/PAp/wa-Ä[a-rM-Mw] «sich verändern»,
9 kur/PAPIna-ak-ru-um «anderer, Feind»,

10 Sa-nu-ü-um «anderer, Feind».
5 Voir le texte publié par A. Falkenstein, NG no. 205,20. A l’article 18 du Code de Lipit-Istar 

(éd. Steele, XIV,30) le terme lü-kür désigne simplement une personne quelconque, autre que le pro- 
priétaire d’un champ.

6 Cf. CAD A/i, s.v. ahü.
7 Voir par ex. l’hymne A de Sulgi, lignes 38 et 91 (cf. A. Falkenstein, ZA 50 [1952] 64 et sv.).
8 On peut supposer que par kur les Sumériens entendaient aussi le haut plateau occidental, d’alti- 

tude plus élevée que la piaine où ils vivaient, et qui était un réservoir inépuisable de nomades pillards.
9 F. Thureau-Dangin, RA 32 (1935) 193 n. 1.
10 Cf. A. Falkenstein, ZA 47 (1941) 208; B. Landsberger, JCS 9 (1955) 125, qui lit à la ligne 1: 

lü-u]ru-ta; CAD A/i, s.v. alänü. Les traductions diffèrent pour cette ligne: «transplanté hors du 
milieu familial» (Falkenstein), «déserteur» (Landsberger), «déporté» (von Soden, AHw, s.v. nasifru).

Landsberger Signale d’ailleurs que les traductions accadiennes ne correspondent pas exactement aux 
termes sumériens.



3.1. L’étranger coramenfait au-delà de la cité.
Un Sumérien avait certainement, en tout premier lieu, conscience d’appartenir à la com- 

munauté de sa ville11. Les gens n’étaient identifies que par un nom, parfois précisé tantòt 
par la mention du métier ou de la fonction qu’ils exer?aient, tantòt par celle du nom de 
leur pére. De toute évidence, les actes dans lesquels les parties ne sont pas désignées plus 
explicitement, n’avaient de valeur qu’à l’intérieur d’une cité peu étendue où vivait une 
population peu nombreuse.

Peut-étre subsistait-il, encore à l’époque d’Ur III, une certaine animosité entre cités? 
Toujours est-il que, si la destinée entraìnait quelqu’un hors de sa ville natale, il en souf- 
frait: tei ce citoyen de Nippur qui, pour un motif de lui inconnu (à ce qu’il prétend), «se 
lamente comme un pigeon dans une ville étrangère», uru-kùr-ra turauäon-gim se mi-in- 
sa6; et, plus bas dans sa lettre, s’écrie: ses-mu lü-kür nu-me-en «òmonfrère, jene suis 
(pourtant) pas un étranger» (et tu me méprises!)12. Rappelons aussi la plainte d’Ibbi-Sin et, 
en particulier, cette notation: bar-gim uru-ni-sè (nu-gi4-gi4-dè) «comme un étranger, 
(ne pas retourner) dans sa ville»13.

Il est inutile de reproduire id les nombreux passages de l’élégie sur la destruction d’Ur, 
où s’exhalent tous les regrets du poète sur sa ville perdue14.

3.2. Le sentiment d’appartenir à une nation sumérienne s’était en grande partie 
estompé à la fin du second millénaire, s’il avait mème jamais existé. Cependant 250 ans 
avant Sulgi, les Agadéens ravageaient Ur, Umma, Lagas, Uruk, dont ils détruisaient les 
murs et emmenaient les habitants en esclavage15; en outre, ils installaient des garnisons 
dans les villes sumériennes16. Le souvenir de l’hostilité qui opposa les deux peuples a 
produit le grand poème sur la «Malédiction d’Agadé», dans lequel les Sumériens se sont 
vengés verbalement, faute de redresser la situation politique en leur faveur17.

Quelques documents font état, si nous les comprenons bien, du transfert, à Lagas, de 
gens de Suruppak, de Nippur, ou del’envoi, vers Agadé, d’artisans demeurant à Lagas18; à 
tout le moins soupcponne-t-on que leur déplacement n’était pas volontaire.

11 Voir ce qu’en dit S. N. Kramer, Eretz-Israel 5 (1958) 72. Le patriotisme sumérien reste une ques­
tion très obscure.

12 Lettre 8 de la collection B, cf. F. Ali, Sumerian Letters (Ann Arbor 1964). Le second passage cité 
est difficile à interpréter; peut-ètre lü-kür signifie-t-il seulement «étranger à la famille»? Unautre 
auteur de lettre (B 6) proclame fièrement: dumu Uriki-ma-me-en «Je suis un citoyen d’Ur» et 
suppose qu’en tant que tei il a droit à la sollicitude royale.

13 Cf. A. Falkenstein, WO I/5 (1950) 378, ligne 35.
14 Cf. S. N. Kramer, AS 12; les lignes 306, 307, 308 et 337 sont les plus significatives.
Il est vraisemblable que les gens travaillaient et mouraient là où ils étaient nés; à cause des con- 

traintes de l’économie, de leur dépendance à l’égard de l’autorité, ils ne songeaient guère à émigrer. Ils 
n’auraient sans doute pas trouvé ailleurs la méme protection ou les mèmes garanties juridiques. 
D’autre part, les problèmes de cet ordre ne se posant pas, les juristes n’ont pas cherché à les résoudre, 
comme les préteurs romains furent obligés de le faire. Aussi n’avons-nous aucune trace d’efiorts 
entrepris pour régler les difficultés qu’eussent rencontrées les étrangers. Voir cependant ci-dessous, 
p. 127.

16 PBS 15,41 VII et Vili.
16 Cf. Th. Jacobsen, ZA 52 (1957) 137 n- 103.
Nous ne reprenons pas ici la question du «contact suméro-accadien» qui fut le thème de la ge Ren­

contre assyr. intern., cf. Genava NS 8 (i960).
17 I. J. Gelb, City Invincible (i960) 323.
18 ITT 1,1363: dumu su.KUR.RUkl-me Lagasakl-a! fb-dùr-durun-né-és «des gens de Suruppak, 

à Lagas s’installeront»; ITT 1, 1100: dumu Nibrukl-me Lagaskl-a ab-dur-durun-né-es ha-mu-



A l’époque suivante, Ur-Nammu se flatte d’avoir mis Sumer et Accad «sur une seule 
voie»: di-ku6-ru-mu Ke-en-ge Ki-uri us-as-a mi!-ni-dib-ba19; cette remarque 
laisse supposer que l'entente n’était pas ou n’avait pas toujours été parfaite. Si l’amalgame 
des deux populations est bientòt chose fatte, ne serait-ce que par la prépondérance de 
l’élément accadien, le vieux réflexe joue dès que surgit le malheur: Isbi-Erra, l’adversaire 
d'Ibbi-Sìn, «n’est mème pas de souche sumérienne!», et l’on regrette qu’Enlil soutienne un 
non-sumérien20.

Or, les Sumériens affìchaient une certaine supériorité203, due à leur langue particulière- 
ment; citons le proverbe: «un scribe qui ne connait pas le Sumérien, quel genre de scribe 
cela peut-il ètre?»21, et cette recommandation: eme-gerx-sè gu-zu na-ab-sub-bé-en 
«ne néglige pas la langue sumérienne !»22.

3.3. A l’époque de la 3e dynastie d’Ur, il est diffìcile d’imaginer entre Sumériens et 
Sémites une opposition fondée sur des différences raciales ou des divergences politiques, ou, 
moins probablement encore, sur une idée de nationalité. En revanche, avec le temps, 
s’était formée une unité territoriale : les habitants de la Mésopotamie méridionale avaient 
conscience d’une solidarité. Dans leurs hymnes, les rois ont opposé le «Pays», objet de 
toute leur sollicitude, aux pays étrangers à qui ils réservaient les coups et les humiliations23.

Le droit a conservò aussi des traces de cette opposition. Deux jugements de Lagas, 
d’époque néo-sumérienne, montrent qu’il était contraire à l’ordre public, et passible de 
sanctions, de vendre une esclave destinée à un pays étranger (ki-kur-ra)24. Quelqu’un, né 
en Babylonie, ne pouvait ètre asservì hors de son pays. Cette règie est en quelque sorte 
commentée par l’article 280 du Code de Hammourabi. D’autre part, nous savons qu’au 
temps de la ire dynastie de Babylone, l’étranger dont l’esclave s’enfuyait en Babylonie,

a-ne-sum-mu «des gens de Nippur s'installeront à Lagas; qu’on te les remette!»; ITT 1,1066: 
is-kin-ti-me (...) A-ga-dèkl-sè mu-lah4-he-és (d’après la transcription de Genouillac) «des 

artisans... on les enverra à Agadé». Cf. aussi ITT 1,1436 et 1265; ce dernier nous donne la version 
accadienne des billets précédents : [in] Lagaski [u-$a]-bu li-su-ri-am (forme verbale de la racine ’6-R-’6, 
selon Gelb, MAD 22 173 et 190; elle correspond à ha-mu-ra-ne-sum-mu).

19 TCL 15,12,34; cf. A. Falkenstein, ZA 50 (1952) 78; G. Castellino, ZA 53 (1959) 119.
Yoir la ligne 28 du mème texte: di-ku6-ru-mu Ke-en-ge Ki-uri ka-tés-a bi-in-sì «mon 

jugement a fait Sumer et Accad d’une seule bouche»; ceci ne signifìe pas que tous les habitants de la 
Mésopotamie parlaient la mème langue, mais qu’ils exprimaient au moins des avis fort proches.

20 Dans la lettre d’Ibbi-Sìn, cf. ZA 49 (1949) 61, 19: aEn-lil-e mIs-bi-aÈr-ra numun Ke-en-ge-ra 
nu-me-a nam-lugal-la mu-na-an-sì «Enlil a donné la royauté à Isbi-Erra, qui n’est pas de souche 
sumérienne».

20aLes me de Sumer sont les plus éminents; cf. «Enki et l’ordre du monde» 190 (= ZA 56 [1964] 103, 
et commentarne p. 72).

21 Proverbe mentionné par S. N. Kramer, The Sumerians 226.
22 Lettre B 20,3; cf. l’édition de F. Ali, citée à la n. 12. On songera à la discussion, qui tourne à 

l’aigre, entre deux scribes; l’un des deux méprise l’autre, car il se vante de connaltre le sumérien, et 
conclut sur cette parole définitive: gà-e-gim-nam Ke-en-ge-ra-me-en «Tu ne me ressembles pas, 
moi, je suis Sumérien!». Cf. C. J. Gadd, Teachers and Students, p. 33; peut-ètre faut-il comprendre la 
première partie de la phrase à la forme interrogative: «peux-tu ètre comme moi? (car) moi, je suis 
sumérien» (Suggestion D. O. Edzard). Ce texte est cependant postérieur à l’époque sumérienne clas- 
sique.

23 Opposition entre kalam «le Pays» (de Sumer) et kur-kur «les pays étrangers», Hymne A de 
Sulgi 38 (voir ci-dessus, n. 7) ; opposition entre un «le peuple» et kur «les pays étrangers», ibid. 91.

24 A. Falkenstein, NG no. 70 et 166; voir le commentarne à ces deux documents et NG 1, 138 et n. 2. 
Yoir aussi ZA 51 (1955) 263; P. Koschaker, Rechtsvergleichende Studien 101.



n’avait aucun recours25; ce principe, réciproque du précédent, devait sans doute ètre en 
vigueur aux époques antérieures.

En revanche, entre les cités sumériennes, dès la période d’Agadé, un système de pro­
tection des droits jouait peut-étre, gràce à une institution assez analogue à celle desproxènes 
à Athènes : un citoyen se chargeait de défendre les intérèts d’un habitant d’une autre ville. 
En effet, dans une lettre que nous possédons, Ur-lugala demande à son correspondant 
Inima de vouloir bien informer un certain Nammah que lui, Ur-lugala, a un procès contre 
des gens de Nippur et que Nammah (ou Inima) est prié «d’apposer son sceau» et «de mener 
le procès dans cette affaire». S’il est exact qu’Ur-lugala, comme il y a lieu de le supposer, ne 
résidait pas à Nippur, il confìait apparemment sa cause à un citoyen de Nippur mème, qui 
le représenterait au procès26.

3.4. Une fois admise l’unité du Pays, et dans la mesure où «Enlil lui (= au roi) a confìé 
ses peuples, qu’ils soient Accad ou les fìls de Sumer, ou le pays Gouti, ces hommes d’oppres- 
sion»27, il reste à déterminer jusqu’où s’étendait effectivement l’autorité du souverain: sur 
quelles contrées n’était-elle que nominale, le roi se contentant des marques extérieures de 
la vassalité?

Il faudrait tracer une frontière à partir de laquelle on devient «étranger». A défaut de 
pouvoir dessiner des limites sur une carte, tirons parti d’indices moins précis, mais qui ont 
l’avantage d’exister.

L’un d’eux est l’usage, dans les documents administratifs d’Ur III, de désigner par la 
mention lü Xkl «homme de telle ville», les gens qui, à Puzris-Dagan, surtout, ne provien- 
nent pas de Sumer ou d’Accad. Nous comptons parmi eux les Soubaréens (lü-su ou lù- 
su.Ak1)28 *, des gens venus de l’Est et du Nord-Est dont les villes sont échelonnées au pied des 
montagnes d’Elam ou d’Iran ou sur les plateaux30, et enfìn le contingent d’Occidentaux : 
une quinzaine de personnes originaires de Mari, quelques autres de Tuttul, d’Ursu, d’Urgis 
et d’Ebla31. Cette liste comprend aussi quelques noms de villes non encore identifìées.

On objectera que plusieurs de ces cités avaient à leur tète un ensi32. Encore faudrait-il 
savoir si ces gouverneurs étaient vraiment les représentants du pouvoir royal dans des

25 P. Koschaker, op. cit. 108, attire l’attention sur une lettre, CT 6, 29, traduite plusieurs fois, par 
exemple HG III, 740.

26 Cette lettre est publiée par D. O. Edzard, Sumerische Rechtsurkunden des III. Jahrtausends 
(Munich 1968) 92. Ur-lugala donne des instructions supplémentaires à Inima dans une seconde lettre, 
ibid. 93.

27 dEn-lfl-le à un-lu-a-na mu-da-an-àg-gà-ta 
Uri hé-em dumu Ke-en-ge-ra hé-em
ki nam Gu-ti-umkl lu i-aUtu hé-em 

TCL 16, 50,3-5; SRT 22, 10-12; d’autres duplicata (SulgiB 265-267).
28 Nous ne reprenons pas ici la question du Subartu. E. Laroche, dans son ouvrage sur L’onomasti- 

que hittite a, lui aussi, laissé de còté ce problème, mais, écrit-il, «un fait linguistique demeure: au 
milieu du Ile millénaire, sur une aire limitée à l’est par le Zagros, au nord par le massif arménien, à 
l’ouest par l’Antitaurus et la mer, on observe la présence d’un groupe ethnique caractérisé par une 
onomastique spéciale (p. 84).

A. Ungnad, Subartu, p. 105 et N. Schneider, Or. 24, p. 82, ont établi une première liste de ces noms 
que Ton retrouvera dans l’étude de I. J. Gelb, Hurrians and Subarians, p. 109 et s.v. Le terme lù-su 
est très vague et ne nous donne aucune indication sur les «frontières» de l’empire néo-sumérien.

30 Voir la note annexe A.
31 Voir la note annexe B.
32 A Marhasi, cf. N. Schneider, Or. 45-46, 54 no. 19; à Simanum, ibid., 54 no. 22; à Adamdun, ibid., 

46 no. 2; à Simurum, ibid., 54 no. 23; à Humurti, ibid., 52 no. 13.



regions conquises; il y a lieu d’en douter33. On préférera y voir des personnages qui jouaient 
la carte sumérienne dans des pays hostiles; ceci expliquerait la politique matrimoniale des 
rois d’Ur qui les soutenaient et les récompensaient en leur accordant la main d’une prin­
cesse. Une fìlle de Sulgi s’en alla ainsi à Ansan34, une fìlle d’Ibbi-Sin à Zabsali35; le nom 
d’une année de Sulgi conserve le souvenir d’une fìlle du roi qui «fut élevée à la dignité de 
reine à Marhasi»36: l’expression nam-nin est peut-ètre un peu forcée, elle montre en tout 
cas que l’époux était d’un certain rang. Une de ces malheureuses fut expulsée honteuse- 
ment de Simanum en révolte et n’y fut réintégrée qu’avec peine, à la suite d’une guerre37. 
Une princesse de Mari fut accordée à un fìls du roi d’Ur; celui-ci ne «gouvernait» pas 
Mari, mais y exerqait un contròie, ce qui est différent38.

Sont certainement aussi des étrangers les habitants de ces villes qui furent «détruites», 
ou plutòt ravagées jusqu’à neuf fois : Urbilum, Lulubum et bien d’autres dont il est question 
dans les noms d’années.

Étrangers enfìn, les prisonniers de guerre dont nous reparlerons ci-dessous.

4. Ces gens ne sont jamais offìciellement des étrangers et paraissent avoir été accueillis 
sans animosité; c’est à eux cependant — ou à une grande partie d’entre eux — que s appli- 
quent les termes lü-kür et lü-bar dans les textes littéraires; c’est eux aussi qui y sont 
voués au mépris le plus total.

En réalité, l’attitude adoptée à l’égard de l’étranger dépend presque toujours de préjugés 
et de réactions primaires39.

4.1. Au premier chef, la crainte de l’inconnu.
Parmi les malheurs dont il se plaint, le roi Ur-Nammu estime pénible que «sur le chemin, 

des hommes inconnus passent»40.
Ces versets d’allure proverbiale sont symptomatiques également: ur-nu-zu hul-a lü- 

nu-zu hus-àm, kaskal-nu-zu gaba-kur-ra-ka, dUtu, lü-nu-zu lü-hul-rib-ba-

33 La politique des rois d’Ur envers les régions voisines présente un triple aspect: a) la guerre; b) le 
maintien de gouvernements locaux, grace à des gens plus ou moins acquis à la cause sumérienne, et 
plus ou moins fidèles; c) l’intervention de personnes de confiance, qui administrent le pays au nom 
du roi.

Très intéressant à cet égard est le cursus honorum de Ìr-Nanna (SAKI 148, 22a), connu comme com­
mandant militaire (Sagina) dans plusieurs villes situées aux frontières de l’empire. Sa carrière a été 
étudiée par E. Sollberger, AfO 17 (1954-55) 37 et sv., et plus succinctement par Th. Jacobsen, JCS 7
(1953) 37 n- 8. .

34 Mariage dont le souvenir a été conservé dans le nom de la 3oe année de Sulgi (A. Goetze a corrigé
en 3oe la 28e année, cf. Iraq 22, 153—156): mu dumu-ml lugal(a) ensf An-sa-ankl-ke4 ba-an- 
tuku.

36 Une année d’Ibbi-Sin: mu Tu-ki-in-hatti-mi-ig-ri-sa dumu-mi lugal(a) ensf Za-ab-§a-likl 
ba-an-tuku, UET 3, 376. Il s’agit de la 5e année, voir Th. Jacobsen, JCS 7 (1953) tableau p. 43, 
et E. Sollberger, AfO 17 (1954-55) tableau p. 43.

36 Citée par B. Kienast, JCS 19 (1965) 54: mu dumu-mf lugal(a) nam-nin Mar-ha-§ikl-sè 
ba-fl.

37 L’histoire de la fìlle de Su-Sin donnée en mariage, puis chassée, enfìn réintégrée à Simanum, est 
contèe dans un recueil d’inscriptions édité par M. Civil, JCS 21 (1969) 24-38 (voir p. 30).

38 Une fìlle d’Apil-kìn de Mari a épousé un fils d’Ur-Nammu, cf. M. Civil, RA 56 (1962) 213.
39 «Primaires» et non «primitives», car les réactions primaires, c’est-à-dire spontanées, soumises au 

premier retentissement des représentations, sont de tous temps et apparaissent dans toutes les civilisa­
tions, mème les plus évoluées.

40 [kaskal]-la lù-nu-zu-ù-ne i-im-bal-bal-e-ne, PBS 10/2,6 II 17; cf. G. Castellino, ZA 52 
(1957) 17 et 22-



àm «un chien qu’on ne connaìt pas est méchant, un homme qu’on ne connaìt pas est 
terrifiant; sur un chemin inconnu, au pied de la montagne, ò Utu, un homme qu’on ne 
connaìt pas est un homme encore plus méchant!»41.

L’idée d’inconnu est associée à l’étranger dans ce passage déjà cité: lu-bar-ramusen- 
nu-zu-gim «les étrangers, comme des oiseaux inconnus»42.

4.2. On rejette Vautre par incompréhension culturelle.
La barrière de la langue empèche la communication. De la mème fagon que les Grecs 

traitaient de barbares ceux qui parlaient en émettant des sons jugés peu harmonieux43, les 
Sumériens estimaient que «les Goutéens avaient l’apparence humaine, (mais) leurs paroles 
(évoquaient) la voix d’un chien», ce qui revient à dire qu’ils aboyaient44 45. Un autre trait qui 
les caractérise, et les oppose aux Sumériens, est le manque d’organisation: «masses après 
masses, ils recouvrent la terre comme (une nuée de) sauterelles»46; dans l’histoire officielle, 
ils apparaissent comme des hordes46; ce sont des pillards et on les décrit occupant les 
champs et barrant les routes au point que «de longues herbes y poussent»47.

Les gens d’Aratta, de leur còté, appartiennent à un autre monde; le poète l’écrit expli- 
citement: lu-bé-ne Iti lu-ta dar-a, Iti dDumu-zi-dè lu-ta è-a-me-es «ces gens sont 
des gens séparés des (autres) hommes, des gens que Dumuzi a écartés des (autres) hom­
ines»48.

Les inflexions disséminées dans les oeuvres littéraires montrent combien les Sumériens 
s’étonnaient devant des comportements bizarres, bien propres, selon eux, à caractériser 
des sauvages: des gens qui ne connaissent pas les pierres précieuses, l’argent49 * *; des gens qui

41 Cl. Wilcke, Lugalbandaepos 79; il s’agit des vers 158-160 de l’épopée Lugalbanda I. En revanche, 
rhomme qu’on connait est un ami, voir Hymne A de Sulgi, 31, et le commentaire de Falkenstein,
ZA 50 (1952) 81.

42 Voir ci-dessus, p. 124.
W. Heimpel, Tierbilder (Studia Pohl 2, Rome 1968) 57.14, traduit fort justement: «comme des 

oiseaux exotiques»; nous avons essayé de serrer le texte de plus près, au prix d’une traduction moins 
élégante.

43 Voir A. Bonnard, La civilisation grecque (Paris 1954) I 26-27.
44 Malédiction sur Agadé, 157-159 (cf. A. Falkenstein, ZA 57 [1965] 43 et sv.) : Gu-ti-umki 

un-gim kés-da nu-um-zu, dim-ma-lù-ux-lu-ke4 ur-a ulutin inim-ma-bi, aEn-lil-le kur- 
ta nam-ta-an-è «Les Goutéens, qui comme les (autres) peuples ne connaissent pas de lien, qui ont 
Tapparence des humains, (mais) dont les paroles ont la caractéristique (de la voix) d’un chien, Enlil 
les laissa sortir de la montagne».

45 Malédiction sur Agadé, 160: sid-sid buru6muäen-gim ki àm-tì-iis; à propos de buru5, voir 
W. Heimpel, Tierbilder, p. 446, 78.4.

45 Dans les listes royales, on les présente sous le terme ugnim Gu-ti-um, cf. Th. Jacobsen, AS 11, 
116, lignes 26-27.

47 TCL 15,12,90: Gu-ti-umki lü-kar-ke4, cf. G. Castellino, ZA 53 (1959) 130, qui rapproche kar 
de l’accadien masä’u, §L 376*,12. Inscription de Utu-hégal II,10 (= RA 9 [1912], p. 111): kaskal 
kalam-ma-ke4 ii-gid-da bi-in-sar.

Le danger que représentaient les Goutéens est bien évoqué dans la lettre publiée dans JRAS 1932 
p. 269 et retraduite par A. L. Oppenheim, Letters from Mesopotamia (Chicago 1967) 71-72; en la 
lisant, on se demande jusqu’à quel point il était plus imaginaire parfois, que réel, et l’on croirait qu’il 
était un bon prétexte pour justifìer bien des choses; ceci montre qu’à propos des étrangers, l’opinion 
a plus de valeur que des faits précis.

48 Enmerkar et le seigneur d’Aratta, 567; trad, de S. N. Kramer, reprise par Cl. Wilcke, Lugalbanda­
epos p. 72. L’interprétation de R. R. Jestin, RHR 150/1 p. 205 se justifie moins.

49 Première Lamentation sur Ur (= AS 12) lignes 280-281: kù-mu lù-kù-nu-zu-ù-ne (...)
za-mu lii-za-nu-zu-ù-ne «mon argent, des gens qui ne connaissent pas l’argent (...); mes
pierres précieuses, des gens qui ne connaissent pas les pierres précieuses».



détruisent, parce qu’ils ne les apprécient pas, les charmes de la vie civilisée50. Nous ne 
répéterons pas ici les nombreuses citations que Buccellati a réunies au sujet des Martu51; 
retenons-en que c’est une collection complète d’idées refues : les Martu sont des nomades, 
ils vivent sans agriculture, ils ont adopté un mode de vie étrange, ils n’enterrent pas leurs 
morts, ils mangent des repas non cuits52.

«Idées reques» et idées fausses, généralisations hàtives, mais qui ont la vie dure.

4.3. Les croyances religieuses séparent souvent aussi.
Les Sumériens n’ont pas manifestò d’intolérance en ce domaine. Aux périodes archaiques, 

les guerres entre cités se faisaient au nom du dieu locai, qui prenait la responsabilité d’un 
conflit économique ou d’une rivalité pour l’hégémonie, mais le temps des luttes intestines 
était passé, à la fin du second millénaire.

Utu-hégal accuse les Goutéens d’avoir «levò les braso contre les dieux, ce qui est une 
mauvaise querelle53. En revanche, dans un texte postérieur de peu à l’époque étudiée ici, 
Isme-Dagan regrette l’attitude agressive des ennemis à l’égard du culte de l’Ekur, et se 
glorifie de l’avoir restaurò54.

4.4. L’étranger est souvent un ennemi.
Les ennemis «héréditaires» de Sumer sont les peuples qui le menacent tout particulière- 

ment: c’est l’hostilité traditionnelle des sédentaires contre les nomades, des gens de la 
piaine contre les montagnards. Les guerres, les razzias, les dévastations ont pour cause 
des motifs économiques : l’étranger est celui qui risque de modifier les coutumes, le genre de 
vie, d’abolir certains privilèges55.

L’invasion arrète les échanges pacifiques, le commerce; le départ d’Innina et l’arrivée 
des ennemis mettent fin à la vie heureuse qu’on menait à Agadé et qui est décrite au 
début de la «Malédiction sur Agadé». L’invasion cause l’exil et trouble les habitudes, 
situation qui est évoquée dans la Plain te d’Ibbi-Sin: [un]-eki!-tus-banu-tus-ù-dè 
ki- [kur-sè guru6-dè] «le peuple ne vit plus chez lui, il est emporté vers d’autres pays»; 60 61 62 63 64 65

60 Seconde Lamentation sur Ur (cf. C. J. Gadd, Mélanges G. R. Driver, p. 59 et s.v.); le texte auquel 
nous faisons allusion est maintenant dans UET 6, 131; on verrà particulièrement les lignes 40-41: 
ì-bi lü-1-nu-zu-ne (...) ga-bi lù-ga-nu-zu-ne «son beurre, les gens qui ne connaissent pas le 
beurre..., son lait, les gens qui ne connaissent pas le lait».

Yoir aussi le proverbe (BiOr 17 [i960] 131: gig-gù-nunuz-a làl-gim ib-aka, mar-tu l-kù-e 
nl-sà-bi nu-un-zu «on a préparé de la farine et du ... comme pour un gàteau, un bédouin le mangera 
sans avoir reconnu ce que c’était!».

61 Dans The Amorrites, p. 330 et sv.
62 J.-R. Küpper, dans Les Nomades, p. 160, admet que le portrait a des chances d’etre ressemblant; 

il montre néanmoins que les Martu jouissaient d’une certame prospérité, ce qui prouve que l’opinion 
des Sumériens sur leur compte était due surtout à l’incompréhension.

63 Inscription de Utu-hégal I 2 (voir n. 47). Le reproche est peut-ètre anachronique, car on a discutè 
de l’authenticité de ce texte, qui réfléterait plutöt des idées de la fin de la période néo-sumérienne.

64 Cf. D. O. Edzard, ZZB, p. 89, lignes 29-31 d’une lamentation sur la destruction de Nippur.
65 J. Gilissen, dans l’ouvrage sur L’étranger (voir n. 2), a bien étudié cette question, p. 32: la xéno- 

phobie n’a rien à voir avec le degré devolution de la société, elle est le produit de la méfiance et de la 
crainte qui engendrent la haine; l’hospitalité se manifeste quand on y a intérèt, économique ou mili- 
taire, quand jouent des affinités religieuses, idéologiques. Cl. Préaux, de son còté, ibid., p. 142, estime 
que la méfiance s’explique par l’intention de préserver des intérèts, des privilèges de groupe, des 
secrets militaires et que l’hospitalité a pour origine la curiosité, la Philanthropie, mais aussi l’intérèt.



har-ra-an nu-kin-kin-[e-dè], kaskal-la giri nu-gà-gà-dè «on n’entreprend plus 
de voyage, personne ne met plus le pied sur les routes»56.

4.5. Il est de règie, enfìn, que, outre les étrangers, on compte au rang des ennemis les 
nomades, les déserteurs, les fugitifs et les brigands. C'est une réaction de défense de la 
société contre les indésirables. Les Sumériens n’avaient aucune Sympathie pour les lü-sa- 
gaz qui errent dans la piaine et qui coupent les routes57.

5.1. Au contraire, ces gens dont on se méfiait quand on s'attendait à les voir descendre 
de la montagne ou envahir la steppe à proximité des villes, étaient accueillis sans dif- 
fìculté s’ils étaient connus, se révélaient utiles, s’ils consentaient à se montrer moins 
différents, voire à s’assimiler.

Une fois encore, observons que la réaction est classique. A titre d’exemple, on peut 
retenir ces passages du Deutéronome: tandis que, en 23, 3-9, l’anathème est jeté sur 
l’Ammonite et le Moabite, on évitera, pour des raisons particulières, d’abominer l’Edomite 
et l’Egyptien; en 7, 1-5, quelques peuples chassés du pays que les Hébreux vont occuper, 
n’ont droit à aucune pitié et Yahweh recommande une ségrégation totale d’avec eux; mais 
l’étranger de passage, isolé et malheureux, doit, selon 10, 18-19, ètre l’objet, comme la 
veuve et l’orphelin, de toutes les attentions. D’après Isaie 56,6, Yahweh se montre clément 
pour les «fils de l’étranger» qui le respectent et qui le servent: en somme, ceux qui consen- 
tent à «s’attacher à son alliance».

5.2. Les Sumériens que la nature a privés de pierres, de minerais et d’arbres, étaient 
contraints d’entretenir des relations amicales avec les peuples qui, proches ou lointains, 
détenaient ces matières indispensables.

A l’époque présargonique, plusieurs textes rassemblés par M. Lambert attestent que 
les relations entre Lagas et l’Elam ou Tilmun étaient aussi régulières qu’avec Nippur ou 
Uruk58. Les trafìquants portent des noms sumériens, sauf un qui s’appelle Bu-da-si-ir59; 
celui-ci, d’origine élamite probablement, séjournait de fagon normale à Lagas, sans 
discrimination par rapport à ses collègues.

Hu-bi-dam, dont le nom est bien hourrite, est un marchand; il est cité plusieurs fois à 
Puzris-Dagan, sous la 3e dynastie d’Ur et mème comme sar-ra-ab-du60.

L’Elam si décrié était bien connu depuis les plus hautes époques et les voyages vers 
Aratta, thèmes épiques, transposent, cela est très vraisemblable, des intentions commer- 
ciales61.

66 Lignes 30 et 57; cf. A. Falkenstein, WO 1/5 (1950) 378.
Dans la «Malédiction sur Agadé», on verrà deux allusions à l’insécurité des routes; 164 : lü-kin-gi4-a 

har-ra-an-na nu-mu-un-gin «le messager n’ira plus sur les routes»; 169: har-ra-an-na ltì-sa- 
gaz ba-e-durun «les bandits s’installeront sur les chemins».

67 Voir le second texte cité à la note précédente.
Voir le texte BE 31, 54,1-5, sur lequel A. Falkenstein a attiré l’attention dans ZA 53 (1959) 286.
Le roi Sulgi se fìatte de ce que, sous son règne, le voyageur puisse circuler la nuit «comme dans une 

ville bien bàtie», Hymne A, 34-35 (cf. A. Falkenstein, ZA 50 [1952] 66).
Ur-Nammu, déjà, prétendait avoir redressé l’esprit des fugitifs: lii-kar-da (kar = acc. munnarbu, 

voir ci-dessus, p. 128).
68 Dans RA 47 (1953) 60-62 (pour Tilmun); p. 62-64 pour l’Elam.
59 Nikolski, Coll. Likhatcheff 310,3.
60 Jones-Snyder 299,3; Nies, UDT 101,13; Pinches, Amherst Tabi. 71 I 3; Legrain, TRU 358,16.
61 Cl. Wilcke, Lugalbandaepos, p. 48 et la note 148, a insistè sur ce fait, plusieurs versets de l’épopée 

d’Enmerkar faisant état de commerce. Voir aussi Th. Jacobsen, RA 58 (1964) 157.



Ces expéditions se transformeront en commerce regulier, qui a été étudié par W. F. Lee- 
mans et sur lequel il est superflu de revenir62. Retenons seulement ceci : il a été démontré 
que sous les rois de Larsa, des Tilmounites venaient couramment à Ur pour affaires63.

Les Sumériens traitaient done avec des gens sur lesquels ils entretenaient les pires 
préjugés. La contradiction n’est qu’apparente.

5.3. Une seconde catégorie d’étrangers envers qui il est nécessaire de se montrer bien- 
veillant, est, par tradition, celle des mercenaires. Le motif est ici aussi qu’on se passerait 
diffìcilement de recourir à leurs services. Nous n’avons malheureusement pas de renseigne­
ments à ce sujet. D’abord, les rois d’Ur s’attribuent leurs victoires sans égard pour la 
troupe dont ils ne parlent pas et, en second lieu, les termes nimetmar-tu, qui pourraient 
représenter les soldats, sont justement fort discutés.

Tous deux devaient désigner, à l’origine, des étrangers: l’un, des Elamites, l’autre, des 
nomades64. Il est normal qu’ils aient servi dans la suite à qualifier un certain type de soldat 
ou d’ouvrier. De fait, le gentilice nim suit plusieurs noms propres qui sont ceux de cour- 
riers65; des messagers appelés mar-tu sont aussi «gendarmes» lu-gis-KU66.

Ce sont là de maigres indices.

5.4. En revanche, l’apport des étrangers dans la vie économique est mieux attesté. Le 
surcroit de main-d’ceuvre dont elle avait besoin, comme dans toute société en expansion, 
qui ne peut fonctionner avec le seul travail des indigènes, libres ou esclaves, lui était 
fourni par la guerre.

Les archives économiques ne nous dissimulent pas les «butins» qui consistaient en 
bétail, mais parfois aussi en hommes. Ce sont d’abord les documents où figure l’expression 
nam-ra-ag mar-tu67. Un autre texte traite de femmes, de jeunes gargions et de jeunes 
fìlles qui constituaient le «butin» provenant de Sa-n-id-hu-um-ma}a et que l’on offrit au 
dieu Sara; l’expression sag hi.a ne laisse aucun doute sur la servitude où ces captifs 
étaient tombés68. Nous possédons également deux listes de femmes, qui portent des 
anthroponymes étranges et qui sont, selon une hypothèse vraisemblable, des déportées 
originaires de la mème région que les précédentes69.

62 W. F. Leemans, Foreign Trade (i960) 10-11.
68 Ibid. 31.
64 A propos de nim, cf. T. Fish, MCS 5/1 (1955) p. 1 et sv.; A. L. Oppenheim, AOS 32, B 2 et B 8, 

commentane; il semble qu’il faille distinguer entre nim qui est gentilice et nim qui désigne une fonc- 
tion. Il en va de mème pour le terme mar-tu. La lecture de ce mot a été mise en doute, peut-ètre 
faut-il lire mar-dii?

Le recours à des troupes (auxiliaires?) d’étrangers n’est pas un fait impossible à admettre; voir en 
effet l’épopée de Lugalbanda (éd. de Cl. Wilcke, Lugalbandaepos, 274 et 280): ugnim-kur-kur- 
ra-ka «les troupes d’étrangers» par opposition à KA-kesda-igi-bar-ra-ka (ligne 277) «les troupes 
d’élite». L’argument fourni par ce passage peut ètre pris en considération, que Ton envisage la période 
où les événements sont censés avoir eu lieu ou le moment où l’épopée a été composée.

«6 ITT 3, 555, rev. 4: Hu-li-bar nim ; RTC 392,8 : Ad-da nim ; Lau, OBTR 126, rev. 4: Igi-ba- 
la nim; Hussey, HSS 4, 75 rev. 4: Se-li-bu-um nim.

66 Cf. RA 19 (1922) 30: Nì-aBa-ù est mar-tu et lù-gis-KU; il en est de mème de Ur-dBa-ù, 
p. 31, et de Ur-4Lama, p. 32; ce dernier est kin-gi4-a lugal(a), cf. A. Falkenstein, NG 2, no. 33 
et 34.

67 Cf. S. J. Lieberman, dans JCS 22 (1968-69) 55 n. 23 et 24.
Dans Glossa 2/1 (1968) 96 n. 7 et 8, I. J. Gelb cite deux textes inédits d’Istanbul, qui mentionnent 

des prisonniers de guerre, capturés en Elam et employés en Babylonie comme ouvriers et servantes 
(époque d’Agadé).

68 Texte édité par le P. Scheil, dans RA 24 (1927) 44-45 (exactement identique à YOS 4, 67).
69 Ces deux listes ont été étudiées par I. J. Gelb, Hurrians and Subarians (1944) 59.



Le roi Su-Sìn se glorifìe, du reste, d’avoir vaincu Simanum et d’en avoir transplanté les 
habitants au pays de Sumer70 71. Plusieurs documents font état de salaires alloués à des 
er in $i-ma-nümkm.

5.5. Le problème qui nous intéresse est de déterminer le genre de vie et la situation 
sociale de ces personnes.

a) Les cas des martu semble clair. L’un d’eux, ìr-mu, possedè un champ dont l’irriga- 
tion fait l’objet d’une courte lettre72. Divers procès montrent qu’un martu pouvait hériter 
et posséder un esclave, ou se présenter comme témoin73. On sait en outre qu’à Lagas ils 
portent des noms sumériens, ce qui signifìe un début d’assimilation.

b) Le cas des er in prète, en revanche, à discussion. On désigne ainsi des personnes 
exerpant des fonctions civiles ou militaires, travaillant en groupe sous la conduite d’un 
contremaitre, et on les distingue souvent des ouvriers nommés gurus74. Toutefois, alors 
qu’un texte di-til-la relate plusieurs décisions juridiques concernant des erin Si-ma- 
numkl dont la condition est proche de celle des esclaves75, les documents cités plus haut 
montrent des erin Si-ma-ntim touchant des salaires et non des rations alimentaires ou des 
vètements; au surplus, sur l’un de ces comptes, le scribe a noté cette curieuse rencontre de 
mots: 49 gurus erin Si-ma-nüm76.

c) Nous ne savons pas non plus ce qu’étaient exactement les établissements où Su-Sin 
se hatte d’avoir installé des déportés, type de décision, affìrme-t-il, qu’on n’avait jamais 
prise avant lui77. Le terme uru employé dans ces inscriptions n’est pas suffìsamment 
explicite. Son interprétation dépend trop de la subjectivité de chacun: comment décider si 
le mot recouvre des établissements concentrationnaires destinés à des malheureux promis 
à un triste destin, ou si, au contraire, il s’agit de villages où s’installaient, avec le confort 
de l’époque, des ouvriers plus ou moins bien considérés. Les textes de Su-Sin, avec cette 
allusion à des «villages», peuvent ètre comparés à des toponymes assez clairs: é~duru5 
Elam-e-ne-ta78 79 80 «du village des Elamites» et Lu-lu-bu qui apparait dans ha-za-nüm 
Lu-lu-bukl79 «maire de Lulubu» et sà Lu-lu-bu-naki80 «à Lulubu» et qui serait un 
quartier ou une bourgade où s’étaient établis des gens de Lulubu, volontairement ou non.

Toutefois, le village des gens de Magan81 82, situé sur le territoire d’Ur, fait-il partie de 
cette sèrie de «camps» de déportés? Il est probable que non, pas davantage que le village

70 Dans une inscription publiée d’abord par D. O. Edzard, AfO 19 (1959-60) 28-29, et reprise par 
M. Civil, JCS 21 (1967) 31.

71 A. Pohl, TMH NF 1-2, 300; 301; 302; 303; 304. Ces textes datent de la 8e année de Su-Sìn.
72 YOS 4,114 (= E. Sollberger, TCS 1 no. 235).
73 Cf. A. Falkenstein, NG no. 33; 34; 63.
71 Voir ces mots dans les lexiques établis par Falkenstein et Sollberger (ouvrages cités dans les deux

notes précédentes) ; voir aussi A. L. Oppenheim, AOS 32, p. 17 et 27.
76 A. Falkenstein, NG 2 no. 190.
76 TMH NF 1-2, 300, 12.
77 Yoir l’inscription citée àla note 70 ci-dessus: sag-nam-ra-aS-aka-ni-ta.. .ki-sur-ra-Nibrukl 

-ka uruki ki nu-ne-gar.
78 Reisner, Tempelurk. 160 III 20.
79 ITT 3, 5367, 3.
80 HSS 4, 34 IV 3. Cf. A. Falkenstein, AnOr.30, 25 no. 25 et p. 34 no.91. Selon Th. Jacobsen, JCS 21 

(1967) 100, Girsu aurait été, à l’origine, un de ces camps de prisonniers.
81 UET 3, 1364, 4: a-sà é-duru5-ltì-Mà-ganaki.
82 CT 5, 36 II 1. Cf. A. Falkenstein, AnOr. 30, 26 no. 41.



de Meluhha82, cité dans un document de Lagas, car on ne voit pas de quel droit ou à la 
suite de quelle guerre les rois d’Ur auraient pu amener ces populations au pays de Sumer. 
En outre, toujours à Lagas, nous trouvons un Ur-dLama83 et un erin é-dNanse, nommé 
Mà-gur8-re84 *, dont on spécifie qu’ils sont dumu Me-luh-ha; ces mots peuvent se 
traduire soit par «fils de Meluhha», Meluhha étant un anthroponyme, soit, ce qui est plus 
probable, par «natif de Meluhha».

Si notre interprétation de ces derniers cas a quelque valeur, il faut admettre alors une 
certaine liberté d’émigration et imaginer avec moins de juridisme que nous ne serions 
tenté de le faire, l’installation d’étrangers dans les villes sumériennes.

d) On connaìt aussi quelques exemples particuliers, rares malheureusement, qui con- 
fìrment que des étrangers étaient absorbés par la population locale.

Outre les fonctionnaires à Puzris-Dagan (voir ci-dessous, 5-6.). citons Se-en-nama5, un 
hourrite, berger à Drehern; Kir-pa-tal, hourrite également, qui est courrier (sukkal)86; 
Su-td-pu-li (un cassite?) qui est «cuisinier du roi» et qui possède mème un sceau87. U-na- 
ap-se-in, encore un hourrite, habitait à Nippur, il a un fils qui s’appelle dNanna-ma-ba 
et qui est devenu scribe: en une génération, le processus d’assimilation est achevé88. 
Hasip-atal, d’origine hourrite, a été honoré du titre de sagina «commandant militaire»89; 
il a un fils du nom de Puzur^Sul-gi et ce mème Hasip-atal, ou un homonyme (?), a une 
fiancée, Nin-hé-du790: il semble, lui aussi, s’ètre intégré dans la société sumérienne.

5.6. Les diplomates et les pélerins constituent une classe d’étrangers très bien tolérés, la 
plupart du temps et en tous lieux. A l’époque d’Ur III, ni les uns ni les autres ne paraissent 
avoir existé ou, du moins n’ont laissé aucune trace. Seuls peuvent leur ètre assimilés les 
visiteurs de Drehern. C’est parmi eux qu’on repère la plupart des anthroponymes hourrites 
et soubaréens connus à la fin du 3e millénaire.

Ils recevaient certainement un accueil favorable, de règie pour les étrangers de passage; 
la meilleure preuve en est la présence d’interprètes qui facilitaient leurs rapports avec 
1’administration91.

Des fonctionnaires d’origine étrangère collaboraient, à Puzris-Dagan, avec ces drogmans; 
c’est ainsi que nous apparaissent Tahis-atal et Papan-sen, sur qui les renseignements ne 
manquent pas92. Le premier est maskim93, ugula94 95, il «regoit» des offrandes (ì-dab5)90 ou

83 Lau, OBTR 242 II 10.
84 Reisner, Tempelurk. 154 VI 26. Ce dernier est précisément batelier.
86 PDT 79, 3.
86 Boson, Tavol. sumer. 203 rev. 4; I. J. Gelb, Hurrians and Subarians, p. 110.
87 PDT 332, 3.
88 Sur le caractère hourrite du nom, voir I. J. Gelb, op.cit., p. 112. Le texte de Nippur est BE 3, 110 

X 4; le sceau de Nanna-maba: Legrain, TRU 177; 336; PDT 597; 623; 94; Unap-sen avait déjà un 
sceau dont il est fait mention dans BRM 3,55, 4.

89 TCL 2, 5488, 2. Le nom est écrit avec diverses variantes: voir I. J. Gelb, Hurrians and Subarians 
no; ajouter PDT 166, 8 et rev. 4; 167, 2.

90 Pére de P«mwvdSul-gi: CT 32, 36 II 8. Fiancé de Nin-hé-du7: Legrain, TRU no, 7.
91 Voir 1’étude sur les drogmans de I. J. Gelb, Glossa 2/1 (1968) 93 et sv. La présence de drogmans 

est attestée dès l’époque d’Agadé (94-95, nos 1 à 7) ; du temps des rois d’Ur III, on en connaìt à Puzris- 
Dagan et à Lagas (ibid. 96-97, nos 8 à 11).

92 Leurs noms apparaissent sous difìérentes formes: Tà{v>A)-hi-is-a-tal[m), Dah-sa-tal, Ta-ah-sa-tal 
(cf. I. J. Gelb, Hurrians and Subarians ni); Pd-pa-an-se-m/en (ibid. no).

93 Genouillac, Trouvaille 27,19; T. Fish, J. Rylands Libr. 316,4; Nikolski, Coll. Likhatcheff 484, 
rev. 5.

94 CT 32, 25, 103439, rev. 4.
95 TCL 2, 5607 rev. 1; Or. 47-49, 90,5; etc. ...



surveille les «sorties» (ki- ... - ta)96; le second est aussi maskim97, on le dit mème échanson 
(ga5-su-du8)98 99.

6. Si Ton fait ainsi le tour des divers problèmes que pose, dans un pays, le Statut des 
étrangers, on voit que les Sumériens se sont comportés à leur égard de fagon très normale, 
avec un libéralisme réaliste et quelques préjugés bien enracinés. Ils ont fait preuve de 
tolérance à l’égard de l’étranger de passage, ou de celui qui exergait une activité utile. 
Leur hostilité s’est déchainée contre ceux qui menagaient du dehors l’ordre et le système de 
société considéré comme normal, et contre les «barbares» jugés inassimilables".

On peut dire de la Mésopotamie méridionale, vers l’an 2000 av.J.-C., ce qu’écrivait Vol- 
ney au sujet de la Syrie, il y a deux siècles100: «(elle) n’a pas, comme l’Egypte, refusé d’adop­
ter les races étrangères; toutes s’y naturalisent également bien».

NOTE ANNEXE A

Les gens venant de l’Est et du Nord-Est. Dans la mesure où la localisation des cités 
mentionnées peut ètre considérée comme probable, le classement adopté ci-dessous suit 
une ligne allant du Sud vers le Nord.

Adamdun101
Na-gid-da: RTC 325,4 (ensi).
ù-ba-a: Legrain, TRU 179,6; 384,2-3 (ensi).
Suse .
lu Susan [M-me] : JCS 7 (1953) 106 n° 4 II 9.
Marhasi102
Ar-si-ah: Fish, CST 235,3.
Ba-na-na: ibid. 436,3; Jean, SA 85 (71) I 12, revu par Goetze, JCS 7 (1953) 106 no. 4 I 15; 
JCS 10 (1956) 28 no 5,15.
Ba-ri-a-ìsum: Legrain, TRU 318,3; Schneider, Or. 47-49,24,3.
Li-ba-nu-ug-sa-ba-aS; ensi de Marhasi, également noté comme lu-su: TRU 344,12-13 (son 

messager; Li-ba-an-bür-bi); Jean, SA 26 (30) rev. 1-3 (id.); Genouillac, TrDr 27,9 
(son messager: Li-ba-an-as-gu-bi)103; Fish, CST 466,2-3 et 468,4-5 (id.); PDT 126,3-4 
(id., avec var. : Li-ba-nu-as-gu-bi); RSO 9 (1921) 474 P 370,2; TCL 2,5508 I 19 (son 
messager :

A-mur-ilam); AnOr. 7,99,14 (id.); RA 8 (1911) 11,2-4.
Pa-na-na: Jacobsen, CTNMC 7,3.

96 Legrain, TRU 128,8; 70,5; 72,7; AnOr. 7, 93,4-5; etc. ...
97 TCL 2, 5628,4; AOS 32, H 14, 3; etc. ...
98 Genouillac, Trouvaille, 3rev. 5; St. Langdon, Arch. Drehern 49, rev. 18; RA 9 (1912) pi. Ili SA 72. 
Pd-pd-an-se-en est aussi le nom d’un sagina, cf. A. Goetze, JCS 17 (1963) 14 n° 8; Goetze estime que

ce personnage n’est vraisemblablement pas le mème que l’échanson, vu la disparité entre les deux 
fonctions.

99 Leur attitude ne diffère pas de celle qu’ont manifestée d’autres peuples, voir les études mention­
nées à la note 2, ci-dessus.

io° Volney, Voyage en Egypte et en Syrie, éd. de J. Gaulmier (Paris-La Haye 1959) 190.
191 A localiser du còté de l’Elam, probablement, cf. A. Goetze, JCS 17 (1963) 4 n. 40.
102 Marhasi est situé à l’Est, dans la région d’Ansan, cf. A. Goetze, JNES 12 (1953) 117.
193 Ce nom est probablement identique à Li-ba-an-bur-bi, une erreur de copie ou de lecture est 

excusable vu le peu de différence entre le signe bür et le groupe as.gu.



Voir aussi des notations telles que: nim lù Mar-ha-siki: AOS 32 C 1 rev. II 24; nì- 
ba lu Mar-ha-sikl-ke4-ne: ibid. B 12.

Sasru101
A-ri-du-bu-ug: TCL 2,5500 II 1; Bab. 8 (1924) pi. VII 30,7; Fish, CST 455,6; Jones-Snyder 

297,67.
Sersi104 105
Bu-du-um-ki-ri-is : Langdon, Arch. Drehern 67,9.
Setirsa
Da-hi-is-se-en: Contenau, Contribution 6 III 10; TCL 2,5515 rev. 1; Or. 18,12,7 (Da-hi- 

ì>e-en).
Simanum
Bu-sa-am: Genouillac, TrDr 84,2 ensi (son messager: Puzur^a-sur^ cf. MAD 22, 109); 

Jones-Snyder 91,5; Jean, SA 35 (58) 5; RA 9 (1912) 56: SA 241 (soldat).
Bue-sa-am: RA 9 (1912) pi. I: SA 12 (lù Siì-ma-mì-mnki).
A-ri-ip-a-tal\ Nies, UDT 92,17 (dumu Pu-sa-am lù $i-ma-nu-umkl); ajouter un inédit, 

cité par I. J. Gelb, Hurrians and Subarians 113. Voir aussi, Jones-Snyder 297,68 et la 
variante que me Signale D. 0. Edzard: Ar'-ba-tal, Oberhuber, SAK Florenz 112,3.

Ti-sa-an-da-fyé: AnOr. 7,24,8; Fish, CST 193,6.
I-sar-ri: Or. 47-49,36,8.
Ip-fru-ha: JCS 10 (1956) 28 no. 5,19.
Mardaman
Gu-zu-zu : Nies, UDT 92 rev. 1.
Na-ag-da-ma-ri: TCL 2,5500 III 1.
Zidanum106
A-ab-mi-ra-din: PDT 473,5 (Zi-da-ni-umki).
Ra-si\ Fish CST 254,3 (Zi-da-nümki); Chiera, STA 31,9 (Zi-da-nuki{Kiy)\ PDT 466 rev. 4 

(Zi-ti-anki).
Humurti107
Hu-ba-mer-si-ni: YOS 4,63,2 (ensi).
Gu-u-ud: RA 9 (1912) SA 200. Noter la var. Hu-ur-ti. lù Hu-ur-tiki-me JCS 7 (1953)
106 no. 4 I 7.
Kimas
Hu-un-ìj,i-li et Ra-si.si: Boson, Tavol. sum. 140,2 et 4.
Harsi
Mar-hu-ni: Jean SA 36 (30) 2; RA 8 (1911) 7,5; HUCA 29 (1958) 6 rev. 5; 4 rev. 1 (Ma-ar- 

hu-ni).
Ud-mu-da-a-re-e-sa-a : HUCA 29 (1958) 4 rev. 2.
Zé-id-gi-na108: Boson, Tavol. sum. 146,1 (ensi).
Simurrum109

104 Mème région que Marhasi, ibid. 120 n. 55.
105 Sasrum, Sersi, Setirsa, Simanum, Mardaman sont situées à l’est du Tigre, voir I. J. Gelb, Hur­

rians and Subarians 58; A. Goetze, JNES 12 (1953) 120, place Sersi très loin au nord du pays de Sumer.
106 Aucun élément certain ne permet d’identifier cette ville; peut-ètre située non loin du domaine 

élamite, I. J. Gelb, Hurrians and Subarians 104.
107 Humurti, Harsi et Kimas se trouvaient dans la région de Kerkouk, cf. A. Goetze, JNES 12 

(1953) 118.
108 Probablement à corriger en Ad-da-gi-na, d’après PDT 548,14.
108 Sur le Zab inférieur, selon A. Götze, ibid. 120.



Ki-H-ib-ul-me: Bab. 8 (1924) no. 30,5; Jones-Snyder 66,21; 297,71; Ki-ri-ib-ul-me: Boson, 
Tavol. sum. 203,5; Ki-H-bu-ul-me: TCL 2,5500 III 9. Ajouter deux inédits, I. J. Gelb, 
Hurrians and Subarians 114.

Ma/man-ba-an-da-ra-ah110 111: Or. 47-49,36,10-11; AnOr. 7,40,4; 44,5; 53,21; PDT 605 rev. 4; 
567.2.
Gumarasim
d5ul-gi-<z-taL TCL 2,5500 II 5.
Dub-ki-se-er112 : Langdon, Arch. Drehern 67,1.
Urbilum113 114
Gi-ba-a-[tal] : Jean, SA 85 (71), revu par A. Goetze, JCS 7 (1953) 106 no. 4 III 17. 
Na-ni-ba-tal: CT 32,27,103450 I 16-17; TCL 2,5500 III 1; PDT 554,2.
BuliU4
Se-eb-ba et son fils Si-ri : Genouillac, TrDr 83,2.
Rimus115 116
A-ri-ip-hu-ub-bi: Nies, UDT 92,20.

NOTE ANNEXE B

Les gens venant de l’Ouest.
Mari
A-bu-fàb: Genouillac, TrDr 18,5; Jean, SA 85 (71), document revu par A. Goetze, JCS 7 

(1953) 104 no. 4 III 2; PDT 567,6.
A-mi-ir-d Qui- gi: Or. 18,17.
A-mur-d^ul-gì: CT 32,23, 104452 (probablement le mème que le précédent).
Aq-ba-ni: TCL 2,5500 II 8; 5508 III 9; Or. 18, 17.
APiN-ba-ni: CT 32,23, 104452 rev. 2; Or. 18,17.
1-U-is-ti-kàl : Or. 18,17. 
l-lum-a-hi : Fish, CST 107,5.
I-din-ag: JCS 7 (1953) 103 no. 3 rev. 4-5.
Is-me-dDa-gan: PDT 594,12.
I-zi~in-dDa-gan: sakkanakku de Mari, Jean, SA 85 (71), revu par A. Goetze, JCS 7 (1953) 

103 no. 4 III 7.
Kur-bi-la-ak\ PDT 161 rev. 1.
La-qi-pu-um: PDT 180,2; Bab. 8 (1924) 30,8.
Puzur^Ma-ma: Legrain, TRU 305,8; Fish, Bull. J. Rylands Libr. (1924) 411: 507,5;

A. Goetze, ibid. no. 1,1; 2,2-3; RA 9 (1912) SA 79 et 239.
Lü-lam: RSO 9 (1921) 474 P 370,6; AnOr. 7,99,19; AfO 19 (1959/60) 120 ligne 17. 
Su-dDa-gan : Jean, SA 6 (2) 4.

110 Une lecture Tab-ba- serait sans doute meilleure, comme le suggère, du reste, le texte AnOr. 
7,40,4. Yoir A. Goetze, JCS 1 (1947) 260 (référ. de D. O. Edzard).

111 Une ville hourrite, si l’on en juge d’après la finale du nom, cf. I. J. Gelb, JCS 15 (1961) 40.
112 L’élément dub fait probablement partie du nom, car la ratine tupk- est bien attestée à Nuzi, cf. 

NPN 158. D’autre part, il convient sans doute de corriger -er en -ni (cf. E. Speiser, Mesopot. Or. 130 
n. 2) pour obtenir l’élément -sen.

118 Arbèles des Assyriens, cf. A. Goetze, ibid. 120.
114 Au nord-est de la Mésopotamie, vers l’Urartu, cf. I. J. Gelb, Hurrians and Subarians 104.
115 Ville voisine de Ninive, ibid. 58.
116 Lecture établie par E. Sollberger, AfO 19 (1959/60) 121.

18 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzaid)



Su-AIs-ha-ra: JCS 7 (1953) 103 no. 3 rev. 2.
dSul-[gi-<z-öi] : Fish, CST 190.
dSul -gi-pa-li-il: ibid.; CT 32,23,104452.

Il faut ajouter deux notations: lüMa-riki-me: AOS 32 C 1 III 10; é-kisìblu Ma-riki: 
ibid. R 11,2.
Tuttul117
dDa-gan-a-bu lu-kin-gi4-al à-si-li-im ensi Tu-tu-ldA JCS 15 (1961) 35 et AfO 19 (1959/60) 

120 ligne 18.
Ebla118 *
Gu-ra-alw\ AfO 19 (1959/60) 120; AnOr. 7,99,17; RSO 9 (1921) 474 P 370, 4-5. 
ì-li-dDa-gan: Legrain, TRU 305,10; 344,16; Fish, CST 254 rev. 2; 468,10; RA 9 (1912) 59:

SA 79 et 239; JCS 7 (1953) 104 no. 1,2; 2,5-6; 3, 10.
Me-me-su-ra : Contenau, Umma 27,3.
Ursu120 121
Bu-du-ur : PDT 594,14. 
ì-li-àDagan121 : PDT 594,16.
Kur-bi-la-ak\ Contenau, Umma 27 rev. 1.
Na-na-à: RA 9 (1912) pi. Ili SA 79; JCS 7 (1953) 104 no. 1,3.
Urgis122
An-na-tal: TCL 2,5565,2; Bab. 7 (1923) pi. XXI 14,7.
Ni-da-gu\ Nakahara 15 rev. 2.
Kubla (Byblos)
I-ba-ti lu-kin-gi4-a Ib-da-ti ensi Ku-ub-laP: AfO 19 (1959/60) 120,1.19; AnOr. 7,99 

(corrigé par E. Sollberger, AfO 19,122).*

117 Sur la localisation de Tuttul, voir ibid. 121 et la n. 14. Il existait plusieurs villes de ce nom, voir 
W. Hallo, JCS 18 (1964) 79; l’une d’elles, bien cornute dans les documents d’Ur III, où elle est ortho- 
graphiée Du8-du8-li, était située loin au nord de la Mésopotamie, dans la vallèe supérieure du Tigre, 
cf. A. Goetze, JNES 12 (1953) 122.

118 Ebla est, dans ce cas, une ville proche de Mari. Cf. D. O. Edzard, ZZB 63; J.-R. Küpper, RA 43 
(1949) 87. A localiser dans la vallèe du Balih.

118 A propos de Gu-ra-a, voir E. Sollberger, AfO 19,121. Selon Sollberger, il faut lire dans AnOr. 
7.99A7: Gu-ra-a lù Eb-lakl; toutefois, D. O. Edzard veut bien me faire remarquer que, dans Hallo, 
TLB 3, 25, 2, la copie porte clairement: Gu-ra-a lù Ur-sukI.

120 L’identification d’Ursu avec cArsuz, sur le golfe d’Iskanderun, doit ètre abandonnée, cf. J.-R. 
Küpper, Les nomades 253. Cette ville est à situer au nord de l’Euphrate, dans la Commagène.

121 Ili-Dagan est peut-ètre originaire d’Ebla; faut-il corriger Ur-su en Eb-la?
122 Ville située au nord-ouest de la Babylonie, dans la partie occidentale du «triangle» du Habur, 

J.-R. Küpper, Les nomades 9 n. 1; identifìée avec “Amüdä, dans le nord de la vallèe supérieure du 
Habur, selon M. Civil, JCS 21 (1967) 38.

* Nous n’avons pas repris ici d’autres noms de lieux pour lesquels une identification et une localisa­
tion à peu près certaines ne sont pas proposées et qui sont, par conséquent, sans intérèt pour notre 
étude.



DIE ZWERGE ALS ARBEITERKLASSE IN BESTIMMTEN BERUFEN

IM ALTEN ÄGYPTEN*

PAUL NASTER, LEUVEN

Es geht mir darum, die Frage aufzuwerfen, ob Mesopotamien und die vorderasiatischen 
Randgebiete im engeren Sinne, die vielleicht wenigstens teilweise, was die Zwerge in der 
Bevölkerung betrifft, eine ähnliche Situation wie Ägypten gekannt haben, uns darüber 
schriftliche oder bildliche Nachricht hinterlassen haben.

Im alten Ägypten reichen die Nachrichten von der Vor- oder Frühdynastischen Zeit* 1 
bis zur Spätzeit, wenige Jahre vor der Eroberung Alexanders. Sie sind ziemlich zerstreut, 
konzentrierten sich jedoch stark auf die Zeit der V. und VI. Dynastie, was etwa dem 
Ende der Frühdynastischen Zeit in Sumer und der Akkadischen Periode entspricht.

Im allgemeinen kann man drei Typen von Zwergen unterscheiden2, die sich auch in der 
ägyptischen Literatur oder Kunst wiederfinden :
1. Kleinwüchsige Menschen, die einer Zwergrasse angehören, z. B. Pygmäen.
2. Großköpfige, kurzbeinige Menschen.
3. Verwachsene, bucklige, verkrüppelte Leute.

Es gibt nur vier Berufe, in denen Zwerge regelmäßig, womöglich vorzugsweise, auf­
treten :

a) Sie können Tänzer sein im Kultus oder am königlichen Hof3. Diese Zwerge nannte 
man „Gottestänzer"; sie wurden aus dem Inneren Afrikas hergebracht. Sie waren Ange­
hörige einer wirklichen Zwergenrasse, deren Ankunft und Erscheinung eine Besonderheit 
darstellte. Auch für den König wurden sie mitgebracht. Herchuf, Offizier, Rat und 
Gouverneur des Südens unter Merenre I. und Phiops (Pepi) IL (VI. Dyn.), hat während 
seiner vierten Expedition nach Punt einen Tanzzwerg mitgebracht und darüber vom 
König ein Schreiben erhalten. Darin empfiehlt der Fürst dem Herchuf die größte Sorgfalt 
für den Zwerg und verspricht ihm eine höhere Belohnung dafür als die Gabe, die zur Zeit

Abkürzungen: AS AE = Annales du Service des Antiquités de l’Égypte; ASE = Archaeological 
Survey of Egypt; CG = Catalogue général du Musée du Caire; DAWW = Denkschriften der Akad. 
der Wiss. in Wien; MIFAO = Mém. pubi, par les Membres de l’Institut fran9ais d’archéologie orientale; 
Urk. = Urkunden des Ägyptischen Altertums.

1 Z. B. A. Scharff, Altertümer der Vor- und Frühzeit Ägyptens II (Staatl. Museen zu Berlin. Mitt. aus 
der ägypt. Samml. II) (1939) Taf. 16; J. Capart, Les débuts de l’art en Egypte (1904) Abb. 122; H. 
Breasted, Geschichte Ägyptens (1936) Abb. 41-42; W. St. Smith, The Art and Architecture of Ancient 
Egypt (1958) Taf. 1 B.

2 L. Klebs, Die Reliefs des Alten Reiches (AHAW, Phil.-hist. Kl. 3, 1915) S. 32. Eine weitergehende 
und medizinisch-anthropologisch begründete Einteilung findet man in A. Rupp, Der Zwerg in der 
ägyptischen Gemeinschaft. Studien zur ägyptischen Anthropologie: Chronique d’Égypte 40 (1965) 
260-305, bes. S. 298. - S. auch H. Junker, Giza V (DAWW, Phil.-hist. Kl., 71. 2, 1941) 7-12; vgl. bes. 
die Gesamtabbildung 1, S. 9, für mehrere der hier unten angebenen Kunstwerke.

3 E. Brunner-Traut, Der Tanz im Alten Ägypten nach Abbildungen und inschriftlichen Zeugnissen 
(Ägyptol. Forschungen 6, 1938) 34-35; Klebs, op. cit., S. 117; H. F. Wolfi, Die kultische Rolle des 
Zwerges im alten Ägypten: Anthropos 30 (1938) 445-514.



von Isesi, dem 8. König der V. Dynastie, der Gottesschatzmeister Bawerdjed für einen 
Zwerg geschenkt hatte4.

Solche zentralafrikanische Tanzzwerge sind augenscheinlich Mesopotamien und den 
anderen vorderasiatischen Ländern fremd geblieben5.

Auf den Reliefs des Alten Reiches sieht man auch Tänzer bzw. Tänzerinnen, die der Art 
der großköpfigen und kurzbeinigen Zwerge angehören6, und selbst noch unter Nektanebo II. 
(359-341 v.Chr.) gibt es den kultischen Tänzer Pujnhetef7, der im Grabe seines Herrn in 
einem schönen, mit seinem Bildnis geschmückten Sarg bestattet wurde.

Es ist nicht klar, ob drei zusammengehörige Elfenbeinstatuetten alt aussehender 
Männer, gefunden in einem Grabe der XII. Dynastie zu Lischt, pygmäenartige oder 
pathologische Zwerge der zweiten Gruppe darstellen; diese Figuren sind sieben cm hoch, 
sie stehen auf einer gelochten Scheibe mit spulenförmigem Fuß, sind auf einem Brettchen 
mit Löchern befestigt und konnten mit Schnüren zum Drehen gebracht werden8.

Nicht in kultischen Zusammenhängen tanzende Zwerge im Dienste des Königs, so z. B. 
der Zwerg des Herchuf, könnten auch eine Art Hofnarr gewesen sein, wie aus dem 
Folgenden hervorgeht.

b) Auf den Reliefs der Gräber des Alten Reiches (insbes. V. und VI. Dynastie) sind oft 
Zwerge des zweiten Typus (großköpfige, kurzbeinige) die Begleiter des Grabherrn auf 
seinen Spaziergängen; sie führen Hunde (gewöhnlich Windhunde) und Affen (oft Meer­
katzen - Cercopithecus) an der Leine9. Manchmal trägt der Zwerg eine Art Szepter, das in 
Form einer Hand endet10. Diese Spaßmacher tragen also ein Attribut, das unserer west­
europäischen „Hand der Gerechtigkeit“, „main de justice“, ähnlich ist, welche von den 
Königsszeptern abgeleitet und ausnahmsweise auch von neuzeitlichen Narren getragen 
wurde11.

Bisweilen trägt ein Zwerg einen Affen auf den Schultern oder auf dem Kopf, in der Nähe 
des Herrn12. Es gibt aber auch Normalwüchsige mit Affen, Hunden und Handszepter13. 
Ausnahmsweise führt ein Buckliger Tiere14.

4 K. Sethe u. a., Urk. I (1904) 128-129; auch z. B. Brunner-Traut, a.a.O., Wolff, op. cit., S. 459-460.
5 Es gab jedoch nubische Sklaven (Zwerge?) bei den Hethitern, worauf mich B. Rosenkranz aufmerk­

sam macht; dafür meinen herzlichen Dank. W. Helck, Die Beziehung Ägyptens zu Vorderasien im 
3. und 2. Jtd. v.Chr. (Ägyptol. Abhandlungen 5, 1962) 364 (KUB III 51-52); auch in Syrien nach dem 
Armarna-Brief Kn. 49, 19-21.

6 H. Junker, Giza X (DAWW 74/1, 1951) Abb. 46 = Giza V, Abb. 1, 11. Auch wahrscheinlich N. 
de G. Davies, The Rock Tombs of Sheikh Said (ASE 10, 1901) Taf. IV = Rupp, op. cit., Abb. 6.

7 Encyclopédie photographique de l’art. Le musée du Caire, s. 1., 1949, Abb. 180.
8 Ibid., Abb. 77; Brunner-Traut, op. cit., Abb. 12.
9 Grab des Ka-Gemi: Fr. W. von Bissing, Die Mastaba des Gemni-kai/I (1905) Taf. 22 = W. Wres- 

zinski, Atlas zur altägyptischen Kulturgeschichte III (1936) Taf. 9. - P. Duell u. a., The Mastaba of 
Mereruka I (OIP 31, 1938) Taf. 157, 158 = Wreszinski, Taf. 8; Davies, Sheikh Said, a.a.O. und Taf. VI, 
1 = Rupp, op. cit., Abb. 6 und 5.

10 G. SteindorfE, Das Grab des Ti (1913) Taf. 115; L. Epron, Le tombeau de Ti, Fase. 1 (MIFAO 65, 
1939) Taf. 16; Mast, of Mereruka, a.a.O. (der allgemeinen Form nach wohl ein Handszepter).

11 Z. B. der französische König Philipp VI. von Valois (1328-1350) mit „main de justice“ auf seiner 
Münze, dem Goldenen Parisis: J. Lafaurie, Les monnaies des rois de France I (1951) S. 39, Nr. 252. - 
Einen Narren mit Handszepter habe ich noch selbst gesehen in folkloristischen Aufzügen in Brüssel 
und Löwen, im Stil der „niederländischen Rhetorikerkammern“ (chambres de rhétorique), d.h. lite­
rarischer Vereine der Renaissance-Zeit und später.

12 J. Capart, Une rue de tombeaux à Saqqarah (1907) Taf. XLI; Junker, Giza VIII (DAWW 73/1, 
1947) S. 82-83, Abb. 35 und Taf. XlVa.

13 R. F. E. Paget und A. A. Pirie, The Tomb of Ptah-Hetep (Egypt. Res. Account 1896; London
1898) Taf. XXXV, und N. de G. Davies, The Mastaba of Ptahhetep and Akhethetep at Saqqareh I



Im Mittleren Reich wurden noch vereinzelt Zwerge (des zweiten Typus) mit Affen und 
Hunden abgebildet. Auch sieht man Zwerge des dritten Typus, bucklig und mit verkrüp­
pelten Füßen, in der Gesellschaft ihres Herrn16.

Kurzbeinige Zwerge und Zwerginnen gehören noch in der Amarna-Zeit zum Gefolge des 
Königs16.

c) Eine wichtige Beschäftigung fanden die großköpfigen und kurzbeinigen Zwerge 
des zweiten Typus bei den Goldschmieden. Nicht die schwere Arbeit, wie das Schmelzen 
des Metalles, das Ausgießen der Schmelzmasse, das Aushämmem des Rohgusses, sondern 
die feine Arbeit, die Bearbeitung und Vollendung der Schmucksachen und Kleinodien 
wird ihnen anvertraut. Sie stehen zu zweit oder sitzen auf niedrigen Stühlchen und halten 
gewöhnlich einen übergroßen Halskragen in den Händen17. In einem Falle benutzen sie 
Werkzeug zum Vergolden18.

Nur in der Werkstatt des Goldschmiedes sehen wir diese Zwerge an der Arbeit - man 
hat behauptet, daß die kleine Statur dieser Menschen die Aufsicht erleichterte, weil sie mit 
den Kostbarkeiten nicht rasch weglaufen konnten - aber man sieht sie nicht allein, denn 
normal gewachsene Leute sind an den gleichen Orten mit der gleichen Arbeit beschäftigt. 
In den Prozessionen der Opferträger jedoch trägt nur selten ein Zwerg die Schmuck­
sachen zum Grabherrn19; diese Funktion kommt großwüchsigen Menschen zu. * 14 15 16 17 18 19

(ASE 8, 1900) Taf. XXI, XXIVa = Wreszinski, Taf. 2 (trotz gerundeter Brust wohl ein Mann, 
S. 4), 14, 18; Mast, of Mereruka, Taf. 34B, 46 (= Wreszinski, Taf. 12), 146, 168; A. M. Blackman, 
The Rock Tombs of Meir IV (ASE 25, 1924) Taf. XVII, und Teil V (ASE 28, 1953) Taf. XXXI; Klebs, 
Abb. 20 = G. Maspero, Égypte (1911) Abb. 110 = id., Gesch. d. Kunst in Ägypten (1913). Vielleicht 
ist der Mann von sehr geringer Gestalt, kleiner als die Tiere, in Steindorff, op. cit., Taf. 15, doch wohl 
eher ein Erwachsener und nicht ein Zwerg. Wahrscheinlich war der Mann mit Handszepter und Pavian 
in Davies, Sheikh Said, Taf. XV, ein normaler Erwachsener und nicht ein Zwerg : nur die linke Hand 
und das linke Bein sind erhalten. Auch ein Herr kann, z. B. beim Schachspiel, ein Handszepter halten : 
Junker, Giza IV (DAWW 71/1, 1940) Abb. 9.

14 Steindorff, op. cit., Taf. 115; Epron, a.a.O.
15 P. E. Newberry, Beni Hasan II (ASE 2, 1893) Taf. XVI, XXXII. - Hunde und Affen können 

ohne Diener bei dem Meister abgebildet sein: ibidem I (ASE 1, 1893) Taf. XXX; H. O. Lange und 
H. Schäfer, Grab- und Denksteine des Mittleren Reiches im Museum von Kairo II (CG 1908) S. 99, 
und Teil IV (1902) Taf. XXXV. Schon im Alten Reiche: Steindorff, Taf. 132 = Wreszinski, Taf. 35; 
S. Hassan, Excavations at Giza IV. 1932-1933 (1943) Abb. 116, 117, 119; Wreszinski, Taf. 11 (Mereru­
ka, nicht in Duell, op. cit.). — Ein Zwergenhafter mit dickem Kopfe und dickem Bauche führt aus­
nahmsweise im Mittleren Reiche einen Ochsen : Lange und Schäfer, op. cit., S. 357, Taf. LIV, Nr. 20725.

16 N. de G. Davies, The Rock Tombs of El Amama II (ASE 14, 1905) Taf. V und VIII (jedesmal
zwei Zwergfrauen mit verkrüppelten Füssen) ; V (ASE 17, 1908) Taf. Ill (id.); VI (ASE 18, 1908) Taf. 
XVII (1?), XXVI (2 nicht sehr deutlich), XXVIII. - Das spätere hethitische Relief mit der Familie 
des Dynasten Araras: D. G. Hogarth, Carchemish I (1914) Taf. B 7b = E. Akurgal, Die Kunst der 
Hethiter (1961) Taf. 122; M. Vieyra, Hittite Art (1955) Taf. 37, zeigt nicht einen Zwerg, sondern einen 
Knaben, der am Stock mit Vogel laufen lernt: P. Meriggi, Manuale di Eteo geroglifico II, ia s. (1967) 
10-12: „un ragazzino, che tiene una stanga con su un ucello“, „quest’ (è) Asakar-tispa". _ ; |j

17 Mast, of Mereruka, Taf. 22 A, 29, 30, 32, 33 = Wreszinski, Taf. 33; N. de G. Davies, The Rock 
tombs of Der el Gebràwi I (ASE 11, 1902) Taf. XIII; Capart, Une rue de tombeaux, Taf. XXXIII = 
Wreszinski, Taf. 34; S. Hasan, Excavations at Giza II. 1930-1931 (1936) Abb. 219, Taf. LXXIV- 
LXXVI; Paget und Pirie, Tomb of Ptah-Hetep, Taf. XXXV = Wreszinski, Taf. 2. Vielleicht gibt es 
auch Zwerggoldschmiede in Davies, Sheikh Said, Taf. IV = Rupp, op. cit., Abb. 6.

18 E. Vernier, La bijouterie et l’orfèvrerie égyptiennes (MIFAO 2, 1907) 134-135, Abb. 180 = P. 
Montet, Les scènes de la vie privée dans les tombeaux égyptiens de l’Ancien Empire (1925) 283-284, 
Abb. 39.

19 W. M. F. Petrie, Deshasheh (Eg. Expl. Fund. Memoirs 15; London 1898) Taf. XIII = Junker, 
Giza V, Abb. 1, 7.



Es mag Mer daran erinnert werden, daß Hephaistos in der griechischen Mythologie ein 
Hinkebein hatte und daß in der deutschen Sage gleichermaßen der Zwerg Alberich in der 
Schmiede selbst schwere Arbeit verrichtet. Man kann sich also fragen, ob nicht auch die 
Goldschmiedearbeiten aus den Gräbern von Ur (Mitte des III. Jahrtausends, mit denen der 
V. Dyn. gleichzeitig) von zwerghaften verkrüppelten Arbeitern gefertigt worden sind. Für 
keine Periode der vorderasiatischen Geschichte ist etwas darüber in der Ikonographie be­
zeugt. Gibt es Hinweise in den schriftlichen Quellen? Ich habe nichts finden können20.

Während des Mittleren und Neuen Reiches in Ägypten wurden keine Zwerge mehr in 
den Goldschmiedewerkstätten abgebildet, vielleicht also auch nicht mehr verwendet.

d) Endlich werden sogenannte Kleiderzwerge im Haushalt seit der I. Dynastie 
erwähnt. Solche Zwerge sieht man Sandalen tragen21, einen Kleidersack22, eine Kopf­
stütze23, einen Spiegel24 25. Der berühmteste dieser Zwerge ist der als Rundplastik dargestell­
te Chnumhotep, der „Kleidermeister der Totenpriester“26. Diese Angaben beziehen sich 
alle auf das Alte Reich, neben vielen normal gewachsenen „Linnenbewahrern“ usw.26.

Es ist fraglich, ob in Mesopotamien kleinwüchsige Hausdiener speziell für Linnen­
bewahrung und Toilettenpflege gewählt worden sind. Eine ganze Reihe von Kunstwerken 
der frühdynastischen Zeit27 werden wir besser nicht berücksichtigen, da die Gedrungenheit 
der Dargestellten durch den zeitgenössischen Kanon in der Kunst bedingt ist.

Dies sind die vier wichtigsten Berufe, die Zwerge ausgeübt haben. Es können vielleicht, 
wie für die normal Gewachsenen, Überschneidungen zwischen Tänzer und Narr gegeben 
haben; Narr oder Begleiter und Kleiderdiener28. Wir übergehen hier ganz vereinzelte Ab­

20 Auch nicht in H. Limet, Le travail du métal au pays de Sumer au temps de la Ille dynastie d’Ur 
(Paris i960).

21 Junker, Giza V, Abb. 1, Nr. 2 und 3:2= Giza III (DAWW 70; 1938) Abb. 27 und Taf. V Mitte; 
Z. Y. Saas, A Preliminary Report on the Excavations at Saqqara 1939-1940, in: ASAE (1940) 683 und 
Taf. LXXIX: eine Zwergin mit Sandalen und Kisten, mit anderen Dienerinnen der Königin Nebet 
(ich sehe nicht, warum Rupp, op. cit., S. 300 auch einen Zwerg angibt; Saad, S. 681, Abb. 72).

22 Junker, Giza V, Abb. 1, Nr. 5; auch die Zwergin mit Tänzerinnen in Lepsius, Denkmäler, II, 
Taf. 36c = Brunner-Traut, op. cit., S. 32-33 und Abb. 4 = Hassan, Excav. at Giza IY, Abb. 119. 
Der Zwerg der 5. Dyn. im Rundbild : J. Yandier, Manuel d’archéol. égyptienne III. Les grandes époques. 
La statuaire (Paris 1958) 97 und Taf. XXXIX, i,ist vielleicht ein Kleiderdiener. - Auf einer Stele des 
Mittleren Reichs trägt ein Zwerg, unter dem Stuhle seines Meisters, eine Tasche oder einen Eimer: 
Lange und Schäfer, op. cit., Nr. 20459, S. 59, Taf. XXXII.

23 Junker, Giza V, Abb. 1, Nr. 1 = Giza III, Abb. 27 und Taf. V r.
24 Junker, Giza V, Abb. 1, Nr. 4 = Davies, Deir el Gebràwi I, Taf. XVII. Die Mutter des Mereru­

ka ist begleitet von zwölf kurzbeinigen Zwerginnen bzw. buckligen Dienerinnen mit Spiegel, Sandalen, 
Öltruhe, Myrrhentruhe, Salbentöpfen, Toilettekästchen, Fächer, eine davon mit der Beischrift: „Lin­
nenbewahrerin": Wreszinski, Taf. 11, S. 16.

25 Sehr oft abgebildet, z. B. W. Wolf, Die Kunst Aegyptens (1962) Abb. 135; L. Borchardt, Statuen 
und Statuetten von Königen und Privatleuten im Museum in Kairo Nr. 1-1294 (CG 1911) Bl. 32, Nr. 
144; Vandier, op. cit., Taf. XVIII, 1. - G. Maspero, Essais sur l’art égyptien (1912) S. 83-89.

26 Z. B. Petrie, Deshasheh, Taf. XIII.
27 Z. B. die Weihplatte aus Hafägi: H. Frankfort, Sculpture of the Third Millennium B. C. from 

Tell Asmar and Khafäjah (OIP 44, 1939) Taf. 105, auch abgebildet in A. Salonen, Die Möbel des alten 
Mesopotamien (1963) Taf. Vili, 1 = id., Die Hausgeräte der alten Mesopotamier (1965) Taf. LXXXIX, 
2 [vgl. auch z. B. Taf. LX, 1 = A. Parrot, Sumer, i960, Abb. 197]. — Mehrere Reliefs in Karatepe 
zeigen klein gezeichnete Leute, nicht Zwerge: M. Riemschneider, Die Welt der Hethiter (1954) Taf. 81, 
85; P. Matthiae, Studi sui rilievi di Karatepe (Studi Semitici 9, 1963).

28 Meir, a.a.O.



bildungen auf Reliefs oder in der Skulptur29, wo Zwerge Berufe ausüben, in denen man 
sonst meist Normalwüchsige antrifft.

Trotz ihrer kleinen Gestalt waren die Zwerge in der ägyptischen Gesellschaft durchaus 
angesehen; das bezeugen Chnumhotep und auch Seneb, der mit seiner Familie, Frau und 
zwei kleinen Kindern abgebildet ist30: er war, wohl in der Zeit der VI. Dynastie, Toten­
priester der Könige Cheops und Djedefre, die der IV. Dynastie angehörten. Seine Lauf­
bahn hatte er als Kleidermeister begonnen31.

29 Z. B. der Harfenspieler Vandier, op. cit., S. 97, Taf. XL, 8-9 (ein echter Zwerg); der Oboenspieler 
G. Daressy, Ostraca (CG 1911) S. 9 Nr. 25040, Taf. 8 (ein „individu bossu et contrefait“). - Es ist 
schwer zu entscheiden, was der Zwerg zwischen den Fischern auf dem Boot hinter dem Steuermann 
macht in Petrie, Deshasheh, S. 7 (angeblich bedient er eine Schleuder), Taf. V = Junker, Giza V S. 11 
(„der Zwerg spielt den Schiffsoffizier“), Abb. 1, Nr. 13; vgl. A. Moret, Monuments égyptiens du Musée 
Calvet à Avignon, in: RT 32 (1910) 144, Taf. Ill, 1 : Rupp, op. cit., S. 303, glaubt der „voilier“ sei ein 
Zwerg. - In der vorderasiatischen Kunst sind die klein abgebildeten Akrobaten auf einem Relief von 
Alaca Höyük keine Zwerge: Akurgal, op. cit., Taf. 93 oben = Vieyra, op. cit., Taf. 30; für die klein 
gezeichneten Musikanten u. a. aus Karatepe, vgl. oben Anm. 27.

30 Auch sehr oft abgebildet, z. B. W. Wolf, op. cit., Abb. 150; Vandier, op. cit., S. 80, 137, Taf. 
XLVIII, 5; Encycl. photogr. de l’art. Le Musée du Caire, Taf. 29; Junker, Giza V, Frontispiz.

31 Junker, Giza V, S. 12.





ARCHÄOLOGIE UND DIE SOZIALE STRUKTUR INNERHALB EINER

SIEDLUNG (Zusammenfassung)

HANS J. NISSEN, CHICAGO/BERLIN

In ihren Hauptrichtungen beschäftigt sich die Vorderasiatische Archäologie mit den 
Resten der materiellen Kultur früherer Zeiten sowie mit Aussagen über die geistigen Ver­
hältnisse, soweit diese durch die Interpretation der Funde selbst zu gewinnen sind. Sie 
beschäftigt sich aber nicht oder kaum mit den sozialen Verhältnissen dieser Zeiten. Die 
Auslassung dieses ganzen Sektors bedeutet aber den Verzicht auf die Möglichkeit, Vor­
gänge oder Veränderungen zu erklären, denn selbstverständlich veränderten sich die 
Gegenstände, mit denen die Archäologie zu tun hat, nicht von selbst, sondern diese Ver­
änderungen waren die Ergebnisse anderer Veränderungen, vornehmlich im sozialen 
Bereich. Jede Art der Erklärung von Veränderungen und damit auch von in der Ver­
änderungslinie stehenden Einzelgegenständen muß daher zumindest zum Teil auf An­
sichten über den sozialen Bereich fußen.

Aus dem Gesamtbereich der sozialen Verhältnisse wurden zwei Teilprobleme heraus­
gegriffen, das der sozialen Ordnung innerhalb einer Siedlung und das des gegenseitigen 
Verhältnisses rang-ungleicher Siedlungen. Für diese Probleme wurden in dem Vortrag 
Hypothesen formuliert, und es wurde versucht, theoretisch den Weg aufzuzeigen, der ein­
geschlagen werden müßte, um diese Hypothesen auf ihre Stimmigkeit zu untersuchen. In 
den Vordergrund der Diskussion wurden zwei Punkte gerückt: einmal die Notwendigkeit, 
Grabungsobjekte nach dem anvisierten Problem auszusuchen, und zweitens die Not­
wendigkeit für ein Forschungsprogramm, das auf soziale Verhältnisse abzielt, Siedlungen 
vollständig auszugraben, da unser Grundarbeitsmaterial, die Feststellung der Skala der 
sozialen Möglichkeiten in einer Siedlung, nur durch eine solche vollständige Ausgrabung 
gewonnen werden kann. Zum Schluß wurde darauf hingewiesen, daß der Vortragende im 
Begriff ist, ein Forschungsprogramm in diesem Rahmen im Südwesten Irans zu ver­
wirklichen.





GESELLSCHAFTSKLASSEN IN WERKEN ALTORIENTALISCHER KUNST

EDITH PORADA, COLUMBIA UNIVERSITY, NEW YORK

Es ist nicht ohne Interesse, daß das Thema Gesellschaftsklassen oder Gruppen in der 
altorientalischen Kunst für mein Referat vorgeschlagen wurde. Seit den Veröffentlichun­
gen von Frederick Antal, Florentine Painting and its Social Background ... (London 
1948), und von Arnold Hauser, A Social History of Art (London 1951; Sozialgeschichte der 
Kunst und Literatur, München 1953), sind relativ wenige Untersuchungen von Histori­
kern der Kunst des Westens erschienen, die sich mit den sozialen und wirtschaftlichen 
Gegebenheiten der Kunstwerke befassen.* 1 Auch Hausers Werk war nicht eine Unter­
suchung der materiellen und sozialen Grundlagen der Kunst, sondern eine Sozialge­
schichte, wie er sie im Spiegel der verschiedenen Stile und künstlerischen Ausdrucksformen 
sah2, beruhend auf vorgefaßten Theorien, nach denen das Material dargestellt wurde. Für 
die vorderasiatische Kunst konnten mit dieser Methode und mit mangelnden Fachkennt­
nissen keine brauchbaren Resultate erzielt werden.

Im allgemeinen scheitert bei den Kunsthistorikern des alten Orients der Versuch, in 
soziale und wirtschaftliche Probleme der Kunstwerke einzudringen, meist an dem Mangel 
einer genügenden Kenntnis der sumerischen und akkadischen Keilschrift und Sprache, da 
die vielen einschlägigen Tontafeltexte größtenteils unübersetzt und sogar unpubliziert 
sind.

Der folgende Versuch, dem vorhandenen Bildmaterial einige Hinweise für die soziale 
Stellung der Besteller der Kunstwerke und der Bildhauer und Siegelschneider (mit deren 
Werken wir uns hier befassen werden) abzuringen, soll die Philologen dazu veranlassen, 
die nötige Forschungsarbeit zu tun, um für die hier vorgebrachten, sehr spekulativen 
Theorien Beweise oder Gegenbeweise zu erbringen.

1 Ich verdanke die folgende Anmerkung Herrn Jonathan Riess:
Arnold Hauser’s The Social History of Art (New York 1951) remains the single comprehensive treat­
ment of the theory of economic determinism in the arts. It is significant that the reaction to the book, 
as it is typified by E. H. Gombrich’s review in The Art Bulletin, XXXV, 1953. 79S., and by Richard 
Wollheim’s discussion in Proceedings of the Third International Congress on Aesthetics, Turin 1957,
4040., was critical of certain aspects of Hauser’s argument and of several conclusions that followed 
from it, rather than with the general theory itself. The validity of the general theory has been defended 
most notably by Meyer Shapiro in „Style“, Anthropology Today (A. L. Kroeber, ed.), Chicago 1953,
2870., as well as in other essays, and by Geraldine Pelles, Art, Artists and Society, Origins of a 
Modern Dilemma (Englewood Cliffs 1963).

I am aware of only one significant application of the theory since the publication of Hauser’s book :
Frances Haskell’s account of the growth of the rococo style in Patrons and Painters, A Study in the 
Relations between Italian Art and Society in the Age of the Baroque (New York 1963). Recent econo­
mic approaches to art have been concerned by and large with the possible use of the art market as a 
yardstick of taste (Gerald Reitlinger, The Economics of Taste, 1760-1960, 2 vols., London ig6i-63) 
and with the use of art as an expression of Marxist and Socialist ideologies (see especially two books 
by Donald Drew Egebert: Socialism and American Art in the Light of European Utopianism, 
Princeton 1967, and Social Radicalism and the Arts . . ., New York 1970).



In der Form einer Arbeitshypothese möchte ich zuerst einige allgemeine Kriterien auf­
stellen, nach denen man versuchsweise Kunstwerke verschiedenen Gesellschaftsklassen 
zuweisen kann. Diese Kriterien sollen dann an spezifischen Siegelgruppen auf ihren Wert 
geprüft werden. An erster Stelle steht für diesen Zweck die Zylinder der Akkad-Zeit zur 
Verfügung, da Rainer M. Boehmer die große Arbeit des Sammelns und Sichtens getan hat2 3 
und Dietz 0. Edzard Gruppen von Eigentümern mit ihren Berufsbezeichnungen heraus­
gearbeitet hat.4 Abschließend wollen wir unsere Kriterien nochmals an Beispielen von 
Nuzi prüfen, wo wir auch die Eigentümer und Berufe vieler Siegelinhaber kennen.

Als erstes Kriterium für die Beurteilung eines Kunstwerkes und für seine Zuweisung 
zu einer bestimmten Gruppe der mesopotamischen Gesellschaft möchte ich die Qualität 
nennen. Unter guter Qualität verstehe ich hier die sorgfältigste und formal befriedigendste 
Ausführung eines Kunstwerkes innerhalb eines gegebenen Stiles. Prüfen wir nun einige 
Werke der frühdynastischen Zeit auf ihre Qualität und fragen wir uns, was für Schlüsse 
wir aus den Qualitätsunterschieden ziehen sollen.

Die Keule König Mesalims von Kis5, in Tello (Girsu) gefunden, heute im Louvre, ist 
allgemein bekannt. Anton Moortgat6 benannte nach diesem „Richtstück“, das den 
Namen der 1935 einzig bekannten geschichtlichen Persönlichkeit dieser Epoche trug, 
diesen Zeitabschnitt und Stil, den wir mit Frühdynastisch II bezeichnen.7 Die Berühmtheit 
der Keule mit ihren Löwen, deren vorderansichtige Köpfe Moortgat so richtig mit Masken 
verglichen hat8, soll uns nicht darüber hinwegtäuschen, daß die Keule ziemlich grob 
gearbeitet ist, obwohl der Kalkstein, aus dem sie geformt wurde, nicht sehr hart und daher 
leicht zu bearbeiten ist. Ein Vergleich mit der Löwendarstellung auf einem Gipssteingefäß 
aus dem Inanna-Tempel in Nippur, welches ungefähr gleichzeitig oder nur wenig später zu 
datieren ist8, zeigt hier Unterschiede in der Sorgfalt der Ausführung. Der Löwe auf dem 
Gefäß aus dem Inanna-Tempel hat die Mähne in einer geschwungenen Linie vom Körper 
abgesetzt, so daß die innere Stilisierung der Mähne in „Gruppen von kurzen parallelen 
Ritzlinien in Form von Kreissegmenten“9 dem gerundeten Abschluß nach außen ent­
spricht. Im Gegensatz hiezu ist der Abschluß der Löwenmähne auf der Keule eine gerade, 
steife Linie. Auch die Tatzen der Löwen auf dem Gefäß sind eindrucksvoller gestaltet als 
die gespreizten Fingerchen der Mesalim-Löwen.

Die Keule muß jedoch sehr effektvoll gewesen sein mit den eingelegten Augen und roten 
Zungen der Löwen, was für die Aufstellung im Tempel wohl bedeutender war als die sorg­
fältige Ausführung von Einzelheiten. Für unsere Untersuchung ist es hauptsächlich 
wichtig festzuhalten, daß der Keulenkopf aus Tello für einen König gemacht wurde, das 
Steingefäß aus Nippur aber Tempelgut war.

2 Siehe die in Anm. 1 zitierte Kritik von Emst Gombrich, S. 80.
3 Rainer M. Boehmer, Die Entwicklung der Glyptik während der Akkad-Zeit. UAVA 4 (1965), hin­

fort Glyptik.
4 Dietz O. Edzard „Die Inschriften der altakkadischen Rollsiegel“ AfO 22 (1968/1969) 12-20, hinfort 

Inschriften.
5 Eva Strommenger, Max Hirmer, Fünf Jahrtausende Mesopotamien (München 1962), hinfort 

Strommenger, Mesopotamien, Taf. 43.
6 Anton Moortgat „Frühe Bildkunst in Sumer“ MVAeG 40/3 (1935) 24.
7 Für eine „Konkordanz“ der verschiedenen Terminologien für die frühdynastische Zeit siehe Rainer 

M. Boehmer „Zur Glyptik zwischen Mesilim- und Akkad-Zeit (Early Dynastie III)“ ZA 59 (1969) 
261-292.

8 Illustrated London News, Sept. 9 (1961) 410, Fig. 16, hier Fig. A. Das Gefäß wurde unter dem 
Boden des Inanna-Tempels VII A gefunden (mündliche Mitteilung Donald P. Hansens).

9 So beschrieb Anton Moortgat, Die Kunst des alten Mesopotamien (Köln 1967) (hinfort Moortgat, 
Mesopotamien) S. 35, die Zeichnung der Löwenmähnen auf der Keule Mesalims.



Schreiten wir zu unserem nächsten Beispiel, den Weihplatten Urnanses von Lagas10 11, 
deren kompositionelle Unbeholfenheit bemerkenswert ist, selbst wenn das Thema des 
Tempelbauers mit dem Baukorb auf dem Kopf in Gegenwart der ganzen Familie des 
Fürsten neu war.u Ein Vergleich mit dem gleichzeitigen oder etwas früheren Relief des 
Steinschneiders Lumma aus dem Inanna-Tempel von Nippur12 zeigt, daß das letztere eine 
ausgewogene Komposition hat sowie sauber ausgeführte Details wie in den Zotten der 
Gewänder und natürliche Bewegungen der Figuren, obwohl auch hier ein sonst kaum be­
legtes Motif dargestellt ist in den Männern, die die Stiere für das Festmahl bringen, mit 
ihren Armen den Hals des Tieres umfangen und zum großen Teil durch den Körper des 
Tieres verdeckt sind. Zugegebenermaßen ist jedoch das ganze Thema der Weihplatte des 
Lumma die traditionelle Darstellung eines Festmahles in drei Bildstreifen.

Können wir aus diesen Beispielen vielleicht eine Arbeitshypothese ableiten? Diese würde 
dahin lauten, daß in der frühdynastischen Zeit ein großer Qualitätsunterschied in der 
Ausführung von Kunstwerken besteht zwischen denen, die für einen Herrscher, und denen, 
die in einem Tempel hergestellt wurden. Nur auf der Basis einer solchen Hypothese können 
wir uns erklären, warum die Statue des Intendanten des Istar-Tempels von Mari, Ebih-il13, 
soviel schöner gearbeitet ist als die der Könige Iku-Samagan14 und Lamgi-Mari.15 Wenn 
auch für den ersteren König mit seinen eckigen Umrissen ein früheres Datum vorge­
schlagen würde (für welches aber keine stratigraphischen Beweise vorhanden wären), so 
ist Lamgi-Maris Statue sicher nicht älter und wahrscheinlich jünger als die des Ebih-il.16 
Das erstaunlich lebensvolle, feine Portrait des Intendanten scheint mit bewußter Hand­
habung der Körperformen und Proportionen geschaffen worden zu sein. Das sind Züge, 
die schon den Stil der Akkad-Zeit ahnen lassen. Man beachte auch die weiche verschieden­
artige Bewegung in der Zeichnung der Zotten des Gewandes, die im Gegensatz zu dem 
schematisch dargestellten Korbwerk des Sitzes um so lebendiger wirken. Hier konnte wohl 
der Intendant den besten Künstler in Mari verwenden.17

Eigentlich ist es nur logisch anzunehmen, daß bis zum Ende der frühdynastischen Zeit 
die traditionsgebundenen Künstlerwerkstätten, in denen Lehrlinge von Meistern angelernt 
wurden, in den Tempeln zu finden waren. Hohe Tempelbeamte wie Ebih-il, welche die

10 Moortgat, Mesopotamien, Taf. 109-112.
11 Moortgat, Mesopotamien, S. 48, weist darauf hin, daß Urnanse „ein sonst kaum zu belegendes 

Thema einführte“.
12 Donald P. Hansen,,New Votive Plaques from Nippur" JNES 22 (1963) Taf. VI; siehe hier Fig. B. 

Für das Problem, daß die Plaque dNin-mü geweiht ist, aber im Inanna-Tempel gefunden, siehe Hansen, 
op. cit., 155, Anm. 47.

13 Strommenger, Mesopotamien, Taf. 88, 89, und XX; eine 3/4-Ansicht bei Moortgat, Mesopotamien, 
Taf. 66. Veröffentlichung des Ausgräbers, André Parrot, Mission archéologique des Mari I, Le temple 
d’Ishtar (Paris 1956) Titelbild und Taf. XXVII-XXIX.

14 Strommenger, Mesopotamien, Taf. 90, 91. Für die unrestaurierte Statue ohne Nase s. André 
Parrot, Mission archéologique de Mari III, Les temples d’Ishtar et de Ninni-Zaza (Paris 1967) 
Taf. XII, XIII und S. 37, Fig. 31.

15 Strommenger, Mesopotamien, Taf. 100; Moortgat, Mesopotamien, Taf. 84; Parrot, Temple d’ 
Ishtar, Taf. XXV-XXVI.

16 Siehe die Bemerkungen Eva Strommengers in „Das Menschenbild in der altmesopotamischen 
Rundplastik . . BagM 1 (i960) 26-27, und die von ihr, S. 24, zitierten Vorschläge Francois 
Thureau-Dangins in RA 31 (1934) 143> aber auch Maurice Lamberts Bedenken gegen eine schrift­
geschichtliche Datierung für das im Norden Mesopotamiens gelegene Mari in Sumer 8 (1952) 212.

17 Parrot wies auf einen Kopf hin, der im Ninni-Zaza-Tempel gefunden wurde und der dem Ebih-ils im 
Stil sehr ähnlich ist, ohne dessen Gesichtszügen genau zu gleichen. Parrot erwähnte auch einen zweiten 
Kopf, der eine etwas andere Gesichtsform aufweist, aber auch von der Hand eines erstklassigen Meisters 
gemeißelt worden sein muß : Les temples ... de Ninni-Zaza, Taf. XXXIX/XL (2340) und XLI (2328).



Oberaufsicht über das Personal führten, konnten sicher für ihre eigenen Arbeiten die­
jenigen Künstler wählen, deren hervorragende Fähigkeiten sie zu schätzen und zu ver­
wenden wußten. Ägyptische Beispiele aus der Zeit der IV. Dynastie (ca. 2613-2494 v. Chr.)18 
lehren uns, daß Hofbeamte, deren Machtbefugnis die Oberaufsicht über alle (Konstruk- 
tions-)Werke des Königs umfaßte, also auch die Werke der Bildhauer und Maler, künst­
lerisch sehr bedeutende Statuen und Gräber hatten, so Hemön und Anch-haf.19

Schon die große Siegesstele Eannatums, ensi von Lagash ca. 247020, zeigt aber her­
vorragendes Können eines Bildhauers an einer künstlerischen Aufgabe, welche das Aus­
maß der in Tempeln hergestellten Reliefs weit zu überschreiten scheint, wenn man aus 
dem bisher ausgegrabenen Material diesen Schluß ziehen darf. Der durchgehende Stil­
wechsel in der Akkad-Zeit weist dann wahrscheinlich auch in dieselbe Richtung. Das 
heißt, daß die königlichen Werkstätten der Akkad-Dynastie die besten Bildhauer heran­
zogen. Woher die Meister in solchen Werkstätten stammten, entzieht sich unserer Kennt­
nis, da vorläufig kein Siegelzylinder und kein Kontrakt ein Licht auf die Herkunft oder 
soziale Stellung eines Bildhauers in dieser Zeit wirft. Doch dürfen wir wohl aus den er­
haltenen Werken schließen, daß die verschiedenen Darstellungen des Themas Kampf und 
Sieg in den erhaltenen Stelenfragmenten21 auf eine gewisse künstlerische Freiheit hin­
weisen, wie wir sie für die Siegelschneider dieser Zeit annehmen (siehe später, S. 154).

Von der Akkad-Zeit an sicher, von Eannatum an wahrscheinlich, kann man von einem 
erstklassigen Werk annehmen, daß es aus einer königlichen Werkstatt stammt.22 Zugleich 
sind die Werke, die nicht auf einen königlichen Auftraggeber zurückzuführen sind, so ge­
ring an der Zahl, daß man schließen kann, die Monumentalkunst habe mit wenigen Aus­
nahmen nur dem Herrscher gedient. Sicher hat es noch schöne und eindrucksvolle Götter­
bilder in den Tempeln gegeben. Von ihnen legen die Terrakotta-Plaques Zeugnis ab, wie 
Marie-Thérèse Barrelet bewiesen hat.23 Aber der Mangel an Originalwerken aus den Tem­

18 Für diese Daten siehe W. Stevenson Smith „The Old Kingdom in Egypt“: The Cambridge 
Ancient History I, Chap. XIV (1962), Endblatt.

19 Siehe W. Stevenson Smith, fase. 5 A History of Egyptian Sculpture and Painting in the Old King­
dom (1946) 357. John A. Wilson „The Artist of the Egyptian Old Kingdom": JNES 6 (1947) 237, 
ist der Ansicht, daß der Titel „Oberaufseher der königlichen Werke" regulär den des Wesirs beglei­
tet habe; dies würde aber nichts an der Tatsache ändern, daß für diese großen Herren die besten 
Künstler zur Verfügung standen.

20 Für dieses Datum siehe Dietz O. Edzard,,Die frühdynastische Zeit“: Die altorientalischen Rei­
che I (Fischer Weltgeschichte, 1965) 59. Alle folgenden Angaben von Daten sind ebenfalls den Bän­
den dieser Weltgeschichte entnommen.

21 Für Stelenfragmente der Akkad-Zeit mit Kriegsdarstellungen siehe Strommenger, Mesopotamien, 
Taf. 114, 115, 117-119, 122-123. Zahlreiche Beschreibungen von Stelen, die Siege der Könige von 
Sargon bis Naräm-Sin dargestellt haben und von Statuen dieser Herrscher, gesammelt von Hans 
Hirsch „Die Inschriften der Könige von Akkad" : AfO 20 (1963) 1-80 passim, zeigen, wie groß die 
Tätigkeit der Bildhauer unter den akkadischen Herrschern gewesen sein muß.

22 Pierre Amiet hat in „Sculptures de l’époque d’Agadé provenant de Suse“ La Revue du Louvre . . . 
i5e année, No. 6 (1965) 239-244, kleine Fragmente von drei Stelen veröffentlicht, die in Susa gefun­
den worden waren. Es war ihm nicht möglich zu entscheiden, ob diese lokaler Herkunft waren, ob sie 
vom akkadischen König nach Susa gesandt worden waren oder ob sie wie die Stele Naräm-Sins im 
XII. Jh. v.Chr. von dem Elamiterkönig Sutruk-Nahhunte nach Susa verschleppt worden waren. Auf 
jeden Fall scheint Amiet nicht daran zu zweifeln, daß die Fragmente aus einer königlichen Werkstatt 
stammen.

23 Marie-Thérèse Barrelet, Figurines et reliefs en terre cuite de la Mésopotamie antique I (Paris 
1968). Ohne diese Feststellung so unmittelbar zu machen, wie ich sie hier vorbringe, läßt Mme Barrelet 
ihre Anschauung an verschiedenen Stellen ihres Buches durchblicken und wird sie sicher im II. Band 
ihres Werkes voll ausführen; siehe auch meine Besprechung ihres Buches in AJA 73 (1969) 378.



peln und die kleine Anzahl von Herrscherbildnissen vom Ende der Akkad- zum Ende der 
altbabylonischen Zeit (ca. 1600 v.Chr.) (mit Ausnahme des Sonderfalles der zahlreichen 
Gudea-Statuen) machen weitere Vergleiche unmöglich.

Zusammenfassend können wir sagen, daß uns das Kriterium der Qualität für die früh­
dynastische Zeit vielleicht ein Unterscheidungsmerkmal zwischen Werken für den Tempel 
und andere Arbeitsherren gegeben haben mag. Jedoch sind auch sehr große Unterschiede 
innerhalb der Tempelwerkstätten zu sehen. Man prüfe nur die Gruppen von Statuen aus 
den Diyala-Tempeln.24 Muß man annehmen, daß einige ganz unfähige Bildhauer in den 
Tempelwerkstätten tätig waren; oder wurden solche Statuetten auch außerhalb herge­
stellt wie heute Devotionalen in Wallfahrtsorten? Dies ist ein Problem, das zugleich mit 
vielen anderen der frühdynastischen Statuen noch der Lösung harrt.

Nach der Untersuchung der Rolle der Qualität schien es wichtig herauszufinden, ob 
Größe eine Rolle gespielt hat. Man möchte glauben, ein großer Stein wäre teurer gewesen 
als ein kleinerer und daher wäre der größere dem besseren Künstler übergeben worden. 
Bei den Figuren aus den Diyala-Tempeln ist dies aber, mit Ausnahme der sogenannten 
Abu-Statue und der dazu gehörigen weiblichen Figur25, die beide dem besten geometri­
schen Stil der Frühzeit angehören, nicht der Fall. Bei Figuren anderer Herkunft kann man 
auch keine qualitative Reihe auf Grund der Größe aufstellen, hingegen ist Material ein 
sehr wichtiges Kriterium. Erstklassige Qualität geht fast immer Hand in Hand mit 
schönem und daher sicher wertvollem Material. Dies trifft auf die Statue des Ebih-il zu, die 
aus einem schönen Alabaster gemeißelt ist, weiters auf die kleine Dame aus grünem, durch­
scheinendem Gipsstein mit einem Gesicht aus Gold, die in Nippur gefunden wurde26, den 
Stiermenschen aus Göha (Umma)27 und eine kleine Statuette aus Eridu.28 Dies scheint zu 
zeigen, daß die frühdynastischen Auftraggeber der eben genannten Werke schönes Material 
zugleich mit erstklassiger Ausführung schätzten und daß ihr Werturteil dem unsrigen ent­
sprach.

Letztlich muß unter den Kriterien für eine soziale Schichtung in den Werken der Kunst 
noch die Ikonographie erwähnt werden. Hier können wir auf die Darstellungen historischen 
Inhalts weisen, die sicher für den König gemacht wurden, selbst wenn er im Feldzug durch 
Offiziere vertreten war. So wie die Kriegsberichte allein den König handelnd darstellen, 
waren auch die Denkmäler ausschließlich auf den König bezogen.

Selten jedoch finden sich Darstellungen von Krieg und Triumph über einen Feind in 
Siegelzylindern von Herrschern. Eine Ausnahme bildet der Siegelabdruck des Ilusu-ilija von 
Esnunna, der den Gott Tispak darstellt, welcher die Feinde des Königs für diesen über­
wunden hat und ihm Ring und Stab reicht.29 Interessanterweise gehörte ein Siegelzylin­
der, der den König Zimrilim in einem durch die Göttin Istar unterstützten Triumph über

24 Henri Frankfort, Sculpture of the Third MUlennium B. C. from Tell Asmar and Khafäjah (OIP 44, 
1939) passim, und More Sculpture from the Diyala Region (OIP 60, 1943), besonders Taf. 8 (216); 
selbst wenn die Lippen farbig waren und die Vorderansicht nicht so grotesk wirkte, wie es im heutigen 
Zustand scheint, bleibt das Profil unverändert.

25 Frankfort, Sculpture, OIP 44, Taf. Taf. 1-6A.
26 Illustrated London News, Sept. 9 (1961), 410, Fig. 17.
27 Abgebildet von Seton Lloyd, Sumer 2 (1946) Taf. Ill, links und Frankfort, Sculpture, OIP 44, 

Taf. 115 (E 206).
28 Abgebildet von Fuad Safar, Sumer 6 (1950) Taf. Ill (b).
29 Henri Frankfort, The Gimilsin Temple and the Palace of the Rulers at Tell Asmar (OIP 43, 1940) 

Fig. 100, Text S. 202-203.



Feinde zeigt, einem hohen Beamten Zimrilims.30 Die Abdrücke der wunderbar geschnitte­
nen Zylinder König Zimrilims selbst aber zeigen die ruhig stehende Figur, die wir als den 
König in Kriegertracht auffassen, einer fürbittenden Schutzgöttin gegenüber.31 Ein 
anderes Siegel zeigte den Gott Samas, auch mit einer fürbittenden Schutzgöttin, wieder ein 
anderes wahrscheinlich Unheil abwehrende Figuren.32 Diese Wahl der Themen dürfte mit 
dem amuletthaften, beschützenden Charakter der Siegel Zusammenhängen. Für den 
Beamten war der König, der fast auf gleicher Stufe mit der Göttin Istar dargestellt war, 
Beschützer - der König selbst aber wandte sich um Schutz an die Götter. Doch sind die 
Szenen, die den König als Krieger einer fürbittenden Schutzgöttin gegenüber zeigen, viel 
zu oft durch Inschriften als Siegel von Privatpersonen erwiesen33, daß man dieses 
Motiv als dem König zugehörig ansehen könnte. Dieses Beispiel zeigt, daß mit wenigen 
Ausnahmen kein Unterschied zwischen den Themen der Herrschersiegel und denen anderer 
Personen zu erwarten ist.34 Doch ist es mehr als wahrscheinlich, daß die Siegel des Königs 
und seiner Familie von hervorragender Qualität waren, aus wertvollem Material herge­
stellt und manchmal von ungewöhnlicher Größe.

Im Folgenden werden die Kriterien von Qualität, und wo dies möglich ist, von Material, 
an beschrifteten Siegelzylindern der Akkad-Zeit geprüft. Zuerst werden Beispiele vorge­
nommen, die historisch dokumentierten Persönlichkeiten gewidmet waren oder gehörten. 
Boehmer hat in Umzeichnung einen Siegelabdruck veröffentlicht35, dessen Original einem 
Beamten gehörte, der sich in der Inschrift „Sklave“ der Enmenanna, Tochter König 
Naräm-Sins, Oberpriesterin des Sin-Tempels von Ur, nannte.36 Mondgott und Gattin 
Ningal sitzen einander bei einem Bankett gegenüber. Sicher wurde diese Szene als im 
Zusammenhang mit Enmenanna angesehen, selbst wenn die Darstellung nicht die Königs­
tochter in der Rolle der Göttin Ningal zeigt, was schwer zu beweisen ist. Die Komposition 
des Siegels war frei, klar und ausgewogen, die Inschrift von vornherein geplant, das Siegel 
war also für den Beamten der Enmenanna sorgfältig geschnitten worden.

Mir scheint ein Siegelzylinder eines zweiten Beamten der Enmenanna aus der Hand des­
selben Siegelschneiders zu stammen.37 Die Darstellung zeigt die gleiche sorgfältige Aus­
führung und eine klare Komposition, in der ein von Figuren freies Feld die Aufmerksamkeit 
auf die Hauptfigur lenkt. Details wie die Kronen und Haartrachten der Götter scheinen

30 André Parrot, Mission archéologique de Mari 2, le Palais: documents et monuments (Paris 1959) 
Taf. XLI, XLII.

31 Parrot, op. cit. in Anm. 30, S. 162-165, Taf. XLVI: 3, 16a, 180, 165.
32 Parrot, op. cit. in Anm. 30, S. 166-167, Taf. XLVI: 166, 201, 220b.
33 Anton Moortgat, Vorderasiatische Rollsiegel (Berlin 1940) No. 322-325, 327-330, 333, 334, 336, 

338, 339. Das erste hier zitierte Siegel gehörte der Gattin König Rim-Sins von Larsa. Siptu, die Gattin 
König Zimrilims von Mari, hatte ein ähnliches Siegel, in dem ein Flechtband zwischen Göttin und 
König erscheint (Parrot, op. cit. in Anm. 30, Taf. XLVI: 69).

34 Hans J. Nissen erwog, ob Privatpersonen in der frühdynastischen Zeit andere Themen auf den 
Siegeln gehabt hätten als die der „königlichen Sphäre“: Zur Datierung des Königsfriedhofes von Ur 
(Bonn 1966) 36. Dies ist durchaus möglich, doch waren die Tierkampfszenen, um die es Nissen in 
diesem Zusammenhang hauptsächlich ging, wegen der großen Zahl der Beispiele und deren unter­
schiedlicher Qualität kaum auf die relativ kleinen Gruppen von Personen in der „königlichen Sphäre“ 
der verschiedenen Stadtstaaten beschränkt.

35 Boehmer, Glyptik, Abb. 725.
i§ 36 Edzard, Inschriften AfO 22, 17, s.v. 25: 3.

37 Léon Legrain in C. L. Woolley, Ur Excavations II: The Royal Cemetery (1934) Taf. 206: 198, 
(U. 9844) „aus grünem Marmor" (wahrscheinlich hochpolierter Serpentin), Boehmer, Glyptik, Abb. 548.



auch übereinzustimmen.38 Leider ist der moderne Abdruck des Siegelzylinders aus Ur 
beschädigt, so daß die Ähnlichkeit in der Behandlung der menschlichen Güedmaßen nicht 
genügend hervortritt. Auch die kleinen sorgfältig gravierten Schriftzeichen scheinen mir in 
beiden Siegeldarstellungen verwandt, obwohl sie auf dem Siegelzylinder nicht so gut aus­
gewogen waren wie auf dem Abdruck und die letzten drei Zeichen neben den Pflug in das 
Feld eingefügt werden mußten.

Gerne würde ich diesen beiden Siegeldarstellungen den altbekannten Abdruck eines 
Beamten Naräm-Sins aus Tello hinzufügen.39 Dieselbe Zartheit der Figuren, dieselbe Kom­
position mit freiem Feld vor der Hauptfigur, und Details der Kronen und Haartracht 
scheinen sehr ähnlich zu sein.

Kehren wir zu dem Abdruck des Enmenanna gewidmeten Siegels zurück, um noch­
mals auf den offensichtlichen Zusammenhang der Darstellung mit dem Beruf der Königs­
tochter hinzuweisen. Auch das zweite Siegel ihres Beamten könnte einen Bezug zum 
Mondgott haben, denn vor der thronenden Gottheit steht eine Standarte mit Stierfüßen, 
die sich auf ihn beziehen mag. Die Ähren haltende Göttin könnte die Spätgerste bringen, 
welche z.B. in einer Hymne auf Suen als von ihm zur Fruchtbarkeit gebracht erwähnt 
wird.40 Der Gott, der einen Pflug hält, kann der Ernte der Spätgerste folgend zum Pflügen 
bereit gedacht gewesen sein.

Diese Siegelzylinder-Darstellungen weisen uns darauf hin, Zylinder, die für eine be­
stimmte Person gemacht wurden, sorgfältig auf die Möglichkeit hin zu prüfen, ob die Dar­
stellung in einem Zusammenhang mit der Tätigkeit dieser Person steht. Weiters geben 
diese drei Siegeldarstellungen vielleicht einen Hinweis darauf, daß Personen derselben 
Gesellschafts- oder Berufsklasse ihre Siegelzylinder von demselben Siegelschneider 
machen ließen. Ein Lieferant einer so hohen Klientel wird wohl selber über den Durch­
schnitt der Siegelschneider bezahlt und angesehen gewesen sein.

Bis zur neubabylonisch-persischen Zeit dürfte sich die Stellung der Siegelschneider wie 
die der meisten anderen Handwerker sehr geändert haben. Wir wissen, daß ein Sklave des 
Xerxes in Nippur diesen Beruf ausgeübt hat und einen jungen Sklaven in die Lehre 
bekam.41 Eine Parallele zu dieser Entwicklung bilden die Lederarbeiter, von denen zwei 
gute Akkad-Siegel für sich beschriften ließen42, was wohl für diese Zeit eine Stellung als 
selbständiger Arbeiter bezeugt. Wahrscheinlich waren diese Lederarbeiter Besitzer kleiner 
Betriebe, wie sie noch heute in Österreich und Deutschland zu finden sind. In persischer 
Zeit hingegen nennt ein Kontrakt zwei Sklaven, von denen einer Lederarbeiter ist, der 
andere bei ihm in die Lehre gegeben wird.43

38 Ick glaube, in den von Boehmer reproduzierten Photographien der Abdrücke einen aufgebunde­
nen Haarschopf des Gottes zu sehen, der dem des thronenden Gottes in dem Zylinder von Ur gleichen 
würde. Boehmer hat die Haartracht des Gottes etwas anders wiedergegeben.

39 Louis Delaporte, Catalogue des cylindres orientaux . . . Musée du Louvre I, Paris 1920, Taf. 9 : 
ia-c (T. 103), S. 11, Abb. T. 103; Boehmer, Glyptik, Abb. 542.

40 Äke Sjöberg, Der Mondgott Nanna-Suen in der sumerischen Überlieferung. 1. Teil: Texte 
(Uppsala i960).

41 Siehe A. L. Oppenheim’s Übersetzung von Joh. N. Strassmaier, Inschriften von Cyrus . . . (Leip­
zig, 1890), No. 325 in meinem Artikel „True or False . . .“ Andrews University Seminary Studies 6/2 
(1968), 145, Anmerkung 25.

42 Moortgat, Vorderasiatische Rollsiegel, No. 153 (Boehmer, Glyptik, Abb. 36); Dominique Collon, 
Catalogue of the Western Asiatic Seals in the British Museum, Cylinder Seals II, Akkadian to Ur III 
(im Druck), Taf. 51 BM 129410 (Boehmer, Glyptik, Abb. 62).

43 Strassmaier, op. cit. in Anm. 41.

20 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard)



Man ist versucht, die ziemlich einförmigen Gruppen von Abdrücken der Zylinder und 
Stempelsiegel der achämenidischen Zeit auf den Tafeln von Nippur44, zum Teil Sklaven 
zuzuschreiben, wie sie in dem erwähnten Kontrakt genannt sind. Obwohl wir nicht wissen, 
inwieweit die Einförmigkeit dadurch hervorgerufen wurde, daß so viele Siegelbesitzer das 
bekannte Motiv des königlichen Helden, der Löwen oder Mischwesen bezwingt, anderen 
Motiven vorzogen, mögen dennoch Mängel an künstlerischer Freiheit und Phantasie der 
Siegelschneider mitgespielt haben. Eine ähnliche Monotonie ist auch in einer Gruppe von 
Schreibersiegeln neubabylonisch-persischer Zeit in Abdrücken auf Tafeln von Babylon 
zu sehen.45

Natürlich gibt es auch unter den Akkad-Siegeln Massenware; wenige Siegelzylinder 
wurden auf persönlichen Wunsch geschnitten, in vielen Fällen erhielten die Zylinder ihre 
Inschriften, als der Bildinhalt schon festgelegt war. Trotzdem dürfen wir, glaube ich, Vor­
schlägen, daß die große Verschiedenheit in der Darstellung desselben Themas in den 
Siegeln der Akkad-Zeit46, die Frische der Erfindung, einen Gegensatz bildet zu den stereo­
typen Siegelbildern der Spätzeit.

Ein gutes Beispiel für die verschiedene Behandlung des Themas Held und Tier in den 
besten Akkad-Siegeln kann an Beispielen aus der Zeit Sar-kali-sarris gegeben werden. Das 
erste Siegel, weltbekannt, gehörte einem Ibni-sarri und war früher in der Sammlung de 
Clercq, jetzt im Louvre47; das zweite ist im British Museum48 mit einer sekundären In­
schrift eines sanga von BÀDkl. Man sieht, daß die Komposition genau wie im Siegel Ibni- 
sarris die Inschrift zwischen den Tieren hatte. Boehmer hat zu dem Siegel im British 
Museum sicher richtigerweise eines aus Ur gestellt49, andere gehören wahrscheinlich auch 
noch dazu. In diesen drei Beispielen sieht man jedenfalls eine Komposition, in der Held 
und Tier eine dynamische Gruppe bilden, die in einem schönen Rhythmus mit der Gegen­
gruppe verbunden ist. Weiters ist in gleicherweise auf allen drei Zylindern die Haar- und 
Muskelstilisierung mit sicheren, feinen, scharfen Linien über weiche ineinander über­
gehende Körperpartien graviert. Besonders klar ist dies in der Stilisierung der Mähne der 
Arnibüffel. Der Zweck dieser Zusammenstellung war, Variationen in der Komposition 
innerhalb des Themas Held und Tier zu zeigen. Wie frei verfügt der Künstler über seine 
Formen, wirft den Löwen über die Schulter des Helden, läßt den Helden den Rücken des 
Wasser vertilgenden Himmels(?)stieres brechen oder dem Arnibüffel hebevoll Wasser 
reichen. Solche Freiheit läßt doch glauben, daß der Künstler im Selbstbewußtsein seines 
Könnens geschaffen hat, vielleicht noch selbstsicherer als der Siegelschneider der Beamten 
der Enmenanna. So ist zu verstehen, daß unter den mit Berufsnamen beschrifteten Siegeln 
eines der schönsten einem Siegelschneider gehört.50 Wäre der Gebrauch eines solchen

44 Abdrücke von Siegeln auf Tafeln von Nippur wurden von Léon Legrain veröffentlicht, PBS 14 
(1925), Taf. XXXVI-XLVII und LIII-LX. Darunter sind einige neubabylonische und seleukidische 
Abdrücke. Charakteristisch sind Taf. LV-LVIII.

16 Veröffentlicht von Evelyn Klengel-Brandt „Siegelabrollungen aus dem Babylon der Spätzeit“ 
Oriens antiquus 8 (1969) 329-336.

46 Nissen, op. cit. in Anm. 34, S. 59 bemerkt „erstaunlich ist vor allem die Vielfalt der Möglichkeiten, 
die Siegelschneidern der frühakkadischen Zeit offenstanden“.

47 L. de Clercq, J. Menant, Collection de Clercq, catalogue . . . Paris, 1888, No. 46, jetzt Louvre AO 
22303 (Boehmer, Glyptik, Abb. 232).

48 Collon, op. cit. in Anm. 42, Taf. 13c BM 89147 (Boehmer, Glyptik, Abb. 236).
49 Léon Legrain, Ur Excavations 10, Seal Cylinders (1951) No. 186 (Boehmer, Glyptik, Abb. 237); 

Edzard, Inschriften, AfO 22, 16: 24, 17.
50 James B. Pritchard, The Ancient Near East in Pictures (Princeton 1954) No. 526 (Boehmer, 

Glyptik, Abb. 382).



Siegels eine Anmaßung und der sozialen Stellung des Siegelschneiders nicht entsprechend 
gewesen, hätte er dieses Siegel wohl nicht gemacht. Es ist in Größe und Schönheit durch­
aus den Siegeln des Beamten Sar-kali-sarris und des verwandten Siegels aus Ur an die 
Seite zu stellen, ich möchte sogar auf Grund der ähnlich freien, sozusagen luftigen Kompo­
sition und der sehr ähnlichen Form des Gestirns auf dem Siegel aus Ur dieselbe Hand des 
Künstlers annehmen.

Dies ist um so bemerkenswerter, als unter den von Edzard zusammengestellten Siegeln, 
die nur die Berufsbezeichnung „Schreiber“ tragen, wenige schön und groß sind. Nur ein 
Beispiel aus Teil Waliya51 gehört zu der schönen Gruppe von Siegeln wie das oben be­
sprochene des Ibni-sarri aus der ehemaligen Sammlung De Clercq. Weiters sind das Siegel 
des Schreibers Adda52, das wahrscheinlich ein Götterdrama darstellt, und das Siegel eines 
Ili-Estar53, das nach Frankfort Fruchtbarkeitsgötter zugleich mit der kriegerischen Istar 
darstellt, von guter Qualität. Die übrigen einfachen Schreibersiegel sind entweder mittel­
mäßig oder geradezu häßlich und flüchtig geschnitten.

Das letztere entspricht der Stellung der Schreiber in der altbabylonischen Zeit, wie sie 
Rivkah Harris charakterisiert hat54: Die Schreiber scheinen ihren Beruf gelernt zu haben, 
um sich einen Lebensunterhalt dadurch zu sichern, daß sie für Privatleute Dokumente 
verfaßten und Briefe schrieben; wenige waren im Dienst administrativer Organisationen. 
Auch waren die Schreiber anscheinend nicht Gelehrte, sie stammten nicht von Familien 
von Gelehrten ab, die stolz auf ihre Ahnen waren; selten sind sowohl Vater wie Sohn 
Schreiber. Auch scheinen die Schreiber von Sippar im allgemeinen nicht wohlhabend ge­
wesen zu sein; erst später, in der Zeit des Abiesuh scheinen einige zur Verwaltung zuge­
lassen worden zu sein.

Dies betrifft nur die niederste Gruppe der Schreiber, aber es gab in Sippar verschiedene 
Klassen. Die Berufsbezeichnung Schreiber wird ebenso viele spezielle Bedeutungen gehabt 
haben wie secretary in den Vereinigten Staaten, eine Berufsbezeichnung, die von der 
Stenotypistin bis zum Außenminister (Secretary of State) reicht. So wird es interessant 
sein, die Siegelabdrücke aller „Schreiber“ von Sippar im Zusammenhang mit ihren Funk­
tionen zu untersuchen.

Das flüchtige, äußerst beschränkte und sehr hypothetische Bild der sozialen Klassen in 
der Kunst Mesopotamiens, welches hier gegeben wurde, möchte ich mit einigen Beispielen 
des 15.-14. Jahrhunderts aus Nuzi abrunden. Die besten Siegelzylinder gehörten dem 
Herrscherhaus und Richtern.55 Ein oft siegelnder Herr war Tessuia, mär sarri,56 Sein 
Siegelabdruck zeigt, daß das Originalsiegel den steifen, geometrischen Stil der Zeit mit viel 
Verwendung des Kugelbohrers aufweist, der besonders auf harten Steinen wie Hämatit 
recht effektvolle, saubere Abdrücke hervorbringt. Die Darstellung ist etwas außergewöhn-

51 Eine gute Abbildung in meinem in Anm. 41 erwähnten Artikel, Taf. Ill D (Boehmer, Glyptik, 
Abb. 201).

52 Henri Frankfort, Cylinder Seals (London 1939) Taf. XIXa; Collon, op. cit. in Anm. 42, Taf. 22a 
BM 89115 (Boehmer, Glyptik, Abb. 377).

53 Collon, op. cit. in Anm. 42, Taf. 24d BM 129479: Henri Frankfort „Gods and Myths on Sargonid 
Seals“ Iraq 1 (1934) Taf. Ili (a) (Boehmer, Glyptik, Abb. 381).

54 Rivkah Harris „Scribes in Old Babylonian Sippar“ (Vortrag AOS Meeting, Baltimore 15. IV. 
1970).

55 Ich bereite einen Artikel über die Ikonographie dieser hervorragenden Siegelabdrücke von Nuzi 
vor.

56 Siehe meine Seal Impressions of Nuzi (= AASOR 24,1947; hinfort Nuzi), No. 632, eine ver­
größerte Photographie abgebildet bei E. R. Lacheman, HSS 14 (1950) Taf. 111: 271.



lieh : ein Beter in langem Mantel, vielleicht der König, ist von einem Mann gefolgt, der eine 
junge Ziege oder ein Lamm trägt. Der Beter steht vor einem Gebilde, das aus zwei ge­
flügelten Sphingen mit einer Pflanze besteht, über der ein Rind hegt; man denkt an einen 
Altar.

Die Figur des Beters ist identisch mit der eines anderen Siegelabdrucks57, deren restliche 
Darstellung andere Figuren aufweist, obwohl der Stil die Steifheit und den Gebrauch von 
feinen präzisen Linien mit dem des Siegels Tessuias teilt. Auch dieser Siegehnhaber, 
Akip-Tesup, war ein mär sani. Hier dürfte wieder eine Situation vorliegen, in der ein 
kompetenter Handwerker von einer Gruppe hochstehender Persönlichkeiten als Siegel­
schneider verwendet wurde.

Ein ähnlicher Fall erscheint in den Siegelabdrücken einer Gruppe von Richtern, die 
sicher von Originalen eines sehr begabten Künstlers stammen.58 Die Abdrücke sind 
charakterisiert durch eine symmetrische Komposition von drei Elementen, kniende 
Genien mit der Flügelsonne auf einem schlanken Ständer sind zweimal verwendet, obwohl 
das eine Mal eine Inschrift, das andere Mal eine Kampfgruppe, bestehend aus einem 
Löwen und Stier, den Platz neben den Genien einnimmt. Der Tod des Humbaba ist dar­
gestellt auf einem Abdruck, den ich demselben Siegelschneider zuweisen möchte. Ein 
schöner Abdruck eines Siegels, wahrscheinlich von derselben Hand, gehörte einem 
Hutip-Tesup.59 Sein Siegelabdruck hat Skorpionmenschen, wahrscheinlich als Schutz­
wesen gedacht, und eine Version der nordsyrischen Kriegsgottheit, die wahrscheinlich 
weiblich ist und mit der hethitisch-hurritischen Sausga zu identifizieren. Wieder sehen 
wir einen souveränen Künstler seine Kompositionen und hier auch seine Themen wechseln, 
obwohl er künstlerische Eigenheiten wie die ruhenden symmetrischen Motive, die jede 
seiner Kompositionen einschließt, und verschiedene Einzelheiten der Darstellung bei­
behält.

Im Gegensatz zu diesen schönen Siegelzylindern der Richter sind jene der Schreiber oft 
klein, unscheinbar und uninteressant. Nur Taia, Sohn Apil-Sins, hatte mindestens 14 ver­
schiedene Siegelzylinder, manche davon sehr schön; aber er war nicht ein einfacher 
Schreiber, sondern, wie sein Vater Apil-Sin vor ihm, Schreiber des Königs.

In den drei Siegelabdrücken derjenigen Richter, die in Nuzi am meisten gesiegelt zu 
haben scheinen, kann man die Kriterien, nach denen ein Herr von Stand einen Zylinder 
wählen konnte, gut erkennen. Das sorgfältig gearbeitete Siegel des Tarmia, Sohn des 
Unaptae,60 war sicher aus hartem, vielleicht farbigem Stein, wie Jaspis; hier wird also das 
Material die größte Rolle in der Wahl gespielt haben, obwohl das Siegel auch schön ge­
schnitten ist; die Größe des Siegels des Tarmi-Tesup, Sohn des Ehli-Tesup61 mag die Eigen­
schaft dieses recht uninteressanten Siegels gewesen sein, die den Inhaber zum Kauf ver- 
anlaßte. Die Götterdarstellungen auf dem Siegel Tehip-tillas, Sohn Puh-sennis,62 die saube­
re Gravierung und vielleicht auch wieder das harte Material werden zur Wahl dieses Sie­
gels beigetragen haben.

57 Nuzi, No. 628.
58 Nuzi, Nos. 726-728.
59 Lacheman, op. cit. in Anm. 56, Taf. 111: 270.
60 Nuzi 924.
61 Nuzi 492.
62 Nuzi 663.
Donald P. Hansen, mit dem ich oft über die in dem vorliegenden Artikel behandelten Probleme 

sprechen konnte, hat freundlicherweise die Photographien zur Reproduktion mit meinem Text 
angeboten. Ihm sei hiermit herzlich gedankt.



Das Hauptresultat unserer Untersuchung ist, daß die Kriterien, die wir eingangs zur 
Beurteilung der Kunst des alten Mesopotamien angestellt haben, auch von den Bewohnern 
des Landes geteilt wurden. Die Mesopotamier waren zu verfeinert in ihrem Geschmack, 
um nur den Ausdruck zu suchen; Komposition, Proportionen und Ausführung müßten 
sicher gefallen, wie die gezeigten Beispiele dargestellt haben. Viel mehr Arbeit ist nötig, 
um die übrigen Hypothesen auf eine feste Basis zu stellen. Möge diese unvollständige 
Skizze dafür als Sprungbrett dienen.





EINE FRÜHDYNASTISCHE STATUE VON DER INSEL TARÜT

IM PERSISCHEN GOLF*

SUBHI ANWAR RASHID, UNIVERSITÄT RIYADH

Texte und anderes archäologisch faßbare Material* 1 sprechen für den Kontakt und mehr 
oder weniger intensive Beziehungen auf verschiedenen Gebieten zwischen Mesopotamien 
und den anderen um den Persischen Golf2 gelegenen Ländern. Als ein Glied in der Kette der 
Belege hierfür ist die hier zu behandelnde Statue anzusehen, die auf der saudisch-arabi­
schen Insel Tärüt (Fig. l) gefunden wurde und die typische Merkmale der mesopotami- 
schen Plastik des 3. Jahrtausends v. Chr. aufweist.

Die Insel
Die Insel Tärüt (Fig. 1) mit einer Grundfläche von ca. 6 Quadratmeilen Hegt im Persi­

schen Golf 6 km vom saudisch-arabischen Festland entfernt und ist erst seit 1962 mit dem 
Küstenort al-Qatlf durch einen asphaltierten Straßendamm ständig verbunden. Bei 
Ptolemaios3 wird die Insel mit dem Namen „Taro“ erwähnt, und die arabischen Autoren4 
bezeichnen sie mit „Tärüt“, seltener mit „Darin“, was heute nur einen Teil der Insel 
meint. Gewad ‘Ali5 6 vermutet, daß sich der Name der Insel herleiten läßt aus dem Namen

* Auf der XVIII. Rencontre Assyriologique Internationale in München behandelte ich am 3. 7. 1970 
dieses Thema in kürzerer Fassung als Vortrag. Da mir hier in Riyadh nur eine geringe Anzahl von 
Publikationen zur Verfügung steht, erhebt der Aufsatz nicht den Anspruch auf erschöpfende Behand­
lung.

1 A. L. Oppenheim, The Seafaring Merchants of Ur, JAOS 74 (1954) 6; P. B. Cornwall, BASOR 103 
(1946) 9; ders., National Geographical Magazine 4 (1948); F. Thureau-Dangin, RTC 26; P. V. Glob, 
Kuml 1954, 100fi., A. Grohmann, Arabien, Kulturgeschichte des alten Orients (1963) 255f. Die Er­
gebnisse der dänischen Ausgrabungen in den arabischen Ländern am Persischen Golf wurden in meh­
reren Bänden von Kuml veröffentlicht.

2 A. Falkenstein, ZA 49 (1950) 68, vertritt die Gleichung a-ab-ba-mä-ga[n-na] „Makkan- 
Meer“ = Persischer Golf. In den Inschriften von Lugalzagesi und anderen Königen findet man die 
Bezeichnung „Unteres Meer“ für den Persischen Golf. Klassische Autoren benennen ihn: „Mare 
Erythraeum“, „Sinus Persicus“ und „Sinus Arabicus“; siehe Fuad Jameel, Sumer 22 (1966) 39fl. 
Über die Geschichte des Persischen Golfes siehe Sir A. T. Wilson, The Persian Gulf, An Historical 
Sketch from the Earliest Times to the Beginning of the Twentieth Century, London 1959.

3 C. Forster, The Historical Geography of Arabia 1, 298, 301; 2, 216, 217, 220. E. Glaser, Skizze der 
Geschichte und Geographie Arabiens S. 76.

4 Abü-l-Fida’, Isma'il ibn ‘All ibn Mahmüd ibn ‘Omar ibn Sahansah ibn Ajjüb ‘Imädaddln al- 
Ajjübi (1273—1331), Taqwlm al-buldän, S. 83. Al-Belädori, Ahmad ibn Jahja ibn Gäbir, Kitäb futüh 
al-buldän, S. 85L Jäqüt al-Hamawi, Mu°gam al-buldän, Voi. IV, S. 25.

5 G. Ali, Geschichte der Araber vor dem Islam (arabisch) Voi. I, S. 141.
6 Die Sumerer, Akkader, Babylonier und Assyrer kannten die Länder an der Westküste des Persi­

schen Golfes; denn sie unterhielten mit ihnen Handelsbeziehungen und übten militärischen und kul­
turellen Einfluß aus. Die weiter südlich als Tärüt gelegene Insel Bahrain war ihnen unter dem Namen 
„Dilmun“ oder „Tilmun" bekannt; siehe P. B. Cornwall, JCS 6 (1952) i37ff-und oben Anm. 1. Außer 
dieser Statue weisen die auf der Insel Tarüt gefundenen Steingefäße aus der Gemdet-Nasr-Zeit, die 
wir erstmalig in einem gesonderten Aufsatz publizieren werden, auf Kontakte zwischen den Sumerern 
und den Inselbewohnern hin. Zukünftige Funde könnten den keilschriftlichen Namen der Insel Tarüt 
auf decken.



der Göttin „Istarut" unter Weglassen der ersten Silbe „is“. In den keilschriftlichen 
Texten6 habe ich keinen Namen für diese Insel gefunden.

Abü-l-Fida’7 berichtet: „Eine halbe Tagesreise östlich von al-Qatif liegt das Städtchen 
Tärüt. Zur Zeit der Ebbe kann man trockenen Fußes hin- und hergehen. Es erzeugt vor­
zügliche Trauben.“8 H. von Wissmann9 erwähnt: „Al-Qatif und die gegenüber liegende 
Insel Tärüt mit dem Ort Därin hat die größten Karstquellen-Oasenflächen an der arabi­
schen Küste des Persischen Golfs. Dort ist die einzige Stelle der Küste, an welcher eine 
größere Oasenstadt entstehen konnte.“

Die Insel besteht aus folgenden Dörfern : Därin, Senabis, al-Zör und al-Rabl'iya (Fig. 2). 
Die Bewohner treiben Landwirtschaft und Fischerei. In neuerer Zeit, nach der Gründung 
der Hafenstädte al-Dammäm und al-Höbar, verlor die Insel ihre Bedeutung als Hafen und 
Umschlagplatz für Handelsgüter. Viele Bewohner verließen die Insel und zogen in die 
Ölstädte, um dort zu arbeiten. Auf der Insel sieht man viele Dattelpalmen undZitrus- 
bäume, es gibt viele Süßwasserquellen. Die Verbindungsstraßen zwischen den Dörfern 
sind asphaltiert. Die Einwohnerzahl betrug 11151 bei der Volkszählung im März 196710.

Die Statue
Auf Veranlassung der für die Insel zuständigen Behörden von al-Qatif wurden 1965 

im Dorf al-Rabi‘iya Erde und Steine abgetragen, um das Niveau zu ebnen. Dabei kamen 
Objekte aus verschiedenen Perioden11 zum Vorschein, von denen hier nur die Kalkstein­
statue (Abb. 1) behandelt werden soll. Diese Statue, die einen stehenden nackten Mann 
darstellt, ist 94 cm hoch12. Ihr fehlen beide Füße. Eine Bruchstelle durch die Gürtellinie 
teilt die Statue in zwei Teile. Verschiedene andere Stellen weisen Beschädigungen auf, die 
während der unsachgemäßen Bergung entstanden. Die Hände sind vor der Brust gefaltet 
(Abb. 1, 6).

Der Kopf ist kahl und bartlos13 (Abb. 5), Nase und Mund weisen starke Beschädigungen 
auf (Abb. 5). Die Augen sind aus dem Stein herausgearbeitet; so entstand eine Augen­

7 Abü-l-Fida’, Taqwlm al-buldän, S. 83.
8 Die Übersetzung nach A. Sprenger, Die alte Geographie Arabiens als Grundlage der Entwick­

lungsgeschichte des Semitismus, S. 117.
9 H. Wissmann, Zur Geschichte und Landeskunde von Alt-Südarabien (1964) 193.
10 Im Frühjahr 1968 besuchte ich die Insel Tarüt. Die Angaben über die Einwohnerzahl verdanke ich 

dem ehemaligen Geschichtsstudenten Hairalla Sälih.
11 Mehrere unsachgemäße und illegale Grabungen wurden auf der Insel Tärüt vorgenommen, wo­

durch neben dieser Statue Keramik, Steingefäße, Stelen und Münzen zum Vorschein kamen. Ein Teil 
der Funde gelangte ins Archäologische Museum der Universität Riyadh, ein anderer ins Department of 
Antiquities im Kultusministerium in Riyadh und andere Stücke in private Sammlungen des In- und 
Auslandes. Ich hatte Gelegenheit, einen Teil der Funde zu sehen, worunter sich Objekte aus der 
öemdet-Nasr-Zeit, der Frühdynastischen und der Altbabylonischen Zeit befinden; des weiteren ge­
hören Stücke in die parthische und islamische Periode. Die Keramikfunde von Tarüt und die Stein­
gefäße bereite ich in zwei getrennten Aufsätzen zur Veröffentlichung vor. Auch eine bereits veröffent­
lichte kopflose männliche Kalksteinstatuette wurde in Tarüt gefunden (P. B. Cornwall, Ancient 
Arabia: Explorations in Hasa 1940-41, The Geographical Journal 107 (1946) Taf. 13 gegenüber 
S. 45; Roy Lebkicher, The Arabia of Ibn Saud [New York 1952] Tafel gegenüber S. 27; Dickson, Iraq 
10 [1948] 4; A. Grohmann, Arabien 267L). Nach M. I. Rostovtzeff (bei P. B. Cornwall, a.a.O., 45) han­
delt es sich dabei um eine typische Tracht von Palmyra und Dura Europus in den ersten drei Jahrhun­
derten nach Christus. A. Grohmann (Arabien 267) datiert sie ebenfalls ins 1.-3. Jahrhundert nach Chr. 
und nennt die Tracht „iranosemitisch".

12 Die meisten der bisher bekannten mesopotamischen Rundplastiken der Frühdynastischen 
Periode sind wesentlich kleiner als die Tärüt-Statue.

13 Bei den mesopotamischen Statuetten der Frühdynastischen Periode überwiegen die bärtigen.



partie, die die Augäpfel und die Lider hervortreten läßt, ebenso die oberen Wangen­
knochen. Plastisch sind auch die Augenbrauen aufgesetzt (Abb. 3-5). Aus den großen 
glatten Seitenflächen des Kopfes heben sich die Ohrmuscheln in hohem Relief hervor; sie 
werden aus volutenartigen Wülsten gebildet, die plastisch gestaltet sind (Abb. 1-5, 7, 8). 
Der Unterkiefer ist angedeutet, und unter dem kleinen Kinn setzt in einem Schwung das 
Doppelkinn an (Abb. 1, 3-5, 7, 8). Die ausgeprägte Hinterkopfpartie endet in einem 
Stiernacken (Abb. 2-4).

Der Oberkörper weist Dreiecksform auf, dessen eine Spitze die schmale Taille bildet 
(Abb. 1, 6). Keinerlei Andeutung erfahren die Brustwarzen14, während eine V-förmige 
Vertiefung bis zum Hals die Schlüsselbeine bezeichnet. Die Schultern sind breit, die Ell­
bogen etwas abgerundet. Bei den gefalteten Händen ist der oben aufgelegte Handrücken 
zur Andeutung der Finger lediglich eingeritzt (Abb. 6). Der Ansatz der Fingernägel ist 
durch eine schwache Ritzung angedeutet.

Die Figur ist nur mit einem Gürtel bekleidet, der aus drei Wülsten15 besteht (Abb. 1, 
2, 6). Das Glied16 ist plastisch aufgesetzt (Abb. 1). Der Unterbauch und die Oberschenkel 
vorn sind flächig gearbeitet. Von den Knien ab befindet sich zwischen den Beinen ein 
Luftraum, darüber sind die Oberschenkel durch eine tiefe Ritzung voneinander getrennt. 
Durch eine V-Ritzung sind die Leisten bezeichnet (Abb. 1). Den Beinstümpfen nach zu 
urteilen, standen beide Füße17 nebeneinander, also nicht in Schrittstellung.

Bei der Rückansicht ist das Rückgrat als eingekerbte Linie zu erkennen (Abb. 2), 
ebenso teilt eine Ritzung das Gesäß. Kniekehlen und Waden sind modelliert (Abb. 1-4).

Die Profilansicht (Abb. 3, 4, 7, 8) zeigt die Körperumrisse mit dem wuchtigen Kopf, den 
starken Schultern und dem runden modellierten Unterkörper und Beinen, so daß sich 
eine recht belebte Kontur ergibt.

Vergleiche und Deutung
Nackte männliche Steinstatuen aus der Mesilim-Zeit18 sind schon bekannt, wie die fol­

genden Beispiele zeigen. In der Schicht VI des Nintu-Tempels von Hafägi19 * 21 wurde die 
Alabasterstatuette eines nackten Mannes gefunden (Abb. 9), dessen Haar perückenartig 
auf Schultern und Rücken fällt. Das bärtige Gesicht wird beherrscht von einer großen 
kräftigen Nase und auffälligen stark konturierten Augen mit Brauen darüber. Der Mund

14 Mehr Uri-zeitliche Bildwerke haben ausgebildete Brustwarzen als solche der Mesilim-Zeit.
15 Der aus mehreren übereinanderliegenden Wülsten bestehende Gürtel tritt bei mesopotamischen 

Rundbildern und in der Glyptik erstmalig in der Mesilim-Zeit bei nackten stehenden oder knienden 
Männerstatuetten aus Stein oder Bronze auf (Abb. 9, 10, 11, 18, 19). In der Glyptik wird dieser Gürtel 
von der Mesilim-Zeit ab vom nackten Stiermenschen oder vom nackten Helden mit sechs Locken ge­
tragen (A. Moortgat, YR, Taf. 13,79, Taf. 15,87, Taf. 16,95. H. Frankfort, CS, Taf. X,i, Taf. XI,b,c,m).

16 Aus der Fära- und Uri-Zeit ist in Mesopotamien selbst bisher keine männliche Statue mit aufge­
setztem Glied gefunden worden; allerdings sind Steinstatuetten mit diesem Merkmal aus der UruklV- 
Zeit und Stein- und Bronzestatuetten aus der Mesilim-Zeit bekannt; siehe A. Moortgat, Die Kunst des 
Alten Mesopotamien, Taf. 6, 7, 8-10; H. Frankfort, OIP 60, Taf. 33, 34, 55-57, 91, 95­

17 Die Schrittstellung ist in Mesopotamien seit der Mesilim-Zeit und zwar besonders bei Bronze­
statuetten zu belegen (OIP 60, Taf. 55). Häufiger findet sich die Schrittstellung bei den Steinstatuetten 
seit der Fära/Url-Zeit (A. Moortgat, KAM, Taf. 76, 78; A. Parrot, Sumer Abb. 147a).

18 Über den Terminus „Mesilim-Zeit“ vgl.: L. Heuzey, Musée National du Louvre. Catalogue des 
Antiquités Chaldéennes. Sculpture et Gravure de la Pointe 27 f.; H. Herzfeld, Archäologische Mit­
teilungen aus Iran 5 (1932) gff.; A. Moortgat, Frühe Bildkunst in Sumer 24ff.

19 H. Frankfort, More Sculpture from the Diyala Region (OIP 60, 9, 11, Taf. 17. A. Moortgat,
KAM 39, Tal 54.

21 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzaid)



ist klein und schmallippig. Von den kräftigen Schultern fallen die Arme leicht nach außen 
gewinkelt herab, und die Hände sind auf dem Bauch gefaltet, anders als bei der Tarüt- 
Statue, wo die Hände auf der Brust gefaltet sind. Bei dieser Figur ist die Brust plastisch 
geformt. Von hinten sind die eingezogene Taille und die schwungvolle Kontur der Hüften 
gut zu beobachten. Das Gesäß und die Beine sind durch eine Kerbe getrennt. Das Glied ist 
plastisch aufgesetzt, die Leisten werden durch Ritzung angegeben, und auch vorn sind die 
Beine durch eine tiefe V-Kerbe getrennt. Beide Statuen, dieses Vergleichsstück und die von 
der Insel Tarüt, weisen die gleiche belebte Kontur auf, allerdings unterscheiden sie sich in 
der Ausführung voneinander, und der Künstler hat es bei der Tarüt-Statue gewagt, die 
Beine voneinander zu trennen, was einen großen Schritt voran in der Bildhauerei be­
deutet.

Die Kalksteinstatuette eines knieenden nackten Mannes wurde im Sara-Tempel in Teil 
Agrab20 gefunden. Die aus der Mesilim-Zeit21 stammende Figur ist bärtig und trägt mit den 
Händen stützend ein großes Gefäß auf dem Kopf. Gemeinsamkeiten mit der Tarüt- 
Statue sind die Nacktheit, der Wulstgürtel, das aufgesetzte Glied und die Modellierung des 
Unterkörpers.

Eine andere nackte Steinstatuette, vom „Square Temple of Abu“ aus Teil Asmar20 21 22 
stammend (Abb. 10), zeigt Parallelen zu unserer Statue und ebenso zwei Statuen aus 
Umma23 (Abb. na, c).

Mesilimzeitliche Statuetten aus Bronze, nackt und gegürtet, stammen aus Hafägi24 und 
Teil Agrab25 (Abb. 19). Vergleichbar unserer Statue sind sie durch ihre Nacktheit, den 
Gürtel und die Modellierung, weichen aber in anderen Details, besonders den Kopf be­
treffend, von ihr ab; dies gilt auch für die Steinstatuetten von oben.

Die Verschiedenheit der Köpfe der besprochenen Statuetten und der Tärüt-Statue ist so 
wesentlich, daß unsere Statue nicht in die Mesilim-Zeit zu datieren ist. Die Einzelheiten des 
Kopfes der Tärüt-Statue entsprechen denen anderer mesopotamischer Statuen, die stili­
stisch und stratigraphisch in die Zeit zwischen dem Ende der Mesilim-Zeit und vor den 
Beginn der I. Dynastie von Ur, d. h. in die Fära-Zeit26, oder, laut A. Moortgat27, in die 
zweite Übergangszeit datiert worden sind. Beispiele hierfür sind die folgenden Stücke :

20 H. Frankfort, OIP 60,9, Taf. 33-34; A. Moortgat, KAM 39, Taf. 55-56.
21 E. Strommenger, BaghM Bd. 1 (i960) 21.
22 H. Frankfort, Sculpture of the Third Millennium B. C. from Tell Asmar and Khafadjah (OIP 44, 

25, Taf. 27. S. Lloyd, Sumer 2 (1946) 3 ff., Taf. III.
23 H. Frankfort, OIP 44, 12, 41, Taf. 115 Nr. 206E; S. Lloyd Sumer 2 (1946) 3, Taf. III. Eine 

Alabasterstatuette, die angeblich aus Tello stammt und in den Louvre gelangte (A. Parrot, Tello 74, 
Taf. Ill) stellt eine nackte kniende Person dar (Abb. 18 a, b, c). Sie ist unter „homme aux serpents“ 
bekannt. Eine dem „homme aux serpents" ganz ähnliche Steinstatuette befindet sich im Iraq- 
Museum. Sie ist in der arabischen Ausgabe des Museumsführers von i960 abgebildet. Leider kann ich 
zur Zeit keine genaueren Angaben machen, da mir der Führer nicht zur Verfügung steht.

24 H. Frankfort, OIP 44,41!, Taf. 98-101; OIP 60, Taf. 95; A. Parrot, Sumer, Abb. 183A; E. Strom­
menger, Fünf Jahrtausende Mesopotamien 22,64, Abb. 49; A. Moortgat, KAM 39, Taf. 52.

25 H. Frankfort, OIP 60,9,II, Taf. 55-57. A. Moortgat, KAM 39.
26 Die „Fära-Stufe" benannte W. Nagel, OrNS 28 (1959) 143, 160 nach gleichzeitigen Texten und 

Siegelabrollungen. E. Strommenger hat diesen Terminus in ihrer Untersuchung „Das Menschenbild 
in der altmesopotamischen Rundplastik“ in BaghM 1 (i960) 1 ff. und in ihrem Buch „Fünf Jahrtausende 
Mesopotamien“ weiter verwendet. A. Moortgats Terminus „Übergangszeit zwischen Mesilim und Url- 
Zeit“ ist für E. Strommenger nicht gerechtfertigt; sie führt folgendes aus: „Diese Epoche der Fära- 
Texte gewinnt nun durch die Rundbildnerei eine ganz neue und entscheidende Bedeutung, indem sich 
schon in ihr und nicht erst zur Zeit des Mes-KALAM-DÜG und der I. Dynastie von Ur der frühdynasti­
sche <Naturalismus> zu seiner reifen Form entwickelt. Eine Auffassung als <Übergangszeit> scheint



Aus dem Nintu-Tempel VI von Hafägi27 28 stammt ein Männerstandbild aus Alabaster 
(Abb. 12-15), bekleidet mit einem Zottenrock. Der nackte Oberkörper weist Gemeinsam­
keiten mit der Tärüt-Statue auf. So sind die Oberarme vom Brustkorb losgelöst und die 
Unterarme leicht nach oben gewinkelt. Beide Statuen sind kahlköpfig und weisen das 
Doppelkinn sowie den betonten Hinterkopf auf (Abb. 2-4, 7, 8, 12-15). Beide haben be­
tonte bzw. eingelegte Augen und Brauenbögen sowie aufgesetzte Ohren. Diese Statue 
wurde von E. Strommenger29 und A. Moortgat30 in die Fära-Zeit datiert.

Ebenfalls in Hafägi31, aber im Sin-Tempel IX, wurde eine kopflose Kalksteinstatuette 
eines stehenden Mannes mit Zottenrock gefunden (Abb. 17). Der nackte Oberkörper zeigt 
auch hier Modellierung; so sind Brustwarzen angedeutet, die Schlüsselbeine durch ein 
„V“ bezeichnet und die Arme vom Körper losgelöst. Die Statue ist in die Fära-Zeit zu 
datieren, da der lange mehrstufige Zottenrock32 nicht zur Mesilim-Zeit gehört, die losge­
lösten Arme aber typisch dafür sind33.

Das Sitzbild, das A-Imdugud dem Schreiber Dudu34 weihte, befindet sich im Iraq- 
Museum und wurde von A. Moortgat35 in die zweite Übergangszeit datiert. Der Kopf der 
Statue (Abb. 16) drängt sich zum Vergleich mit dem Stück aus Tärüt (Abb. 1-5, 7, 8) ge­
radezu auf. Beiden gemeinsam sind der ausgeprägte Hinterkopf, die aufgesetzten Ohren, 
die plastisch bearbeiteten Augen mit Augenbrauen und das Doppelkinn.

Aus den vorangegangenen Ausführungen ist zu ersehen, daß die Statue von der Insel 
Tärüt im Persischen Golf, ähnlich wie viele mesopotamische Rundbilder, eine Symbiose 
darstellt von Altem und Neuem. Diese Tatsache veranlaßt uns zur Datierung der Statue 
von Tärüt in die Fära-Zeit, d. h. die zweite Übergangszeit oder „Imdugud-Sukurru"-Zeit.

Bedeutung

Die Bedeutung der Tärüt-Statue (Abb. 1-8) liegt darin, daß sie
1. die erste nackte Steinstatue aus der Fära-Zeit ist;
2. den ersten Beleg bringt für die weite Ausbreitung der färazeitlichen Plastik nach 

Süden bis in den Persischen Golf; damit ist der Verbreitungsraum der Rundbilder dieser 
Zeit wesentlich größer geworden und erstreckt sich nun von Mari am Mittleren Euphrat in 
Syrien bis zur Insel Tarüt im Persischen Golf an der Küste Saudi-Arabiens. Und die Fära- 
Zeit selbst gewinnt mehr an Bedeutung, wie A. Moortgat36 neuerdings erkannte.

deshalb nicht mehr gerechtfertigt. Sie soll hinfort nach dem Vorgang von W. Nagel im Hinblick auf die 
glyptische Stilstufe mit dem Terminus <Fära-Zeit> benannt werden". BaghM 1 (i960) 23. A. Moortgat, 
KAM 43; BaghM 4 (1968) 196 nennt diese Zeit „zweite Übergangszeit“.

27 A. Moortgat, KAM 43.
28 H. Frankfort, OIP 60, 6,8,9, Taf. 19-20.
29 E. Strommenger, BaghM 1 (i960) 19, Taf. 4.
30 A. Moortgat, KAM 44, Taf. 76.
31 H. Frankfort, OIP 60, 6,9, Taf. 27D.
32 Über die Frage nach dem Material des Zottenrockes siehe E. Strommenger, BaghM 1 (i960) 88 

und die dort angegebene Literatur.
33 Eine Aufstellung der wichtigsten Charakteristika der Mesilim- und Fära/Ur I-zeitlichen Menschen­

bilder hat E. Strommenger ebd. S. 40h. geliefert. Vor ihr hat A. Moortgat diese Charakteristika in 
seinen Vorlesungen an der Freien Universität Berlin vorgetragen. In knapper Form hat er sie in seinem 
Buch „Die Kunst des Alten Mesopotamien“ vorgelegt.

31 Sumer 5 (1949) 131h. und Tafeln. Sumer 13 (1957) 62ff. E. Strommenger, BaghM 1 (i960) 33, 
Taf. 6. A. Moortgat, KAM 46, Taf. 103.

35 A. Moortgat, KAM 46, Taf. 103.
36 A. Moortgat, BaghM 4 (1968) 231.



3. Eine Besonderheit ist weiterhin, daß der Künstler im Gegensatz zu den Künstlern 
Mesopotamiens es wagte, die Beine voneinander zu lösen, obwohl die Statue aus Stein ist. 
Dieser Vorgang findet sich erstmalig bei den Bronzestatuetten der Mesilim-Zeit. Mög­
licherweise orientierte sich der Bildhauer an den Bronzestatuetten, er nahm sie zum Vor­
bild und fühlte sich an die Metallplastik gebunden. Eine Bemühung um naturgetreue 
Wiedergabe der Einzelformen ist ablesbar.

PERSISCHER GO

N^Rasaf-Tannüra

*$TÄRÜT

Q ATA R

Fig. 1



RI
Y

A
D

H

Fi
g.

 2



l66 Eine frühdynastische Statue von der Insel Tärüt

4. Die Statue liefert einen weiteren Beleg für die Vermehrung der Bildhauerschulen der 
Fära-Zeit.

Und 5. erweitert die Statue von der Insel Tärüt das archäologische Material, das die 
Einflußsphäre Mesopotamiens in künstlerischer Hinsicht auf die Länder der Westküste des 
Persischen Golfes veranschaulicht.



FLUCHT ALS SOZIALES PROBLEM IN DER ALTBABYLONISCHEN

GESELLSCHAFT

JOHANNES RENGER, CHICAGO

Es kann kaum die Absicht der folgenden Zeilen sein, die Probleme sozialer Antagonis­
men und Konflikte erschöpfend zu behandeln. Ich möchte hier lediglich einen ersten Ver­
such unternehmen, einige Fragen im Zusammenhang zu umreißen und zur Diskussion zu 
stellen. Die Schwierigkeiten, die sich entgegenstellen, sind vielfältig. Sie bestehen vor 
allem im Fehlen fast jeglicher Vorarbeiten1 2, in der Dürftigkeit und Einseitigkeit des zur 
Verfügung stehenden Quellenmaterials, aber auch in der Gefahr, diese Quellen gerade 
deswegen nicht in der rechten Weise zu verstehen.

Es erübrigt sich fast, besonders zu betonen, daß das Verständnis eines sozialen Phäno­
mens wie des im Titel angekündigten nur möglich ist, wenn ein einigermaßen zutreffendes 
Bild von der Struktur und den Grundproblemen der behandelten Gesellschaft gezeichnet 
werden kann. Ich kann hier auf diese Struktur in der wünschenswerten Ausführlichkeit 
natürlich nicht eingehen. Einige Bemerkungen erscheinen mir aber trotzdem angebracht, 
einesteils, weil noch kein allgemeiner Konsensus auf diesem Gebiet herrscht, zum anderen 
aber, weil der vorhegende Sammelband die Möglichkeit bietet, verschiedene Ansichten zur 
Geltung zu bringen, zu vergleichen und so zu weiteren Diskussionen anzuregen.

Ich werde gelegentlich auf gesellschaftliche Erscheinungen in anderen Kulturen hin­
weisen, um deutlich werden zu lassen, daß gesellschaftliche Zustände unter vergleichbaren 
Bedingungen zu ähnlichen Lösungen und Ergebnissen führen können. Solche Erscheinun­
gen haben mir oft das Verständnis der geschilderten und interpretierten Verhältnisse in 
Mesopotamien erst ermöglicht oder es weiter gefördert.

Die Gesellschaft in der altbabylonischen Zeit zeichnet sich - beim Vergleich mit der vor­
hergehenden Ur-III-Zeit - durch einen höheren Grad von Komplexität aus. Einige der 
hauptsächlichen Charakteristika dafür lassen sich in Form von Gegensatzpaaren veran­
schaulichen: Geblieben gegenüber der Ur-III-Zeit ist der Gegensatz zwischen der Ober­
schicht - das heißt den Mitgliedern der Verwaltung, des Herrschaftsapparates - und den

1 Wertvolle Materialzusammenstellungen, und summarische Diskussionen bieten allerdings die 
Wörterbücher zu einer Reihe von Schlüsselwörtern. Außerordentlich anregend sind die Beiträge ver­
schiedener sowjetischer Autoren, die I. M. Diakonofi in dem Band „Ancient Mesopotamia“ (1969) in 
englischer Übersetzung vorgelegt hat.

2 J. J. Finkeistein bezieht mit Recht in RA 63,531 (vgl. auch Bottéro’s Bemerkungen in JESHO 
4,i2ia) den Gegensatz von Akkadü und Amurrü im Edikt Ammisaduqas auf den Gegensatz zwischen 
Stadt und Land. Trotzdem haben wir aber - besonders in den älteren Abschnitten der altbabyloni­
schen Zeit - mit einem Gegensatz zwischen den eingewanderten Amoritern und der seßhaften Bevöl­
kerung zu rechnen. - Zwar nehmen die eingewanderten Amoriter als Eroberer in den von ihnen ge­
gründeten Territorialstaaten die Herrschaftspositionen ein; aber es gibt dennoch keine Anzeichen 
dafür, daß die alte Oberschicht als Ganzes ihrer Machtpositionen beraubt worden ist. Man kann viel­
mehr beobachten, daß viele zugewanderte Amoriter genau wie zu Zeiten ihres Nomadendaseins in ab­
hängiger Stellung verblieben, d. h. Teil der seßhaften Unterschicht wurden. Ganz anders die Behand­
lung der Bevölkerung einer Reihe von eroberten Städten in Palästina : Ygl. die ätiologische Erzählung 
Jos. 9. Danach wurde die Bevölkerung dieser Städte zu Holzhauern und Wasserträgern erniedrigt.



Beherrschten, der breiten Masse der Bevölkerung. Dieser Gegensatz wird überlagert und 
differenziert durch den seit dem Niedergang von Ur III zu immer größerer Bedeutung ge­
langten Gegensatz zwischen Eingesessenen (Akkadü) und zugewanderten Nomaden 
(Amurrü)2. Als dritter Gegensatz ist der zwischen Stadt und Land zu nennen3.

Eine Reihe von historischen Entwicklungen und grundlegenden wirtschaftlichen Ver­
änderungen sind entweder Anlaß für oder bedingt durch gesellschaftliche Bewegungen:
1. Das Aufkommen kleiner Territorialstaaten und deren Ablösung durch weiträumige, 

aber kurzlebige politische Gebilde (Hammurapi) ;
2. der Wegfall der Königsvergöttlichung, d. h. das Aufkommen eines anderen Selbstver­

ständnisses des Königstums;
3. die wachsende Bedeutung des Privateigentums an der Feldflur in Nordbabylonien4.
4. Von entscheidenden wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Wandlungen zeugen Aus­

sagen über die sozialen Maßnahmen der Herrscher von Isme-Dagan bis zu den späten 
Herrschern der 1. Dyn. von Babylon: Während unter den Isinherrschern der Schwer­
punkt deutlich auf der Regelung der Dienstzeiten der Untertanen, der Befreiung be­
stimmter Städte von Dienstleistungen, Minderung oder Erlaß der Abgaben dieser 
Städte an den Palast lag5, war es späteren Edikten Vorbehalten, die Lösung der Schuld­
verpflichtungen des Einzelnen zu regeln6.

Die oben durch Gegensatzpaare veranschaulichten, gesellschaftlich differenzierten 
Gruppen sind vielfach horizontal und vertikal gegliedert. Hier spielt vor allem die Stellung 
des Einzelnen im und sein Verhältnis zum Herrschaftsapparat eine Rolle und zum anderen 
die oft davon abhängige wirtschaftliche Situation des Einzelnen7. Das bewirkt, daß in

3 Vgl. A. L. Oppenheims Charakterisierung der mesopotamischen Stadt in JESHO lo.gff. Eine 
wichtige - dort nicht besonders betonte - Entwicklung setzt mit der altbabylonischen Zeit ein : Die 
mesopotamischen Städte suchen und erlangen schrittweise Befreiung von Abgaben und Dienstleistun­
gen (s. D. O. Edzard, ZZB 8iff., 95ff.). Hier bildet sich ein entscheidender Unterschied zum oSenen 
Land hinsichtlich der sozialen Stratifikation heraus. Die Städte als Zentren der Verwaltung und des 
Fernhandels waren hauptsächlich von Priestern, Tempelfunktionären, Beamten und den mit einer 
staatlichen Franchise versehenen Handelsagenten (tamkäru) bewohnt. Das soziale Gefälle zwischen 
Stadt und Land stellt sich vereinfacht ausgedrückt folgendermaßen dar :

Stadt Land

Oberschicht Unterschicht
= Beamte etc. = Bauern, Soldaten etc.
frei von Abgaben und Dienstpflicht verpflichtet zu Abgaben und Dienst

4 Im 3. Bd. (S. 648) des RIA habe ich unter dem Stichwort „Großgrundbesitz" in aller Kürze nach­
gewiesen, daß privates Eigentum an der Feldflur während der altbabylonischen Zeit in Südbabylonien
(d. h. sowohlunter Rim-Sin als auch unter Hammurapi) nicht die Regel war. I. M. Diakonoff vertritt die 
Ansicht, daß große Teile des bebauten Landes sich in den Händen der Dorfgemeinschaften befanden. 
Als entscheidenden Beleg dafür sieht er neben theoretischen Überlegungen die Erwähnung von 
eqlum dürum in TCL 7, 16:13 und 40:35 (Ancient Mesopotamia 198; Third International Conference of 
Economic History Munich 1965, 22 mit Anm. 2) an. Ich sehe darin eher einen Hinweis darauf, daß 
es sich hier um suküsu-Feld handelte, das sich seit Generationen in der Familie des Bittstellers befand 
und ihm nun nach der Eroberung Larsas durch Hammurapi aus unbekannten Gründen entzogen 
worden war.

6 Vgl. D. O. Edzard, ZZB 81 fl. und 95ff.; F. R. Kraus, Edikt 196ff.
6 Vgl. F. R. Kraus, Edikt 201 ff. (seit Rim-Sin urkundlich belegbar für Larsa) und 224 ff.
7 Vgl. etwa die unterschiedliche Größe von Angehörigen der Armee zugeteilten Feldern in Birot, 

Tablettes 71: wakil Amurri - 15 bür, rabü sa hattätim - 4 bür, laputtü - 3 bür, ?äbu wedü - 2 bür 
und ?äbu- 1 bür. Ähnliche Verhältnisse finden sich in den Samashazir-Briefen, vgl. z. B. Kraus, 
AbB 4, 89, 94.



einer Reihe von Fällen die Grenzen zwischen den einzelnen Gruppen der Gesellschaft 
- in bezug auf Einkommen oder „Vermögen" - fließend sind8. Es sollten daher die Krite­
rien für eine Beschreibung der mesopotamischen Gesellschaftsstruktur (im speziellen 
Falle: der in der altbabylonischen Zeit) nicht so sehr in Begriffen der Verfügungsgewalt 
über die Feldflur (Besitz oder Eigentum) gesucht werden, da diese nur eine abgeleitete 
Funktion ist, abhängig von der Stellung des Einzelnen im Machtapparat. Denn es ist 
völlig gleichgültig, ob sich wirtschaftliche Macht einer Person (begründet in genügen­
dem Überschuß aus den von ihr bewirtschafteten Feldern oder aus anderer Quelle - 
meist Handel) auf Eigentum oder lediglich Besitz (suküsum, eqel biltim etc.) gründet; ent­
scheidend ist, daß genügend Überschuß erwirtschaftet wird9.

Zum besseren Verständnis der Stellung sowohl der Angehörigen der Oberschicht als 
auch der der Unterschicht innerhalb dieser Gesellschaft soll diese hier kurz so, wie sie in 
Mesopotamien bis hin zur altbabylonischen Zeit existierte, nach ihrem Selbstverständnis 
und ihrer Funktionsweise charakterisiert werden. Das Selbstverständnis der mesopota­
mischen Gesellschaft (aus der Sicht der Oberschicht) ist wohl am präzisesten im Beginn 
des Atrahasis-Mythos ausgedrückt: Alle Anstrengungen der Gesellschaft sind auf die Ver­
sorgung der Götter gerichtet10. Der Anspruch des Herrschers als des obersten Aufsehers 
über diese kollektive Anstrengung drückt sich aus in Titeln wie „Versorger von Enlil“ 
etc.11. Der Herrscher delegiert dabei bestimmte Aufgaben an seine Beamten, die die Masse 
der Bevölkerung anleiten und beaufsichtigen. Eine emanzipierte Gesellschaft diskutiert

8 Zur vertikalen Gliederung und anderen sozialen Problemen innerhalb einer Gruppe der Gesell­
schaft (d. h. der Priester) vgl. die Angaben in ZA 59, ligff. (sangü), 126 (iüippu), 129 (lumahhu), 131 
(sitax), 137 (gudapsü), 141 (nesakku), ìóyff. (pasisu), i85ff. (näru), 194I (kalü), 198I (kalamähu).

9 Die Bedeutung des privaten Eigentums an der Feldflur in Mesopotamien scheint mir in zwei­
facher Hinsicht nicht adäquat beurteilt zu sein. Erstens ist es völlig bedeutungslos, ob 20%, 30% oder 
gar ein größerer Teil des Bodens Eigentum kleiner bäuerlicher Familienbetriebe war, die davon ge­
rade - neben Abgaben - ihren eigenen Lebensunterhalt bestreiten konnten. Entscheidend ist vielmehr, 
daß der Rest sich in wenigen Händen, hauptsächlich des Palastes oder der Tempel, konzentrierte und 
Überschüsse abwarf, die zur freien Disposition dieser Institutionen standen; nur diese Überschüsse 
aber begründen tatsächliche wirtschaftliche Macht. Zum zweiten hat privates Eigentum an der Feld­
flur während der altbabylonischen Zeit (auch in Nordbabylonien) nie eine Rolle gespielt, die vergleich­
bar wäre der, die es in Griechenland (Attika) hatte, wo die Stellung und die Rechte und Pflichten der 
Einwohner in der Gesellschaft direkt von der Höhe des Feldertrages und damit von der Größe seiner 
Felder abhingen; vgl. Finley, FWG 4 3230. - A. L. Oppenheim, Third International Conference of 
Economic History Munich 1965, 38, weist auf eine universell zu beobachtende Tatsache hin: „Cereal 
farming on a smaller scale ... inevitably results in the ever-increasing indebtedness of the farmers". 
Wenn dies auch für Mesopotamien gilt - und daran besteht kaum Zweifel -, dann sollte es zu ei­
ner allmählichen Veränderung der Gesellschaftsstruktur im Laufe der altbabylonischen Zeit ge­
führt haben. Beispiele aus anderen Kulturen lehren, daß vor allem eines stattfindet: Verschul­
dete Bauern geben, von den Umständen gezwungen, ihr Land auf und begeben sich unter die Pa­
tronage eines Stärkeren, sei es nun des Palastes, der Tempel oder privater Großgrundbesitzer (vgl. 
z. B. Maier, FWG 9,90! zur Situation im Imperium Romanum des 4. Jhdts. n. Chr.). - Ein wesent­
licher Faktor bei der Entstehung wirtschaftlicher Schwierigkeiten war die durch fortlaufende Erb­
teilungen immer geringer werdende Feldfläche einer Familie; vgl. R. Harris, Studies Oppenheim 113, 
für Bestrebungen, dem entgegenzuwirken. Auch der zuerst von B. Landsberger (Essays on Oriental 
Laws of Succession [SD 9] 31 ff.; s. auch CAD A/2 s.v. aplu 176) angenommenen Beschränkung des Erb­
rechtes auf die drei ältesten Söhne lag die gleiche Absicht zugrunde. Doch beides konnte die Ent­
wicklung lediglich verzögern, nicht aber vermeiden.

10 Die gleiche Vorstellung findet sich in zwei Versen von En. el. VI 7L ausgedrückt: lubnima lullä 
amélu lu endu dullu ilänima sunu lü pashu, „Ich will erschaffen Lullü, den Menschen, ihm sei die 
Last, den Göttern zu dienen, aufgebürdet, sie (aber) sollen davon befreit sein".

11 Vgl. die Belege bei M.-J. Seux, Épithètes s.v. zäninu, ü-a.

22 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 |Edzaid)



ihre Geschicke, arbeitet für sich selbst, d. h. für das Individuum, während alle Glieder 
einer nichtemanzipierten Gesellschaft (im Sinne und) auf ein geglaubtes Ziel hinarbeiten, 
das außerhalb ihrer selbst liegt.

Will man die mesopotamische Gesellschaft nach einem charakteristischen funktionalen 
Prinzip beschreiben, so bietet sich ein Ausdruck wie „redistributive Gesellschaft" an. 
Merkmale dieser Gesellschaftsform sind vor allem Waren- und Vorratshäuser zentraler 
Institutionen wie Tempel oder Palast und die Versorgung der Majorität der Bevölkerung 
aus den dort gesammelten Vorräten12. Zwar ist meines Wissens nirgends in der überliefer­
ten Literatur exfiressis verbis ein zwingender Zusammenhang zwischen Ration und Arbeits­
leistung formuliert, aber er kommt in allen Äußerungen indirekt zum Ausdruck12*.

In einer solchen redistributiven Gesellschaft ist es für den Einzelnen entscheidend, in 
welcher Position er im Distributionssystem angesiedelt ist, d. h., ob einer als Angehöriger 
des Machtapparates über die Distribution (und in welchem Grade) entscheidet oder ob er 
lediglich Empfänger ist. Im letzteren Fall kommt es vor allem darauf an, welcher Art seine 
Zuteilung ist. In der altbabylonischen Zeit besitzt z. B. derjenige eine bessere Position in 
der Gesellschaft, der seinen Anteil in Form von Feldern (meist suküsu oder eqel bilti) erhält 
und nach Maßgabe seiner begrenzten Möglichkeiten in der Lage ist, Profit zu machen13, 
wozu hingegen einer kaum in der Lage ist, der lediglich Rationen erhält. Schließlich muß 
man sich vergegenwärtigen, daß diese Gesellschaft in wirtschaftlicher Hinsicht sich darauf 
beschränkt, ihre unmittelbaren Bedürfnisse zu befriedigen (subsistence economy), eine 
Situation, die sich selbst bis zur Zeit der osmanischen Herrschaft über den Nahen Osten 
nicht wesentlich geändert hat.

Eine Charakterisierung der Oberschicht sollte sich nicht in allgemeinen Termini wie 
„Ausbeuterklasse“ oder „Sklavenhalterklasse“ erschöpfen, da sie keinesfalls die besonderen 
Bedingungen Mesopotamiens - oder im speziellen Fall: der altbabylonischen Zeit - wider­
spiegeln13*. Im Babylonien der altbabylonischen Zeit gab es keine nennenswerte Gruppe 
von unabhängigen „Reichen“ {ßärü), die nach eigenen Maßstäben und Vorstellungen han­
deln und damit als Partner oder gar Gegenspieler des Palastes oder anderer zentraler 
Institutionen Einfluß auf das politische Geschehen nehmen konnten. Es gab in Mesopota­
mien in dieser Zeit keine Patrizier, keine „vornehmen“ Geschlechter, keinen Adel oder 
irgendeine vergleichbare gesellschaftliche Gruppenbildung. Das heißt natürlich nicht, daß

12 Ein gutes Beispiel vom Funktionieren dieser Art von Gesellschaftsform bietet die Episode von 
der Vorsorge für die sieben mageren Jahre in der Josephsgeschichte in Gen. 41 ff.

12a Ein gutes Beispiel für das Prinzip der Reziprozität geben die Brähmana-Texte für die altindische 
Gesellschaft, wo die Oberschicht und die Unterschicht u. a. durch die Oppositionspaare 

attr (Leistung empfangend) : ädya (zu Leistung verpflichtet)
und
bhartr (Versorger) : bhärya (Versorgter)

charakterisiert werden, s. W. Rau, Staat und Gesellschaft im Alten Indien nach den Brahmana-Texten 
dargestellt (1957) 32­

13 Vgl. B. Landsberger, JCS 9 I28ff. (taksitu), s. auch F. R. Kraus, Edikt 157.
13a In diesem Zusammenhang sei auf die sehr anregende theoretische Untersuchung der Ober­

schicht als solcher unter dem Aspekt der Muße (leisure) durch Th. Veblen, The Theory of the Leisure 
Class, New York 1934, hingewiesen. Danach sind die wesentlichen Kriterien “of leisure class life” ... 
“conspicuous exemption from all usefull employment”; “the occupations of the leisure class are of the 
honourable method of seizure and conversion. Their occupations are of the nature of predatory, not 
productive, employment” (p. 40), sie sind Tätigkeiten im Bereich von Verwaltung, Krieg, Sport und 
religiösen bzw. kultischen Verpflichtungen. "Leisure connotes non-productive consumption of time. 
Time is consumed non-productively from a sense of the unworthiness of productive work, and as an 
evidence of pecuniary ability to afford a life of idleness” (p. 43).



es niemanden gegeben habe, der einen gewissen Reichtum an Gütern und anderen Werten 
angehäuft hätte. Oppenheim hat das am Beispiel der Kaufmannschaft von Sippar be­
schrieben14. Er weist vor allem darauf hin, daß diese Kaufleute die Gewinne aus ihren 
Handelsgeschäften bevorzugt in Feldern anlegten und - nach Ausweis anderer Quellen - 
in Goldschmiedearbeiten15. Das entscheidende Charakteristikum dieses Reichtums aber 
ist, daß es sich um angehäufte Schätze und nicht um produktives Kapital handelt. Und 
nur letzteres kann im Verlauf eines historischen Prozesses zu „politischem“ Einfluß ver­
helfen. Der Einfluß der Kaufleute im altbabylonischen Sippar war weit entfernt von der 
Macht, die die führenden Geschlechter einer Stadt (mär bané) in neubabylonischer Zeit 
z. B. in Uruk innehatten. Auch die Handelsherren (umme’änu) von Assur zur Zeit der 
kappadokischen Handelskolonien hatten offensichtlich weit mehr Einfluß auf die Ge­
schicke ihrer Stadt als ihre Kollegen in Sippar. Ein entscheidender Faktor beim Erwerb 
von Reichtümern durch Angehörige der Oberschicht war das Bestreben des Palastes, 
möglichst viele Wirtschaftsoperationen gegen einen festen Satz an „private" entrepreneurs 
zu „verpachten“, um sich selbst von der kostspieligen und aufwendigen Durchführung zu 
entlasten16.

Die Oberschicht in Mesopotamien ist in erster Linie eine Beamtenschicht. Als solche sind 
ihre Angehörigen auf Gedeih und Verderb mit dem Herrscher verbunden. Ihre Stellung, 
ihr Einfluß, ihr Reichtum ist abhängig von der Gunst des Herrschers, das heißt: ist immer 
bedroht. Verlust der herrscherlichen Gunst und der Stellung bedeutet gleichzeitigVerlust von 
Einkommen, Verarmung, Ausscheiden aus der Oberschicht. Sie können sich nicht „auf 
ihre Güter zurückziehen“! Ein Blick auf die zahlreichen Omenapodosen, in denen für den 
Höfling (kabtu) der Verlust seiner favorisierten Stellung (miqitti kabti), der Verlust der 
günstigen Umstände, unter denen er lebt, der Verlust seines Glücks (damiqtu, dumqu) 
— seltener seines Reichtums [makkuru, masrü) — als Ursache für seine Verarmung genannt 
werden, unterstreicht das eben Ausgeführte zur Genüge. Die Mari-Korrespondenz belehrt 
ebenfalls über die Rolle, die der Favoritismus im Leben dieser Oberschicht spielte, wie 
entscheidend das Überleben oder Wohlergehen davon abhing, beständig in der Gunst des 
Herrschers oder des jeweils Höherstehenden zu bleiben. Die Oberschicht als Beamten­
schicht ist eine notwendige Folge der redistributiven Gesellschaft, wie ich sie oben ge­
schildert habe. Einsammlung, Lagerung und Verteilung der Produkte erforderten ebenso 
einen umfangreichen Verwaltungsapparat wie die wegen der besonderen agrarischen Ver­
hältnisse Mesopotamiens notwendige künstliche Bewässerung. Aber gerade diese Bedin­
gungen begünstigten eine Schlüsselposition der Angehörigen der Oberschicht, die sie auch 
zum eigenen Vorteil gegenüber den Schwächeren ausnützen konnten. Nicht umsonst ist 
deshalb der entscheidende gesellschaftliche Gegensatz - der zwischen Oberschicht und

» JESHO 10,5 ff.
15 A. L. Oppenheim, Third International Conference of Economic History Munich 1965, 35.
16 Einzelne dieser Geschäfte sind beschrieben von P. Koschaker, ZA 47, 135ff. (Fischfang); F. R. 

Kraus, Edikt 81 ff. (tamkäru), 1140. (susikku), ebenfalls von J. J. Finkeistein, RA 63, 61 ff.; F. R. Kraus, 
Viehhaltung (Herden); B. Landsberger, Date-palm (BAfO 17) 57L (säkinu). Aber gerade diese Ge­
schäfte waren besonders anfällig gegen die wechselnde Gunst der Herrscher und hoher Hofbeamter. 
Wirtschaftliche Macht und Reichtum boten zu dieser Zeit keinen Schutz vor Willkür. Sowohl ein 
Omen wie YOS 10, 14:9 sarrum kabtütisu iddkma u bisasunu u makkursunu ana bität ili izäz „der 
König wird seine Höflinge umbringen und ihren Besitz und ihre Reichtümer an die Tempel verteilen“ 
als auch die Omina, die vom Sturz (miqitti kabtim) berichten, sind vielleicht in diesem Sinne zu ver­
stehen. Vgl. die SB Omina Izbu I 3 und III 69 (E. Leichty, TCS 4).



Unterschicht - seit den Zeiten Urukaginas durch das Paar „mächtig" und „schwach“ 
ausgedrückt17.

Die Unterschicht, die Gruppe oder Klasse der Beherrschten oder Abhängigen, ist in der 
altbabylonischen Zeit vielfältig vertikal und horizontal gegliedert. Allerdings scheint es 
mir zum gegenwärtigen Zeitpunkt noch nicht möglich, diese Gliederung in allen ihren 
Aspekten eindeutig zu erfassen. Selbst in Fällen, wo wir in de? Lage sind, Gruppen von­
einander abzusetzen, lassen sich keine Aussagen über das Wesen solch einer Differenzierung 
machen, weil die dazu notwendigen statistischen Angaben nicht verfügbar sind - und es 
auch nicht sein werden. Man ist hier also auf Vermutungen angewiesen ! Wir wissen ein­
fach nicht, wie sich kleine Landbesitzer d. h. Pächter (oder auch Eigentümer), Staats­
pächter, Handwerker (wahrscheinlich mit einem Minimum an Feld zu ihrer Verfügung) 
oder die Personen, die als Lohnarbeiter in Listen erscheinen18, zahlenmäßig zueinander ver­
hielten, welche Bedeutung es hatte, ob diese Personen innerhalb einer Stadt oder auf dem 
offenen Land lebten. Das Edikt Ammisaduqas läßt uns (durch das Nebeneinander von 
näsi bilti, [...... ] rabi, muskénu, rèdu, bä’iru, ilku ahü sa Babili u nawésu19 ahnen, wie viel­
gestaltig die Beziehungen der Unterschicht zum Palast waren. - Völlig ungeklärt bleibt die

17 Gegensatz lü-gu-la und sub-lugal in Ukg. 4 XI 32I, wo es um den Zwangsverkauf von 
Objekten geht, die der Mächtige begehrt; s.a. Ukg. 4 XII 130.; vgl. Nanse-Hymne A 20-24 (Ms. M. 
Civil; s.a. oben S. N. Kramer S. 117); Lipitistar-Hymne TCL 16,87 und Dupl. (W. Römer, SKI Nr. 24) 
Z. 36I; Ismedagan-Hymne TCL 15,9 und Dupl. (ebd. Nr. 12, bearbeitet S. 39ff.) Z. 207:8:. Eine inter­
essante Illustration gibt der Brief ARM 1,17:80., wo es heißt, daß die Reichen (särütum) die Armen 
(lapnütum) als Ersatzleute für den Militärdienst mieten. Die Armen sicherten so ihren Angehörigen 
den Lebensunterhalt (ina igrisunu niSüsunu uballatü). - Nach CH § 34 droht dem Offizier Strafe, der 
einem Untergebenen dessen Habe wegnimmt, ihm (anderweitig) Unrecht tut (habälu) oder ihn ver­
mietet. S. weiter CAD H s.v. habälu Ai-a, bes. CH I 39h, XL 6of.

Auch die spätere literarische Überlieferung stellt vielfach den Starken und den Schwachen gegen­
über. Es finden sich die folgenden Gegensatzpaare: 1. kabtu : muskénu CT 38,26:41; 13:100; 15:55; 
ähnlich A. L. Oppenheim, Dream-book 239:22, 25, 27. 2. kabtu : lapnu MDP 14, 51 I 16 (mB Traum­
omen). 3. dannu : ensu BWL 119:11-14; vgl. auch CH I 39I, weiter CAD E s.v. ensu. 4. dannu : akü 
Era IV 115; s.a. V 27 und BWL 166:22. 5. dannu : mu&kénu KAR 26; 29 (Gebet an Marduk). Ein 
Gegensatz iärü : kabtu liegt dem Omen särü ikabbit „ein Reicher wird zu einer einflußreichen/bedeu­
tenden Persönlichkeit werden" CT 38,50 K. 3679:4 zugrunde. 6. Särü : muskénu A. L. Oppenheim, 
Dream-book 329:26; CT 38,33:10, 12. 7. sari1 : katü BWL 76:75. 8. säru : lapnu Ugaritica 5,294:36!.
9. qinnatu labiru „alte Familie“ : saklu „gewöhnlicher Mensch“ ABL 1103:5 ff. S. weiter die Wörter­
bücher, ebenso für Wörter, die nicht in Oppositionspaaren Vorkommen : dunnamü, ekütu, hupSu (nicht 
typisch für das eigentliche Babylonien, sondern für die Gebiete im Norden und Westen; die einzige 
aB Omenstelle verbindet es denn auch mit dem Feind: YOS 10,36 II 32), ikü, lä isänü, ulälu.

18 Vgl. für einen allgemeinen Überblick G. Lautner, Erntearbeiterverträge, und M. Weitemeyer, 
Some Aspects of the Hiring of Workers. Das Vorhandensein von Lohnarbeitern deutet auf eine Gruppe 
von Personen hin, die anscheinend nicht dienstpflichtig waren. Als Reservoir dafür kommen am ehesten 
nicht erbberechtigte Söhne in Frage, aber auch solche Mitglieder einer Familie, die nicht dienstpflichtig 
waren und auch nicht zur Unterstützung des Dienstpflichtigen benötigt wurden (s. dazu Anm. 9, 53, 
54). - Für Lohnarbeit (er) in der altakk. und UrHI-Zeit s. CAD I/J idü a-i’ und I. J. Gelb, Trudy 25. 
Mezdunarodnogo kongresa vostokovedov 1/1, 226. Allerdings ist ä in dieser Zeit oft auch der Terminus 
für „Arbeitsleistung pro Mann pro Tag“. Keine aAk und UrHI-Belege für agäru, agru und igru in 
CAD; vgl. aber A. I. T’umenev in Ancient Mesopotamia (ed. I. M. Diakonoff) 46ff. und V. V. Struve 
ibid. 1640., die beide auf die Existenz von Lohnarbeitern (ltì-hun-gà) in Ur III hinweisen, vor allem 
auf Grund von TCL 5,5675, 5676, außerdem von 6041, 6166, 6762; Nik. 2,206-213; HCS 3,306, 350; 
TRU 378; SAK Florenz 41, 82. [s. jetzt H. Klengel in: Beiträge zur sozialen Struktur des Alten Vor­
derasien (— Schriften zur Geschichte und Kultur des Alten Orients 1, 1971) 43 ff.]

18 F. R. Kraus, Edikt § 13; vgl. auch die Reihe rédù, bä'iru, muskénu in TCL 17,76:14 (Samsuiluna- 
Edikt) und redü, bä'iru, näSi biltim in CH § 36H.



genaue Stellung besonderer Menschengruppen wie lassù, älänu20, ubaru, müdü, napfaru21 
im Gefüge der Gesellschaft.

Das Vorhandensein von gesellschaftlichen Gegensätzen und das Auftreten von Kon­
fliktsituationen läßt sich an überlieferten Reaktionen der Betroffenen ablesen. Das hat den 
Vorteil, daß man hier noch weitgehend der Aussage der Quellen trauen kann, weil diese 
Reaktionen zwar wertend geschildert sein können, aber immerhin noch eine Tatsache mitge­
teilt wird. Wenn wir nun die Konflikte, deren Ursachen bzw. die Reaktionen darauf er­
mitteln wollen, werden wir erst untersuchen müssen, was den Alten selbst als Ursache 
erschien, wie es W. Röllig getan hat22. Die Antwort, daß die Ursache in der Verletzung 
göttlich gesetzter Ordnungen liegt, bringt allzu deutlich den Standpunkt der Oberschicht 
zur Geltung und ist bekanntlich nicht auf das Altertum beschränkt.

Wir wollen nun sehen, welche Auswege die Angehörigen der Unterschicht in solchen 
Situationen suchten. Drei Möglichkeiten des Reagierens lassen sich beobachten :
1. Hinnahme der Situation (eventuell verbunden mit passiver Resistenz),
2. Flucht oder Auswanderung,
3. offene Rebellion.

Aus praktischen Gründen will ich zunächst die erste und die dritte Möglichkeit unter­
suchen.

Passive Resistenz oder Gleichgültigkeit sind bekannte Erscheinungen bei bäuerlichen 
Bevölkerungen in ihrer Auseinandersetzung mit den sie beherrschenden Gruppen oder 
Personen23. Für Mesopotamien und speziell Babylonien zur altbabylonischen Zeit können 
wir uns kaum auf Zeugnisse berufen, die davon ausdrücklich berichten. Ich weise vor 
allem auf den Paragraphen über die Neubruchpacht im CH (§ 44) hin, dessen Bestim­
mungen sich möglicherweise gerade gegen diese Art von Widerstand seitens der bäuer­
lichen Bevölkerung richteten: Es ist doch schwer vorstellbar, daß ein Pächter, der sich 
gerade entschlossen hatte, ein Feld zu pachten, nun nicht auch willens sein sollte, dieses 
Feld urbar zu machen und den erwarteten Nutzen daraus zu ziehen. Falls es sich aber um 
Pacht auf einer mehr zwangsmäßigen Grundlage handelte24, d. h., daß der Palast großen 
Teilen der Bevölkerung Land gegen eine bestimmte Abgabe zuwies, bekommt der er­
wähnte Paragraph einen besonderen Sinn als eine Bestimmung, die in erster Linie Inter­
essen des Palastes regelte. Diese Interpretation bringt diesen Paragraphen in Verbindung

20 Für lassù „Fremdling“ als Gegensatz zu waübu „Ortsansässiger“ vgl. die Wörterbücher; ebenso 
für älänü - besonders aufschlußreich der Brief TCL 17,19.

21 Zu diesen Personengruppen zuletzt J. J. Finkeistein, JAOS 90, 252ff., außerdem zu ubaru J. 
Greenberg, Habiru 19 (resident), J. J. Stamm, Namengebung 264 (Fremdling), A. Goetze, LE (metic, 
entsprechend hebr. ger)\ H. Limet, oben S. 123.

22 S. den Vortragstitel S. 6.
23 „Neben der Flucht sind zweifellos Trägheit, Passivität und Böswilligkeit die Hauptformen des 

Kampfes der Bauern gegen ihre Herren“: Le Goff, FWG 11,74 über die Reaktion des Abtes von 
Maursmünster (Marmontier) /Elsaß gegen saumselige Fronbauern (1117).

24 Diese Situation hatte das CAD in der Diskussion zu ilku A im Auge: "In the OB period . . . the 
duty (d. h. die il&w-Verpflichtung) consisted primarily in working the field or garden itself”. Drei 
Gründe sprechen für diese Ansicht; 1. erhielt der Palast aus den Abgaben einen Teil seiner Einkünfte;
2. war er der Notwendigkeit enthoben, die solchermaßen beschäftigten Abhängigen durch eine auf­
wendige Organisation mit täglichen Rationen versorgen zu lassen; und 3. war es wichtig, daß bebau­
bares Land ständig bewirtschaftet wurde, um Versteppung und andere ungünstige Entwicklungen zu 
verhüten, bzw. neuerschlossene Gebiete durch Ansiedlung und Kultivation des Landes dem verfüg­
baren Bodenfundus einzugliedern (vgl. auch oben Anm. 4). In gleichem Sinne äußert sich J. Bottéro, 
JESHO 4,123, wenn er von "terres royales affermées ou octroyées en allocation alimentaire>” schreibt.



mit den übrigen Paragraphen des KH, die nicht Rechtsverhältnisse zwischen Privaten 
zum Gegenstand haben, sondern solche zwischen dem Palast und seinen Abhängigen.

Ob die im Edikt des Ammisaduqa erlassenen überfälligen Abgaben der Staatspächter 
(näsi bilti) absichtlich oder durch ungünstige Umstände aller Art unterblieben waren, 
läßt sich nicht entscheiden, aber wir müssen damit rechnen, daß Verweigerung25 oder 
Saumseligkeit beim Abliefern der fälligen Abgaben auch in Mesopotamien üblich war. Auf 
keinen Fall aber darf der Eindruck entstehen, daß sich die Menschen im Orient und in 
unserem Fall im alten Mesopotamien durch eine besondere „orientalische Duldsamkeit“ 
auszeichnen, die sich in anderen Kulturen und bei anderen Völkern weniger oder gar 
nicht findet.

Im Gegensatz zur Gleichgültigkeit und passiven Resistenz ist der offene Aufstand, die 
Rebellion, das radikalste Mittel der Unzufriedenen, auf untragbare Zustände zu reagie­
ren26. Vor allem in Zeiten des Verfalls der staatlichen Macht kann spontane Rebellion auf­
kommen. Man wird kaum mit zielgerichteten Unternehmungen rechnen dürfen, die auf die 
Beseitigung der Gesellschaftsform als solcher — als der eigentlichen Ursache der Miß­
stände - gerichtet waren, sondern lediglich mit Eruptionen, die sich vordergründig gegen 
die Symbole und vermeintlichen Ursachen des Dilemmas richteten27. Erst sehr viel später 
im Prozeß der geschichtlichen Entwicklung sind Aufstände zu beobachten mit dem ausge­
sprochenen Ziel, die existierende Gesellschaftsordnung gewaltsam zu ändern. In der keil­
schriftlichen Überlieferung sind Hinweise auf Aufstände fast ausschließlich auf die Omen­
literatur28 und auf zwei Mythen, Erra und Atrahasis, beschränkt29.

25 I. M. Diakonoff, Third International Conference of Economic History Munich 1965, 22 m. Anm. 1, 
bezieht die Zeilen 270f. der Urklage: sà-ba a-zal-le ba-ra-mu-un-tüm mu-un-TAR-bi ba-ra- 
gin gàn-urtì-mà-ke4 se ba-ra-ma-al mu-un-gar-bi ba-ra-gin „In ihnen (d. i. den Kanälen) 
fließt kein Wasser mehr - der Kanalarbeiter ist weggegangen, auf den Feldern meiner Stadt wächst 
keine Gerste mehr - der Feldarbeiter ist weggegangen" auf die passive Resistenz der Dienstverpflich­
teten, die mit beigetragen hat zum Untergang des Reiches der 3. Dyn. von Ur. So ansprechend diese 
Interpretation auch ist, ich sehe doch im Text selbst keinen sicheren Anhaltspunkt dafür. Für ein 
Beispiel von Unbotmäßigkeit der Dienstverpflichteten vgl. JCS 19,97 Z. 15S. (mB Brief).

20 Für die weitreichenden Interpretationen Spiegels in seinem Buch „Soziale und weltanschauliche 
Reformbewegungen im Alten Ägypten" (1950), der in den Wirren der ägyptischen Zwischenzeiten 
vor allem die Auswirkungen sozialer Konflikte erblickt, reichen nach Auskunft meines Kollegen Klaus 
Baer die Angaben der Texte nicht aus. - Für das alte Indien vgl. Rau, Staat und Gesellschaft im Alten 
Indien nach den Brahmana-Texten dargestellt (1957) 6° O der Mazdakismus und der Aufstand des 
Mazdak im sassanidischen Persien sind dargestellt von O. Klima im gleichnamigen Buch.

27 S. Anm. 25.
28 Eine Anzahl von Wörtern für Aufstand, Erhebung, Rebellion ist bekannt : bartu (Verb bäru) ist, 

soweit sich sehen läßt, ausschließlich für Rebellionen und Umstürze gebraucht, die vom Hofe des 
Herrschers ausgingen; für die Deutung von hubüru als „aufrührerischer Lärm“ s. Pettinato, Or NS 
37,i84ff., 1943. (ausgehend vom Atrahasis-Mythos; von Soden, Or NS 37,429, sieht in diesem Mythos 
im Aufstand der Igigi-Götter eine Erinnerung an mögliche Revolten der zu Dienstleistungen gepreßten 
Amurru unter der 3. Dyn. von Ur); andere Ausdrücke sind wie kipalü, kisitu und sahmastu nur aus 
lexikalischen Texten und gelehrten Kommentaren bekannt (Belege u. a. CAD s. v. bartu). Lediglich 
einige Omenapodosen verdienen unsere Aufmerksamkeit, weil sie Umsturz und Rebellion im Zusam­
menhang mit einer begrenzten sozialen Einheit, der Stadt (älu), sehen: äl patika sa ibbalkituka qätka 
ikassad, „eine Stadt deines Verwaltungsbezirks, die gegen dich rebelliert hat, wirst du nieder­
werfen“ YOS 10,44:17; älum ibbalakkat belsu iddàk „eine Stadt wird rebellieren, ihr Herrscher wird 
getötet werden“ YOS 10,24:33; und schließlich halsu rabiäna ina älisu usesüSu, „ein Distrikt wird 
(seinen) höchsten Beamten aus seiner Stadt vertreiben“ YOS 10,31 X 363.; sarram ukassadüsuma ina 
patisu idannin, „sie werden den König vertreiben, aber er wird in einem Randgebiet seines Reiches 
wieder erstarken" YOS 10,31 viii 16; tebü, tibu, tibütu beziehen sich vornehmlich auf Usurpatoren 
(mär sarrim, mär bitim - „Kronprinz" in YOS 10,42 ii 38f. iv 5, 44:62; Sar hamma’i — „Usurpator" in



Flucht oder Auswanderung sind ein überall zu beobachtendes soziales Phänomen. Je 
nach den besonderen - geographischen, wirtschaftlichen, sozialen und politischen - Bedin­
gungen einer Gesellschaft hat die Flucht oder Auswanderung ihren speziellen Charakter293. 
Ihr Vorkommen zeigt an, daß die Unzufriedenheit mit den bestehenden Lebens- und 
Arbeitsbedingungen einen Grad erreicht hat, der die Betroffenen im Verlassen des bis­
herigen Lebenskreises die einzige mögliche Lösung erblicken läßt - außer der offenen 
Rebellion, die sicher oft außerhalb ihres Gedankenkreises lag.

Die im Akkadischen gebrauchten Ausdrücke für „flüchten“ oder „Flüchtling“ sind: 
abätujnäbutujmunnabtu, duppuru, haläqujhalqu, 7naqätujmaqtujmiqtu, nerubujarbulmun- 
narbu, nasähu und päteru. Es lassen sich zeitliche und sachliche Differenzen zwischen den 
einzelnen Ausdrücken feststellen29 30. Einzelheiten sollen hier nicht aufgeführt werden, 
können aber leicht den Wörterbüchern entnommen werden, die die Belege nahezu voll­
ständig verzeichnen.

YOS 10,11 ii 4, 24:11; lä hassum - „Tölpel“ in YOS 10,39:6; ajümma- „irgendwer“ in YOS 10,47:9) 
oder auf Revolten im Heer (im feindlichen Heer: vgl. hauptsächlich die Belege CAD H s.v. hupsu A f, 
dort auch eine gleichartige Stelle mit nabalkutu; im eigenen Heer: YOS 10,11 ih ul, iv 20,17:6). In 
vielen Fällen ist nicht sicher, ob tebü nicht „einfallen“, „überfallen“ bedeutet wie etwa in YOS 10,33 
iii 53 : ummän nakrim itebbiamma sallat bèl immeri usessi, „ein feindliches Heer wird einfallen und 
Beute vom <Herrn des (Opfer)schafes> wegführen.“ Aber auch diesen Texten können keine ausdrück­
lichen Anhaltspunkte über soziale Ursachen als Anlaß für diese Rebellionen oder Aufstände entnom­
men werden. Isoliert ist vorläufig der Beleg aus dem mB Brief BE 17,57:7, worin erwähnt wird, daß 
ein Steuereintreiber verprügelt wurde (mäkisa inattü).

29 B. Brentjes, Ein Aufstand der „Armen und Bedrückten“ in Babylon (1531-1530 v. u. Z.) und 
einige Bemerkungen zur Sozialkritik in der sumerischen Literatur, WZ Halle, Ges.-sprachw. Reihe 
11/8, 905 ff. Brentjes bringt die dem Mythos zugrundeliegenden Geschehnisse mit der Eroberung und 
Plünderung Babylons durch die Hethiter in Verbindung. Nach Brentjes haben sie die Stadt nach der 
Eroberung überstürzt verlassen; da der Machtapparat als Folge des Überfalls entscheidend geschwächt 
worden war, riefen die übriggebliebenen Angehörigen der alten Oberschicht, d. h. vor allein die Prie­
ster, die Kassiten zu Hilfe, um die sich empörenden Untertanen niederzuwerfen. Zweifellos sind im 
Mythos soziale Fragen angesprochen; eine endgültige Deutung und Verbindung mit bestimmten 
historischen Ereignissen hat aber auf jeden Fall die noch immer umstrittene Frage der Entstehung 
des Mythos zu berücksichtigen (s. zuletzt L. Cagni, Stud.Sem. 34, 37 ff.). Für den Atrahasis-Mythos s. 
Anm. 28 s.v. hubüru.

29a j y Murra, The Economic Organization of the Inka State (Ph. D. Diss. Chicago 1956) 306 
zitiert Piedro de Cieza de León über die kolumbianischen Indianer : “All these regions are very fertile ... 
and if the Spaniards pressure them, they burn the houses in which they live . . . and go off one or 
two more leagues and in three or four days build a house and in as many more they plant the amount 
of maize they need, they harvest it within four months”; vgl. Jan Dohnt, FWG 10,46 f. über das 
Kapitulare Karls d. Gr. von 810, das sich „auf häufige Flucht aus Wohnsitz und Arbeitsstätte sowie 
auf das zunehmende Banditentum und die Desertionen im Heer“ bezog; J.-Ph. Levy, The Economic 
Life of the Ancient World (1967) 68, über die Bedingungen im Rom der hellenistischen Zeit; H. Franke 
- R. Trauzettel, FWG 19, 93, über die Situation unter der Han-Dynastie (221 v.Chr-220 n.Chr.) :„Die 
Weiträumigkeit des chinesischen Subkontinents erwies sich als Ventil für die sozialen Widersprüche, 
indem sie unaufhörlich und in hohem Grade den Ausweg der Kolonisation eröffnete. Die Gesellschaft 
wurde nicht durch natürliche Grenzen auf sich selbst zurückgeworfen und gezwungen, ihre Konflikte 
auszufechten"; M. Finley, FWG 4, 303I, beschreibt die griechische Kolonisationsbewegung in der 
archaischen Zeit als eine in erster Linie durch soziale Konflikte verursachte Erscheinung (Handels­
interessen spielten nur in einem Fall eine Rolle).

30 Die folgenden Bemerkungen beziehen sich im wesentlichen auf die im vorliegenden Artikel 
behandelten Arten von Flucht.

1. abätu ü/näbutu „fliehen, weglaufen“: von Sklaven und Freien gesagt, unterschieden von haläqu 
und duppuru (s. Ende der Anm.); aB passim, ebenso Nuzi, vereinzelt in Ugarit; bezieht sich auf 
„politische“ Flüchtlinge in den Omina (aB, SB), in mB Kudurrus und Texten aus Ugarit und Amarna,



176

Die vorhandenen Belege sind von unterschiedlicher Aussagekraft31. Nur wenige geben 
eindeutige Hinweise. Sie sollen im Folgenden besprochen werden : Wir besitzen eine Liste 
von Dienstpflichtigen aus aB Zeit, die die Flüchtigen und Toten besonders kennzeichnet. 
Der Anteil der Flüchtigen an der Gesamtzahl beträgt 3,2%, d. h. 3 von 93s2. Von be­
sonderer Bedeutung ist ein Brief aus Saduppüm, der die Klage enthält, unter den rakbu 
seien die Flüchtigen zu zahlreich geworden. Der Absender moniert, daß die Leute - ohne 
Erlaubnis - zu ihren Dörfern zurückkehrten. Als präventive Maßnahme schlägt er die Aus- * 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13

einmal in einem nB Brief (ABL 1000 r. 4) und nA in Wiseman, Treaties 217; sonst in nA und nB Königs­
inschriften von der Flucht im Kampf und Krieg gebraucht. - Hierher auch habtu (CAD H 18 und MAD 
3U25).

2. munnabtu : zu allen Zeiten gebraucht, häufig aB und Nuzi, Ugarit und Bogh., aber auch nAKönigs- 
inschriften (dort aber auch von Bevölkerung, die vor dem Feind flieht, und politischen Flüchtlingen 
gesagt); in Mari bezeichnet es Flüchtlinge, die von anderswoher kommen; Gegensatz ist päteru „Deser­
teur".

3. duppuru „sich davonmachen, sich entfernen, den Rücken kehren“: nur aB; in Garantieklauseln 
komplementär zu haläqu (von Sklaven gesagt), s. Ende der Anm.

4. haläqu „weg sein, nicht verfügbar sein, nicht da sein“: zu allen Zeiten von Freien und Sklaven 
gebraucht.

5. halqw. gleiche Gebrauchsweisen wie haläqu.
6. nérubu „fliehen“: aB (lX) literarisch (//kar); einmal in Mari; sonst (seit mB), wie nerubätu, nur 

in lit. Texten.
7. arbu : zweimal in Nuzi.
8. munnarbu: nur SB.
9. maqätu: „weglaufen“ : nur nA und nB.
10. maqtu: aB und Mari je einmal, nA und nB häufig.
11. miqtu: CL § 15I, außerdem YOS 10,18:54 ([an]a [&?p] awìlim miqtum imaqqutma sép awilim 

i<sa>bbat); s. außerdem Proto-Lu 785, zit. Anm. 31.
12. nasähu: Die AHw. 750 I3a-c zitierten Belege beziehen sich alle auf Versetzungen usw., auf 

Deportation die unter d aufgeführten Belege aus der mB/mA bis nA/nB Zeit. - Schwierigkeiten bietet 
einzig das isoliert dastehende $äb nishätim in § 34 CH. B. Landsbergers Interpretation ist trotzdem 
immer noch bestechend aus inneren Gründen (s. JCS 9,12420, vor allem seine Argumente bezüglich 
irtaii).

13. päteru: s. oben zu munnabtu.
Die aB Texte verwenden die drei Sumerogramme kar, „ZAg“, mit verschiedenen graphischen Varian­
ten, und u-gu-dé (statt ù-gù-dé), wobei kar in diesem Sinne nur in lit. Texten vorkommt, die beiden 
anderen passim in Rechts- und Wirtschaftsurkunden. „ZAg" ist von der vorsargonischen Zeit bis zur 
Ur III-Zeit ausschließlich AxgA = zäh. geschrieben (Belege s. Anm. 32); aB finden sich folgende 
graphische Varianten: gA+A = zäh VS 13,104; AxgA = zäh Birot, Tablettes 64; gA.A = zah4 OB 
Lu B vi 22-24; UA CT 6, 15 ff. ; gA-gunü (pes) AOAT 3/1. - Die Vokabulare bieten die folgenden Glossen 
für „ZAg“:
sa-ah gA.A in Proto-Ea 7 (MSL 2, 35) und ebenso im dreispaltigen Proto-Ea 18 (MSL 2, 127), beide 
aB; za-ah ax gA Ea I 15 (unpubl. VAT 10172 I 15), und za-ah gA.A Ea IV 113 (AS 7, 19:110); in 
Diri VI E iff. (JAOS Tf. 65 nach 224) sind die ersten beiden Kolumnen zerstört.

Sowohl Kontextbelege als auch lexikalische Texte zeigen deutlich, daß zäh usw. und ù-gù-dé 
(ugu-dé) im Akkadischen abätu B/näbutu, haläqu und duppuru bzw. deren Derivativen entsprechen. 
Beachte vor allem die s.v. abätu B zitierten Garantieklauseln (zusammen mit ARM 8,64:4 und BaghM 
2,78:9!). Danach ergibt sich folgendes Bild: 
innabbit ihalliq BaghM 2/ARM 8. 
innabbit udappar YOS 8,13. 
ba-zàh ù-gu-ba-an-dé YOS 8,3 etc.
Beachte vor allem den Parallelismus von ba-zäh (Tafel Z. 8) und u-gù-ba-an-dé (Hülle Z. 9) 
in YOS 8,11.

31 Das gilt besonders für die lexikalischen Texte, von denen aber einige Wörter für „Flüchtling" 
mit anderen Bezeichnungen aus der sozialen Sphäre zusammenstehen :



gäbe von einer Art Passierschein vor33. Die Folgen einer Flucht scheinen für den Flüch­
tigen im allgemeinen nicht sehr schwerwiegend gewesen zu sein, denn selbst bei einjähriger 
Abwesenheit verfiel der Anspruch auf das ilku-Felà gemäß § 31 CH noch nicht; erst bei 
längerer Dauer war das der Fall (§ 30)34. Auch in einer Bestimmung des Eherechts ist eine 
ernsthafte Bestrafung des Flüchtigen nicht antizipiert, denn er hat lediglich den Verlust 
seiner Frau, die nach seiner Flucht einen anderen Mann geheiratet hat, in Kauf zu neh­
men35. Interessanterweise sind in altbabylonischen Texten kaum Hinweise auf Anstren­
gungen enthalten, entlaufene Personen (außer Sklaven natürlich) wieder zu ergreifen. Ein 
Grund für die anscheinend fehlenden Anstrengungen, entlaufene Dienstpflichtige zurück­
zubringen, liegt vielleicht darin, daß eine Person, die einem bestimmten Verwaltungs­
distrikt einmal den Rücken gekehrt und sich unter die Jurisdiktion eines anderen Ver-

Erimhus IV 167-173 dim.ma 
sig.ga
dim.dim.ma

= ü-la-lu
= en-su
= dun-na-mu-u

im.ri.a. bad = ar-bu
il.nu.tuku = te-hu-[u]
à.kal.nu .tuku = la i-$d-n[u-u]
ùs.sa. é.sig4 = im-du
(Rest abgebrochen)

Antagai D 241-243 [lü.u]ru.ta.sar.ra = na-si-hu-ü
[LU. k]i .PaBAD.DU = a-la-nu-ü
[lu.ka]r.ra = mun-nar-bu

Ai. III iv 20 f. [lü.k]ar.ra = ar-bu
[lü.tej.a = te-hu-u

A VIII/i 1212-215 ka-ar kar = nap-su-rum
ii = nar-ru-bu
,, = er-re-bu
ii — ar-bu

Proto-Lu 776-786 ku-li, ku-li-li, du10-sa, gi4-me-a-as,
mä-da-lä, tab-ba, zu-a, kal-la, 
dùg-ga-mu, mi-iq-tum, dè-hi (< tehü).

32 VS 13,104. -M. Birot, Tablettes 64:17, erwähnt 1 Flüchtigen unter einer Gesamtzahl von 16 Per­
sonen, was einem Prozentsatz von etwa 6,5% entspricht. - Vgl. weiter CT 6,15 ii 13s., r. ii 3, r. iv 5, 
r. v 13 (bearbeitet von Birot a.a.O. n6ff.). Ähnliche Vermerke finden sich in AOAT 3/1,14:6, 10 
(Chagar Bazar); ba-hax(pes) neben ba-üs. - Zwei aAkk. Texte, einer aus Susa und einer aus Kis, 
registrieren Tote und entlaufene Personen und die Aufseher, denen sie zugeordnet waren : MDP 24,384 
zählt 13 Tote und 11 Flüchtige auf, der Text aus Kis, MAD 5,45, eine Art Jahresverlustliste des Ortes 
Situlnise, registriert mindestens 26 Tote und fünf Flüchtige (hal - mit Gelb, MAD 3,128! sicher für 
zu erwartendes halqum). Vgl. aus der Ur-III-Zeit UET 3,179:1-4: JLü-girix-zal dumu-gi, mu- 
sipa-dNanna-ka ì-zàh, „Lugirizal, der Sumerer, der Substitut des Hirten des Nanna, ist entflohen“. 
Hier handelt es sich offenbar um einen freien Mann. Anders sind die Verhältnisse in einer Reihe 
anderer Texte, die durch die Flucht oder den Tod von Sklavinnen des Palastes oder Tempels einge­
sparte Rationen registrieren (se-ba zàh-ha gur7-a gi4-a . . . sig-ba géme-zàh-ha é-gal-la 
gi4-a UET 3 1018:5!, 8!; s. auch 935:13!, und ée-ba UN-fl zäh-ha gur7-a gi4-a 936:15!; ähnlich 
Reisner TU 157 ix, und CT 10,28 i).

33 Sumer 14,23 no. 5. - Beachte auch Walters, Waters for Larsa 114:360.: [. . .] 6 erén Nüratum 
säbum ula ibaSH u annütum innab(i)tüni, „Was die 6 Leute (unter dem Kommando) des Nüratum 
anbetrifft - die Leute sind nicht (mehr) da, denn sie sind geflohen“. S. auch YOS 2,62 :nf. (redü sa 
qätija haliq).

34 Nach TCL 17,44 waren die Felder eines geflohenen redü eingezogen worden. Seine Söhne bitten 
nun, das väterliche Feld gegen Übernahme der damit verbundenen Dienstleistungen (ilhu) zugewiesen 
zu bekommen. Der König stimmt zu.

33 § 136 CH. 23

23 München Ak.-Abh. phil.-Mst. 1972 |Edzard)



178

waltungsdistriktes begeben hatte, von den dortigen Behörden nicht ohne weiteres wieder 
herausgegeben wurde36. Dies scheinen mir auch die stereotypen Bemerkungen in altbaby­
lonischen Briefen zu zeigen, in denen sich die Absender über das Zurückhalten von Per­
sonen beschweren und deren Freilassung (Herausgabe) fordern37. Hierbei handelt es sich 
zwar meist um Personen, die im unmittelbaren Dienst des Brief Schreibers standen; aber 
wieviel weniger mußten die Leute geneigt sein, eine Person freizugeben, die als Flüchtling 
kam. Diakonoff und Tiumeneff vertreten in diesem Zusammenhang den Standpunkt, daß 
in der vorsargonischen Zeit flüchtige Personen (aus anderen Orten) einen großen Teil der 
Feldarbeiter der Tempel stellten373. Dies würde aber eine ständige Knappheit an Arbeits­
kräften implizieren, für die wir anderweit keine Beweise besitzen.

Verschiedene Grade von Flucht lassen sich beobachten. Am häufigsten wird dabei wohl 
die zeitweilige Aufgabe des Dienstes und die Rückkehr ins heimatliche Dorf gewesen sein, 
vor allem um sich der Bestellung der eigenen Felder zu widmen, wie es der eben erwähnte 
Brief aus Saduppüm nahelegt38. - Welche Möglichkeiten aber besaß einer, der seinen 
Wohnsitz gänzlich verließ, sich völlig aus seinen bisherigen sozialen Bindungen löste? 
Besonders in der ersten Hälfte der altbabylonischen Zeit bot die Vielzahl der Staatsgebilde 
gute Möglichkeiten zur Flucht383, da anscheinend nur in geringem Maße damit zu rechnen 
war, daß Flüchtlinge ausgeliefert wurden - wie gerade oben erörtert -, wie es später in 
Staatsverträgen seit der Mitte des 2. Jahrtausends vorgesehen war. Außerdem muß man 
damit rechnen, daß es in den Randgebieten des Kulturlandes, besonders in den Marschen, 
Gebiete gab, die der Palast zwar kaum kontrollieren konnte, die aber andererseits ge­
nügend Wasser und Nahrung zum Existieren boten. Eine andere Möglichkeit war die 
Rückkehr zu halb- oder völlig nomadischem Leben. Dieser Weg stand aber wohl nur denen 
unbeschränkt offen, die noch nicht ganz die Verbindung zu den Stämmen verloren hatten, 
mit denen sie selbst oder ihre Vorfahren ursprünglich zusammen gelebt hatten.

Für alle, die sich nicht nomadischen Gruppen anschließen konnten, blieb nur die Flucht 
in die Steppe zu den Habiru. Diese rekrutierten sich natürlich nicht allein aus Flücht­

36 VS 16,171:6-i6: PN sa säb mussarti älim sa qätija haliqma ina Dilbat mahar PN2 rä'im wasib ana 
PN suäti gummurim atrudma PN2 rä’üm PN suäti ana mugammeri sa atruda.mulidd.in, ,,PN von der 
Wachmannschaft der Stadt, der unter meinem Kommando steht, ist verschwunden und hält sich in 
Dilbat bei PN2 dem Hirten auf. Ich habe zwar geschickt, ihn zu verhaften, aber PN2, der Hirt, hat 
besagten PN dem von mir beauftragten Häscher nicht übergeben“. S. auch VS 7,118:1-6 PN mär PN2 
libbu säb pad.da.Kl Dilbat sa qät PN3 sa hattätim sa PN4 ugammara, ,,PN, Sohn des PN2, einer 
von den Dienstpflichtigen von . . . (und) Dilbat, zum Kommando des PN3, des. .., gehörig, den PN4 
wieder ergreifen soll“. - Vgl. weiter den Brief MAD 5,54 (s. Gelb, MAD 1,132), worin um die Ergrei­
fung zweier flüchtiger Personen (lü-zäh-me) gebeten wird.

37 VS 16,10:8, 10; 57:10, und vielleicht auch CT 29,22.
37a I. M. Diakonoff, Soviet Anthropology 2,67 Anm. 45; ders. Sumer 97 and 295; ders., Third Inter­

national Conference of Economic History Munich 1965, i8f. m. Anm. 5; A. I. T’umenev, Gosudarst- 
vennoje choz’ajstvo drevnej Sumera 115. Sie stützen sich auf die Texte R. Jestin TSS 554, 613, 780 und 
Deimel, Wirtschaftstexte aus Fara 70, 90*. Im Lichte der sonstigen Verwaltungstexte (s. Anm. 32), 
die Flüchtlinge erwähnen, scheint es wenig wahrscheinlich, daß Personen, die als Arbeiter registriert 
werden, nach ihrer Herkunft als Flüchtlinge gekennzeichnet worden sein sollten. Das Interesse der 
Verwaltung lag vielmehr an der Registrierung tatsächlich entflohener Leute. Die von Diakonoff 
zitierten Texte enthalten auch keinerlei eindeutigen Hinweis, der eine Interpretation in seinem Sinne 
zwingend machte.

38 S. S. 176 f. und 180 m. Anm. 49, 50.
38a Vgp z. b. den Vermerk in einer Wirtschaftsurkunde aus Uruk, die Lieferungen an einen Flücht­

ling aus Larsa verbucht, W. 20472, 153 i 28L (zitiert von A. Falkenstein BaghM 2,48338a); weiterhin 
TCL 17,131.



lingen aus dem Kulturland39, sondern auch aus nomadischen Gruppen. Die Gefährlichkeit, 
die man von seiten der seßhaften Bevölkerung und ihren Herrschern den Habiru beimaß, 
läßt in gewissen Grenzen Rückschlüsse auf ihre Zahl zu. Dieser Punkt kann durch die In­
formation, die wir aus einem Mari-Brief gewinnen, unterstrichen werden, wo einmal 
2000 Habiru erwähnt werden40. Auf die Dauer stellte auch die Flucht zu den Habiru kein 
Entkommen aus dem System dar, dem der Flüchtige doch zu entgehen hoffte - ebenso­
wenig wie in den bereits geschilderten Fällen von Rückkehr ins eigene Dorf für eine 
(beschränkte) Zeit oder Flucht in einen anderen Verwaltungsbezirk oder Territorialstaat. 
Wir besitzen genügend Belege dafür, wie die Habiru sich wieder in den Dienst eben der 
Institutionen begaben - oder besser: durch äußere Umstände gezwungen, sich begeben 
mußten -, denen sie erst entflohen waren41. Aber auch ohne den Umweg über das Dasein als 
Habiru befand sich ein Flüchtling in seiner neuen Umgebung gewöhnlich in einer Posi­
tion, in der er die gewohnten sozialen Bindungen und den damit verbundenen Schutz ent­
behren mußte42.

Der Flüchtling begab sich so letztlich von einer Bindung in eine andere, nun vielleicht 
noch unter erschwerten Bedingungen. Hierin unterscheidet sich die Flucht in Mesopota- 
mein und anderen Kulturen von der (oft auch gesteuerten) Auswanderung, die wir im 
griechischen Altertum und im europäischen Mittelalter kennenlernen. Charakteristisch ist 
der Satz „Roden macht frei“423: Die Auswanderung und Kolonisation ist für die Betrof­
fenen ein Mittel, sich dauernde und gesicherte Freiheit von einem System zu verschaffen, 
unter dem man zu leben nicht willens war.

Welche spezifischen Gründe zur Flucht geführt haben, ist selten ausdrücklich gesagt. 
LE und CH begnügen sich mit dem generalisierenden Ausdruck „jemand, der seine Stadt 
haßt und (deshalb) flieht“43. Einer der Hauptgründe für Flucht ist sicher persönliche Ver­
schuldung gewesen. Die Frage der Verschuldung muß auf folgendem Hintergrund gesehen 
werden : Die Darlehen stellten in der Mehrheit Verbrauchsdarlehen dar, dazu bestimmt, 
den Lebensunterhalt bis zur nächsten Ernte zu sichern, Steuern zu bezahlen oder alte 
Schulden abzudecken, sie waren aber keine Investitionsdarlehen44. Der Schuldner war also 
am Ende noch schlechter gestellt als zu Beginn. Nicht zu vergessen sind die hohen Zinsen, 
die auf solchen Darlehen lasteten. Häufig sind in Fällen von Darlehen Pfänder bestellt 
worden. Besonders, wenn es sich um Felder als Nutzungspfänder handelte, war eine

39 Beachte die Texte aus Nuzi, die die Herkunft der Habiru angeben: Assur (Greenberg,Habiru no. 
33, 43), Akkad (= Babylon) (no. 40,46, 48, 55). Hinweise auf babylonische Herkunft geben oft auch 
die rein akkadischen Personennamen in diesen Texten. — Die wenigen aB Texte, die Habiru erwähnen, 
geben keine Hinweise auf deren Herkunft.

40 ARM 2,131:13. Vgl. auch die wichtige Passage CT 4,1 r. i9ff.
41 Belege aus aB Zeit bei J. Bottéro, Habiru no. 9-17, und J. Greenberg, Habiru no. 20-21; außer­

dem vgl. die Anm. 39 erwähnten Texte aus Nuzi.
42 Vgl. S. 173 mit Anm. 21, Nanse-Hymne A 24 (zitiert Anm. 17) und außerdem die in Anm. 31 

zitierten lexikalischen Texte, die Flüchtlinge neben anderen sozial „schwachen“ Personen erwähnen. 
— Beachte vor allem die beiden Ausdrücke errebu und tehü, s. die lexikalischen Texte in Anm. 31 und 
CAD s.v. errebu lex. section.

42a Le Goff, FWG 11,72.
43 § 30 LE, § 136 CH. - Für Vergleichsmaterial aus anderen Kulturen s. die Beispiele in Anm. 29a.
44 Vgl. Jean-Philippe Levy, The Economic Life of the Ancient World, 55 (Rom in der hellenistischen 

Zeit). — Daß viele der Darlehensgeschäfte, über die uns Urkunden aus aB Zeit vorliegen, in die gleiche 
Kategorie fallen, legen vor allem die Ausstellungsdaten - kurz vor der Ernte - der entsprechenden 
Urkunden nahe. Für Beispiele s. CT 4,38c; CT 33,26b; Waterman Bus. Doc. 18; VS 9,48/49; 51/52; 
119/120; 135; 152/153.



weitere Verschlechterung der Situation des Schuldners die unausweichliche Folge15. Man 
kann eine Liste der Möglichkeiten aufstellen, die einer in wirtschaftliche Schwierigkeiten 
geratenen Person offenstanden, wobei die Reihenfolge in gewisser Weise eine Steigerung 
darstellt: Darlehen, Darlehen mit Pfandbestellung, Schuldknechtschaft der Frau oder 
anderer Familienangehöriger, Kinderverkauf, Landverkauf (sofern Land vorhanden)45 46, 
Selbstverkauf47.

Ein anderer Grund für Flucht liegt in den besonderen Bedingungen der Dienstpflicht, 
sei es nun Militärdienst oder eine andere Art von Arbeitsverpflichtung, die die Leute von 
ihren heimatlichen Dörfern fernhielt. Der oben zitierte Brief aus Saduppüm gehört in 
diesen Zusammenhang. Auch § 30 CH spricht in der Protasis von redü und bä’irü, die 
angesichts der Dienstpflicht (ina pani ilkim) Haus, Garten und Feld verlassen48. Die 
Urkunden des Ubarrum-Archives49 schildern anschaulich die speziellen Probleme, die sich 
für einen Dienstpflichtigen aus der Beanspruchung durch den Dienst und der Notwendig­
keit ergaben, auch für die Bestellung seiner eigenen Felder zu sorgen50 * *.

Soweit wir sehen, sind die Spannungen in der mesopotamischen Gesellschaft niemals bis 
zu einem solchen Grade angewachsen, daß die Gesellschaftsordnung als solche in ihrer 
Existenz gefährdet gewesen wäre - weder durch die passive Resistenz noch durch die 
Flucht oder gar die offene Rebellion. Die Frage nach den Gründen dafür ist schwer zu be­
antworten. Es sind sicher eine Anzahl von Faktoren dafür verantwortlich zu machen:
1. Die grundlegenden ökonomischen Bedingungen - vor allem die landwirtschaftliche Pro­
duktionsweise und die Technologie - haben sich von der präsargonischen Zeit bis zum 
Ende der altmesopotamischen Zivilisation gegen Ende des 1. Jahrtausends v.Chr. nicht 
wesentlich verändert. 2. Wiederholte Wellen von einbrechenden Nomaden und Fremd­
völkern haben auch über das Altertum hinaus das gesellschaftliche Gefüge oft grundlegend 
verändert, alte Widersprüche aufgelöst. 3. Selbstverständlich müssen noch andere Kräfte 
am Werk gewesen sein; denn innerhalb einer historischen Epoche wie etwa der altbabylo-

45 Vgl. B. Kienast, ZS Rom. Abt. 83 (1966) 334ft., zu den juristischen Problemen des Pfandrechtes.
18 In diesem Zusammenhang wäre eine erneute Untersuchung der Bodenpreise von Nutzen. Die 

krassen Unterschiede, die W. Schwenzner, MVAeG 19, 119I, für die gleiche Zeit und den gleichen Ort 
verzeichnet, können m. E. nicht nur durch verschiedene Bodenqualität erklärt werden. Könnte sich 
hinter solch niedrigen Bodenpreisen nicht auch Zwangsverkauf verbergen? Der Schuldner verkauft 
von seinem Feld (oder sein Feld) an den Gläubiger, wobei der vereinbarte Kaufpreis den tatsächlichen 
Wert des Feldes abzüglich den Schulden darstellte. Zu diesem Problemkreis hat kürzlich I. M. Diako­
noff, Third Internat. Conference of Econ. Hist. Munich 1965, 25 Stellung genommen. Er sieht als 
Hauptgrund für die niedrigen Bodenpreise vor allem die geringe Nachfrage nach Land, da durch ein 
„Investment" in Darlehen mit durchschnittlich 33% Rendite wesentlich höhere Gewinne zu erzielen 
waren.

17 Vgl. F. R. Kraus, Edikt lyoff.
48 Von den Schwierigkeiten, die sich aus der Pflicht zum Kriegsdienst ergaben, zeugen auch § 26 CH 

(Todesstrafe für Drückebergerei und das Mieten eines Ersatzmannes seitens des Dienstpflichtigen) und 
§ 33 CH (Todesstrafe für Offiziere, in deren Einheiten Desertationen auftreten, bzw. für das unerlaubte 
Anmieten von Ersatzleuten, um [durch Desertationen entstandene] Lücken im Mannschaftsbestand 
zu füllen); zu beiden §§ vgl. Landsberger, JCS 9, 122f., und oben Anm. 30 zu näsihu.

49 B. Landsberger, JCS 9,121 ff. zu den Urkunden JCS 5,77ff. (bearbeitet von É. Szlechter, JCS
7,81 ff.); vgl. außerdem Sumer 14 23 no. 5.

60 Murra (s. Anm. 29a) 220 zitiert Pedro Pizarro, Relación del Descubrimiento y Conquista de 
los Reinos del Peru = Colección de Documentos Ineditos para la Historia de Espana, 5 (Madrid 1844)
301 f. Danach verließen die Soldaten einer Inkaarmee, die eine von den Spaniern gehaltene Stadt 
belagerte, die Armee, als die Nahrungsvorräte zu Hause zur Neige gingen, ohne daß die Offiziere dies 
verhindern konnten oder wollten; nachdem sie die heimatlichen Felder bestellt hatten, kehrten sie 
zur Armee zurück.



181

nischen Zeit mit ihren gut 400 Jahren hat es genügend Anlässe für den Ausbruch von Kon­
flikten gegeben. Manches davon mag uns verborgen bleiben, weil die Quellen davon 
schweigen. 4. Am schwersten zu fassen sind Einflüsse ideologischer Natur, nicht-ökono­
mische Zwänge, die eine unzufriedene oder aufbegehrende Bevölkerung im Zaune halten 
konnten51. 5. Ganz offen tritt aber der Zwang zutage in dem System ausgedehnter Kon­
trollen, die der Staat durch eine Vielzahl von Beamten ausübte52 und durch das Prinzip der 
gegenseitigen Haftung53. 6. Darüber hinaus spielten die sogenannten Edikte und andere 
soziale Maßnahmen der Herrscher zur Minderung von Spannungen oder zur Vermeidung 
von Konflikten eine ganz entscheidende Rolle bei der Aufrechterhaltung bestehender Herr­
schaftsverhältnisse54. Die Einstellung des Herrschers, die sich in diesen Edikten manife-

61 Diakonoff, Third International Conference of Economic History Munich 1965, 14, spricht von 
,,extra-economic coercion of persons not owning means of production“; vgl. auch meine Bemerkungen 
über die mögliche Rolle von Festen bei der Entschärfung sozialer Spannungen in CRRA XVII, 78.

62 Landsberger hat in JCS 9,i23f. die Rolle des munaggiru, des berufsmäßigen Denunzianten, 
behandelt. In den gleichen Zusammenhang sind die von A. L. Oppenheim AOS 53,1730. (The eyes of 
the Lord) aufgezeigten Erscheinungen zu stellen.

63 Für Verbürgung von Familienangehörigen dafür, daß eine Person nicht mit der Arbeit für den 
Palast aussetzt (PN gà-la ba-an-dag), s. Falkenstein, BaghM 2,430.; TCL 10,111; für weitere Fälle 
s. CAD apälu A-i-c-2. - Haftung einer Ehefrau aus nicht näher bezeichneten Gründen AbB 1,91; 
vgl. weiter F. R. Kraus, Edikt 570. (ana bit PN sasü); in diesen Zusammenhang gehören auch Listen 
wie CT 6,150., M. Birot, Tablettes no. 70, wo dienstpüichtige Personen zusammen mit ihren Ersatz­
leuten (dah) und „zweiten“ Ersatzleuten (si für diri), aufgeführt werden, die meist ausdrücklich als 
nahe Verwandte gekennzeichnet sind; von besonderem Interesse sind CT 6,150. ü 13ff., r. ii 3, r. iv 5, 
r. v 13, wo die Vertretung üüchtiger redü registriert ist. Vgl. auch ARM 8,64 (Anfang abgebrochen), 
wo für den Fall der Flucht oder des Verschwindens (Nichtverfügbarseins) (beachte den Unterschied, 
den der Text zwischen näbutu und haläqu macht) eine Vertragsstrafe von 5 Minen Silber zugunsten des 
Königs vereinbart ist; ähnlich YOS 8,105 (dazu Kraus, RA 64,54). - Auf die Haftung der Stadt (und 
der verantwortlichen Beamten) weist eine königliche Instruktion für den hazannu aus Nuzi hin (HSS 
!5>i : i5-!9) : Wenn einer aus dem Bereich von Arrapha in ein anderes Land üieht, hat der hazannu 
(höchster Beamter der Stadt) die Verantwortung zu tragen (pehassu nasi), d. h. wohl; zu zahlen. Wie 
weit die Verantwortlichkeit der Stadt (älu), des Stadtviertels (babtu) oder gar des Dorfes (kapru, adurü) 
in aB Zeit reichte, kann man gegenwärtig nicht feststellen. Es scheint aber so, als ob das Schwergewicht 
auf der persönlichen Haftung der Familienangehörigen lag. Hier wäre es vor allem wichtig zu wissen, 
wie lange und in welchem Maße sippenmäßige Bindungen eine Rolle spielten. Neuere anthropologische 
Untersuchungen haben ergeben, daß selbst beim Übergang zur Urbanisierung Familienformen, die 
komplexer sind als die sog. Kernfamilie, erhalten bleiben (S. and R. Freed, Urbanization and family 
types in a North Indian village, Southwestern Journal of Anthropology 25,3420.). Die Existenz der­
artiger Familien- oder Sippenverbände unter den in Mesopotamien eingewanderten und seßhaft gewor­
denen Semiten hat Gelb für die altakkadische Zeit aus den Filiationen des Typs PN dumu PN2 sü PN3 
erschlossen (MAD 3,251); für die altbabylonische Zeit demnächst Verf. in AfO 24.

54 Eine zentrale Rolle haben dabei die Maßnahmen zur Milderung der Dienstpüicht gespielt (s. 
bereits Anm. 5,6) : Zur Zeit des Lipitistar bestand anscheinend eine Dienstpüicht für alle, die Lipitiätar 
nach den Worten des Prologes zum Kodex Lipitistar einschränkte (s. dazu Edzard, ZZB 96). Die Ver­
hältnisse, die den beiden Konskriptionslisten CT 6,150. und M. Birot, Tablettes 70, sowie dem Uba- 
rum-Archiv (Landsberger, JCS 9,1210.) in der späteren aB Zeit zugrundeliegen (Herkunft aller Texte: 
nördliches Babylonien), zeigen bedeutsame Veränderungen. Ein Dienstverpflichteter ist jeweils mit 
zwei Ersatzleuten (daij, si) aufgeführt, die häufig als Bruder oder Vater bezeichnet sind. Es scheint, 
als ob kleine wirtschaftliche Einheiten (meist Familien) vereint die verlangte Dienstpflicht leisteten. 
Daß für viele Bauern die Dienstpflicht vor allem in der Bebauung des ihnen zugeteilten Bodens bestan­
den haben mag (s. oben Anm. 24), muß ebenfalls in diesem Zusammenhang gesehen werden. Beide 
Erscheinungen sind sicher in hohem Maße für die Aufrechterhaltung der inneren Stabilität und Ruhe 
im Reiche Hammurapis und seiner Nachfolger verantwortlich zu machen. Eine ähnliche Regelung 
(daß nur eine Person pro Haushalt dienstverpflichtet war) beschreibt Murra (s. Anm 50) für das 
Inkareich. Die Konsequenzen einer jedermann umfassenden Dienstpflicht zeigen sich anschaulich im



stiert, kommt daneben in den Epitheta zum Ausdruck, die dem Herrscher in Königs­
hymnen und anderen schriftlichen Zeugnissen beigelegt wurden. Es zeigt sich darin, daß 
man sich der Existenz gesellschaftlicher Widersprüche bewußt war - ebenso wie der mög­
lichen Konsequenzen für den Fall, daß man nichts zu ihrer Milderung tat.

Karolingerreich: „Ganz anders (d. h. als für den Großgrundbesitzer - J. R.) aber waren die Folgen für 
den Kolonen und den kleinen Eigentümer. Ein solcher über wenige Mittel verfügender Mann, der Jahr 
für Jahr gezwungen wurde, seine Felder, auf denen er unentbehrlich war, in der zwischen Aussaat und 
Ernte liegenden Zeit zu verlassen, mußte früher oder später wirtschaftlich zugrunde gehen." Dohnt, 
FWG 10, 47.- Wenn es im Kommentar zu einer chinesischen Chronik zum Jahre 597 n. Chr. heißt: 
„[Wenn] Aushebungen von Truppen vorgenommen wurden, erlitten die reisenden Händler, Acker­
bauern, Handwerker und ansässigen Kaufleute keine <nennenswerten> Einbußen in ihren Gewerben“, 
dann hat der gelehrte Kommentator offensichtlich auf das Außergewöhnliche dieser Situation hin­
weisen wollen; zitiert von H. Franke — R. Tranzettel, FWG 19,43.



DIE PERSONALVERWALTUNG EINES SUMERISCHEN UNTERNEHMENS3

HERBERT SAUREN, LOUVAIN

Der Vergleich der beiden Urkunden der Ur III-Zeit, WMAH 1761 2 und STA 10, er­
brachte Aufschluß über die personelle Zusammensetzung. Vier Gruppen von Arbeiterinnen 
konnten bei einem Unternehmen festgestellt werden: Stammpersonal, angeworbene 
Arbeitsgruppen, freiwillig verpflichtete Arbeiterinnen und dienstverpflichtete Arbeite­
rinnen. In jeder Gruppe ließen sich Angaben gewinnen über Familienstand, Wohnsitz, 
Beruf und finanzielle Abhängigkeit. Das Ergebnis möchte ich wie folgt skizzieren.

Familiengemeinschaften sind vornehmlich beim Stammpersonal und recht häufig bei den 
freiwillig verpflichteten Arbeiterinnen anzutreffen; bei den übrigen werden neben wenigen 
Ausnahmen Einzelpersonen genannt. Die Familien gehören viele Generationen hindurch 
zum Unternehmen. Die Bindung der Einzelpersonen ist kurzfristig. Der Wohnsitz der 
Familien ist nicht gleichzeitig Sitz des Unternehmens; man arbeitete in mehreren Orten 
bei zentraler Verwaltung. Für ortsfremde Einzelpersonen und für die ortsfremde Familie 
aus Tummal wird ein „Bürge“ gestellt. Die Tätigkeit in der Mühle, die nach den vor­
liegenden Urkunden ausgeübt wird, ist für einige keine Berufstätigkeit auf Lebenszeit. 
Familien und Einzelpersonen können berufsfremd sein. Bei der Übernahme aus einer 
anderen Verwaltung wird ein „Bürge“ gestellt. Dieses System, in Sonderfällen einen „ver­
antwortlichen Bürgen“ zu stellen, erlaubt den Vergleich der Abhängigkeit mit dem 
Schuldrecht :
1. Freie Arbeit, gebunden an Arbeitssätze: Dies trifft für das Stammpersonal und wenige 

Einzelpersonen zu, deren Arbeitsverhältnis vertraglich geregelt ist. Es sind unver­
schuldete, aber arme Leute, die auch schlecht bezahlte Arbeit übernehmen müssen.

2. Arbeit für andere Verwaltungen: In Dienstantichrese werden Schulden durch Arbeit 
abgetragen. Es sind Darlehnsschuldner, die wegen ihrer Armut den Gläubiger nicht mit 
Kapital, sondern mit Arbeitsleistungen befriedigen.

3. Auferlegte Arbeitsverpflichtung : Da die Zahlungsverpflichtung aus einem Darlehen 
nicht fristgemäß erledigt werden konnte, ist die Schuldabtragung nicht mehr durch 
Vertrag geregelt, sondern vom Gläubiger dem Schuldner aufgezwungen.

4. Arbeitsverpflichtung unter verschärfter Bewachung: Dem Schuldhäftling ist erst durch 
die Bürgschaft eines anderen ermöglicht, seine Schuld unter diesen Bedingungen abzu­
arbeiten.

Die in den beiden letzten Fällen schuldrechtlich geforderte Bürgschaft entfällt in den 
Urkunden nur dann, wenn nahe Verwandte, Vater oder Ehemann, genannt werden. Diese 
übernehmen dann die Bürgschaft.

Nach den Ergebnissen lassen sich die gemè-Arbeiterinnen als eine soziale Schicht defi­
nieren, die rechtlich frei ist, allerdings äußerst arm bleibt und keinerlei Aufstiegschancen 
im Wirtschaftssystem der Ur III-Zeit besitzt.

1 In der in Annali dell’Instituto Orientale di Napoli begonnenen Reihe sollen die Ergebnisse aus­
führlich mitgeteilt und dokumentiert werden. Das Folgende ist ein kurzer Abriß des Vortrags.

2 H. Sauren, Wirtschaftsurkunden aus der Zeit der III. Dynastie von Ur im Besitz des Musée d’Art 
et d’Histoire in Genf I (1969), = Istituto Orientale di Napoli, Pubbl. del Seminario di Semitistica, 
Ricerche 6.





UR-III SOCIETY: SOME UNANSWERED QUESTIONS 

E. SOLLBERGER, THE BRITISH MUSEUM, LONDON

When D. O. Edzard invited me to give a paper on the socio-political organization of the 
Ur-III Empire, I thought my task should not be too difficult. After all, few periods of 
Babylonian history can compete with the relatively short-lived Third Dynasty in sheer 
wealth of written documents. Ignoring all the texts still awaiting publication, not to 
mention excavation, we have at our disposal a collection of laws; a sizeable body of political 
correspondence; literary and religious texts; some 150 so-called royal inscriptions; an 
enormous number of seal inscriptions; and nearly 23,000 administrative, economic, legal, 
and other texts. I had, of course, forgotten the Great Ur-III Paradox: in spite of this 
overwhelming mass of source material, what we do not know far outweighs what we do. 
So, without trying to emulate the scholar who not so long ago brilliantly demonstrated 
that “a ‘Mesopotamian Religion’ should not be written,”1 I should just like to point out 
some of the difficulties which confront us.

The main difficulty is that, as might well have been expected, our texts inform us on 
the one hand about the extraordinary, and not the trivial; on the other hand about the 
accidental but not the essential. A king’s destruction of a city will be duly recorded but 
nothing will be said that might give us an idea of what exactly that destruction meant; nor, 
for that matter, shall we be told what the king had for breakfast that morning. We may 
learn from a text that on a certain day of a certain month of a certain year a silver object 
was weighed and found to be so many shekels, but we shall not be told anything of the 
circumstances of the operation, perhaps not even of the destination of the object. And 
we may be lucky to know what the object actually was. For here we have another diffi­
culty : more often than not we are dealing with mere words - and even when the words in 
question have an accepted translation we may still be in the dark.

This is by no means restricted to Sumerian. A slice of bread is certainly une tranche de 
:pain or eine Scheibe Brot, yet each of these phrases conjures up a totally different picture 
in the mind of its speaker. The situation is understandably worse when we deal with what, 
in spite of whatever we may think or wish, remains an alien culture. I realize that the 
example I just chose is not of great consequence; but take what we call ‘professional 
names’ - a heading, incidentally, under which we lump together crafts, occupations, 
offices, titles, ranks, and many other different things. We all agree, to take one example, 
that s ip a is a shepherd and of course we all know what a shepherd is. How then to reconcile 
our concept ‘shepherd’ with the fact that some persons, describing themselves as ‘shep­
herds’, were substantial enough to own a seal. The same applies to many professions of a 
rather lowly status such as couriers, sailors, fisherman, etc. And what of that cylinder seal2

1 A. L. Oppenheim, Ancient Mesopotamia, p. 172 ff.
2 A. Pohl, TMHC NF 1-2, seal 53*.



of the irn-zu type, the owner of which describes himself as the servant ofara-gaba,a 
word generally thought to denote some kind of mounted courier3?

This being said, let us try to establish some sort of draft balance sheet of what we know 
and what we do not. Let us begin at the top.

At the apex of the socio-political pyramid we find the king. From his titulary we can 
see that he is the appointee of Enlil and, from about the middle of Sulgi’s reign, himself a 
god. From a study of chronology and dynastic lists, we know that he is an hereditary 
monarch. And we assume that he rules supreme. There are, however, many questions that 
cannot be answered. How, and by whom, was the new king proclaimed? How did he 
ensure that his rule was accepted? True, we do know from certain administrative texts4 
that coronation ceremonies took place successively at Nippur, Ur and Uruk, but what of 
the manner in which these ceremonies were conducted? And how was the king’s godhead 
promulgated? Presumably, that was part and parcel of the coronation ceremonies but 
there must have been some special occasion for Sulgi when he decided to assume godhead. 
But the biggest question is, of course, how could the king impose, let alone justify, his 
divinity ? In the Cambridge Ancient History5 Gadd has tried to explain the deification of 
the king as a means of legitimizing his power to appoint local governors. The appointment 
of a ruler being a divine prerogative, the people would have not recognized such appoint­
ments made by a simple mortal. And yet they did accept, apparently without difficulty or 
challenge, the extraordinary transformation of a man into a god. One may of course 
contend that the king managed to impose his godhead simply because he was an autocrat 
and his power was absolute. But was it really as absolute as we like to think? Was the 
role of the assemblies, which we know existed, purely sycophantic? And what about the 
other officers, the sukal-mah, for instance, or the multitude of ensi ? Indeed there may 
well be a clue to the limitations of the power of the kings of Ur in the remarkable fact that 
in an empire as centralized as theirs they never tried to impose a common calendar. On the 
other hand there is certainly a pointer to highly efficient centralization in the curious, 
albeit overlooked, fact that the royal titulary not only changes with each new reign but is 
stereotype throughout the reign regardless of the actual provenance of the texts in which 
it appears.

Needless to say, we know nothing of the routine activity of the king, of the day to day 
administration of the realm: we only know that he took personally part in it from, for 
instance, letters written, or dictated, by him. And from one text at least6 we may infer 
that occasionally he presided over trials. That he was supreme justice seems evident from 
the royal titulary as well as from anthroponymy, and also from the existence of royal 
judges. Yet in spite of this supremacy a mere ensi could set aside a judgment by a royal 
judge7.

Finally we have no precise information on the origin, importance, and disposal of the 
king’s privy purse - nor, for that matter, of the public funds although the irrigation 
network and the vast building programmes, to say nothing of the military campaigns, 
imply a rather important exchequer.

3 The translation 'knight' used by some scholars after B. Landsberger, apud S. N. Kramer, JCS 5 
(1951) 17. though perhaps more appropriate, still does not, indeed cannot, dehne precisely the reality 
behind the word.

4 Th. Jacobsen, JCS 7 (1953) 36, fn. 2; E. Sollberger, JCS 7, 48; JCS 10 (1956) i8f.
6 Voi. I, Pt. 2, eh. XXII, 2nd (= fascicle) ed. (1965) p. 26I; 3rd (= volume) ed. (1971) p. 618f.
8 A. Falkenstein, NG No. 114.
7 Ibid., No. 113.



Let us now turn to the second personage in the realm, the sukal-mah, a word some­
times translated ‘grand vizier’ for the sake of some local colour, no doubt, an Arabic title 
being, I suppose, deemed more appropriate than a European equivalent8. The title itself, 
literally ‘high messenger’, may indicate that its bearer was originally no more than the 
head of the corps of couriers and messengers, and it is quite possible that this was what 
eventually gave him his premier position in the kingdom9. That his powers were second 
to the king’s only is shown by the simple fact that there was only one sukal-mah at any 
time in the whole empire.

Like all high officers, he was certainly appointed by the king - but how was he chosen 
and how was he installed? The king’s choice was perhaps not entirely free as may perhaps 
be inferred from the existence of a veritable dynasty: Lani, sukal-mah under Sulgi, is 
succeeded by his son Sur-Sulpae who is in turn succeeded by his son, Ir-Nanna (ordinary 
sukal in 5 42 and 47) who held office from at least AS 3 to IS 510 and was also priest of 
Enki, ensi of seven places and sakana of seven other places11. It is difficult to imagine 
that such a powerful man would have been a mere yes-man, ready to study all his master’s 
whims.

As to the investiture of the sukal-mah, a small group of cylinder-seals may offer us a 
clue. I refer to the seals presented by the king to officials12. It is by no means impossible 
that the presentation of the seal took place in the course of a ceremony and symbolized 
the appointment. If so, the sukal-mah (and probably all other officers) must have been 
re-appointed or confirmed in office by each new king, for a tablet dated IS 1 bears such a 
seal presented by the king to Ir-Nanna although the latter had then been in office for at 
least fifteen years. In IS 14 we have another sukal-mah, Ninlil-amagu, and he too was 
presented with a seal by the king. Apart from that, we know very little about the sukal- 
mah : he can serve as judge13, seems to supervise the missions of the official messengers14, 
and is involved in a number of administrative and economic transactions, but it is not 
always easy to decide whether these are official or private affairs. As in the case of the 
king’s privy purse, we can only guess at the source of the sukal-mah’s personal income.

Let us examine now two offices which, contrary to those of king and sukal-mah, were 
not restricted to one person only in the administration. These are the offices of ensi and of 
sakana. By and large, the questions posed in respect of king and sukal-mah equally 
apply to ensi and sakana. Take the ensi first. They must have been appointed by the 
king as his local representatives and they seem to have had, locally, the same powers, 
including judicial functions15, which the king and the sukal-mah exercised nationally. In 
return for their appointment they were responsible for contributions to the royal treasury 
according to a determined order (baia). The ensi is normally the head of a city within 
or without the boundaries of Babylonia proper. Rather strangely, but this is perhaps due 
to the argument of silence, Girsu seems to be the southernmost city ruled by an ensi. It is 
to be noted that in a list of baia16 Ur is represented not by an ensf but by her sabra.

8 For want of a better term, I personally favour “chancellor”.
9 E. Sollberger, AfO 17 (1954/6) 38, fn. 143.
10 Ibid., p. 37 with fn. 137.
11 F. Thureau-Dangin, SAK 149, 22.
12 E. Sollberger, JCS 19 (1965) 29I
13 L. Legrain, UET 3, 45: cf. A. Falkenstein, op. cit. 1, p. 37, No. 15.
14 See above, fn. 9.
15 A. Falkenstein, op. cit., 1, p. 27s.
16 EAH 134 (H. Radau, Early Bab. History, p. 299).



There is, as far as I am aware, only one instance of an ensi of Ur, Lugal-magure, in a 
building inscription17; but it is remarkable that his title of commander of the guard is 
mentioned before his title of ensi of Ur. Apart from cities, we have one case of an ensi of 
a land: the pluralist Ir-Nanna was ensi of the land of Gutebum18.

The circumstances surrounding the appointment of an ensi are also a matter for specu­
lation. There are several cases of the office passing from father to son and, in so far as 
anthroponymy can be validly used, the ensi seem often to have been drawn from the local 
citizenry. All that would point to a rather limited freedom of choice for the king.

We are equally in the dark in the case of the sakana19. We know nothing of the manner 
of their appointment, and as to their functions, it is generally agreed that they were 
military. The title is usually understood as ‘military governor’ or ‘general’ and though 
this seems a fair enough assumption one must admit that the evidence is pretty flimsy. 
Strongest of all is the fact that in some places we find both an ensi and a sakana, from 
which it would follow that as the ensi’s functions were mainly civilian the sakana’s must 
have been military. Less relevant, though sometimes adduced, is the presence of sakana 
in outlying parts of the empire where, because of unsettled conditions, a military govern­
ment might have been deemed more apposite. We do, however, find sakana in Babylonia 
proper. Indeed, some places like Uruk and Der, which were apparently without ensi, had 
a sakana - in two occasions at least a prince royal (Sü-Suen and Sur-Suena, both sons of 
Sulgi)20, not to mention Sur-Nammu’s tenure of office at Ur under Utu-hegal.

The military character of the office seems also borne out by frequent connexions of the 
sakana with soldiers. But here again this cannot be taken as decisive proof: there were, 
for instance, troops of the high-priestess (erfn en-na)21 and this does not turn her into a 
military figure. On the other hand, the fact that a series of law-suits concerning the erin 
status of certain people were transferred from the sakana’s to the ensi’s jurisdiction22 
may have been due to the desire of having a more impartial judge (or am I just projecting 
modern preoccupations?).

So much for the ruling classes, but before we turn our attention to the lower orders, let 
us take a look at a very important group of people, the scribes. We know a good many 
things about them, their names, for instance, and that of their fathers. And we even know, 
as Goetze has conclusively shown23, that dub-sar did not necessarily denote a profession 
but could also be a courtesy title given to any person of substance with some degree of 
learning. We know roughly what the professional scribe’s jobs consisted of, but how did he 
work, and where did he work, and how did he make himself known as a professional scribe 
and his services available? And there is of course the nagging question which is usually 
politely glossed over : where did the scribes get the enormous amount of clay they needed ? 
Were there clay stationers? Did one have to buy clay or did one just go to the canal bank 
and help oneself — which I think is hardly likely. Well, I just don’t know, and so let us now 
examine some “lower-class” groups.

We shall discuss, very briefly, the gurus (and the female, gemè), erfn, andlü-hug-gä. 
The last one, by the very name ‘hired men’ suggests at least some sort of freeman status.

17 F. Thureau-Dangin, SAK 201, 4c.
18 See above, fn. 11.
19 A. Goetze, JCS 17 (1963) x ff.
20 E. Sollberger, AfO 17 (1954/56) 27, fn. 44.
21 E. Sollberger, TCS 1, Letter 111.
22 A. Falkenstein, op.cit., No. 212.
23 JCS 17 p. 23 fn. 123; see also E. Sollberger, TCS 1, Introd. 6.1.1.



They were paid wages but there does not seem to have been any kind of contract bargaining, 
gurus, which simply means ‘man’ (i.e., vir) is often used, as is shown by textual evidence, 
in the acception of both ‘workman’ and ‘workman’s (daily) wages’24. Whether these 
workmen were free, slaves, or, as has been recently suggested25, semi-free, does not however 
clearly emerge from the texts and, here again, the answer must remain hypothetical.

As for the er in we know at least that they had primarily a military role though they 
were also employed on civilian tasks26. The word, however, is occasionally equated with the 
more general term gurus27, and er in are even toted up together with gurus as lü-hug-gä 
‘hired men’28. But erin is also found as equivalent of dumu-da(b5)-ba29, a term deno­
ting men, if not of slave status, at least with only limited legal rights, since it appears that 
they could be sold29. But here too we should be wary of generalizations as one dumu- 
<^a(t>5) ~ba is known to have sealed a tablet30, surely a sign of some social standing.

Little, if anything, is known of the mode of recruiting the erin, but there seems to be 
some evidence that one could be drafted as an erin31 for limited periods of time. Nor do we 
know for certain the social groups from which the erin were drawn31. We are in this 
respect more fortunate with another class of military personnel, the aga-us, which seem 
to have been soldiers with certain police duties. A letter32 speaks of lü-gestina, or vint­
ners, made aga-üs, while another33 mentions rations-earning men (lu-se-ba) being made 
royal aga-üs.

And so we may now conclude. I have, obviously, stressed, though, I hope, not over­
stressed, the difficulties of the subject. But I am not a pessimist and I like to believe that 
one day most, if not all, of our questions may be reasonably answered. For this, we shall of 
course need a systematic study of all available textual sources, trying first to understand 
the texts without colouring them by interpretations and speculations based on outside, and 
often far-fetched, comparisons. It will be a long and sometimes tedious task, but the 
rewards are tempting. Perhaps students ought to be encouraged to try and digest that 
indigesta moles rather than speculate on cosmic philosophies. But this is, after all, only my 
personal attitude, for, while I do not want to re-open here a famous debate, I must confess 
that I have always sided with the Onions.

24 E. Sollberger, op.cit., Glossary 272; I. J. Gelb, JNES 24 (1965) 239.
25 A. Falkenstein, op.cit., 3 p. 119 s. v.; I. J. Gelb, JNES 24 (1965) 24011.
28 E. Sollberger, op.cit., Glossary 204.
27 A. Falkenstein, op.cit., No. 209.
28 A. L. Oppenheim, AOS 32, B 8.
29 E. Sollberger, op.cit., Glossary 167.
30 B- J- Lau, Temple Records, 211; cf. E. Sollberger, loc.cit.
31 A. Falkenstein, op.cit., 1 p. 96.
32 E. Sollberger, op.cit., Letter 86.
33 Ibid., Letter 110.



I



DIE BEZEICHNUNG VON „GRUPPEN“ UND „KLASSEN“ DURCH 

ABSTRAKTA IN SPRACHEN DES ALTEN ORIENTS*

GERD STEINER, MARBURG/LAHN

1. Die Bezeichnung von Gruppen der Gesellschaft

In der Einladung zu dieser Rencontre wurde bei der Erläuterung des Arbeitsthemas 
„Gesellschaftsklassen im Alten Zweistromland und in seinen Randgebieten“ darauf hinge­
wiesen, daß keine der Keilschriftsprachen adäquate Ausdrücke für „Gesellschaft“ oder 
für „Klasse“ kenne1. Diese Feststellung trifft jedoch nur bedingt zu, nämlich dann, wenn 
man die Wörter „Gesellschaft und „Klasse“ als moderne soziologische Termini versteht. 
Für solche wird man im Bereich des Alten Orients natürlich keine Entsprechungen finden. 
Denn eine bewußte Reflektion über die sozialen Strukturen des Menschengeschlechts wird

* Besondere Abkürzungen: AG = F. Delitzsch, Assyrische Grammatik (2igo6); AkS = Altklein­
asiatische Sprachen = HdO 1 II 2-2,2 (1969); AssHw = F. Delitzsch, Assyrisches Handwörterbuch 
(1896) ; CIL = Conférences de Tlnstitut de Linguistique de l’Université de Paris; DLL = E. Laroche, 
Dictionnaire de la langue louvite (1959); DSocS = A Dictionary of the Social Sciences, ed. by J. Gould 
and W. L. Kolb (1964); Ean. = Eannatum in E. Sollberger, Corpus . . . (1956); EGAG = W. von Soden, 
Ergänzungsheft zum Grundriß der akkadischen Grammatik (1969) = AnOr. 47; EHS = H. Kronas- 
ser, Etymologie der hethitischen Sprache I (1966); EKI = F. W. König, Die elamischen Königs­
inschriften (1965) = BAfO 16; En.I. = Enannatum I. in E. Sollberger, Corpus . . . (1956); Ent. = 
Entemenak in E. Sollberger, ibid.; ERAS = M.-J. Seux, Epithètes royales akkadiennes et sumériennes 
(1967); ESocS = Encyclopaedia of the Social Sciences; EU = J. Friedrich, Einführung ins Urar- 
täische (1933) = MVAeG 37/3; GDW = Deutsches Wörterbuch von J. Grimm und W. Grimm; 
GHL = F. W. Bush, A Grammar of the Hurrian Language (1964); GVGSS = C. Brockelmann,’ 
Grundriß der vgl. Gramm, der semitischen Sprachen I/II (1908/1913); GzSG = F. Delitzsch Grund­
züge der sumerischen Grammatik (1914); HCl = F. W. König, Handbuch der chaldischen Inschriften 
I/II G955I57) = BAfO 8; HE = J. Friedrich, Hethitisches Elementarbuch I (Hgöo); HW [Eh.] = 
J. Friedrich, Hethitisches Wörterbuch (1952) [1.-3. Ergänzungsheft (1957/61/66)]; HwSoz. = Hand­
wörterbuch der Soziologie, herausgeg. von A. Vierkandt (1931); ICGSL = S. Moscati, Introduction 
to the Comparative Grammar of the Semitic Languages (1964); IESocS = International Encyclo­
pedia of the Social Sciences; IH = E. A. Speiser, Introduction to Hurrian (1941) = AASOR 20; 
Lug. = Lugalzaggesig; MEG = P. Meriggi, Manuale di eteo geroglifico I (1966) = Incunabula 
Graeca 13; NNS = G. Steiner, Nomen und Nominalsyntagma im Sumerischen (im Druck); PMRAE 
= H. H. Paper, The Phonology and Morphology of Royal Achaemenid Elamite (1955); §G = A. 
Deimel, Sumerische Grammatik (2i939); SKass = K. Balkan, Kassitenstudien 1. Die Sprache der 
Kassiten (1954) = AOS 37; SR = D. O. Edzard, Sumerische Rechtsurkunden des III. Jts aus der 
Zeit vor der III. Dynastie von Ur (1968) = ABAW NF 72; Sum. = A. Falkenstein, Das Sumerische 
(1959) = HdO 1 II 1-2,1; TDW = Trübners deutsches Wörterbuch; Ukg. = Uru-KA-ginak in E. 
Sollberger, Corpus ... (1956); WSoz = Wörterbuch der Soziologie, herausgeg. von W Bernsdorf 
(21969).

Für die zitierten Beispiele ist grundsätzlich auf Wörterbücher und Glossare mit Stellenangaben 
verwiesen, auf SL bei sumerischen bzw. auf AHw. und CAD bei akkadischen Lemmata jedoch nur in 
Ausnahmefällen. Vollständigkeit ist dabei nicht angestrebt. Die sumerischen Beispiele stammen, 
sofern nicht anders angegeben, aus Texten, deren Abfassung in das 3. Jahrtausend (v.Chr.) zu datieren 
ist.

Für Diskussionsbeiträge vgl. Anm. 13, 20, 51, 65, 75, 81.

1 Vgl. D. O. Edzard, 1. Rundschreiben vom November 1969, p. 1.



man bei den Gelehrten des Alten Orients kaum erwarten dürfen. Zwar gibt es etwa die 
Listen von Personenbezeichnungen seit Frühdynastischer Zeit2. Doch lassen diese jeden­
falls eine systematische Gliederung der menschlichen Gesellschaft im Sinne der modernen 
Soziologie nicht erkennen3.

Anders ist es jedoch, wenn man die mit den Wörtern „Gesellschaft* und „Klasse ver­
bundenen Vorstellungen in einem weniger theoretischen Sinne versteht. Hierzu ist daran 
zu erinnern, daß z. B. auch die deutschen Wörter „Gesellschaft“ und „Klasse“ erst etwa 
seit dem 18. Jahrhundert (n.Chr.) eine Bedeutung erhalten haben, die sie geeignet macht, 
als soziologische Termini im modernen Sinne zu dienen4. Das Wort „Gesellschaft , mittel­
hochdeutsch geselleschajt, althochdeutsch gisellascaf, bedeutet ursprünglich lediglich „Ver­
einigung oder Verhältnis von Gesellen, d. h. Saalgenossen“5, - wie etwa akk. taj>pütu{m). 
Und „Klasse“ hat im Deutschen zunächst die Bedeutung „Abteilung“, z. B. einer Schule6.

Verstehen wir das Wort „Gesellschaft“ nicht als soziologischen Terminus, sondern als 
eine Bezeichnung für das Menschengeschlecht oder einen Teil davon in politischer und 
sozialer Hinsicht7, so können wir in Sprachen des Alten Orients sehr wohl Entsprechungen 
dafür finden, so etwa
sum. nam.lü.ulü „Menschheit, Bevölkerung“ [Anm. 53], 

üg „(eigenes) Volk“ [§L 312, 3];
akk. awilütu(m) „Menschheit“ [CAD A/2, 58b s.v. amilütu la],

nisü „Menschen",
kissat nisi „Gesamtheit der Menschen“; 

elam. baia, „Menschheit, Bevölkerung“ [EKI 207a s.v.]; 
kass. nasbu „Volk“ [SKass 169 s.v.];
churr. tarsuuanna „die Menschen“ Ug. V 449f. Nr. 3; vgl. HW 325b s.v. tarsuuanni-]; 
urart. Ltìtarìua(ni) „Menschen, Bevölkerung“ [HCl 204a s.v.],

ixs-si „Menschheit, Bevölkerung“ [vgl. HCl 192a s.v. LÜ], 
lu-(tau)tuhi „Menschheit, Bevölkerung“ [HCl 192a s.v. LÜ]; 

heth. antufysatar „Menschheit, Bevölkerung" [HW 24a s.v.],
antuMannanza = ukvmS-{ann)anza „Bevölkerung“ [HW 24a s.v. bzw. 299a 
s.v. ukù];

luw. dumu.nam.h1.ulùì!7(MES) „Menschen“ [vgl. DLL 119 s.v.];
protoh. uazari „Menschen, Menschheit“ [HW 319a s.v. uaz{z)anun, vgl. 3. Eh. 47b s.v. 

zari ; AkS 468 (§ 13)].

2 Vgl. The Series lü = sa and Related Texts, MSL XII (1969).
3 Vgl. W. Rollig, RIA III/4 (1966) 233I (§ 1) s.v. Gesellschaft A; E. von Schuler, l.c. 237a (§ 1) 

s.v. Gesellschaft B.
4 Ferner ist darauf hinzuweisen, daß auch die modernen soziologischen Termini „Gesellschaft und

„Klasse" bzw. ihre Äquivalente in den verschiedenen modernen Sprachen weder einheitlich gebraucht 
werden noch eindeutig definiert sind; vgl. z. B. E. Chinoy, DSocS (1964) 674a s.v. Society A („there 
is as yet no single, generally accepted definition of society“). - Vgl. auch die Literatur Anm. 7 und 8.

6 Vgl. GDWIV/i,2 (1897) 4049 s.v. Gesellschaft; TDWIII (1939) 14° s- v- Gesellschaft; Th. Geiger, 
HwSoz (1931) 202f. s.v. Gesellschaft I.

6 Vgl. GDW V (1873) 1005I s.v. Klasse 1-3; TDW IV (1943) 162 s-v- Klasse.
7 Vgl. GDWIV/1,2 (1897) 4055-4057 s.v. Gesellschaft 5; TDW III (i939) 139-141 s-v- Gesellschaft; 

F Billow WSoz C1969) 355-358, bes. 355I s.v. Gesellschaft; Th. Geiger, HwSoz (1931) 203-209 s.v. 
Gesellschaft II; L. H. Mayhew, IESocS 14 (1968) 577I s.v. Society (,,<Society> is frequently used 
merely to refer to an encompassing network of social relationships that enclose some more specific 
phenomenon which is the primary object of analysis" [l.c. 577]); E. Chinoy, DSocS (1964) 674f- s-v- 
Society; T. Parsons, ESocS XIV (1951) 225-231 s.v. Society; W. Sombart, HwSoz (1931) 223f- s-v- 
Grundformen des menschlichen Zusammenlebens B 1.



In dem Terminus „Gesellschaftsklasse“ ist indessen für unser Thema nicht das Wort 
„Gesellschaft“ das entscheidende, sondern die Bezeichnung für eine sozial relevante 
Gruppe der Gesellschaft, die modern als „Klasse“ zu bezeichnen wäre8. Hierfür ist es 
schon schwieriger, angemessene Entsprechungen zu finden. Wir haben zwar ein Wort für 
„Gruppe von Menschen“ etwa in akk. säbu(m) [CAD § 46-55 s.v.] und entsprechend in 
in sum. erén [§L 393, 2. 9; NG III 109 s.v.]; doch haben diese Wörter eine prägnante 
Bedeutung, so daß sie nur bedingt als Bezeichnung von sozial relevanten Gruppen der 
Gesellschaft gebraucht werden können.

Es läßt sich aber auf indirektem Wege weiterkommen. Denn für die Bezeichnung von 
irgendwelchen Kategorien von Personen in ihrer spezifischen Art oder als Gesamtheit gibt 
es folgende drei Möglichkeiten :
1. Bezeichnung durch den kollektiv gebrauchten Singular des betreffenden Ausdrucks;
2. Bezeichnung durch den Plural des betreffenden Ausdrucks;
3. Bezeichnung durch ein Abstraktum zu der betreffenden Personenbezeichnung.

Diese drei Möglichkeiten der Bezeichnung haben wir etwa auch im Deutschen; wir 
können z. B. den Ausdruck „Arbeiterklasse“ umschreiben durch den Singular „der 
Arbeiter“, durch den Plural „die Arbeiter“ und durch das Abstraktum „die Arbeiter­
schaft“.

Die beiden ersten dieser drei Möglichkeiten, die Bezeichnung einer Gruppe oder „Klasse“ 
durch den kollektiven Singular oder durch den Plural des betreffenden Ausdrucks, können 
wir wohl in allen Sprachen des Alten Orients finden. Sie sind jedoch für unsere Frage nur 
wenig ergiebig, da sie in der Regel für alle Arten von Personenbezeichnungen angewandt 
werden können, unabhängig davon, ob diese sozial relevante Kategorien der jeweiligen 
„Gesellschaft“ bezeichnen oder nicht.

Anders verhält es sich jedoch mit den Abstrakta, da diese offensichtlich nicht zu allen 
Personenbezeichnungen gebildet werden. Solche Abstrakta zu Personenbezeichnungen 
finden sich immerhin in einem großen Teil der Sprachen des Alten Orients, und zwar im 
Sumerischen, im Akkadischen, im Elamischen, im Churritischen und Urartäischen sowie 
im Hethitischen und Luwischen. Nicht nachzuweisen sind sie - möglicherweise wegen der 
dürftigen Überlieferung der betreffenden Sprachen - im Kassitischen9, im Protohattischen10 
und im Palaischen11. Das Ugaritische kennt derartige Abstraktabildungen offenbar nicht12.

2. Bildung und Bedeutung der Abstrakta zu Personenbezeichnungen

Strukturell gesehen werden diese Abstrakta zu Personenbezeichnungen nach zwei ver­
schiedenen Typen gebildet :
a) Das Sumerische bildet die Abstrakta als Komposita aus einem Nominalstamm nam

8 Vgl. GDW V (1873) 1006 s.v. Klasse 4; TDW IV (1943) 162 s.v. Klasse; P. Mombert, ESocS III 
(1951) 531 f. s.v. Class; O. von Nell-Breuning, WSoz (2ig6g) H22f. s.v. Stand; L. Reissman, WSoz 
(2i96g) 540-546 s.v. Klasse; H. Rodman, IESocS 15 (1968) 333I s.v. Stratification, social V (Defini­
tions of social class) ; F. Tönnies, HwSoz (1931) 617-625 s.v. Stände und Klassen I—III; M. M. Tumin, 
DSocS (1964) 648b s.v. Social Class A.

9 Das Kassitische ist nur in Namen und Glossen überliefert; vgl. K. Balkan, SKass (1954); K- 
Jaritz, Die kassitischen Sprachreste, Anthropos 52 (1957) 850-898.

10 Vgl. A. Kammenhuber, AkS (1969) 428-546, bes. 428I (§ 1).
11 Vgl. A. Kammenhuber, AkS (1969) 142I (§ 7), 264!. (§ 33c).
12 Vgl. aber C. H. Gordon, Ugaritic Textbook = AnOr. 38/1 (1965) 63 (§ 8.57).

25 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (Edzard]



als erstem und der betreffenden Personenbezeichnung als zweitem Element13 *, z. B. 
nam.lugal „Königtum" [Anm. 52,71] zu lugal „König“.
b) In den anderen Sprachen sind die Abstrakta Ableitungen von den Personenbezeich­
nungen mit bestimmten Suffixen; diese sind

im Akkadischen -ütu(m)u, z. B. sanütu(m) „Königtum" [AssHw 693a s.v. sir; MAD 
III 289 s.v. srr] zu sarru(m) „König“ [AssHw f. 692b s.v. srr; MAD III 286 s.v. srr];

im Elamischen -mel~mi15, z. B. sunki = me „Königtum“ [EKI 215b s.v. sunki] zu 
sunki „König" [EKI 215 s.v.];

im Churritischen (a) -($)&/-($)&' [-(e)ee]16, z. B. sanassi (earraeee) „Königtum“ [HW 
2. Eh. 37a s.v.] zu sani (eane) „König“ [HW 324a s.v.];
und (b) -ardjti17, z. B. mariiannarti „Kriegerschaft“ [HW 1. Eh. 35b s.v.] zu mariiannuli 
„(junger) Krieger" [HW 322b bzw. 327b s.v.; AHw 611b s.v.];

im Urartäischen (a) ebenfalls -se/-s/18, z. B. LÜ-si „Menschheit, Bevölkerung“ [HCl 
192a s.v. lu] zu lü „Mensch“ [vgl. HCl 192a s.v.],
und (b) -tuhi19, z. B. i.uGÀ'L-tuhi „Königtum“ [HCl 193a s.v. man] zu lugal „König“ 
[HCl 192b s.v. lugal, 193 s.v. man];

im Hethitischen20 -atar21, z. B. antuhsatar „Menschheit, Bevölkerung“ [HW 24a s.v.] 
zu antuhsas „Mensch“ [HW 23f. s.v.];

13 Vgl. A. Deimel, SG (21939) 26 (§ 8 II 1), 34 (§ 10, 1); ders., SL 79, 17; F. Delitzsch, GzSG (1914) 
41 f. (§ 59); A. Falkenstein, Sum. (1959) 35 (§ 15,2); R. Jestin, Abrégé de grammaire sumérienne (1951) 
48; A. Poebel, GSG (1923) 45 (§ 121); G. Steiner, NNS § 463b (1). Vereinzelt sind derartige Abstrakta 
auch „Verbalabstrakta“ [vgl. Anm. 25], und zwar attributive Syntagmen aus nam und einer verbalen 
Relativkonstruktion als Attribut, z. B. nam é.ge4-a „Schwiegertochterschaft“ [NGIII 144 s.v.], nam 
m i. ü s - s à,,Schwiegersohnschaft‘‘ [NGIII, 147 s.v.]; vgl.G. Steiner, NNS § 161 (3f).-Der Diskussions­
hinweis [C. Wilcke], nam nehme hinsichtlich seiner Funktion im Sumerischen eine isolierte Stellung 
ein, ist unzutreffend [vgl. G. Steiner, NNS §§ 196b (3) bzw. 290 (1) zum Bildungs- bzw. Bedeutungstyp 
der Komposita].

« Vgl. C. Brockelmann, GVGSS I (1908) 415!. (§ 225 B 3); F. Delitzsch, AG (2X9o6) 183 (§ 91, 2:34); 
I. J. Gelb, MAD II (2ig6i) 138; S. Moscati, ICGSL (1964) 83 (§ 12.24); W. von Soden, GAG (1952) 71
(§ 56s).

16 Vgl. R. Labat, CIL 10 (1950-51) 32 (§ 16c); H. H. Paper, PMRAE (1955) 84!. (§ 6.10.1); E. 
Reiner, AkS (1969) 77 (§ 4-2), 87 (§ 5.2.Ö.2).

16 Vgl. E. A. Speiser, IH (1941) 117 (§§ 163!.); F. W. Bush, GHL (1969) 98 (§5.2), 172!. (§ 6.5); J. 
Friedrich, AkS (1969) 12 (§ 19a).

17 Vgl. A. Goetze, Language 16 (1940) 135 Anm. 1; E. Laroche, RA 51 (1957) 105fb R- W. Bush, 
GHL (1969) 109L (§ 6.3:2); J. Friedrich, AkS (1969) 13 (§ mb).

13 Vgl. J. Friedrich, EU (1933) 81 (§ 43); ders., AkS (1969) 38 (§17), vgl. 39 (§ 21); vgl. auch Anm. 32 
und 33. - Zu beachten ist, daß das Zeichen /Se/auch das Agensmorphem /-s(e)/ bezeichnet [vgl. J. 
Friedrich, AkS (1969) 39 (§ 23), 45I (§ 55)].

19 Offenbar Kombination mit dem Suffix /-/ii/, das Zugehörigkeit bezeichnet [vgl. J. Friedrich, AkS 
(1969) 38L (§§ 18a, 21)]; vgl. noch lxs-{tau)tuhi „Menschheit, Bevölkerung" [HCl 192a s.v. LÙ]; 
hututuhi „Siegelgewalt (?)“ [HCl 186b s.v.], parallel zu gunuse „Kriegsgewalt(?)‘‘ [HCl 183b s.v. 
*gunu] mit dem Suffix /-se/.

20 Das Suffix l-essar/ ist in dieser Funktion nicht belegt, da das isolierte Beispiel *sanga-essay „Prie­
sterschaft“ [HW 291a s.v. losanga, 3. Eh. 42a s.v.] vielmehr sid-essar „Zählung" zu lesen ist [Dis­
kussionshinweis von H. G. Güterbock; vgl. ders., Lexicographical Notes 18 : sid, RHA 25/81 (1967) 
146-148]. Für ^satsga-UTTU = *sankunniiatar vgl. H. G. Güterbock, l.c. 147 Anm. 10.

21 Vgl. J. Friedrich, HE I (H960) 38 (§ 44b)-, 56 (§ 83); A. Kammenhuber, MIO 2 (1954) 41:l-438 dies., 
AkS (1969) 185-187 (§ 17,4b), 296 (§ 41,4); H. Kronasser, EHS I (1966) 291-297 (§ 162). Vereinzelt sind 
derartige Abstrakta auch „Verbalabstrakta“ [vgl. Anm. 35], vgl. hassatav „Zeugung(skraft) : Familie, 
Sippe" [HW 62b s.v.], luGAb-uiznatav „Königtum“ [HW 284b s.v. lugal].



im Luwischen -hi(t)22, z. B. zidähi- „Männlichkeit“ [DLL 116 s.v. ziti-] zu ziti- = lu-?'- 

„Mann“ [DLL 115 s.v.].
Diese Abstrakta zu Personenbezeichnungen zeigen nun - obwohl sie nach verschieden­

artigen strukturellen Typen gebildet werden, und obwohl die betreffenden Sprachen bzw. 
Sprachgruppen, also Sumerisch, Akkadisch, Elamisch, Churritisch mit Urartäisch, und 
Hethitisch mit Luwisch, genetisch nicht miteinander verwandt sind - eine weitgehende 
Parallelität in der Funktion23.

Eine parallele Funktion zeigt sich zunächst darin, daß fast nach allen diesen Typen in 
den jeweiligen Sprachen sowohl Nominalabstrakta als auch Verbalabstrakta gebildet 
werden können. So finden wir etwa

im Sumerischen mit dem Element nam (a) Nominalabstrakta24, z. B. nam.lugal 
„Königtum“ [Anm. 52, 71],
neben (b) Verbalabstrakta25, z. B. nam.til „Leben“;

im Akkadischen mit dem Suffix -ütu(m) (a) Nominalabstrakta26, z. B. sarrütu[m) 
„Königtum“ [AssHw 693a s.v. srr; MAD III 289 s.v. srr; ARMT XV 266 s.v.], 
neben (b) Verbalabstrakta27, z. B. balfütu(m) ,,lebend(ig)er Zustand, Leben";

im Elamischen mit dem Suffix -me/mi (a) Nominalabstrakta28, z. B. amma — me 
„Mutterschaft“ [EKI 183b s.v. anima],
neben (b) Verbalabstrakta29, z. B. tak(ki) — me „Leben“ [EKI 220a s.v.];

im Churritischen mit dem Suffix -{S)Seßi [~{e)ee] (a) Nominalabstrakta30, z. B. 
sarasSi (oaraeee) „Königtum“ [HW 2. Eh. 37a s.v.],
neben (b) Verbalabstrakta31, z. B. artamassi (artamaeee) „Kauf“ [HW 2. Eh. 36a s.v.];

im Urartäischen mit dem Suffix -se/si (a) Nominalabstrakta32, z. B. LÜ-sf „Mensch­
heit, Bevölkerung“ [vgl. HCl 192a s.v. lt5],

22 Vgl. J. Friedrich, HE I 71960) 186 (§ 382!); A. Kammenhuber, AkS (1969) 296t. (§ 41,4); E. 
Laroche, DLL (1959) 139 (§ 30/5); P. Meriggi, MEG I (1966) 21 (§ 1), 41 (§ 48).

23 Für die Entsprechung von sum. nam ~ akk. -ütu(m) vgl. F. Delitzsch, GzSG (1914) 41 f. (§ 59)• 
A. Deimel, §L 79,17 passim; J. Friedrich, HE I (2ig6o) 173 (§ 344) ; akk. -ütu ~elam. -mel-mi vgl. H. H. 
Paper, PMRAE (1955) 84 Anm. 70; akk. -ütu ~ churr. -(s)si [~(e)ee] vgl. E. Laroche, RA 54 (i960) 
193; akk. -ütu ~ churr. -ardjti vgl. A. Goetze, Language 16 (1940) 135 Anm. 1; E. Laroche, RA 51 
(1957) 105 f. ; akk. -ütu/-uttu ~heth. -atar vgl. A. Kammenhuber, MIO 2 (1954) 77. 432;heth .-atar ~luw. 
-H{t) vgl. J. Friedrich, HEI 71960) 186 (§ 382!); E. Laroche, DLL (1959) 139 (§ 3°/5); A. Kammen­
huber, MIO 2 (1954) 438 Anm. 93; dies., AkS (1969) 296 (§ 41,4); u. a.

24 Vgl. A. Deimel, §G (21939) 26 (§ 8 II 1), 34 (§ 10,1); A. Poebel, GSG (1923) 45 (§ 121); G. Steiner, 
NNS § 463b (1); vgl. Anm. 13.

25 Vgl. A. Deimel, §G (21939) 26 (§ 8 II 1), 34 (§ 10,1); A. Poebel, GSG (1923) 45 (§ 121); G. Steiner, 
NNS §4Ó3b (2).-Das Beispiel nam. 111 ist ein Kompositum [vgl. G. Steiner, NNS § 7gd (1)]; jedoch 
sind - im Gegensatz zu den Nominalabstrakta — nicht alle Verbalabstrakta Komposita [vgl. Anm. 13].

26 D. h. von nominalen Wurzeln oder substantivischen Deverbalia abgeleitete Abstrakta; vgl. die 
Literatur Anm. 14.

27 D. h. von adjektivischen Deverbalia oder unmittelbar von Verbalwurzeln abgeleitete Abstrakta.
28 Vgl. R. Labat, CIL 10 (1950-51) 32 (§ 16c); H. H. Paper, PMRAE (1955) 84f- (§ 6.10.1); E. 

Reiner, AkS (1969) 77 (§ 4.2), 87 (§ 5.2.6.2); vgl. Anm. 42.
29 In der Literatur Anm. 28 nicht als besondere Kategorie dargestellt. Vgl. aber z. B. *kini- „zuteil 

werden (lassen)“ [EKI 196a s.v. kinina] mit kinik—me „Gunst, Gnade = das, was zuteil geworden 
ist" [EKI 196a s.v.]; He- „ernten“ [EKI 221a s.v.] mit te=mejmi „Ernte(opfer)“ [EKI 221a s.v.].

39 Vgl. E. A. Speiser, IH (1941) 117 (§ 163); F. W. Bush, GHL (1969) 173 (§ 6.521); J. Friedrich, 
AkS (1969) 12 (§ 19a).

31 Vgl. E. A. Speiser, IH (1941) 117I (§ 164); F. W. Bush, GHL (1969) 173-176 (§ 6.522); J. Fried­
rich, AkS (1969) 13 (§ 19a), 2of. (§ 57).

32 Vgl. J. Friedrich, EU (1933) 8f. (§ 43); ders., AkS (1969) 38 (§ 17).



neben (b) Verbalabstrakta33, z. B. ulguSe „Leben“ [HCl 207a s.v.];
im Hethitischen mit dem Suffix -atar (a) Nominalabstrakta34, z. B. antuMatar 

„Menschheit, Bevölkerung“ [HW 24a s.v.],
neben (b) Verbalabstrakta35, z. B. fyutäuätar „Leben" [HW 72b s.v.];

im Luwischen mit dem Suffix -hi(t) (a) Nominalabstrakta36, z. B. (bildluwisch) 
KÖNIG-A« „Königtum" [HHG 174 s.v. lugal], 

neben (b) Verbalabstrakta37, z. B. uarrafyi „Hilfe“ [DLL 107 s.v.].
Dabei bezeichnen die Verbalabstrakta jeweils den Umstand oder die Situation, die sich 

aus einem Vorgang ergeben; die Nominalabstrakta bezeichnen entsprechend die mit der 
betreffenden Kategorie von Personen verbundenen Verhältnisse.

Eine weitere Parallele zeigt sich nun in der Funktion der Nominalabstrakta, d. h. der 
Abstrakta zu Personenbezeichnungen, darin, daß die Verhältnisse einer bestimmten 
Kategorie von Personen in den meisten der genannten Sprachen unter folgenden allge­
meinen Bedeutungsaspekten bezeichnet werden können:

(1) Bezeichnung des Wesens bzw. des rechtlichen oder sozialen „Standes“ oder „Status“ 
der betreffenden Kategorie von Personen; vgl. z. B.
sum. nam.dam „Status als Ehegatte/-gattin, Ehestand“ [NG III 143h s.v.];
akk. as$ütu(m) „Status als Ehegattin“;
elam. amma = me „Mutterschaft“ [EKI 183b s.v.];
churr. alarsi (alaeee) „Status bzw. Würde der Königin“ [HW 2. Eh. 35b s.v.]; 
urart. dirusi „Greisenalter“ [HCl i8oas.v.];
heth. Ltìandaiandatar „Status als eingeheirateter Schwiegersohn" [HW 23b s.v.];
luw. zidähi- „Männlichkeit“ [DLL 116 s.v. ziti- HW 2. Eh. 44a s.v.];

(2) Bezeichnung von Funktion, Tätigkeit, Gesinnung, o.ä. der betreffenden Kategorie 
von Personen; vgl. z. B.
sum. nam.maskim „Funktion als Kommissär“ [SR 223 s.v.; NG III 147 s.v.];
akk. asütu(m) „ärztliche Tätigkeit, Heilkunst“;
elam. Heppir = mi „Richteramt“ [EKI 221b s.v. AHeppir];
churr. damqarassi (tamqaraeee) „Kaufmannschaft, Handel“ [HW 2. Eh. 37a s.v.]; 
urart. LUGÄL-Zw#f „Königtum" [HCl 193 s.v. man]; 

heth. Lüurallatar „Amt eines Pferdetrainers“ [HW 2. Eh. 26a s.v.];
(bild)luw.KÖNIG-Ztf „Königtum“ [HHG 174 s.v. lugal];

(3) Bezeichnung der betreffenden Kategorie von Personen als kollektive „Gruppe“; 
vgl. z. B.38
sum. nam.lü.ulü „Menschheit, Bevölkerung“;
akk. awilütu{m) „Menschheit“ [CAD A/2 58f. s.v. amilütu la];
elam. suru = (nika-)me „(unsere) Geschwisterschaft“ [EKI 218b s.v. *suru-];

33 In der Literatur Anm. 32 nicht als besondere Kategorie dargestellt. Vgl. aber z. B. alsu{i)-ni 
„groß“ [HCl 171a s.v.] mit alsu(i)!>e „Größe“ [HCl 171 f. s.v.]; *manu- „opfern“ [HCl 193h s.vv. 
manudi, manuli(e), manunil mit manuse „Opfer, o. ä.“ [HCl i94as.v.].

34 Vgl. J. Friedrich, HE I (2ig6o) 38 (§ 44b); A. Kammenhuber, MIO 2 (1954) 429-438 (mit Anm. 
84); dies., AkS (1969) i86f. (§ 17,4b); H. Kronasser, EHS I (1966) 294-296 (§ 162,2).

35 Vgl. J. Friedrich, HE I (Hgóo) 38 (§ 44b); A. Kammenhuber, MIO 2 (1954) 411-429; dies., AkS 
(1969) 185 (§ 17,4b); H. Kronasser, EHS I (1966) 292-294 (§ 162,1).

36 Vgl. J. Friedrich, HE I (“1960) 186 (§ 382L); A. Kammenhuber, AkS (1969) 296L (§ 41,4); E. 
Laroche, DLL (1959) 139 (§ 3°/5): p- Meriggi, MEG I (1966) 25 (§ 1), 41 (§ 48).

37 Anders A. Kammenhuber, AkS (1969) 297 (§ 41,4).
38 Denselben Bedeutungsaspekt bezeichnet der „kollektive Plural“ im Protohattischen [vgl. A. 

Kammenhuber, AkS (1969) 463 (§ 13), 467!. (§ 13)].



churr.39 mariiannarti „Kriegerstand“ [HW 1. Eh. 35b s.v.]; 
urart. hXitaSmuSe „die Deportierten“ [HCl 204a s.v.]; 
heth. antuhSatar „Menschheit, Bevölkerung“ [HW 24a s.v.].

Natürlich können bestimmte Abstrakta zu Personenbezeichnungen auch unter mehreren 
allgemeinen Bedeutungsaspekten erscheinen; vgl. z. B.
sum. nam.lugal „Königtum, und zwar (1) Status des Königs, (2) Funktion des 

Königs“40 41;
akk. awilütu(m) (1) „Status eines Bürgers (awilum)“ [CAD A/2, 62 s.v. amilütu 3a];

(2) „Menschlichkeit, menschliche Gesinnung“ [AHw 91a s.v. 2; CAD A/2, 62 
s.v. amilütu 3b]; (3) „Menschheit“ [AHw 91a s.v. 1; CAD A/2, 58t. s.v. 
amilütu la];

heth. Duuv-(l)atar (1) „Sohnesstellung“; (2) mit Schreibung DUMUMES-teter „Nach­
kommenschaft“ [HW 269b s.v. dumo].

Es ist nun zu fragen, welcher dieser allgemeinen Bedeutungsaspekte der Nominal­
abstrakta jeweils als ursprünglich und welcher als abgeleitet anzusehen ist. Bei den ab­
straktabildenden Suffixen ist die Etymologie schwer zu fassen, da es sich um unselbständige 
Elemente handelt. Doch kann wohl als primäre Bedeutung die Bezeichnung des Status 
oder der Funktion einer Kategorie von Personen bei den Suffixen angenommen werden, die 
sowohl Nominalabstrakta als auch Verbalabstrakta bilden, nämlich akk. -ütu{m)a, elam. 
-me/mi*2 43, churr. -(s)sel(s)$i [-(e)ee]i3, urart. -se44, heth. -ater45 * und luw. -hi(t)i6, desgleichen

39 Churr. /-(s)se [-(e)ee]/ bezeichnet - im Gegensatz zu urart. /-se/ - nicht Kollektiva; vgl. daher 
*attassi (attaeee) „Vaterschaft, Status als Vater“ in attassihu (Nuzi) „väterlich" [AHw 87b s.v.; 
CAD A/2, 511a s.v.; vgl. F. W. Bush, GHL (1969) 173 (§6. 521), 347 (Anm. 195)] mit attardi „Vater­
schaft: (Vor)Väter“ [HW 1. Eh. 34b s.v.].

10 Vgl. ud aen.lfl-le ... nam.en nam. lugal-da e-na-da-tab-a / unugkl-ga nam.en mu- 
ak-ke4 / urimkl-ma nam.lugal mu-ak-ke4 / lugal.ki.gin(a)-né.du7.du7-dè nam.gal hül- 
la-da aen.lfl lu[gal ki.àga-ni(r) nam .tìl-la-ni-§è a mu-na-ru] „als Enlil ... ihm den 
den Status als en (’Herr“) mit dem Status als lugal (König) vereinigte, hat Lugal.kiginanedudu, 
indem er in Uruk die Funktion als en ausübte, in Ur die Funktion als lugal (König) ausübte, in 
großer Freude Enlil, [seinem geliebten] He[rrn für sein Leben (dies) geweiht]“ [SAK 156, 3b) 4-19].

41 Vgl. J. Barth, Die Nominalbildung in den semitischen Sprachen (2i8g4) 413-416 (§ 261); C. 
Brockelmann, GVGSS I (1908) 415!. (§ 225 B 3); F. Delitzsch, AG (2igo6) 183 (§ 91,2: 34); I. J. Gelb, 
MAD II (“1961) 138 („abstract formation“); S. Moscati, ICGSL (1964) 83 (§12.24): („connoting ab­
stracts"); W. von Soden, GAG (1952) 71 (§ 56s). Zu vergleichen sind etwa tschado-hamitische Bil­
dungen derselben Funktion wie z. B. sàràmat „Königtum, Herrschaft" zu sàràm „Vizekönig, Statt­
halter“ im Daffo-Butura [vgl. H. Jungraithmayr, African Language Review 7 (1968) 19], die den 
Status bzw. die Funktion der betreffenden Kategorie von Personen, nicht aber Kollektiva bezeichnen 
[H. Jungraithmayr mündlich], - Einen „Status“ bezeichnen Bildungen auf -ütu(m) auch in „adver- 
biellen Ausdrücken" [vgl. W. von Soden, GAG (1952) 174 (§ ligi), 200 (§ 147b)]. Für die Funktion 
von -ütu{m) als Zeichen des Plurals bei Adjektiva und Pronomina [vgl. F. Delitzsch, AG (2igo6) 193 
(§ 93a 6,b); W. von Soden, GAG (1952) 77 (§ 61k) ist dagegen zu beachten, daß diese Bildung nur im 
Akkadischen erscheint [vgl. S. Moscati, ICGSL (1964) 87 (§ 12.38)] und hier durch die Diptose [vgl. 
W. von Soden, GAG (1952) 81 (§ 63Ì)] speziell als pluralisch charakterisiert ist.

42 Vgl. R. Labat, CIL 10 (1950-51) 32 (§ 16c): („la notion de l’état, de chose, etc.“); H. H. Paper, 
PMRAE (1955) 84 f. (§ 6.10.1): („abstractive nominal derivational suffix“); dagegen E. Reiner, AkS 
(1969) 77 (§ 4.2), 87 (§ 5.2.6.2): („non-animate gender suffix"). Vgl. auch „dimensionale Abstrakta“ 
wie purki=me „früher, vorher" [EKI 210a s.v.], ukku=me „Oben“ [EKI 224b s.v. ukku],

43 Vgl. E. A. Speiser, IH (1941) 117 (§§ 162. 163); F. W. Bush, GHL (1969) 172 (§ 6.5): („. . . two
different uses, both of which can be connected with the concept of forming abstracts"); J. Friedrich,
AkS (1969) I2f. (§ 19a); Anm. 39. Vgl. auch „dimensionale Abstrakta“ wie uradali (urataeee) „Rück­
seite" [vgl. HW 326b s.v., 2. Eh. 37b s.v.].



wohl auch bei urart. -tuhi47. Eine abgeleitete Bedeutung wäre dann in jedem Fall die 
Bezeichnung einer kollektiven Gruppe. Dagegen dürfte churr. -arti primär Kollektiva be­
zeichnen48.

Im Sumerischen erscheint das abstraktabildende Element nam auch als selbständiges 
Nomen etwa in den Ausdrücken nam tar „Geschick bestimmen“ [§L 79, 25c]49 und nam 
kud „Eid leisten“ [5L 79, 25a.d]50; dabei ist die Übersetzung von nam jeweils durch den 
gesamten Ausdruck bedingt, d. h. nam allein bedeutet weder „Geschick“ noch „Eid“. Zur 
Bestimmung der Grundbedeutung von nam in diesen Ausdrücken kann nun wiederum 
seine Funktion in den Abstrakta herangezogen werden. Nach dem vorher Ausgeführten 
bedeutet nam51
a) in Nominalabstrakta etwa „Status, Wesen; Funktion; kollektive Gruppe“, z. B. 
nam.lugal „Status, Wesen, Funktion des Königs“52; nam.lü.ulü „(kollektive) Gruppe 
von Menschen“53;
b) in Verbalabstrakta etwa „Umstand, Situation“, z. B. nam.til „Umstand, Situation, 
daß man lebt = Leben“54; nam é.dù-da „Umstand, daß ein Haus gebaut werden soll = 
beabsichtigter Hausbau“55.

Setzt man die beiden Typen von Abstrakta gemeinsamen Bedeutungen von nam in die 
Ausdrücke namtar und namkud ein, so ergibt sich als Grundbedeutung von namtar 
„den Umstand, die Situation, den Status, das Wesen, o. ä. bestimmen“ und von namkud 
„den Umstand, die Situation (magisch) festlegen“. Damit kann als Grundbedeutung auch 
der Nominalabstrakta im Sumerischen die Bezeichnung von Wesen oder Status einer 
Person angenommen werden56, als abgeleitete Bedeutung die Bezeichnung von Kollektiva57 * * 60 61 * 63 64.

« Vgl. J. Friedrich, EU (1933) 81 (§ 43); ders., AkS (1969) 38 (§ 17). Da j-sej im Churritischen nur
einen „Status“ bezeichnet [vgl. Anm. 39 und 43], läßt sich diese Funktion auch für das verwandte
Urartäische als primär annehmen. '

« Vgl. A. Kammenhuber, MIO 2 (1954) 411-438; dies., AkS (1969) 185-187 mit 186 [by], wo für die
Kollektiva auf -atar eine Lehnübersetzung aus dem (Proto)Hattischen [vgl. Anm. 38] erwogen wird.

48 Hierfür ist die Bezeichnung von Kollektiva nicht zu belegen.
47 Die Entscheidung hängt davon ab, ob hututuhi „Siegelgewalt(?)"[HCI 186 b s.v.] als Verbalabstrak­

tum oder als Nominalabstraktum anzusehen ist.
48 Vgl. A. Goetze, Language 16 (1940) 135; E. Laroche, RA 51 (1957) 105I; F. W. Bush, GHL 109I

(§ 6.3/2). Das Suffix bildet nur Nominalabstrakta.
49 Vgl. Ukg. 4 viii 7; Gudea, Zyl. A i 1; u. o.; vgl. auch mit Attribut nam.düg(a) tar „gutes

Geschick bestimmen" [Gudea, St. D v 7; Zyl. A xxiv 2; u. ö.].
60 Vgl. Ean. 1 Vs. xvi 17. 20, xvii 18. 26, u. ö.; NG III 144I s.v. nam -erfm, 165 s.v. tar.
61 Vgl. A. Poebel, GSG (1923) 45 (§ 121): („Wesen, Bestimmung") ; B. Landsberger, Islamica 2 (1926) 

369 („Summe der Wirkungen eines Dinges auf die Außenwelt“); G. Steiner, NNS §§ 3,60b (1) („Klas­
senrepräsentant“ der „Abstraktaklasse“). — Die Etymologie von nam < *a-na-àm „was ist es? 
[Diskussionshinweis von C. Wilcke; vgl. A. Falkenstein, ZA 53 (i959) 101 mit Anm. 36; ders., Sum. 
(*959) 35 (§ 15,2)] ist sehr unwahrscheinlich [vgl. auch K. Oberhuber, Innsbrucker Beiträge zur Kultur­
wissenschaft, Sonderheft 17 (1963) 16 Anm. 176].

52 Vgl. Ean. 2 vi 4; Ent. 26, 14; u. ö.
63 Vgl. Ent. 28 vi 26; Lug. iii 24 [SAK 154]; IM 47456 [Sumer 15 (1959) 5*-, 11] 1': („Bevölkerung, 

Bürgerschaft“); - Ent. 28 iii 22 („Besatzung“ [von Kriegswagen]).
64 Vgl. En. I. 19, 9; Ent. 1 iv 6; u. o.
33 Vgl. Gudea, Zyl. A xvii 7 [vgl. G. Steiner, NNS § 161 (3f)].
38 Vgl. G. Steiner, NNS § 463b (1).
37 Vgl. G. Steiner, NNS § 61c (2a).



3. Ratio und Relevanz der Abstraktabildungen zu Personenbezeichnungen

Als dritte Parallele in der Funktion der Nominalabstrakta im Sumerischen, Akkadischen, 
Elamischen, Churritischen, Urartäischen, Hethitischen und Luwischen ergibt sich schließ­
lich, daß diese auch weitgehend zu Personenbezeichnungen derselben Art gebildet werden 
können. Und zwar könnte - unter Berücksichtigung der allgemeinen Bedeutungsaspekte 
der Bezeichnung nach Status, nach Funktion oder als kollektive Gruppe - in diesen 
Sprachen wohl grundsätzlich zu jeder Personenbezeichnung ein Abstraktum gebildet 
werden. Da aber offensichtlich nicht zu jeder Personenbezeichnung ein Abstraktum 
gebildet wird, gewinnt die Frage, zu welchen Personenbezeichnungen tatsächlich Ab­
strakta existieren, entscheidende Bedeutung für unser Thema.

Natürlich ist dabei die Ungunst der Überlieferung zu berücksichtigen, durch die uns ein 
bestimmtes Wort in einer dieser Sprachen nicht erhalten sein kann. Diese Möglichkeit wird 
man sicher für das Elamische, das Churritische und das Luwische annehmen müssen. Doch 
lassen sich auch trotz dieser Einschränkung aus dem überlieferten Material aufschluß­
reiche Folgerungen ziehen.

Es gilt also, die Ratio festzustellen, nach der in den Sprachen, die hier zu untersuchen 
sind, Abstrakta zu Personenbezeichnungen gebildet werden. Dabei ist zu erwarten, daß 
eine gewisse Entsprechung besteht zwischen der Bildung eines Abstraktums und der 
Relevanz der betreffenden Kategorie von Personen innerhalb der jeweiligen Gesellschaft. 
Betrachten wir daraufhin verschiedene Arten von Personenbezeichnungen und ihre Ab­
strakta :

1. Für Bezeichnungen von Personen nach ihrem natürlichen Wesen ergibt sich die 
Relevanz der Kategorie ohne weiteres bei Abstraktabildungen wie
„Göttlichkeit“ sum. nam.dingir58,

akk. ilütu(m)
urart. dingir-h&(?) [HCl 179b s.v. dingir], 

heth. *siuniiatar = dingirl/a/- (ni)iatar [HW 195a bzw. 268a 
s. v. dingir] ; 

sum. nam.sul60,
akk. etlütu(m)61,
churr. ustaSsi (uotaeoe) [HW 3. Eh. 48b s.v.]62, 
urart. iniriasi [HCl 188a s.v., vgl. 187b],
heth. LtìGURUS-afar [HW 280a s.v. kal(ag)].

2. Bei Verwandtschaftsbezeichnungen ergeben sich deutlich Unterschiede.
Sicher als relevant für die jeweilige Gesellschaft anzusehen ist ein Status wie etwa 
„Gattenschaft“ bzw. sum. nam.dam [NG III i43f. s.v.],

„Ehestand“ akk. mutütu[m) [AHw 691b s.v. 1] bzw.
assütu(m),

heth. T>AM-(a)tar [HW 267b s.v. dam];

„Status als Braut, sum. nam é.ge4-a [NG III 144 s.v.], 58 59 * 61 62

„Jugend, Jung­
mann = schaft“59

58 Vgl. Gudea, Zyl. A viii 11, xiii 27; Zyl. B i 13.
59 Gegensatz „Greisenalter“, vgl. 

urart. diruse [HCl 180a s.v.];
heth. miiahuuandatar = Lüsu.Gi-ter [HW 142b s.v. bzw. 195a s.v. Ltìsu.Gi],

80 Vgl. Sulgir, Lied A 42 [ZA 50 (1952) 66f]; u. ö.
61 Für §ul = etlu[m) vgl. Sa Voc. fr. AA 12' [s. MSL III 81].
62 Für ustasiti — etlütu vgl. E. Laroche, Ugaritica V (1968) 455 (Nr. 14c); F. W. Bush, GHL (1969) 

173 (§6.521); („young-man-hood“).



Schwiegertochter“63 akk. kallütu(m),
heth. sale.ge.a-atar [HW 270b s.v. salé.ge4(.a)];

dies dürfte auch für die Sprachen gelten, in denen ein entsprechendes Wort nicht über­
liefert ist.

Anders sind jedoch folgende Fälle zu beurteilen: Zu dem Wort für „Bruder“ wird ein 
Abstraktum „Bruderschaft“ gebildet im 
Sum. nam.ses64 * zu ses,
Akk. afrfyütu(m) zu ahu(m),
Churr. senardi (penarti) [HW 1. Eh. 36b s.v.] zu sena- (eena) [HW 324a s.v.],
Heth. ses-(a)tar [HW 294a s.v. ses] zu ses (-as) [HW 294a s.v.].

Dagegen findet sich zu dem Wort für „Schwester“ ein Abstraktum „Schwesterschaft“ 
nur im Churritischen

dard/ti [HW 1. Eh. 35a s.v.] zu ela [HW 320b s.v.], 
sowie im Akkadischen von Nuzi, also in einem Bereich mit churritischem Einfluß, nämlich 

ahätütu(m)6B zu ahätu(m) ; 
ferner im Elamischen

Sum — (nika = )me „(unsere) Geschwisterschaft“ [EKI 218b s.v. sum] zu sum 
„Schwester“ [EKI 218b s.v.],

sowie im Altbabylonischen von Susa das Wort ahhütu(m) „Bruderschaft“ auch in der 
Bedeutung „Schwesterschaft" [AHw 20b s.v. II; CAD A/i 187b s.v. 2a 3’]66.

Ein analoger Befund ergibt sich bei den Wörtern für „Sohn“ einerseits und für „Tochter“ 
andererseits. Abstrakta mit der Bedeutung „Status eines Sohnes, Sohnschaft" finden sich 
im
Sum. nam.dumu [NG III 144 s.v.] zu dumu [NG III I02f. s.v.]67,
Akk. märütu(m) zu mäm(m),
Heth. dumu-(l)atar [HW 269b s.v. dumu] zu dumu [HW 269a s.v.].

Andererseits erscheinen Abstrakta der Bedeutung „Tochterschaft“ wiederum nur im 
Churritischen, nämlich

salardi (salarti) [HW 1. Eh. 36b s.v.] zu Ma (sala) „Tochter“ [HW 324a s.v.], 
sowie entsprechend im Akkadischen von Nuzi

märtütu65 „Status als Adoptivtochter“ [AHw 615a s.v.] zu märtu(m) [AHw 614 
s.v.].

Diese Verteilung der Abstraktabildungen zeigt, daß offenbar das Verhältnis eines männ­
lichen Verwandten als Bruder oder Sohn im sozialen Bereich des Sumerischen, des Akkadi­
schen, des Hethitischen und wohl auch des Churritischen relevant war, das Verhältnis

63 Für „Status als Schwiegersohn“ vgl.
sum. nam mf.üs-sa [NG III 147 s.v.], vgl. Anm. 13; 
akk. hatnütu (Teil Ta°annek) ;
heth. vüandajandatar [HW 23b s.v.].

64 Vgl. Ent. 45 ii 10 (politisch).
86 Die Abstraktabildungen mit dem Morphem /-// des Femininums im „barbarisierten Akkadisch" 

[Diskussionseinwand von H. G. Güterbock] zeigen deutlich das Bedürfnis, speziell den betreffenden 
Status einer Frau zu charakterisieren. Vgl. auch C. H. Gordon, Or. NS 7 (1938) 49 (§ 4-9); W. von 
Soden, GAG (1952) 71 (§ 56s); ders., EGAG (1969) 10** (zu § 56s).

66 In Bezug auf beide Geschlechter gebraucht wird athütu(m) „Bruderschaft, Schwesterschaft (im 
uneigentlichen Sinn)“ [AHw 86f. s.v.; CAD A/2,493 s.v.]; vgl. in dieser Bedeutung auch altbab.-sum. 
nam.sal.nin9, „Schwesterschaft“ [UET 5, 87,5; vgl. CAD l.c. s.v. c)].

67 dumu bedeutet eigentlich allgemein „Kind“; vgl. daneben dumu.nitah„Sohn" [NGIII, 103 
s.v. dumu-nità] und dumu.mf „Tochter“ [NG III, 103 s.v.].



einer weiblichen Verwandten als Schwester oder Tochter dagegen nur im churritischen und 
eventuell im elamischen Bereich.68

Indizien für eine besondere soziale Relevanz der entsprechenden Kategorien von Per­
sonen innerhalb der jeweiligen Gesellschaft sind demnach auch Abstraktabildungen wie 
etwa
akk. nisütu(m) „Blutsverwandtschaft, Sippe",

emütu(m) „Familie des Schwiegervaters“; 
elam. ruhu = me „Kindschaft (zur Mutter)" [EKI 211a s.v. ruhtt]; 
heth. ishanittaratar „Blutsverwandtschaft“ [HW 85b s.v.],

hassatar „Familie, Sippe“ [HW 62b s.v.], 
gainatar „Verschwägerung, Schwägerschaft" [HW 94b s.v.].

3. Unter den Bezeichnungen für Herrscherfunktionen finden sich in allen hier 
untersuchten Sprachen Abstrakta zu Wörtern, die wir als „König, o.ä.“ übersetzen 
können - die aber auch schon im Alten Orient als gleichbedeutend aufgefaßt worden 
sind; diese Wörter für „Königtum, o.ä.“ sind 
sum. nam.lugal zu lugal;
akk. Sarrütu(m) [MAD III 289 s.v. srr] zu sarru(m) [AssHw 693 s.v. Srr; MAD III 

286 s. v. srr] ;
elam. sunki = me [EKI 215b s.v. sunki] zu sunki [EKI 215 s.v.]; 
churr. sarassi (oaraeee) [HW 2. Eh. 37a s.v.] zu sani (earre) [HW 324a s.v.]; 
urart. LUGÀL-toAf [HCl 193a s.v. man] zu lugäl [HCl 192b s.v., 193 s.v. man]; 
heth. *hassuiznatar = LUGAL-uiznatar [HW 284b s.v. lugal] zu *hassus = lugal 

[HW 64a bzw. 284 s.v.] bzw. zu *hassuiznäi- = lugal-uiznäi- „als König 
herrschen“ [HW 284b s.v. lugal];

(bild) luw. KÖNIG-Af [HHG 174 s.v. lugal] zu KÖNIG [HHG 173h s.v. lugal]. 
Diesen Abstraktabildungen entspricht in den einzelnen Bereichen tatsächlich die Herr­

schaftsform eines „Königtums"69. Analog dazu ist auf eine relevante weibliche Herrscher­
funktion zu schließen, wenn sich in einem bestimmten Bereich ein Abstraktum zu einem 
Wort der Bedeutung „Königin, o. ä.“ findet, wie etwa70
sum. nam.nin „Herr(in)schaft“ zu nin „Herrin; Königin" [$L 556, 6. 8. 9];
churr. allaSSi (allaeee) ,,Königin(nen)würde“[HW 2. Eh. 35b s.v.] zu alla(n)i

„Herrin, Königin“ [HW 319b s.v.].
Auch bei differenzierteren Herrscherbezeichnungen entspricht die Abstraktabildung der 

politischen, sozialen und religiösen Relevanz der jeweiligen Funktionen. So findet sich 
etwa zu den sumerischen Herrschertiteln jeweils ein Abstraktum, nämlich nam.lugal

68 Vgl. auch die Abstrakta
„Vaterschaft“ akk.

churr.
abbütu[m),
* aitassi (attaeee) bzw. attardi [s. Anm. 39];

„Mutterschaft“ elam.
heth.

amma=me [EKI 183b s.v. amma],
annijatar = ama-tar [HW 22b s.v. bzw. 265a s.v. ama].

69 Über das besondere Wesen des „Königtums“ in jedem Einzelbereich ist damit natürlich noch 
nichts ausgesagt; vgl. dazu z. B. H. Frankfort, Kingship and the Gods (1948) 215-333 (Mesopotamien); 
C. J. Gadd, Ideas of Divine Rule in the Ancient East (1948) 33-62; A. Goetze, Kleinasien = 
Handbuch der Altertumswissenschaft 3.1 III 3/1 (H957) 85-95.

70 Vorwiegend allerdings in Bezug auf Göttinnen [vgl. Anm. 74]; so auch akk. belütu „Herr­
schaft“ zu beitu „Herrin“.

26 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (EdzaidJ



„Königtum" zu lugal „König"71, nam.en „Herr- bzw. en-schaft“ zu en „Herr, o. ä."72, 
nam.ensik „Stadtfürstentum“ zu ensik „Stadtfürst“73, nam.nin „Herr(in)schaft“ zu 
nin „Herrin, Königin“74.

Bedeutsam für die Stellung des Herrschers innerhalb bestimmter Gesellschaftsbereiche 
des Alten Orients ist dabei, daß dieser nicht als Exponent etwa einer „herrschenden 
Klasse“, sondern als Ausübender einer Funktion verstanden wird. Dies ergibt sich deutlich 
aus verbalen Ausdrücken der Bedeutung „die jeweilige Herrscherfunktion ausüben“, 
nämlich75
sum. nam.lugal ak „das Königtum ausüben, als König herrschen“;

nam.en ak „die en-schaft ausüben, als en herrschen“76; 
akk. sarrütam eßesum „das Königtum ausüben";
elam. sunki = me (h)ut- „das Königtum ausüben“77;
heth. *hassuiznäi- — LVGAL-uiznäi- „als König herrschen“ [HW 284b s.v. lugal], 

wovon das Abstraktum *hassuiznatar = lugal-uiznatar „Königtum" [HW 
284b s.v. lugal] abgeleitet ist.

4. Abstrakta als Bezeichnungen für sozial relevante Gruppen

Bei den bisher besprochenen Arten von Personenbezeichnungen, der Bezeichnung nach 
dem natürlichen Wesen, nach Verwandtschaft und nach einer Herrscherfunktion, zeigte 
sich deutlich eine Entsprechung zwischen der Bildung von Abstrakta und der sozialen 
Relevanz der betreffenden Kategorien von Personen. Wir dürfen daher in Analogie dazu 
ohne weiteres die Bildung von Abstrakta zu Bezeichnungen für Personen gleicher Art, die 
eine Gruppe innerhalb einer bestimmten Gesellschaft darstellen, als Kriterium dafür ge­
brauchen, daß diese Gruppen für den betreffenden Gesellschaftsbereich als relevant anzu­
sehen sind. Für die Gesellschaftsbereiche des Alten Orients können wir zwei Arten solcher 
Gruppen unterscheiden, nämlich einerseits Berufsgruppen und andererseits Gruppen, die 
im Sinne des Arbeitsthemas dieser Rencontre als „Gesellschaftsklassen“ zu bezeichnen 
wären.

1. BezeichnungenfürBerufe beziehen sich primär auf die Funktion oder Tätigkeit 
der betreffenden Kategorie von Personen. Daher bezeichnen auch die Abstraktabildungen 
dazu primär die Tätigkeit, die Funktion oder die speziellen Fertigkeiten eines Berufs. Je­
doch ist hiervon ohne weiteres als sekundärer Bedeutungsaspekt die Bezeichnung der Aus­
übenden des betreffenden Berufs als Gruppe abzuleiten, insbesondere wenn mit dem Beruf 
ein bestimmter rechtlicher oder sozialer Status verbunden ist.

71 Vgl. Anm. 52; W. W. Hallo, AOS 43 (1957) 10-29, 122L; M.-J. Seux, ERAS (1967) 421-424 s.v.; 
Th. Jacobsen, ZA 52 (1957) 103> 107t. Anm. 32.

72 Vgl. Anm. 40; „Fluch über Akkad“ 6. 67 [s. ZA 57 (1965) 51 bzw. 54]; W. W. Hallo, AOS 43 
(1957) 3-1°. 122; M.-J. Seux, ERAS (1967) 396t. s.v.; Th. Jacobsen, ZA 52 (1957) 103. 107I Anm. 32.

73 Vgl. Ean. 2 vi 2; En. I. 9 ii 10; Ent. 28 iii 35; W. W. Hallo, AOS 43 (1957) 34-48, 124; M.-J. Seux, 
ERAS (1967) 399 s.v. ensi ; Th. Jacobsen, ZA 52 (1957) 123f. Anm. 71.

71 Vgl. Gudea, St. E iv 4 (auf eine Göttin bezogen); W. W. Hallo, AOS 43 (1957) 29-34, 124.
75 Die Möglichkeit eines erblichen Königtums [Diskussionseinwand von W. Heimpel] spricht nicht 

gegen diese Auffassung, da auch bei eindeutig funktionsbezogenen Berufsgruppen [vgl. p. 203 mit 
Anm. 82] die Funktion vererbt werden kann.

76 Vgl. Anm. 40; nam.en(.)ak(a) (Personenname?) [SR Nr. 112 iv i,u. ö.; vgl. 207b s.v.]. Zum 
Typ vgl. G. Steiner, NNS § 4b mit Anm. 34.

77 Vgl. Darius, Bisutün § 4/i 7, § 5/i 8, § 6/i 10 [s. KIA lof.], u. ö.; BIsutün a § 4/10; b 2; c 3-5; 
d 5-7; e 4-7 (s. [KIA 76L]; vgl. H. H. Paper, PMRAE (1955) 64 mit Anm. 93, 79 mit Anm. 44T



Im Sumerischen des 3. Jahrtausends (v.Chr.) werden Abstrakta zu Berufsbezeich­
nungen kaum gebildet; vgl. etwa nam.garàs „Kaufmannstätigkeit, Geschäft; Kauf­
mannschaft (kollektiv)“78; nam. sipad „Hirtentum“79.

Dagegen fehlen hier - zumindest in der Überlieferung - offensichtlich Bildungen wie80 
*nam.nagar „Tätigkeit des Zimmermanns“.

Erst in nachsumerischer Zeit erscheinen derartige Abstrakta in größerem Umfang als 
Entsprechungen für akkadische Abstrakta auf -ütu[m), z. B.81 nam.gala = (akk.) 
kalütu(m) „Klagepriestertum“, nam.su.i = (akk.) galläbütu(m) „Tätigkeit des Barbiers“.

Denn ganz anders ist das Bild vom Beginn des 2. Jahrtausends (v.Chr.) an im Akkadi­
schen. Schon im Altbabylonischen finden sich zahlreiche Abstrakta zu Berufsbezeich­
nungen, wie etwa asütum „ärztliche Tätigkeit, Heilkunst“; ikkarütum „Landarbeit“; 
kalütum „Klagepriestertum“; nukaribbütum „Gärtnerarbeit“.

Diese Liste nachweisbarer Abstrakta zu Berufsbezeichnungen nimmt bis in das 1. Jahr­
tausend (v.Chr.) hinein immer mehr zu und umfaßt zuletzt auch Abstrakta wie malähütu 
„Schifferberuf“, nagärütu „Zimmermannsberuf“; usw.

Der dominierende Bedeutungsaspekt ist hierbei die Tätigkeit oder Funktion der be­
treffenden Berufe, wie sich in einer großen Zahl von Ausdrücken aus dem Verbum epeSu(m) 
„machen, ausüben“ und Abstrakta zu Berufsbezeichnungen als Objekt zeigt, wie etwa82 
bä’erütam epesum (aB) „Fischerei betreiben“; tamkärütam epesum (aB) „Kaufmannstätig­
keit, Handel betreiben“ [CAD E 222b s.v. epéSu 2c]; usw.

Doch kann in einzelnen Fällen das Abstraktum auch kollektiv die Angehörigen der be­
treffenden Berufsgruppe bezeichnen, wie etwa sähitütu (nB) „Gilde bzw. Vereinigung der 
Ölpresser“, isparütu (spB) „Weberzunft“.

Bei diesen Abstraktabildungen zu Berufsbezeichnungen zeigt sich eine auffällige Dis­
krepanz zwischen dem Sumerischen des 3. Jahrtausends (v. Chr.) und dem Akkadischen im 
2. und 1. Jahrtausend (v.Chr.). Da sich beide Sprachbereiche zwar lokal - zumindest teil­
weise - überschneiden, zeitlich jedoch ausschließen, wird man als Grund für diesen Unter­
schied nicht so sehr eine unterschiedliche Produktivität der Abstraktabildungen im 
Sumerischen und Akkadischen annehmen, sondern eher eine Veränderung der sozialen

78 Vgl. nam.garàsak „ein Geschäft abschließen, tätigen" [RTC 20 i 3; 21 ii 3], vgl. Anm. 76; — 
nam.garàs sag-gä-ke4-ne „die (einzelnen) Sklavenhändler“ [DP 513 vi 1], nam.garàs §ema-ke4 
„die Duftstoffhändler(schaft)‘' [DP 513 iv 4], nam.ga-ras a ab-ba-ka(k) „die Überseekaufleute“ 
[UET 3 341,6]. [Lies in DP 513 VI 1 nam-garàs sag-gex (GÄ)-ne-ke4. D. O. E.]

79 Ukg. 51,2 (als Herrscherfunktion).
80 Unklar sind Bildungen wie näm :hub, näm :di, nàm :näm, nam :uru, näm :se§4, näm :apin (= nam. 

engar?) in der frühdynastischenListe LÜ A 2-6. 8 [s. MSL XII 10]; für näm ~ nam vgl. R. D. Biggs, 
JCS 20 (1966) 81 mit Anm. 59.

81 Für die Abstrakta zu Berufsbezeichnungen in der Liste der me, die Inanak in Eridug von Enkik 
erhält und nach Uruk bringt [Diskussionseinwand von C. Wilcke], gilt dasselbe. Der Mythos [vgl. S. 
N. Kramer, Sumerian Mythology (1944) 64-68; ders., Mythologies of the Ancient World (1961) 115 bis 
117; M. Lambert, RA 55 (1961) 186 Nr. 17; D. O. Edzard, Wörterbuch der Mythologie, herausgg. von 
H.W. Haussig, I 86 s.v. Inanna f 1)] ist durch eine Anspielung in der Hymne SRT 1/Duplikate 21-24 
[vgl. W. H. Ph. Römer, SKI (1965) 129] für die Zeit Iddindagäns von Isin (1974-1954 v. Chr.) bezeugt. 
Für eine „alte Tradition“ [D. O. Edzard mündlich] fehlen sichere Kriterien; das altakkadische Roll­
siegel AO 11569 [vgl. D. O. Edzard, 1. c.] kann kaum dafür gelten [vgl. auch R. M. Böhmer, Die Ent­
wicklung der Glyptik während der Akkad-Zeit (1965) 67 zu Abb. 379 = Nr. 948]. Doch selbst wenn 
für den Mythos eine ältere Tradition anzunehmen wäre, ergäbe sich damit bis zum Beweis des Gegen­
teils nichts für das Alter der Liste der me und der in ihr enthaltenen Abstraktabildungen zu Berufs­
bezeichnungen.

82 Vgl. AHw 225a s.v. epesu(m) 3a; CAD E 201-225 s-v- epesu 2C passim.



Relevanz der Berufe innerhalb der Gesellschaftsbereiche des 3. und des 2. bis 1. Jahr­
tausends (v.Chr.)83. Als eine Bestätigung dieser Deutung kann angesehen werden, daß sich 
von altbabylonischer Zeit an Indizien dafür finden, daß nicht etwa nur Kaufleute, sondern 
auch andere Berufsgruppen sich als „Gilden“ oder „Zünfte“ konstituieren, wie etwa die 
genannte „Gilde“ der Ölpresser (säfyitütu) in neubabylonischer Zeit84.

Eine weitere Bestätigung für die Annahme, daß die Produktivität von Abstraktabil­
dungen zu Berufsbezeichnungen abhängig ist von der sozialen Bedeutung der Berufe inner­
halb einer bestimmten Gesellschaft, bietet die geringe Zahl solcher Bildungen in den 
Sprachen der Randgebiete der Altorientalischen Kultur. So finden sich etwa im Elami- 
schen die Abstrakta85 86 Satin = me „Priestertum“ [EKI 217a s.v. Satin], Heppir — mi 
„Richteramt, -tätigkeit“ [EKI 221b s.v. ASteppir].

Im Churritischen sind bezeugt88 sanga-& (*eankaeee) „Priestertum“ [GHL 173 
(§ 6.521) mit Anm. 200], entaSsi (entaeee) „Stellung als Priesterin“ [HW 2. Eh. 36a s.v.], 
damqarasSi (tamqaraeee) „Kaufmannstätigkeit, Handel“ [HW 2. Eh. 37a s.v.]; eine grö­
ßere Anzahl findet sich jedoch in akkadischen Texten aus dem churritischen Bereich 
von Nuzi, wie etwa isparütu „Weberhandwerk; Weberzunft“, nappähütu „Schmie­
dearbeit“, manzattuhlütu „Funktion als Polizist [manzattuhlu)“.

Und im Hethitischen finden sich nur die Abstrakta *sankunniiatar = 1tJsanga- 
vttu „Priestertum“ [HW 291a s.v.; Anm. 20], ^ur dilatar „Amt des Pferdetrainers“ 
[HW 2. Eh. 26a s.v.], uSkisgatallatar „Wächteramt“ [HW 236b s.v.]; dazu kommen in 
akkadischen Texten aus Hattusa-Boghazköy noch Bildungen wie gerseqqütu „Bedien­
stetenstellung“ [CAD G 96a s.v. girseqütu], kisalluhütu „Vorhofreinigeramt", muSSarütu 
„Holztafelschreiberkunst“.

Für das Urartäische und das Luwische87 sind keine Abstrakta zu Berufsbezeich­
nungen überliefert.

2. Im Gegensatz zu den Berufsgruppen sind die Kategorien von Personen, die im Sinne 
unseres Arbeitsthemas als „Gesellschaftsklassen“ aufzufassen wären, wesentlich durch den 
sozialen oder rechtlichen Status innerhalb eines bestimmten Gesellschaftsbereiches zu 
definieren. Die Abstraktabildungen zu den Bezeichnungen für derartige Kategorien von 
Personen bezeichnen daher primär eben deren sozialen oder rechtlichen Status; doch ergibt 
sich auch hier als abgeleitete Bedeutung die Bezeichnung der Angehörigen solcher Per­

83 Ursache dieser Veränderung dürfte die zunehmende „Verbürgerlichung“ der Gesellschaft sein 
[vgl. W. F. Leemans, The Old Babylonian Merchant = SD 3 (1950) 113-125; C. J. Gadd, CAH aII/5 
= fase. 35 (1965) 19-23; D. O. Edzard, FWG 2 (1965) 193!].

84 Vgl. zuletzt D. B. Weisberg, Guild Structure and Political Allegiance in Early Achaemenid Meso­
potamia = YNER 1 (1967) 86-105 (mü Literatur); anders W. F. Leemans, The Old Babylonian 
Merchant = SD 3 (1950) 67-69.

86 Bezeichnungen für Berufe oder Ämter sind wohl auch Ibibi=mi [EKI 208b s.v.], lpirmal=mi 
[EKI 2o8bs.v.]. Vgl. auch liba=me (h)ut- „Dienstbarkeit, Untertanenschaft ausüben“ [Darius, Bisu­
tün § 7/i 15h, s. KIA i2f.].

86 Bildungen zu Lehnwörtern aus dem Akkadischen [vgl. E. Laroche, RA 54 (i960) 192f.; F. W. 
Bush, GHL (1969) 348 (200)], nämlich $angü(m) „Priester“ [AssHw 673 s.v. sngw; MAD III 278I s.v. 
sng’x ;ARMTXV 263 s.v.], entu(m) „hohe Priesterin“ [AHw 220a s.v.; CAD E 172I s.v.], tamkäru(m) 
„Kaufmann“ [AssHw 222I s.v. damqaru; ARMT XV 272 s.v.].

87 Unsicher ^aHarafiit- „Hirtentum“ (als Funktion der Götter) [HW 2. Eh. 44a s.v.; vgl. A. Kam-
menhuber, AkS (1969) 297]; wohl - nach Variante - %as£arahit- „Wohlwollen" [HW 1. Eh. 40b s.v.; 
DLL 109 s.v. wasiar] zu lesen.



sonenkategorien als kollektive Gruppe, d. h. als „Klasse“ oder besser als „Stand“88 des je­
weiligen Gesellschaftsbereiches. Solche Abstrakta sind 

im Sumerischen nam.dumu „Status als Bürger (einer Stadt)“ [SR 223a s.v.], 
„Bürgerschaft (kollektiv)“89, nam.erén bzw. nam.eger erén-na(k) „Status als Ange­
höriger einer <Truppe>“ [NG III144s.vv.],nam.arad,,Status als Sklave“ [NGIII146 s.v. 
nam-ìr(-d)], nam-gemé „Status als Sklavin“ [NG III 146 s.v.];

im Akkadischen etwa awilütu(m) (aB) „Status als (freier) Bürger“ [CAD A/2, 62a s.v. 
amilütu 3a], muskenütu(m) (aB) „Status als muskenum“90, wardütu(m) (aB) „Status als 
Sklave bzw. Sklavin“ [CAD A/2 252a s.v. ardütu 1], amtuttum (aA) bzw. amütu (mB) 
„Status als Sklavin“ [AHw 45b s.v. bzw. 46b s.v. I; CAD A/2 85a s.v. bzw. 99 s.v.], 
äläjütu (mA) „Status eines abhängigen Dorfbewohners“ [vgl. CAD A/i 391a s.v. *älü\, 
märbanütu (n/spB) „Status eines Vollfreien“ [AHw 615f. s.v. märu(m) 7b];

im Churritischen mit dem Suffix -ard/ti, das primär Kollektiva bezeichnet91, 
tjiratardjti ,,Adel(sgemeinschaft)(?)“ [HW 1. Eh. 37a s.v.], mariiannarti „mariianni-Stand, 
Kriegerschaft“ [HW 1. Eh. 35b s.v.], *artarti „Bürgerstand, -schaft (?)“92 [HW 1. Eh. 
34b s.v.], ninnarti „Untertanenstand, -schaft(?)93;

im Hethitischen Lßparauuandatar (altheth.) „Stellung eines im Rang Höheren“ 
[HW 1. Eh. 15 s.v.], ÌR~(n)atar „Status als Unterworfener“ [HW 278b s.v.ìr].

Für die Überprüfung dieser Abstraktabildungen auf ihre Funktion als Bezeichnungen 
von „Klassen" oder „Ständen“ der betreffenden Gesellschaftsbereiche sind im einzelnen 
verschiedenartige Kriterien anzuwenden. Im Hinblick auf die Definition durch den recht­
lichen Status ist ein wichtiges Indiz für die Bestimmung von Personenkategorien als 
„Klassen" oder „Stände“ die gerichtliche Beurkundung des rechtlichen Status einer ihnen 
angehörigen Person, so etwa wenn jemand wegen seines „Sklavenstandes“ eingeklagt oder 
wenn jemandem sein „Status als (freier) Bürger“ bestätigt wird.

Nach diesem Kriterium lassen sich entsprechend den Abstraktabildungen für die 
sumerische Gesellschaft des 3. Jahrtausends, genauer der Ur-III-Zeit, wie auch für alt­
babylonische Gesellschaft je drei rechtlich und damit auch sozial relevante „Stände“ be­
stimmen. Diese „drei Stände“ sind 
für die Ur-III-Zeit

(I) nam.dumu „Bürgerstand"94,

88 Für die betreffenden Gesellschaftsgruppen des Alten Orients ist ein Terminus wie deutsch „Stand' 
dem Terminus „Klasse“ vorzuziehen, da er - zumindest heute - ideologisch weniger vorbelastet ist 
vgl. auch F. Tönnies, HwSoz (1931) 617-625 s.v. Stände und Klassen I-III; P. Mombert, ESocS III 
(1951) 531 f. s. v. Class; O. von Nell-Breuning, WSoz P1969) H22f. s.v. Stand; L. Reissman, WSoz 
(2ig6g) 541 s.v. Klasse.

89 Vgl. Ukg. 4 vii 9. 10.
90 Vgl. F. R. Kraus, Ein Edikt des Königs Ammi-saduqa von Babylon = SD 5 (1958) 144-155;

E. A. Speiser, OrNS 27 (1958) 19-28; W. von Soden, ZA 56 (1964) 133-141.
91 Vgl. oben p. 197 mit Anm. 39,198 mit Anm. 48.-Unsicher hasarte{nnu) [akkadisiert, vgl. AHw 333b 

s.v.; CAD H 138a s.v.] „état d’une esclave“ [vgl. E. Laroche, RA 51 (1957) 106 Anm. 2]; sowie 
mit Suffix /-(s)se [-(0)ee]/ tapsa^alse „prolétaire(P)“ (~akk. muskünu ?) [vgl. E. Laroche, Ugaritica V 
(1968) 461 Nr. 32].

92 Erschlossen aus artartennütu, vgl. E. Laroche, RA 51 (1957) i°6 Anm. 2.
93 Vgl. Mitanni-Brief iii 72 (parallel zu eurenna „die Herren“) [vgl. E. Laroche, RA 51 (1957) 105 f.;

F. W. Bush, GHL (1969) 160 (§ 6.4532)]. \puramarti „Dienerschaft, Sklavenstand ( ?)“Ug. V 455 Nr. 15.]
94 Vgl. nam.dumu nibru(k)kl-sè „bezüglich seines Status als Bürger von Nippur“ [SR Nr. 54 

(Akkad) 35].



(II) nam.erén „<Truppen>-Stand“95,
(III) nam.arad bzw. nam.gemè „Sklavenstand“96; 

und ähnlich für die altbabylonische Zeit
(I) awilütum „Bürgerstand“97,

(II) muSkenutum „muskönum-Stand"98,
(III) wardütum „Sklavenstand“99.

Da sich diese „Drei-Stände-Gesellschaften“ auch auf Grund von anderen sachlichen 
Indizien ergeben100, ist damit für rechtlich definierte Gesellschaftsgruppen die Ent­
sprechung von sozialer Relevanz und Abstraktabildung zu den Bezeichnungen bestätigt.

5. Die Vorstellung von ,,Klassen“ oder ,,Ständen“ der Gesellschaft

Damit zeigt die Bildung von Abstrakta zu Personenbezeichnungen erstens deutlich, daß 
auch innerhalb der Altorientalischen Kultur im gesellschaftlichen Bewußtsein - zumindest 
des sumerischen, des akkadischen, des elamischen, des churritischen und des hethitischen, 
möglicherweise aber auch des urartäischen und des luwischen Bereichs - die Vorstellung 
von Gruppen der Gesellschaft ausgebildet war, begrifflich gefaßt und durch sprachliche 
Mittel realisiert worden ist.

Speziell das Sumerische hat sogar einen besonderen Terminus nam mit der Bedeutung 
„Wesen, Status oder Funktion einer Person“101. Dieser entspricht zwar nicht gerade dem 
modernen Terminus „Klasse“, wohl aber recht genau dem in seiner Bedeutung weiteren 
deutschen Wort „Stand“. Gegen diese Auffassung von nam spricht auch nicht, daß es fast 
nur als Element eines Kompositums erscheint; denn im Deutschen z. B. sind die ehemals 
selbständigen Wörter (althochdeutsch) scaf „Beschaffenheit, Form“ bzw. (mittelhoch­
deutsch) schaft „Gestalt, Eigenschaft“ und (althochdeutsch) tuoni „Sinn, Urteil, usw.“ 
heute nur noch Elemente eines Kompositums, Suffixe, die Abstrakta bezeichnen102.

Übrigens wurde in nachsumerischer Zeit der Kompositionstyp nam.lugal „König­
tum“, offenbar weil man ihn nicht mehr als solchen verstand, oft in eine Genitivkonstruk­
tion nam lugal-la(k) „nam des Königs"103 aufgelöst104, wodurch das Wort nam mit der

96 Vgl. nam.erén-sè inim bi-/i-ni-gä-ar „er hat ihn bezüglich des Status als (Truppen­
angehörigen eingeklagt" [NG Nr. 212 (Sulgir) 5. 9, u. ö.]; nam.eger erén-na(k)-§è. . .ba-an- 
tüm „bezüglich des Status als (Gefolgsmann der Truppe> hat er ihn an sich genommen“ [NG 
Nr.203 (Amarsu’enak) 5-6].

98 Vgl. nam.arad-sè hzw. nam.gemé-sè ba-na-ginx(Gi)ln „er bzw.sie wurde ihm/ihr bezüglich 
des Status als Sklave bzw. Sklavin bestätigt" [NG passim, vgl. NG III 114 s.v. gi-in, 146 s. vv. nam- 
ir(-d) bzw. nam-gemé].

97 Vgl. assum NN . . . awilütam apqidakkum „betreffs NN . . . habe ich dir den Status als (freier) 
Bürger mitgeteilt“ [PBS 7, 94,7; vgl. CAD A/2 62a s.v. amilütu 3a]; [am]elüssu [ijmurüma „indem 
man seinen Status als Bürger prüft" [MSL I 49 Taf. 3 iv 28 f.].

98 Vgl. muskenüti ul tide „kennst du meinen Status als muskenum nicht?" [AbB I 89, 29; vgl. AHw 
684a s.v. muskenütufm) 1].

99 Vgl. märü hirtim ana märi amtim ana wardütim ul iraggumu „die Kinder der Gattin sollen die 
Kinder der Sklavin nicht für den Sklavenstand einklagen" [Codex Hammurabi § 171/74—77].

100 Für die Ur III-Zeit vgl. A. Falkenstein, NG I (1956) 81-98; für die altbabylonische Zeit vgl. 
C. J. Gadd, CAH »II/5 = fase. 35 (1965) 23!.; D. O. Edzard, FWG 2 (1965) 195; W. Rollig, RIA III 
I4 (1966) 235I §§ 4-6 s.v. Gesellschaft.

101 Vgl. oben p. 198. - Zu beachten ist ferner, daß im Sumerischen Nominalabstrakta mit nam nur 
zu Personenbezeichnungen, d. h. von Nomina der „Personenklasse" gebildet werden.

10a Ygi zjb. W. Henzen, Deutsche Wortbildung (2i957) 190-192 (§§ 122I).
10s Ygj lü = ia I 8of., vgl. 82 f. [MSL XII z. B. 95].
im Ygl. dagegen A. Poebel, GSG (1923) 45 (§ 121).



Bedeutung „Stand, Status, Funktion“ sekundär wieder isoliert wurde. Diese Auflösung 
des Kompositums zeigt jedoch auch, daß man sich der Bedeutung und Funktion von nam 
bewußt war. Bemerkenswert ist hierzu, daß das akkadische Element -ütu(m) mit etwa der 
gleichen Bedeutung und Funktion dadurch eine Sonderstellung unter den Suffixen des 
Akkadischen einnimmt, daß es auch an einen Komplex aus Nomen im Status constructus 
und Nomen im Genitiv treten kann, wobei dieser Komplex als Kompositum behandelt 
wird106; vgl. z. B. mär-banütu (n/spB) „Stellung eines Vollfreien“ [AHw 615! s.v. 
märu(m) 7b]; säb-sarrütu (nA) „Leibeigenschaft“.

Bedeutsam ist ferner, daß in nachsumerischer Zeit über den ursprünglichen Bestand des 
Sumerischen hinaus Abstrakta mit nam entsprechend akkadischen Abstrakta auf -ütu(m) 
gebildet worden sind. Darin zeigt sich nicht nur eine offenbar bewußte wechselseitige 
Beeinflussung dieser Abstraktabildungen des Sumerischen und des Akkadischen, sondern 
auch eine analoge Realisierung der Vorstellung von sozial relevanten Kategorien der 
Gesellschaft in beiden Sprachbereichen.

Andererseits dürften die sumerischen und akkadischen Abstrakta zu Personenbezeich­
nungen und die damit verbundenen Vorstellungen auch entsprechende Abstraktabildungen 
im Elamischen, im Churritischen (und Urartäischen) sowie im Hethitischen (und Luwi- 
schen) angeregt oder beeinflußt haben106. Ein Zeichen dieses Einflusses sind Abstrakta
gleicher Bedeutung in mehreren Sprachen, wie107
„Status als Erbe; sum. nam.ibila [NG III 146 s.v.],

Erbschaft“ akk. aplütu[m),
churr. euurütu (mit akk. Suffix -ütu) [HW 320b s.v.],
heth. iBiLA-afaz [HW 277a s.v. ibila];

„Herrschaft“ (sum. nam.en [vgl. Anm. 72]),
akk. belütu(m),
elam. lika = me(i) [EKI 201 s.v.],
churr. ebrissi (eureeee) [HW 2. Eh. 36a s.v.],
heth. en-(izn)atar [HW 271a s.v. en];

,, Kaufmannschaft ' ‘ sum. nam.garàs [Anm. 78],
akk. tamkärütu(m) [vgl. CAD E 222b s.v. eftèsu 2c],
churr. damqarassi (tamqaraeee) [HW 2. Eh. 37a s.v.];

„Priestertum“ akk. sangütu(m) [AssHW 673b s.v. sangu],
elam. satin = me [EKI 217a s.v. satin],
churr. SANGA-se (*eankaeee) [GHL 173 (§ 6.521) mit Anm. 200],
heth. *sankunniiatar = LÜSANGA-l/rri7 [HW 291a s. v.; 

lüsanga vgl. Anm 20].

105 Vgl. W. von Soden, GAG (1952) 74 (§ 59a); ders., EGAG (1969) 11** (zu § 59a).
106 Ygi Anm. 23. - Für den Einfluß der akkadischen Abstrakta auf hebräische Bildungen vgl. L. 

Gulkowitsch, Die Bildung von Abstraktbegriffen in der hebräischen Sprachgeschichte (1931), bes. 
128-132.

107 Vgl. auch die Abstrakta der Bedeutung „Menschheit“ (sum./akk./urart./heth.) [p. 192]; „Göttlich­
keit" (sum./akk./urart./heth.) [p. 199]; „Jugend, Jungmann-schaft" (sum./akk./churr./urart./heth.) 
[P-i99l; „Greisenalter“ (urart./heth.) [Anm. 59]; „Gattenschaft, Ehe(stand)“ (sum./akk./heth.) [ebd.]; 
„Status als Braut, Schwiegertochter“ (sum./akk./heth.) [ebd.]; „Status als Schwiegersohn“ (sum./ 
akk./heth.) [Anm. 63]; „Bruderschaft“ (sum./akk./churr./heth.) [p. 200]; „Schwesterschaft“ (churr./ 
[akk.]/elam.) [p. 200]; „Sohnesstellung“ (sum./akk./heth.) [p. 200]; „Tochterschaft" (churr./[akk.]) 
[p. 200]; „Vaterschaft“ (akk./churr.) [Anm. 68]; „Mutterschaft" (elam./heth.) [Anm. 68]; „Königtum“ 
(sum./akk./elam./churr./urart./heth./luw.) [p. 201]; „Herrinschaft“ (sum./[akk.]/churr.) [p. 201; Anm. 
70].



Die Abstrakta zu Personenbezeichnungen erweisen jedoch nicht nur eine Vorstellung 
von „Ständen“ innerhalb der Gesellschaftsbereiche des Alten Orients, sondern ergeben 
zweitens in ihrer Gesamtheit auch ein ziemlich getreues Abbild der Gliederung dieser 
Gesellschaftsbereiche in „Stände". Positiv gesehen können wir - mit gewissen Vorbehalten 
natürlich - an den Abstrakta zu Personenbezeichnungen den Aufbau der jeweiligen Gesell­
schaft erkennen, jedenfalls so, wie diese sich selber verstanden hat. Daher dürfen wir
- strenggenommen - nur diejenigen Gruppen eines bestimmten Gesellschaftsbereiches als 
„Klassen“ oder „Stände“ bezeichnen, die durch ein Abstraktum in der betreffenden 
Sprache als solche charakterisiert sind.

Doch ist auch die negative Evidenz von Bedeutung, daß zu einer Personenbezeichnung
- wenigstens soweit sich an Hand der Überlieferung erkennen läßt - kein Abstraktum ge­
bildet wird. Denn die entsprechende Kategorie von Personen stellt dann zwar eine durch 
bestimmte Kriterien charakterisierte „Gruppe“ innerhalb der Gesellschaft dar, jedoch 
nicht einen „Stand" oder eine „Klasse“; so ist etwa sum. erén „Truppe“ [NG III 109 
s.v.], wozu ein Abstraktum nam.erén ,,<Truppen>-Stand“ [NG III 144 s.v.; Anm. 95] 
gebildet wird, als Bezeichnung eines „Standes“ aufzufassen, nicht aber das etwa gleich­
bedeutende akk. säbu(m), da hierzu ein Abstraktum *säbütu(m) fehlt.

Bedeutsam ist daher auch, daß es offenbar in keiner der Sprachen des Alten Orients 
Abstrakta gibt, die den Status von Bevölkerungsgruppen wie der mar.tu, der Hapiru oder 
irgendwelcher „Nomaden“ bezeichnen. Diese sind demnach nicht als „Stände“ eines 
Gesellschaftsbereiches aufgefaßt worden, sondern als außenstehende Gruppen, deren 
Status für die Gesellschaft irrelevant war108. Damit bieten die Abstraktabildungen zu Per­
sonenbezeichnungen auch noch die Möglichkeit, das Selbstverständnis eines bestimmten 
Gesellschaftsbereiches gegenüber anderen Bereichen und Gruppen zu erfassen.

Negativ ist aber schließlich auch noch festzustellen, daß sich in allen hier berücksichtig­
ten Sprachen - und damit in allen Sprachen des Alten Orients - so gut wie keine Abstrakta 
finden, die eine Zugehörigkeit zu irgendwelchen politischen Einheiten oder religiösen 
Gruppen bezeichnen; als Ausnahme zu nennen ist hanigalbatütu „Status eines Bürgers von 
Hanigalbat“ aus dem Bereich der churritisch geprägten Gesellschaft von Alalah. Jedoch 
gibt es keine Entsprechungen zu Begriffen wie „Sumerertum“, „Akkadertum“ oder gar 
„Semitentum". Dieser Befund dürfte von Bedeutung sein, falls einmal eine Rencontre 
abgehalten werden sollte mit dem allgemeinen Thema „Das Nationalbewußtsein im 
Alten Orient“.

los Vgl. W. Rollig, RIA III/4 (1966) 236 (§ 7) s.v. Gesellschaft A (mit Literatur); E. von Schuler, 
l.c. 241b (§ 10) s.v. Gesellschaft B (Fremde.)



JULIA ZABLOCKA, UNIVERSITÄT POZNAN, POLEN

Über den Aufbau der neuassyrischen Gesellschaft, spez. zur Zeit der Sargoniden, ist 
unser Wissen außerordentlich oberflächlich. Das liegt einerseits daran, daß der Status der 
einzelnen Klassen und Schichten dieser Gesellschaft durch kein Gesetzbuch widerge­
spiegelt wird, so daß der soziale Inhalt der vielen, größtenteils nicht eindeutigen termini 
technici erst durch sorgfältige Analyse von Hunderten von Keilschrifttexten festgestellt 
werden muß ; andererseits gibt der Vergleich des neuassyrischen Reiches mit den Monarchien 
des 2. Jahrtausends nur wenig Aufschluß, da diese Etappe der historischen Entwicklung 
Vorderasiens durch das Entstehen neuer Eigentumsverhältnisse gekennzeichnet wird, auf 
deren Grundlage sich neue Verhältnisse in der Gesellschaft bildeten.

Dieses Problem kann hier nicht im einzelnen erörtert werden, es soll jedoch festgestellt 
werden, daß sich das Landeigentum des Palastes schon zum Ende des VIII. Jahrhunderts 
enorm ausgeweitet hatte und bis ungefähr in die zweite Hälfte des VII. Jahrhunderts alle 
anderen Kategorien von Eigentum (Privat- und Tempelland) überwog. Den größten Teil 
dieses Kronlandes stellte die Beute assyrischer Könige dar; ein weiterer Teil wurde ihr 
Eigentum durch Konfiskation. Eine wichtige Rolle spielten in der Wirtschaft des assyri­
schen Palastes auch diese Ländereien, die in Kernassyrien gelegen, aber erst durch die 
Sargoniden urbar gemacht worden waren1.

Alle diese Ländereien der Krone wurden von königlichen Landarbeitern bebaut, die so­
mit den weitaus größeren Teil der Bevölkerung des Sargonidenreiches bildeten. Der Aus­
druck „Landarbeiter“ ist meiner Ansicht nach am besten geeignet, das Wesen und die 
Stellung dieser Leute in der assyrischen Gesellschaft zu kennzeichnen. Es ist bisher noch 
nicht präzisiert worden, ob wir es in diesem Falle mit einer oder zwei Gesellschaftsklassen 
oder gar nur mit sozialen Gruppen zu tun haben, besonders, da diese Leute auch auf 
Privatgütern zu finden sind.

Ihre Stellung in der Gesellschaft charakterisiert sich dadurch, daß sie ihr Dasein auf 
einer Parzelle fristeten, die nicht ihr Eigentum war, jedoch gleichzeitig die sog. „Bürger­
pflichten“ verrichteten, die mit dem Besitz von Grundeigentum verbunden waren. Sie 
waren verkäufliches Gut, hatten aber eigene Familien und waren vor Gericht rechtsfähig.

C. H. W. Johns definierte diese Leute als „glebae adscripti“2, obwohl man Land zur 
Zeit der Sargoniden viel öfter ohne, als mit Arbeitern verkaufte3, ebenso wie ein Land­
arbeiter auch ohne Land verkauft werden konnte4. Deshalb kennzeichnete I. M. Diakonoff

1 Die Dokumentation zu einigen Ergebnissen, die in diesen Vortrag eingeschlossen wurden, befindet 
sich in der Monographie: Stosunki agrarne w pafistwie Sargonidów (Die Agrarverhältnisse im Reich 
der Sargoniden), (Poznan 1971) 18 ff.

2 C. H. W. Johns, An Assyrian Doomsday-Book or Liber Censualis of the District round Harrän 
(ADB = AB 17, 1901) S. 24 Vgl. auch sein Assyrian Deeds and Documents recording transfer etc. 
chiefly of the V Cent. B.C. (ADD) 4, 262-6.

3 Eine Zusammenstellung der privaten Rechtsurkunden, die von Kohler und Ungnad heraus­
gegeben wurden, ergibt 39 Verkäufe von Land ohne Leute gegen 24 solcher mit Leuten. Vgl. J. Kohler- 
A. Ungnad, ARU (1913).

4 ARU 535, vielleicht auch 538, 556.

27 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 (EdzaidJ



alle diejenigen, die mit obengenannten Merkmalen ausgestattet waren, als Sklaven. In 
diesem Zusammenhang wurde auch die Vermutung ausgesprochen, daß sich diese Sonder­
stellung der neuassyrischen landwirtschaftlichen Sklaven teilweise unter dem Einfluß von 
pauperisierten Angehörigen der Dorfgemeinden ausgebildet haben konnte5. Es soll jedoch 
noch an die Massendeportationen erinnert werden, da diese einen ebenso großen Einfluß 
auf die priviligierte Stellung der königlichen Landarbeiter - denn nur von diesen soll hier die 
Rede sein - ausübten.

Man kann nicht abstreiten, daß der weitaus größere Teil dieser Landarbeiter aus 
Sklaven bestand. Das ist jedesmal der Fall, wenn in privaten Rechtsurkunden, in Doku­
menten der Verwaltung usw. der Eigenname in Verbindung mit der Berufsbezeichnung 
genannt wird. Einen freien Menschen kennzeichnet immer der Name seines Vaters, das 
Ethnikon, niemals sein Beruf. Im VII. Jahrhundert treten solche freien Menschen unter 
den königlichen Landarbeitern auf, was Aufschluß über die Entwicklung der neuassyrischen 
Gesellschaft im allgemeinen und des Sklaventums dieser Epoche im besonderen gibt.

Den Ausgangspunkt zur Behandlung dieser Fragen bilden die sog. „Grundbücher“, 
Urkunden in Form von Katastertafeln aus dem Archiv aus Ninive, die Johns publiziert 
und kommentiert, Diakonoff später bearbeitet hat. Weitere Dokumente dieser Serie 
kommen aus den Archiven von Guzäna6 und Kalah7.

Ihre Existenz ist eine natürliche Erscheinung in einem Staate, in dem das System 
der Abgaben direkt mit dem Grundbesitz verbunden ist. Seltsam jedoch, daß diese „Grund­
bücher“ nur einen Teil des urbaren Landes aus der Zeit der Sargoniden umfassen und daß 
in ein und derselben Urkunde der Grundbesitz aus verschiedenen Orten registriert werden 
konnte8.

Die Tafeln aus Ninive, in der Fachliteratur meistens „Grundbücher aus Harrän“ ge­
nannt, bezeugen, daß man zwei Kategorien von Grundbesitz registrierte: 1. auf Stadt­
gelände befindlichen und offenbar unter städtischer Verwaltung stehenden, 2. Grund und 
Boden, der außerhalb der städtischen Gemeinden ,,ina qefiäni“ gelegen war und von 
Bevollmächtigten des Königs, den „j^M-Beamten“, verwaltet wurde9. In beiden Fällen 
waren diese Ländereien in Grundstücke aufgeteilt, deren Besitzer mit Namen, Beruf und 
Familienmitgliedern genannt werden. Als Besitzer trifft man vorwiegend Feld- und Garten­
bewirtschafter (lu.engar, lü.nu.kiri6)10 an; es kommen jedoch auch Vertreter anderer 
Berufe vor, die größtenteils mit dem Aufbau der Landwirtschaft eng verbunden waren, wie

5 I. M. Diakonoff, Razvit’je zemelnych otnosenij v Assirii (Die Entwicklung der Agrarverhältnisse 
in Assyrien), Leningrad 1949, S. 104!.

6 E. F. Weidner, Die Inschriften vom Teil Halaf = BAfO 6 (1940) Nr. 57-58.
7 B. Parker, Administrative Tablets from the North-West Palace, Nimrud. Iraq 23 (1961) Nr. 2440, 

2728+2739, 2778 u. a. (ND).
8 Solche Beispiele kommen sowohl aus den sog. Katastertafeln aus Harrän als auch aus Kalah. 

ADB 10 VII registriert den Grundbesitz von Harrän und Haurina, ADB 9 III-IV - von Harrän und 
Habile, ADB 1 - von vielen anderen Orten. In ND 2728 + 2739 ist von Grundbesitz in Arbailu und 
Bél-iqbi die Rede.

9 Vgl. Diakonoff, op. cit., S. 119 und besonders ADB 1 I 40, 50; II 7; 3 IV 6, 10; 9 III 8.
10 Sehr viele Belege in ADB und ADD 741-742, vgl. auch ADD 745,747. B. Landsberger übersetzt 

den Terminus lü.engar mit „Feldbewirtschafter", was den Sinn exakter wiedergibt als z. B. die 
Übersetzungen „Bauer“, „Landwirt“ u. ä. Vgl. B. Landsberger, Brief des Bischofs von Esagila an 
Asarhaddon, Mededelingen d. Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen, Deel 28 No. 
26 (Amsterdam 1965) S. 301: 26.



z. B. Viehhirten u. a.u. Man kann nicht daran zweifeln, daß alle diese Grundstücke von 
ihren Besitzern selbst bearbeitet wurden; sie besaßen jedoch nicht das Eigentumsrecht. 
Diese Parzellen konnten also von denen, die sie bebauten und besaßen, nicht veräußert 
werden.

Das konnte nur mit ihrem Eigentum geschehen ; denn sie hatten das Recht, auch eigene 
Produktionsmittel zu besitzen. Wenn es sich um ihren eigenen Grund und Boden (a.sà 
ra-man-i-sü-nu) handelt, oder um Arbeitstiere, die ihr Eigentum waren (gud sä ra-man- 
i-Sü), so wird das jedesmal in der entsprechenden Urkunde vermerkt. In der Tat wurde 
von diesem Recht äußerst selten Gebrauch gemacht : zwei Zeugnisse sprechen von eigenen 
Rindern11 12, zwei weitere von 10, bzw. 12 imeru Feld13 14.

Ein Brief aus dem Archiv aus Kalah, in dem von den Zuständen im landwirtschaft­
lichen Betrieb von Kalzi berichtet wird, ist ein weiterer Beleg dafür, daß man Land­
arbeiter mit einer kleinen Parzelle eigenen Landes bedachte. Obwohl dieser Brief ziemlich 
große Lücken aufweist, ist zu verstehen, daß von Umsiedlern die Rede ist, die man als 
Feldbewirtschafter (lu.engar.mes) im Bezirk Kalzi angesiedelt hatte (ni-sa-ka-nu-<ni>)u, 
um Brachland urbar zu machen. Eine solche Schlußfolgerung ist aus dem Quellenmaterial 
über die Massendeportationen der Sargonidenzeit zu entnehmen. Die Geographie der Neu- 
ansiedlungen gibt die Antwort auf die Frage nach dem Bestimmungszweck dieses grandio­
sen Unternehmens: rund 50% der Deportierten wurden in verschiedenen Teilen von Kern­
assyrien angesiedelt; über 70% aller Neuansiedlungen befanden sich in Provinzen mit vor­
wiegend landwirtschaftlichem Profil. Man kann also nicht daran zweifeln, daß die Zwangs­
verschickungen in erster Linie wirtschaftliche Motive hatten. Berücksichtigt man, daß 
größtenteils die Zivilbevölkerung eines eroberten Landes deportiert wurde, die allem An­
schein nach keine zufälligen Gruppen, sondern vielmehr Gemeinden darstellte, so erscheint 
es möglich, daß man sie nicht nur auf einem Grundstück ansiedelte, sondern daß man ihr 
bei dieser Gelegenheit außerdem eine kleine Parzelle als Eigentum zuwies. In Kalzi hatte 
man den Umsiedlern wahrscheinlich eine solche Parzelle versprochen, doch war dieses 
Versprechen nicht eingelöst worden. Deshalb kamen sie mit der Frage „welches nun von 
den Saat(feldern) ist unser eigenes“ (su-nu ma-a se.numun.mes-sm sa ra-ma-ni-ni-ni)15, 
die der Bezirksherr von Kalzi an den König weiterleitete.

Bei einem resümierenden Rückblick auf das Obenerwähnte zeigt sich folgendes :
1. Das private Grundstück, die eigenen Arbeitstiere des lu.engar und anderer Land­

arbeiter werden immer von seinem Besitz, der nicht sein Eigentum war, unter­
schieden.

2. Dieser Besitz kann ausschließlich als Eigentum des Palastes angesehen werden. Einzig 
und allein auf Kronland konnten Umsiedlungen in solchem Maßstab vorgenommen 
werden, wie es im Reich der Sargoniden der Fall war. Nur auf Kronland konnten exter­
ritoriale Güter entstehen, die direkt vom Palaste verwaltet wurden.

11 lü.sipagud/udu.mes usw. vgl. ADB 9 III. Außerdem kommen die ^ma-sar qabli = ADB 1 II 
39; 2 III 9 und die Lüqa-tin-nu = ADB 9 III 10 vor. Zu letzterem Termius hat K. Deller das 
Quellenmaterial zusammengestellt, spricht ihm aber einen sozialen Sinn ab. Vgl. K. Deller, Neues aus 
Sultantepe, Or NS 34 (1965) 476-7.

12 ADB 2 II 16, III 5.
13 ADB 1 I 2 als Unterhalt für eine Familie von sieben Personen, ADB 2 II 13 - für eine Familie 

von drei Personen. Außerdem muß noch vermerkt werden, daß in manchen Fällen ein und dieselbe 
Familie von Landarbeitern auf zwei oder drei Parzellen arbeitete, die im Besitz von verschiedenen 
Beamten waren. Dieses spricht auch dafür, daß wir es mit Eigentum der Krone zu tun haben.

14 H. W. F. Saggs, The Nimrud Letters, 1952 - Part III, Iraq 18 (1956) NL 24/ND 2449/ 13—4.
15 ib. Rv. 7-8.



3. Folglich muß man die Feldbewirtschafter und andere Gruppen von Landarbeitern, die 
ihre Existenz auf Kronland fristeten, als Eigentum der Krone betrachten. Sie waren 
also öffentliche Sklaven, deren relative ökonomische Selbständigkeit vom Palaste aus­
ging. Da nun diese öffentlichen Sklaven die weitaus zahlreichste unter den assyrischen 
Gesellschaftsschichten dieser Zeit bildeten, so konnte dieser Umstand nicht ohne Ein­
fluß auf die Stellung der auf Privatgütern beschäftigten Landarbeiter bleiben.

4. Der Landarbeiter des Kronlandes war nicht nur mit dem Besitzerrecht ausgestattet; 
ihm konnte auch das Eigentumsrecht an Produktionsmitteln zugesprochen werden.
In ökonomischer Hinsicht war also die Stellung der Landarbeiter außerordentlich privi­

legiert, und das besonders auf Kronland. Obwohl jeder Sklave verkäufliches Gut war, gibt 
es, soweit ich das Quellenmaterial übersehen kann, keinen einzigen Beleg über den Ver­
kauf von öffentlichen Sklaven. Doch zeugt eine ziemlich große Anzahl von Urkunden dafür, 
daß sie verschenkt, also doch veräußert werden konnten. So verschenkte z. B. Asarhaddon 
einen Teil der Deportierten aus dem Land Subria. Dabei ist zu vermerken, daß eine ge­
wisse Anzahl von ihnen ehemalige Bürger von Kernassyrien waren16. Auch sein Nach­
folger, Assurbanipal, verschenkte teilweise die Verbannten aus Elam17.

Die interessantesten Angaben befinden sich jedoch in den königlichen Freibriefen18. Der 
größte Teil dieser Fragmente, sehr stereotyp in ihrem Charakter, wurde in den Forschungs­
arbeiten nur minimal ausgenützt. Auch in diesen Fragmenten handelt es sich um Lände­
reien, die allem Anschein nach Eigentum der assyrischen Krone waren. Bezeichnend dafür 
ist die Anwesenheit von Grundstücken von rund 20 oder 40 iméru Feld, ein Maß, das 
typisch war für Landzuweisungen an Militärkolonisten, Palastpersonal und andere Beamte 
des neuassyrischen Staates19. Es ist nicht ausgeschlossen, daß alle diese Fragmente zu 
Schenkungsurkunden gehören, die meistens mit einem Freibrief verbunden waren. Es ist 
also anzunehmen, daß das Kronland mitsamt seinen Besitzern, die diese Ländereien be­
arbeiteten, durch Schenkungen der assyrischen Könige Privatgut wurde. Man kann zwar 
nicht feststellen, wieviel Freibriefe zu den Landschenkungen ausgestellt worden waren; 
auch zu den letzten fehlt das statistische Material. Doch ist es möglich, an Hand dieser 
fragmentarischen Serie von Urkunden auf die allgemeine Entwicklungstendenz hinzu­
weisen, insbesondere in der zweiten Hälfte des VII. Jahrhunderts.

Bekanntlich herrschte im neuassyrischen Reiche ein großer Mangel an Arbeitskräften. 
Es ist also selbstverständlich, daß königliche Landschenkungen automatisch mit der Über­
gabe einer gewissen Anzahl von Leuten verbunden waren; denn nur auf diesem Wege 
wurde dem neuen Eigentümer das Einkommen garantiert; einzig und allein auf diese 
Weise konnte das geschenkte Land seinem neuen Eigentümer nützlich sein. Jede Land­
schenkung brachte also nicht nur eine Verminderung des Kronlandes mit sich, sondern 
auch eine Verminderung der Schicht der privilegierten königlichen Landarbeiter, die somit 
Privatsklaven wurden.

Diesen Prozeß möchte ich an Hand von ADD 742 erläutern, einem Fragment über eine 
Schenkung von Kronland, die vermutlich auch mit einem Freibrief verbunden war. Dieses 
Fragment ist ziemlich unversehrt und enthält verschiedenartige Angaben zur obenge­

16 R. Borger, BAfO 9 (1956) Gottesbrief II/III 21-22.
17 M. Streck, VAB 7 Cyl. Rass. VII 7.
18 Publiziert von Johns, ADD, in Transliteration und Übersetzung - ARU 1-30. Diese Urkunden 

wurden zuletzt von J. N. Postgate behandelt, der jedoch die Nummern ADD 741-755 (die auch in 
den ARU fehlen) nicht aufgenommen hat. Vgl. J. N. Postgate, Neo-Assyrian Royal Grants and 
Decrees, StPohl Series maior 1 (1969).

19 Vgl. ADD 675: 10; 741: 32-33; 742: 10, 13, u. a.; 743: 3-4 u. a.; 918 II 4, 7. ADB 5 - mehrere 
Belege.



stellten Frage. Erstens enthält es den Beleg, daß zumindest 125 königliche Landarbeiter 
ein für allemal in die Hände eines Privatmannes gekommen waren. Diese Zahl müßte zu­
mindest verdoppelt werden, da jeder der Genannten wenigstens eine Hilfskraft in seinem 
Besitz hatte; es konnte sein eigener Sklave gewesen sein. In den meisten Fällen wird jedoch 
die Formel ,,a-di uku.mes-sm“ gebraucht, die eine Vielfältigkeit von Einzelpersonen vor­
aussetzt. Der mit Namen und Beruf Genannte war jedenfalls auf jedem Grundstück die 
Hauptperson, relativ selbständig, für „seine Leute“ und nicht zuletzt auch für die Ab­
gaben verantwortlich.

Unter den in ADD 742 genannten Besitzern waren mindestens 90 Feldbewirtschafter, 
13 Gartenbewirtschafter und 1 lu qa-tin-nu2(>. Die Urkunde nennt außerdem noch min­
destens 13 Namen ohne jede Verbindung mit einer Berufsbezeichnung, ohne jeden lexika­
lischen Hinweis auf ihre gesellschaftliche Stellung. Darunter sind zwei Männer, ein ge­
wisser Sukkaia und Samas-qanä, von denen gesagt wird, daß sie mitsamt ihren Leuten 
Niniviter waren (pap ukù.uru.nina.ki)20 21. Beide waren mit einem Feldbewirtschafter 
(lu.engar) die Besitzer des Grundstückes mit dem Namen „Landgut der kronprinzlichen 
Hirten“ (uru lü.sipa.udu.mes Sa dumu.lugal)22. Die Lokalisierung dieses Gutes ist nicht 
bekannt. Ich möchte es gern in Mesopotamien, wenn nicht sogar in Kernassyrien suchen; 
denn 22 der in dieser Urkunde genannten Wirtschaftseinheiten befanden sich in den Pro­
vinzen Arbailu, Kalah, Barhalza, Arrapha, Isalla, Halahu, Böl-iqbi und Arzuhina, also 
in den traditionellen Grenzen von Assyrien, oder in ihrer nächsten Nähe. Ihnen stehen 
12 Güter gegenüber, die zwar mit Namen genannt sind, bei denen jedoch der Ortsname 
fehlt. Wo immer man dieses Gut auch lokalisiert, fest steht, daß es in den Händen von drei 
Besitzern war, von denen einer, der lu.engar, ein Sklave war, die zwei anderen jedoch 
offensichtlich eine andere Stellung in der Gesellschaft innehatten. Wenn wir auch an­
nehmen, daß sie wirklich aus Ninive kamen, was aus dem genannten Passus nicht ein­
deutig hervorgeht, so bleibt die Frage nach ihrem Status immer noch offen. Vom ökono­
mischen Standpunkt aus gesehen unterschieden sie sich nicht von den öffentlichen Sklaven, 
mit denen zusammen sie das Land besaßen und vermutlich auch bearbeiteten. Sie selbst 
jedoch waren keine Sklaven; denn ihr Name tritt niemals mit einer Berufsbezeichnung auf.

Es ist möglich, daß wir es in diesen Fällen mit verarmten Freien, mit Angehörigen 
assyrischer Gemeinden zu tun haben. Einige Stellen dieser Urkunde bezeugen nämlich die 
Anwesenheit solcher Besitzer „mit ihren Leuten“ auf Grundstücken, die auf städtischem 
Territorium von Arbailu23 und Kalah24 gelegen waren. Demnach wären es also Assyrer, 
Einwohner dieser Städte, Angehörige ihrer Gemeinde, die eine Existenz auf Kronland ge­
funden hatten, nachdem sie möglicherweise ihren eigenen Grundbesitz verloren hatten. 
Daher könnte man auch in den zwei oben genannten Ninivitern Vertreter dieser Gruppe von 
verarmten Assyrern sehen. Sie waren wahrscheinlich außerhalb von Ninive oder auch 
auf einem exterritorialen Gute der Krone angesiedelt worden, und deshalb wurde in dem 
Passus über ihren Besitzstand auch ihr Ethnikon angegeben. Die Vermutung liegt nahe, 
daß man als Kolonisten im allgemeinen nur diejenigen Assyrer aussandte, die in ihrer 
Gemeinde den eigenen Grund und Boden und somit auch ihre Existenz verloren hatten. 
Dafür zeugt ein weiteres Fragment dieser Serie, ADD 743. Ein Teil der vom König ver­
schenkten Ländereien befand sich auf dem Territorium von Qüe. Ursprünglich waren es

20 ADD 742 Rv: 37.
21 Ibid. Rv: 19-20.
22 Ibid. Rv: 18.
23 ADD 742: 8-10. Das Land ist im Besitz von vier Leuten, die akkadische Namen tragen.
24 ADD 742: 12 - ebenso vier Besitzer mit akkadischen Namen.



Landzuweisungen von 20 imèru für dort angesiedelte Assyrer. Jeder Besitzer hatte „seine 
Leute“, einige auch „ihre Brüder“25, aber bei keinem dieser Namen steht eine Berufs­
bezeichnung.

Diese Ausführungen erlauben, folgendes festzustellen: Auf Kronland der Sargoniden 
sind zwei Kategorien von Landarbeitern anzutreffen : erstens die öffentlichen Sklaven, die 
entweder durch eine Berufsbezeichnung oder allgemein als lü.arad = Sklave26 gekenn­
zeichnet sind; zweitens verarmte Assyrer, die ihre Vollfreiheit und die damit verbundenen 
Rechte dadurch eingebüßt haben, daß sie ihren eigenen Grund und Boden verloren.

Es muß unterstrichen werden, daß diese scheinbare Sonderstellung nur die verarmten 
Assyrer betraf; verarmte Angehörige der Gemeinden außerhalb von Kernassyrien treten 
nämlich zusammen mit den Deportierten als öffentliche Sklaven auf, durch dieselben 
Merkmale gekennzeichnet wie diese27.

Zu erklären bleibt noch, ob es einen Unterschied zwischen diesen beiden Kategorien 
gab. Vom ökonomischen Standpunkt aus gesehen war ihre Stellung die gleiche. Sie be­
saßen Produktionsmittel, die nicht ihr Eigentum waren, und auf dieser Basis war ihr 
Dasein aufgebaut. In wenigen Fällen konnten sie auch Eigentümer von Land, Arbeits­
tieren und Sklaven sein, was jedoch wahrscheinlich keinen größeren Einfluß auf ihre ge­
sellschaftliche Lage ausübte. Im Grunde genommen kann man beide Kategorien in die 
Klasse der Nichteigentümer der Produktionsmittel zählen, denen die Klasse der Eigen­
tümer gegenüberstand. Dieses Verhältnis tritt noch exakter abgegrenzt hervor, wenn wir 
uns die Mühe geben, die Einkommensverhältnisse in der assyrischen Gesellschaft zu 
analysieren. Der Besitzer jedes Grundstückes war in erster Linie Steuerzahler; er zahlte 
nicht nur die Abgaben und Steuern seines Besitzes, sondern außerdem kam er auch für 
solche Abgaben und Steuern auf, die der Eigentümer dieser Ländereien zu zahlen hatte. 
In jedem Falle war der direkte Produzent, ob nun Unfreier oder Vollfreier, der Steuer­
zahler. Von ihm lebten der Palast und der Staat im allgemeinen, die Armee, die Bürokratie, 
ganz gleich ob er ein noch nicht oder auch schon ganz verarmter Kleinbauer war oder ob 
er als Deportierter oder Gefangener auf Kronland oder auf einem Privatgroßgut arbei­
tete. Die soziale Grenze, die die Antagonismen im neuassyrischen Reiche schuf und die 
den Staat in zwei Teile und die Gesellschaft in zwei Klassen teilte, verlief dort, wo das 
Recht der Einen und die Rechtlosigkeit der Anderen am deutlichsten hervortritt, nämlich 
in den Einkommensverhältnissen, in dem Anteil, den jede einzelne Gesellschaftsklasse 
von der Produktion des ganzen Landes erhalten konnte.

Deshalb möchte ich den grundsätzlichen Klassenunterschied im Reich der Sargoniden 
nicht zwischen Frei und Unfrei suchen; denn, wie wir sahen, konnte die Grenze zwischen 
diesen beiden Bereichen (besonders durch königliche Schenkungen) sehr leicht über­
schritten werden. Die königlichen Landschenkungen brachten nicht nur eine Änderung 
der Eigentumsverhältnisse mit sich; es änderte sich außerdem auch die gesellschaftliche 
Struktur. Die Urkunde, deren Angaben wir beispielsweise zitierten, läßt annehmen, daß 
diese Änderungen in erster Linie Kernassyrien betrafen. Hier wurde vermutlich der weit­
aus größere Teil des Kronlandes in Privateigentum verwandelt; die dortigen öffentlichen 
Sklaven sowohl wie die Freien, deren Existenz mit dem Eigentum des Palastes verbunden 
war, kamen auf diese Weise in private Hände. Wenn nun auch noch ein Freibrief für diese 
Ländereien ausgestellt wurde, so wurden diese Leute gewissermaßen aus dem öffentlichen

25 ADD 743: 7, Rv: 5, 11.
26 ADB 1 VII 1 u. a. Belege.
27 ADB 3 II 1 u. a. Belege.



Leben ausgeschlossen. Ein einziges Element verblieb ohne jegliche Änderung: diese 
Leute waren auch weiterhin Produzenten und auch weiterhin zahlten sie ihre Steuern und 
die der Eigentümer. Es wäre also zu erwägen, ob man die zwei antagonistischen Klassen 
des neuassyrischen Reiches nicht durch den Ausdruck „Produzenten“ (= Steuerzahler) und 
„Nicht-Produzenten“ kennzeichnen sollte. In dieser Struktur käme den Landarbeitern des 
Kronlandes die Rolle einer Gesellschaftsschicht zu, die ihren Platz gleich nach den freien 
Kleinbauern hatte.





INDIZES

Vorbemerkung: Bei den Stichwörtern wurde, soweit vertretbar, der besseren Übersichtlichkeit 
halber ausgeglichen zwischen kleineren Unterschieden in der Umschrift bei den einzelnen 
Autoren. Die sprachliche Herkunft der Stichwörter ist unbezeichnet beim Sumerischen (Sperr­
satz) und Akkadischen (Kursivsatz); sonst ist ahd. = althochdeutsch, el. = elamisch, gr. = 
griechisch, he. = hethitisch, hu. = hurritisch, kass. = kassitisch, luw. = luwisch, mhd. = 
mittelhochdeutsch, protohatt. = protohattisch, skr. = Sanskrit, ug. = ugaritisch, ur. = urar- 
täisch. Personen- und Ortsnamen wurden nur beschränkt aufgenommen. Sie stehen im zweiten 
Index.

abbütum 201 A 68 
adü 77
ädya (skr.) 170 A 12 a 
aga-üs 189 
AGRIG (he.) 33, 94, 109 
ajiätütum 200 
ahhütum 200 
ahü 124h 
alahinnu 22 
äläjütu 205 
alani 75
älänü 124, 173,177 A 31 
alaSSi (hu.) 196 
alhn(m) (ug.) 22 
älik päni 24 
aliassi (hu.) 201 
alsu(i)Se (ur.) 196 A 33 
älum 44
ama-ar-gi4 87, 100 
amma-melmi (el.) 195 ff. 
amtum 46 
amtütu 205
lüandaiandatar (he.) 196, 200 A 63 
andurärutn 45 
anniiatar (he.) 201 A 68 
antuhSannanza (he.) 192 
antuhSas (he.) 194 
antuhSatar (he.) 192 
aplütum 207
appanza (lu.Su.dab) (he.) 95f. 
aräd/iru (nita x kur) 87 
arad Sani 46 
arawa- (he.) 96 
arawanni- (he.) 96 
arawanniS {bllum) (he.) 96 f. 
arbu 175 ff. + A 30, 31

-arditi (hu.) 194!!.
(arad =) ardu 73h. 
ardütu 205 
arete (gr.) 51
arnuwalaS (nam.ra) (he.) 95 
artamaSSi (hu.) 195 
artartennütu 205 A 92 
*artarti 205 
a-ru-a 88
asIrum (he.) 93-97, = hipparaS (?) 96 
asütum 196, 203 
äsiru 15
iü-meSa-Si-ru-ma (ug.) 15ft. 
csrm (ug.) 15 ff. 
asSütum 196 ff.
-atar (he.) I94ff. 
athütum 200 A 66 
*attasSi (hu.) 197 A 39 
attr (skr.) 170 A 12 a 
awilum 46ff., 68 
awilütum 192ft. 
ayllu (Inka) 89

bä'irum 180 
bä'ejirütum 203 
baia 187 
baia (el.) 192 
baltütum 195 
bar 124 
bartum 174 A 28 
bdl(m) (ug.) 11 ff.
BELMADGALTI (he.) 31, 111 
BEL SU PP ATI (he.) 93
bllum 46
belütu 201 A 70; 207 
bhärya (skr.) 170 A 12 a

28 Mündien Ak.-Abh. phil.-hist. 1972 [EdzardJ



bhartr (skr.) 170 A 12 a 
bibi-mi (el.) 204 A 85 
bi-da-lu-ma (ug.) 11 f. 
biltum 44 
bitätu 52 
bUum 44
bnS mlk (ug.) 22, 24 
bt ltim (ug.) 22 
bunuS malki (ug.) 46

calpulli (aztek.) 89 
dass (Definition) 42

T>AM.-(a)tar (he.) 199 
damqarasti (hu.) 196, 204 
dimtu 44
DiNGiR-me(P) (ur.) 199
diruti (ur.) 196, 199 A 59
du8 86 f.
dub-sar 188
dullu sa Sani 75 f. -f- A 16
duma 86
duma-da-ba, dumu-dab6-ba 189 
dumu-gi, 101 
miMV-(l)atar (he.) 197, 200 
DUMU.NAM.LÜ.ULU1Ü <meä> (luw.) I92 
dumu-uru 46, 101 
dunnamü 177 A 31 
duppurum 175 ff. + A 30

ebriSti (hu.) 207 
salÉ.GE-atar (he.) 200 
elardjti (hu.) 200
ellum (he.) 33, 93-99, = arawannis 96h
emütum 201
en 2if., 188
EN-(izn)atar 207
ensi i86ff.
entaSti (hu.) 204
ÉPiS GA (he.) 95
épiS nahlapti hurri 94
eqlum dürum 168 A 4
ERÉNmeS (säbü) 73 ff.
erén, erin 86f., 133, 188f., 193, 208
errebum 177 A 31, 179 A 42
esrétum 44
etlütum 199
euurütu (hurro-akk.) 207

gainatar (he.) 201 
gà-la dag 181 A 53 
gattäbütum 203

gemè 86f., 188
gerseqqütum 204
geselleschaft (mhd.) 192
gipar/gi6-pàr 29
gisellascaf (ahd.) 192
GiS.TUKUL-Leute 94f., s. a. lÜ.giS.tukul
glebae adscripti 87 f., 95
gt (ug.) 20
guruä 48ff., 82h, 87-92, 133, 188f. 
lüGURU§-«z!ar (he.) 199 
gurus-uru 49

haläqum 181 A 53
halqum 175 ff. + A 30
hanigalbatütu 208
haSarte(nnu) 205 A 91
hassatar (he.) 201
*haSsuiznatar (he.) 201
hatantijaliS (= lü.gis.tukul?) (he.) 95
hatnütu 200 A 63
hilammes (he.) 93
hipparaS (= asirum?) (he.) 96
hipparas-Mann (he.) 107
-hi(t) (luw.) 195ft.
hoplités (gr.) 13
hubürum 174 A 28
huiSuätar (he.) 196
hututuhi (ur.) 194 A 19, 198 A 47

IBILA-atar 207 
igi-nu-duh 49 
igisüm 44 
ikkarütum 203
ilkum 75 f., 173 A 24, 177, 180 
/iisru-Mann (he.) 106 
ilkum, ahüm 46 
ilütum 199 
imdu 177 A 31 
iniriasi (ur.) 199 
instrumenta vocalia 43 
iru/aräd (nitaxkur) 87 
ÌR (he.) 31, 33 
ìr.é.na4 (he.) 93 
irinnarti (hu.) 205 
ÌR-(n)atar (he.) 205 
iShanittaratar (he.) 201 
isparütu 203 f. 
isSakkum 48 f.

kabtum 171 f., A 17 
kalam 126 A 23 
kallütum 200



kalütum 203 
kar 176 A 30 
kä-silim-ma 115 A 9 
kisalluhütu 204 
ki&tu 174 A 28 
kipalü 174 A 28 
klarötai (gr.) 84 
Klasse (Definition) 42, 192 
KÖNiG-hi (bildluw.) 196 
kur 124 A 8, 126 A 23 
kür 124t.

lapnum 172 A 17 
lassù 173 
liba-me (el.) 204 
lika-me(i) (el.) 207 
LÜ.10 16 
LÜ.ARAD 214 
lü-bar(-ra) 124, 128
LÜ.ENGAR 210f.
lugäl-tuhi (ur.) i94ff.
LUGAL-uiznatar (he.) 194 A 21 
lü-gestina 189
lü-gis-KU (= LÜ.Giä.TUKUL) (he.) 132 
lü.GiS.tukul (= hatantijalis?) (he.) 95 

s. a. Gis.TUKUL-Leute 
lü-gu-la 172 A 17
lü-hug-gä, lü-hun-gä 83, 172 A 18, i88f.
lü+kar 86
lü-kür 124, 128
lü.nu.kiri6 210
lü-ie-ba 189
lü.su.dab (appanza) (he.) 95 t.
LÌ!-(tau)tuhi (ur.) 192 
lü-tur 65ft. 
luzzi (he.) 106f.

madärum 53-63 
malähütu 203 
mandattu 35 
manure (ur.) 196 A 33 
manzattuhlütu 204 
maqätum 175 fi. + A 30 
maqtum 175 fi. + A 30 
märbanütu 205, 207 
mariannu 13 fi.
mariiannarti (hu.) 194, 197, 205
märtütu 200
mär(u) Siprim 70
märütum 200
massar qabli 211 A 11
maska’en 48, 99

mat/tarum s. madärum 
maulä (ar.) 99 h.
-me/mi (el.) 1940. 
miiahuuandatar (he.) 199 A 59 
miksum 44
miqtum 175 fi. + A 30 
mìsarum 45 
mkr(m) (ug.) 12, 35 
mryn(m) (ug.) I2ff. 
müdü
munnabtum 175 ff. + A 30 
munnarbum 124, 175fi., + A 30, 177 A 31 
musa‘ (ar.) 91
muSkènum 2if., 24,46ft., 68,78 A 28, 99-103, 

123 A3
muSkmütum 205 t. 
mussarütu 204 
mutütum 199 
mzrgl(m) (ug.) 13, 26

nabutum 181 A 53
nagärütu 203
nam i93ff.
nàm : ... 203 A 80
nam-arad (ir) 205t.
nam-dam 196
nam-dingir 199
nam-dumu 200, 205
nam-é-ge4-a 194 A 13, 199
nam-en 2070.
nam-ensik (ensi) 202
nam-erén 205!., 208
nam-gala 203
nam-garàs 203, 207
nam-gemé 205t.
nam-ibila 207
nam-ìr s. nam-arad
nam-lugal 194
nam-lù-ulù 1920.
nam-maskim 196
nam-mf-ùs-sà 194 A 13, 200 A 63
nam-nin 20lff.
nam.ra (he.) 32, 86, 95 (= arnuwalas), 107
nam-ra-ag 86
nam-sipad 203
nam-seä 200
nam-su-i 203
nam-§ul 199
nam-tìl (ti) 195
nappähütu 204
napsäti (zimeS) 73 ff.
napSurum 177 A 31



naptarum 173 
nanubum 177 A 31 
nasäfcum 175 ft. + A 30 
näsihü 124, 177 A 31 
naSbu (kass.) 192 
näSi bittim 46 f., 174 
némettum 44 
nim 132 
niSè (uKÙmeS) 
niSü 192 ft. 
niSütum 201 
nukarribütu 203

oikos 89 f.

pankuS (he.) 105 f. 
lùparauuandatar (he.) 205 
pater familias 45, 48 
päte/irum 175 ft. + A 30 
peculium 35-39 
penestai (gr.) 84 
personae sui juris 43 
pirmal-mi (el.) 204 A 85 
proxène (proxenos) (gr.) 127 
purmarti (hu.) 205 A 93

qatinnu 211 A 11, 213 
qépu 210

rabi asirütim 96 
rä-gaba 186 
rb {srt (ug.) 16 f., 24 
redüm 180 
ruhu-me (el.) 201

sahmaStum 174 A 28 
sal-tur (sal.tur) 66ff.
SANGA-& (hu.) 204, 207
sàràmat (Daffo-Butura) 197 A 41
scaf (ahd.) 206
Schaft (mhd.) 206
serf 82 ft., 92 f.
sipa 185
Sklave s. arad, arad Sani, 

iru, ìr, lü.arad, war dum, wardum 

südra (skr.) 84 
suk(k)al 187 
suk(k)al-mah i86f. 
sunki (el.) 194

säb-Sarrütu 207 
säbum 73ff., 193, 208 

s. a. erén, erén 
säfritütu 203 f. 
sehr um 65 ft. 
suhärtum 21, 65-72 
suhärum 21, 65-72

äabra 187 
Sahhan (he.) 107f. 
äakana (gÌr.nitaj 187t 
Salardi (hu.) 200 
Samallüm 26 
Sangütum 207
*sankunniiatar (he.) 194 A 20, 204, 207
sar hamma’i 174 A 28
sar-ra-ab-du 131
sarraSsi (hu.) 194
Sarrütum 194
särüm 170, 172 A 17
Satin-me (el.) 204, 207
Schreiber 155
-Se/-Si (ur.) 194ft.
Senardi (hu.) 200 
seè-(a)tar (he.) 200 
SibSum 44
-(SJSel-(S)Si (hu.) 194ft.
*Siuniiatar (he.) 199 
sub-lugal 49, 172 A 17 
§u-bar 86f.
§u.dab6 (he.) 86, 96 
Suküsum(-Feld) 168 (A 4) ff.
Suru-(.. .-)me (el.) 196, 200 
SüSänu 49

tak(ki)-me (el.) 195 
tamkäru uff. 
tamkärütum 203 
tappütum 192 
tapSahalSe (hu.) 205 A 91 
'HarSuya(ni) (ur.) 192 
tarSuuanna (hu.) 192 
1HaSmuSe (ur.) 197 
teppir-mi (el.) 196, 204 
tnnm (ug.) 21 
trr(m) (ug.) 26 
»1STUKUL-Mann (he.) 106

s. a. LU.GIS.TUKUL, GIS.TUKUL-Leute 
tuom (ahd.) 206 
turtänu 77

tehüm 177 A 31, 179 A 42



ubamm 173
u-gù-dé, ugu-dé 176 A 30 
UGULA.NAM. 5 l6
ukùmeS 73ff. 

s. nisé, un
ukù, un 86, 126 A 23 
ulälum 177 A 31 
umme'änum 171 
un, ukù 86, 126 A 23
1<hurallatar (he.) 196 
urdütu (nA) 79

wäkil hamiStim 16 
wakil tamkäri 17, 25 
war dum 46 ff. 
wardum (he.) 31, 93-97 
wardütum 205 f. 
uarrahi (luw.) 196
uaStarahit- (?) (luw.) 204 A 87 (lies wohl 

uaMarahit-)
uazari (protohatt.) 192 
uiratardjti (hu.) 205

uskiisgatallatar (he.) 204 
ustaSsi (hu.) 199 
-ütu(m) 194ft.

vir (lat.) 189

,,zah” (axha = zàh, HA+A = zah,
HA.A = zah4) 176 A 30, 177 A 32,
178 A 36

zi mbs (napSäti) 73 ff. 
zidähi (luw.) 195 ff.

Adamdun 135
Akip-Tesub 156
Ammistamra II. 14 fl.
Ammon 131
Ansan 128

Gudea 114, 118, 120, 151
GumaraSi 137
Gutäer/Gutium/Gutians 114, 129 f. 
Guzäna 210

Apil-Sin 156
Aratta 129
Arba’ilu 210 A 8, 213
Arrapha 213
Arzuhina 213
Asarhaddon 212
Assurbanipal 212

bàdm 154
Barhalza 213

Hab/piru 179 A 39, 41, 208
Halahu 213
Harrän 210 A 8
Har si 136
Hatra 107
Hattusili I. 105
Haurlna 210 A 8
Hemuwa 107
Humurti 136
Hutip-Tesub 156

Bél-iqbi 213
Buli 137
Byblos 138

Dajjän-bel-usur 38 f.
Dréhim (Drehern) 134
Dudu 163

Eannatum 150

Ibbi-Sin 126,128, 130 f.
Ibni-sarri 154
Iku-Samagan 149
Il(u)su-ilija 151
ÌR-Nanna 128 A 33, 187
Isalla 213
Isbi-Erra 126
Isme-Dagan (Isin) 114, 116, 119, 130 
Jasmah-Addu 65 ff.

Ebih-Il 149, 151
Ebla 127, 138
Edom 131
Egibi 37
Ehli-Teäub 156
Elam 131, 133

Kalah 210 ff.
Kalzi 211
Kimas 136
Kismar 124 A 3
Kubla (Byblos) 138

Enmenanna 152, 154
Eridu 151

Lamgi-Mari 149
Lugal-zagesi 114



Lulubum, Lulubuna 128, 133 
Lumma 149 
lü-su 127 
lü-su.Aki 127

Magan 133
Manda-Krieger (he.) 107 
Mardaman 136 
Marhasi 128, 135 f.
Mari 53 ff., 65 ff., 127 f., 137 f., 149
Martu, mar.TU 130, 132 f., 208
Maskan-sarrum 124 A 3
Meluhha 134
Mesalim (Mesilim) 148
Moab 131
Murasü 37
Mursili (II.) 105, 107

Naräm-Sin (Akkad) 115, 152 f. 
Nippur, Nibru 115, 127, 148 f.
Nuzi 155 f.

Puh-senni 156 
Puzris-Dagan 123 ff., 134

Rim-Sin 152 A 33 
Rimus 137

Simurrum 136 f.
SU, SU.Aki S. 1Ü-SU, 1Ü-SU.Aki 
Subartu 127 + A 28 
Susa 135

Saduppüm 176 ff.
Sala-Krieger (he.) 107 
Sanasi-Addu 65 ff.

Sarithum 132 
Sar-kali-sarri 154 f.
Sasru 136
Sersi 136
Setirsa 136
Sib/ptu 69, 152 A 33
Simanum 128, 133, 136
Subria 212
Sulgi 114, 119, 186 f.
Sü-Sin 128 A 37 
Sutruk-Nahhunte 150 A 22

Tamalki 107 
Tarmia 156 
Tarmi-Tesub 156 
Taro 159 
Tarnt 159-166 
Tashinija 107 
Tehip-tilla 156 
Telipinu 105 
Tessuia 155 
Tilmun 131 f.
Tuthalija IV. 110 
Tuttul 127, 138

Umma 151 
Unaptae 156 
Urbilum 128, 137 
UrgiS 127, 138 
Ur-Nammu 116, 118, 128 
Ur-Nanse 149 
Ursu 127, 138 
Utu-hegal 130

Zabsali 128 
Zalpa 107 
Zidanum 136
Zimri-Lim 68 ff., 151 f., 152 A 33



TAFELN



&

\ .



A) Eine der Langseiten eines Gipsstein-Gefäßes für rituelle oder kosmetische Zwecke aus dem Inanna- 
Tempel von Nippur (4N10), unter dem Boden der Schicht VII B. (Etwas verkürzte Photographie ver­
öffentlicht in Illustrated London News Sept. 9 [1961], S. 410, Fig. 16; auch Sumer 17I4961] Photo 10.)

B) Relief-Platte des Lumma aus Gipsstein (7N133-134) aus dem Inanna-Tempel von Nippur. 
Schicht VII B (veröffentlicht in JNES XXII [1963], Tf. VI).









Abb. 6



A
bb

. 7 
A

bb
.



Abb. 9 a, b, c

Abb. io a, b, c



Abb. il a, b, c



Abb. 14

Abb. 16 Abb. 17

Abb. 15



Abb. 18 a, be









ISBN 3 7696 0070 3


