
Abhandlungen
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 

Philosophisch-historische Abteilung
Neue Folge. 7.

1932

Buddha im Fürstenschmuck
Erläuterung hinterindischer Bildwerke 
des Münchener Museums für Völkerkunde

L. Scherman

Vorgetragen am 11. Juli 1931

München 1932
Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 

in Kommission des Verlags R. Oldenbourg München





Wilhelm Geiger
zum 75. Geburtstage 

21. Juli 1931 
Freundschaft und Verehrung





Mandalay, beim Sturz des 1885 erloschenen Königtums von Birma die Landeshaupt­
stadt, kann wohl noch heute als Mittelpunkt des religiösen Lebens und des ihm dienenden 
Kunsthandwerks gelten; ich glaube nicht, daß der moderne wirtschaftliche Aufschwung 
Rangoons in den zwei Jahrzehnten, die seit meinem birmanischen Aufenthalt verstrichen 
sind, hieran viel geändert hat. Das Meiste an Bildnerei, was durch Spenden frommer 
Buddhisten seinen Weg in die zahllosen Tempel und Klöster findet, stammt aus den Werk­
stätten von Mandalay. Der Geldaufwand und leider auch die Ansprüche an künstlerisch 
veredelte Arbeit sind ja viel bescheidener geworden, aber an den Leitsätzen für die Bronze­
gießer und Holzschnitzer — die Mehrzahl der Marmor- und Alabasterfiguren läßt den Be­
schauer kalt — hat sich wenig gelockert. Ich habe mich selbst davon überzeugt, daß ein 
flott beschäftigter Bronzegießer im Dörfchen Myohoung bei Mandalay sozusagen eine 
Normenliste von acht „kouranten“ Nummern im Gedächtnis bewahrte, auf Grund deren 
er die Nachfrage seiner Kunden nach Buddha-Statuen befriedigte. Er nannte mir der 
Reihe nach

1. Dipankara, stehend mit Almosenschale,
2. Buddha, stehend, eine Kyasu-Frucht in der Hand haltend1,

1 Kyasw (ky ausgesprochen wie tsch bzw. dach) erklärt Judson, Burmese - English Dictionary 
(Rangoon 1893) p. 234 als „Chebula tree“, dessen Frucht Fieber heilt. Nach der Buddha-Legende gibt 
Gott Indra dem Buddha, der unter Blähungen leidet, eine runde Myrobalanen-Frucht mit den Worten 
„wenn man diese Frucht ißt, hören die Blähungen auf“. Und wirklich genas Buddha von seinem Leiden: 
E. Waldschmidt, Legende vom Leben des Buddha (Berlin 1929) p. 184 (übersetzt nach der chinesischen 
Version, cf. p. 9; 245). Genau so in den tibetischen Texten, nur daß diese von der Heilung einer Kolik 
durch Honiggenuß sprechen: W. W. Rockhill, The life of the Buddha . . . derived from Tibetan works 
(London 1907) p. 34. Nach A. Grünwedel, Mythologie des Buddhismus (Leipzig 1900) p. 114 (vgl. 
Pander-Grünwedel, Pantheon des Tschangtscha-Hutuktu (Berlin 1890) p. 74 Nr. 142) hält der Medizin- 
Buddha (Bhaisajyaguru) in der rechten Hand manchmal statt der Blume diese Frucht haritakl, nach dem 
Petersburger Sanskrit-Wörterbuch Terminalia Chebula, unter den Früchten das beste Abführmittel. Das 
altvedische Kausika-Sütra nennt haritakl als Harnmittel, cf. W. Caland, Altindisches Zauberritual 
(Amsterdam 1900) p. 69; weiteres Material bei J. Jolly, Medicin: Grundriß d. indo-arischen Philol. III, 10 
(Straßburg 1901). Die von Rockhill gegebene tibetische Benennung a-ru-ra, skyu-ru-ra erklärt Sarat 
Chandra Das, Tibetan-English Dictionary (Calcutta 1902) p. 103 als „a sour fruit said to eure the 
diseases of phlegm, bile and blood“. Möglicherweise spielt auch eine der Strophen zum Lobe des Nir- 
mäpakaya in der unten p. 16 zu besprechenden chinesischen Inschrift vom Jahre 1022 (Chavannes, 
Revue de l’histoire des religions 34 (Paris 1896) p. 11) auf den Medizin - Buddha an; wichtig hierfür 
A. Foucher, Etüde sur l’iconographie bouddhique I (Paris 1900), p. 94.

Das oben genannte Wort Chebula, auch in den Lehrbüchern der Botanik und bei G. Watt, Com- 
mercial products of India (New York 1908) p. 1073 erwähnt, ist nach H. Yule and А. C. Burnell, 
Hobson-Jobson2 (London 1903) p. 186; 607ff. seit dem 14. Jahrhundert belegbar und als Kabul! „von 
Kabul“ zu erklären.

Von Buddha-Figuren mit der Myrobalane besitzt das Münchener Museum eine große stehende 
Holzfigur unterbirmanischen Typs, eine sitzende Lackfigur wahrscheinlich aus dem südöstlichen Birma



3. Buddha, stehend, mit ausgestreckter Hand auf eine zukünftig erblühende Wall­
fahrtsstätte weisend1,

4. Buddha, sitzend, die rechte Hand abwärts, die linke im Schoß,
5. Buddha, in der gleichen Haltung, aber mit Krone und Schmuck,
6. Buddha, sitzend, beide Hände im Schoß meditierend überein andergelegt* 1 2,
7. Buddha, liegend, ins Nirväpa eingehend,
8. eine Abart der letztgenannten Figur, wobei der Ellbogen auf ein Kissen gestützt 

ist. Tatsächlich fehlt das Kissen oft3.
All diesen Formen gemeinsam ist, daß sie Buddha (bei Nr. 1 einen seiner Vorgänger 

aus früheren Weltenaltern) in der traditionellen schmucklosen Mönchsgewandung ver­
körpern, mit dem kurzen, schematisch geringelten Haar und der kanonischen Scheiteler­
höhung. Einzig Nr. 5 ist ausgenommen; hier sehen wir (Abb. 1) eine mit allen Abzeichen 
der Königs würde aufgeputzte Gestalt, aber die Pose ist die gleiche, die wir vom birmani­
schen Lieblingstyp des mönchischen Buddha genugsam kennen: die Linke im Schoß ruhend, 
die Rechte mit ausgestreckten Fingern über das Knie zur Erde gerichtet. Von der ge­
läufigen Nomenklatur wird dies als die beschwörende oder Zeugnis-Stellung (bhumisparsa- 
mudrä) bezeichnet, in der sich die siegessichere Abwehr des um die Erleuchtung ringenden 
Heilslehrers gegen die Betörungen und Angriffe des teuflischen Mära4 kundtut; zu tiefst 
regt sich der Wunsch, daß die Erdgöttin die durch zahllose Guttaten in zahllosen Exi­
stenzen aufgehäuften Verdienste Buddhas — und was viel mehr besagt: seinen dadurch 
mystisch erzwingbaren Anspruch auf die Welterlösung — in beeidendem Ausspruch beteuere.

und eine Bronze (Frucht1 hier in der Rechten) von den westlichen Shan im birmanischen Chindwin- 
Gebiet (Abb. 5). G. Coedes, Bronzes Khmers, Ars Asiatica V (Paris 1923), Tafel 21, 3 bildet einen ge­
schmückten Buddha mit dem Schlangenbaldachin ab, in meditierender Pose, in der rechten Handfläche 
ein undeutlicher Gegenstand, in dem Coedes eine Frucht vermutet.

Schließlich hat die Münchener Birma-Sammlung unter einer Zehner-Serie figuraler Bronze-Beigaben 
zu einem in die Pagoden-Reliquienkammer ein gefügten Buddha den Gott Indra (birni. Thagyä = skr. 
Sakra), der in huldigender Haltung Myrobalanenfrüchte darreicht.

1 Erzählungen über solche Prophezeiungen knüpfen sich an mehrere Orte, z. B. Promo, Pagan, 
Tagaung. Auf einem Hügel bei Mandalay ist eine Wallfahrtsstätte; ein Zugang mit überdachten Stufen 
(jeder Absatz nennt den Namen des Geldspenders) führt zu einem aus Eisen und Wellblech in jüngster 
Zeit errichteten Heiligtum; es enthält einen Riesenbuddha, der stehend auf die Stadt Mandalay weist. 
Nach der Sage hat Buddha auf seinen Wanderungen hier Halt gemacht und auf die Stelle gewiesen, 
wo später Mandalay entstehen sollte.

2 Diese in alter Zeit üblichste Stellung ist im heutigen Birma so gut wie vergessen. Vgl. unten 
p. 23 Anm. 2.

3 Der Nirväna-Buddha ist meistens als Kolossalfigur in Stuck mit oder ohne Ziegelkern in der 
Nähe von viel besuchten Pagoden etc. anzutreffen. Abweichend von diesem altherkömmlichen Typ, bei 
dem Buddhas Gesicht auf der rechten Hand ruht, ist bei Nr. 8 die Haltung von Kopf und aufstützendem 
Arm freier und geschmeidiger; es handelt sich um eine sicher durch europäischen Einfluß veranlaßte 
flottere Auffassung mit femininem Einschlag. Diese Figur wird nie in so großen Ausmaßen wie Nr. 7 
gefertigt; das Material ist Alabaster oder Bronze.

4 Wörtlich der „Todesveranlasser", ursprünglich und schon vorbuddhistisch das als Dämon ge­
fürchtete Übel, dann allmählich der Herr der Liebe und der Feind der Erlösung vom „Wiedersterben . 
Hierüber noch heute die nützlichste Belehrung hei E. Windisch, Mära und Buddha, Abhandl. d. Säch­
sischen Ges. d. Wissensch. 36 (Leipzig 1895), besonders p. 18411.



Warum man gerade für die Schilderung dieser Lebensepisode die fürstliche Einklei­
dung bevorzugte, konnte ich mir lange nicht zusammenreimen. Als Benennung erkundete 
ich in Oberbirma und in den politisch dazugehörigen Shan-Staaten das Wort Zabupati 
oder Zabubade; sein Zusammenhang mit Sanskrit Jambupati gibt kein Rätsel auf, und

Abb. 1. Buddha im Fürstenschrnuck. Birmanische Arbeit aus Mandalay in 
Lackpasten-Technik. 19. Jh. Höhe mit Sockel 165 cm. Mus. f. Völkerkunde,

München (Md 415)



die Herleitung dieses Kompositums aus dem größeren Jambudvipapati (ungefähr gleich 
„Herr der Welt“) drängt sich sofort auf. Auch die sachliche Erklärung schien nicht übel 
gestützt; mit kaum ins Gewicht fallenden Abweichungen tischte man mir die Legende 
auf, Buddha habe, als er in schlichtem Mönchsgewand bei einem Fürsten zu Gast war, 
der sich prahlerisch seiner топ Juwelen strotzenden Kleidung brüstete, diesen Großsprecher 
dadurch gedemütigt, daß er plötzlich in einer blendenden Pracht vor ihm stand, gegen 
die jener Prunk jämmerlich abfiel.

Nach Europa zurückgekehrt suchte ich in der Literatur nach Angaben über diese 
Gestalt. Ihre erste Erwähnung begegnete mir in Adolf Bastians Reisen in Birma (— Völker 
des östlichen Asien II, Leipzig 1866), p. 345ί'Λ Weiter fand ich im Annual Report 1905 —61 2 
des Archaeological Survey of India (Calcutta 1909) p. 132 mit Tafel 53, 8 den Bericht 
von Taw Sein Ko über eine in Pagan gefundene Buddha-Figur, ein ungefähr bis zum 
Nabel erhaltenes Bronze-Fragment von 15 cm Höhe, „von den Birmanen Jambupati ge­
nannt“. Der Verfasser wollte in dieser mit Krone und Brustkette geschmückten Gestalt 
einen MaüjuSiü (der uns als Weisheits-Bodhisattva mit Buch und Schwert häufig im Bilde 
entgegentritt) sehen, wogegen aber der Archäologe John Marshall begründete Einwen­
dungen erhob3.

Mehrere Jahre hernach kommt in dem Report des Archaeological Survey of Burma 1913 
(Rangoon 1913) p. 25 G. Duroiselle auf zwei Votivtäfelchen zu sprechen, die, in Höhlen 
bei Moulmein gefunden, Shan- oder siamesische Herkunft vermuten lassen, ins 18. Jahr­
hundert oder etwas später zu datieren sind und den Buddha in vollem Königsornat, ge­
schmückt mit einer Überfülle juwelenbesetzter Ornamente, darstellen. D. sagt, man habe

1 Bastian wurde diese Figur, die ihm in einer Pagode bei Toungoo unter Buddha-Statuen auffiel, 
kurzweg als „König Sabupadih“ erklärt, der zu Gautamas Zeit in Kapilavastu herrschte und die Sonne 
verehrte. Von dem hierin verkörperten Buddha, weih Bastian noch nichts. Die ihm mitgeteilte Legende 
wurde als Stoff für Theateraufführungen verwendet; sie ist eine Variation des von Finot ans dem 
Laotischen übersetzten Jambupati-Sutta. S. unten p. 9 und Mus, Bull, de l’Ecole fr. d’Extreme-Orient 28 
(Hanoi 1929), p. 153f., wo zutreffend gesagt wird, daß die Figur eigentlich „Buddha au Jambupati“, also 
B. nach Art des J., heißen sollte.

Auch Grünwedel, der von dem Namen Jambupati nichts erwähnt, ist schon 1893 (Buddhistische 
Kunst in Indien p. 138f.; 2. Aufl. 1900 p. 163f. und ebenso die engl. Übersetzung) das Vorherrschen des 
gekrönten Buddha in Hinterindien aufgefallen; er betrachtet ihn als eine vielleicht rein lokale Abart 
des altindischen, ohne auf die Vorbilder einzugehen. — Seine Abbildung 62 (2. Aufl. p.86, engl. Übers, p. 127) 
ist eine moderne birmanische Bronze, keine altsiamesische.

2 Im Jahrgang 1903—4 derselben Serie spricht T. Bloch über eine gekrönte Buddha-Figur in Zeug­
nisstellung aus Basärh, deren Stifteritisehrift die Charaktere des 12. Jahrh. zeigt. Er betont p. 84, daß 
derartige Typen in der Päla-Kunst häufig seien, die Deutungsversuche jedoch noch kein Ergebnis ge­
zeitigt hätten. Sein Hinweis auf die im selben Bande p. 220 von Vogel besprochenen gekrönten Dhyäni- 
Buddha in den vier Nischen von Votiv- Stüpen bezeugt, daß Bloch als erster den Zusammenhang mit 
den (himmlischen) Dhyäni - Buddha erkannt hat. Der an der Stupa-Abbildung p, 220 sichtbare Dhyani- 
Buddha ist — wie nach Vogels Bemerkungen auch die anderen drei — geschmückt; augenscheinlich 
ist man in der Päla-Zeit mit ihnen wie mit den Säkyamuni-Darstellungen willkürlich verfahren; fürst­
liche und mönchische Typen gehen neben einander her. Vgl. die Abb. von Dhyani-Buddha bei S. Kram­
risch, Päla and Sena sculptures (Rüpam 1929, Okt.), Nr. 14, 15, 37, 40, 42, 44 und die des historischen 
Buddha bei Ramaprasad Chanda, Ann. Report Arch. Survey of India 1921 22, Taf. 37.

3 Auch hierzu s. Mus a. a. O. p. 154. — Der Schmuckstil des sicherlich als Votivgahe benutzten 
Stückes ist bengalisch-nepalesisch.



hierin den Buddha in der Form des Zabubade (Jambupati) zu erblicken, die anscheinend 
den Birmanen, Talaing, Shan und Siamesen eigentümlich sei, und berichtet dann kurz 
über die oben wiedergegebene Mär von Buddha und dem eitlen König, der durch eine 
Predigt bekehrt worden sei. Stofflich hören wir also nichts neues, aber wichtig ist die 
Feststellung1, daß diese Erzählung sich nicht im Päli-Kanon und seinen Kommentaren 
finde, sondern nur in einer birmanischen Buddha-Biographie, die auch in Talaing-Über­
setzung vorhanden sei.

Ein Jahrzehnt später berichtet Duroiselle in der gleichen Report-Serie 1923, p. 301 2 
über zwei kleine Steintabletten vorderindischen Ursprungs, die in der Umgebung von Pa- 
gan ausgegraben worden waren. Eine hat als Mittelfigur einen gekrönten, mit Ohr- und 
Halsschmuck versehenen Buddha im Mönchsgewand in der Zeugnispose, zu beiden Seiten 
steht je ein Bodhisattva, darüber Figuren, die auf die Versuchung durch Mära deuten, 
und ringsum die Hauptszenen aus Buddhas Leben. D. glaubt, die Zentralfigur stelle Buddha 
in der Versuchungsszene, unmittelbar v or seiner Erleuchtung und deshalb noch als Bodhi­
sattva mit fürstlichen Abzeichen, dar. Die Buddhisten von Birma und Siam, bei denen 
der Bodhisattva-Kult schon in Vergessenheit geraten sei, haben, meint er, diese Darstellung 
durch die im Päli-Kanon nicht enthaltene Legende des Jambupati erklärt, die Indien viel­
leicht gar nicht kenne.3

Inzwischen war aber auch bei den Untersuchungen zur siamesisch-kambojanischen 
Kunstgeschichte das Problem des gekrönten Buddha, der dort eine noch viel bedeutendere, 
ja die vorherrschende Rolle spielt, angeschnitten worden. Daß die Jambupati-Legende, auf 
die man sich auch in diesen Ländern als Interpretation berief, nicht ernst genommen zu 
werden verdiene, darüber herrschte Übereinstimmung. Über eine laotische Bearbeitung der 
Erzählung hatte schon L. Finot, Recherches sur la litterature laotienne, Bulletin de l’Ecole 
frangaise°d’Extreme-Orient 17 (Hanoi 1917), Nr. 5, p. 66—69 wichtige Mitteilungen ge­
bracht; er bemerkte dabei, daß das Volk sie für uralt halte, obschon sie tatsächlich jungen 
Datums sei, und unterstrich ferner die Wahrscheinlichkeit, daß sie von Pegu aus ins Laos- 
Gebiet gelangt und hier williger Aufnahme begegnet sei, um die sonst rätselhafte Ab­
weichung vom Mönchs-Buddha zu begründen. — Die erste wissenschaftlich hinreichend ge­
stutzte Erklärung nach der ikonographischen Seite verdanken wir G. Coedes. In seinen 
Bronzes Khmers, Ars Asiatica V (Paris 1923), p. 32—39 wies er auf die Mystik des in­
dischen Mahäyäna-Buddhismus hin, der die überirdischen Buddha-Gestalten in den Mittel­
punkt seines Pantheon gestellt und mit den königlichen Abzeichen eines Weltenherrschers 
ausgestattet hat*. Coedes zielte dabei in erster Linie auf den Adi-Buddha (Acli heißt An­

1 p. 2» Anm. 1; im wesentlichen wiederholt: Report Arch. Surv. Burma for 1923, p. 30 Anm. 4.
2 Gekürzt wiedergegeben im Annual Report Arch. Survey of India 1922—23, p. 123 mit der

gleichen Abbildung. Hierzu auch Mus a. a. 0. p. 160.
3 Report . . . Burma for 1924, p. 40 berichtet Duroiselle über eine Bronzestatuette, die der 

Vater eines in Mandalay ansässigen Chinesen von einem in Birma reisenden siamesischen Mönch erhalten 
hatte; die chinesische Inschrift gibt das Datum 1770 an. D. beschreibt den Schmuck etc. als Jambupab- 
artig, die Stellung aber als die des meditierenden Bodhisattva vor der Erleuchtung. Die Bronze stammt 
aus der Zeit der chinesisch-birmanischen Kriege; da dem Aufsatze D.’s keine Abbildung be,gegeben ist, 
kann ich birmanische Herkunft oder Beeinflussung nur vermutungsweise annehmen.

* Coedes erblickt in verschiedenen Inschriften des 10.-11. Jahrhunderts (deren wichtigste uns 
p. 18f. beschäftigen wird) eine bekräftigende Erklärung der Mittelfigur von in der Khmer-Ikonographie

Abh. d. philos.-liist. Abt. N. F. 7.



fang), den TJrscböpfer des Universums, und hiermit verwandte Dogmen-Konstruktionen ab 
und glaubte, daß die allgemeine Vorliebe der Khmer und Sh an für prunkende Götterge­
stalten jener Neigung, auch den Buddha zu schmücken, Vorschub geleistet habe.

Für diejenigen Leser, die der Indologie fernestehen, sei hier eine summarische Er­
klärung des in der Fachliteratur geläufigen Ausdrucks „Mahäyäna-Buddhismus“ einge­
schaltet. Mit „Hinayätia“ (zu deutsch „kleines Fahrzeug“) bezeichnet man — wofern nicht 
die leicht irreführende Benennung „südlicher Buddhismus“ bevorzugt wird — die primäre 
Lehre Buddhas; sie ist im Kern, wenngleich Alter und Ursprünglichkeit der mythisch­
mystischen Bestandteile nur zu oft in ihrem Werte unterschätzt worden sind, die Ver­
kündigung des durch eigene Erkenntnis die Erlösung erringenden Menschen. Das zwei­
fellos spätere Mahäyana (zu deutsch „großes Fahrzeug“, in dem eben bedeuteten Sinne 
oft „nördlicher Buddhismus“ genannt) bedarf für die Brücke zum Nirväna einer Schar 
von göttlichen Bodhisattva, eigentlich Buddha-Kandidaten, die aber nun gar nicht mehr 
die Buddhaschaft brauchen, um sich durch himmlische Inspiration berufen und befähigt 
zu fühlen, die Menschenwelt aus der Kette der Wiedergeburten zu befreien. Bodhisattva- 
yäna und Mahäyana werden geradezu Synonyme. Nicht mehr die Steigerung des menschlichen 
Wissens, sondern Gebet und Selbstaufopferung führen zum Heile. Die Demut solchen 
Empfindens ersticken leider die Texte durch eine verschüttende Menge von Zeremonial- 
kram und rein am Äußerlichen haftenden Formeln; sie münden in das mit den tantrischen 
Zauberbüchern arbeitende Mantrayäna, das die gradlinige „geheimwissenschaftliche“ Verbin­
dung zwischen Indien und Tibet gebahnt hat. Im Hinayäna klingt die Esoterik leise, aber 
vernehmlich an; im Mahäyana wird sie Leitmotiv, im Mantrayäna überwuchert und ver­
gewaltigt sie alles.

Im 28. Band des Bulletin de l’Ecole frangaise d’Extreme - Orient p. 153—278; 687 f. 
hat sich Paul Mus in einer weit ausladenden Arbeit „Le Buddha pare. Son origine indienne. 
^äkyamuni dans le mahäyänisme moyen“ mit dem fürstlichen Typ des indochinesischen 
Buddha und seinen vorderindischen Quellen befaßt. In der Grundlage erkennt er (p. 155— 7; 
277) die Ausführungen von Coedes an. Er denkt jedoch nicht wie dieser an den Adi-Buddlia, 
dessen bildliche Darstellung in verhältnismäßig so früher Zeit für Kamboja nicht gerade 
wahrscheinlich sei, und der auch in keiner Inschrift dieses Landes erwähnt wird.

Auch die noch von Coedes verteidigte Anschauung von Foucher, Stein und Du- 
roiselle, die den fürstlichen Buddha in der Episode mit Mära als den vor der Erleuchtung 
stehenden und deshalb noch weltlich gekleideten Bodhisattva erklärten, lehnt er ab; 
nach allem, was uns die Buddha-Biographie erzählt, trennt sich Gautama vom Schmucke 
schon am ersten Morgen nach dem Verlassen des fürstlichen Elternhauses, und es wäre 
kein tieferer Sinn darin zu entdecken, ihm den Schmuck bis zur vollständig erreichten 
Buddhaschaft zu belassen. Weiter ist für Mus bestimmend die Tatsache, daß die Nälandä- 
Kunst Gautama Buddha in Szenen vor und nach der Erleuchtung bald mit, bald ohne 
Schmuck darstellt (p. 160—167).

Mus seinerseits geht auf die schon ins frühe Mahäyana eingepflanzte Trikäya-Theorie 
zurück, auf die Lehre von den drei Körpern des Buddha: 1) dem Dharmakäya, einem

etwas später auftretenden Triaden, eines geschmückten meditierenden Buddha zwischen Avalokitesvara. 
und Prajüäpäramitä. Vgl. Mus p. 155 und unten p. 33 Anm. 2.



metaphysischen, nicht vor- und nicht darstellbaren Begriff; 2) dem Sambhogakäya, in 
dem Buddha sich nach dem Nirväna unter den Bodhisattva im Himmel zeige; 8) dem Nir- 
mapakaya als seiner Verkörperung auf Erden. Als Sambhogakäya möchte Mus den so­
genannten Königs-Buddha ansprechen (p. 171; 191 f.; 197ff.).

Auch An an da K. Coomaraswamy berührt in einem Aufsatz „The Buddha’s cudä, 
hair, uspisa and crown“, Journal of the Royal Asiatic Society 1928, p. 15 — 41 unser Thema, 
wobei er unter Aufgabe seines früheren Standpunktes (Geschichte der indischen und indo­
nesischen Kunst, Leipzig 1927, p. 272) ebenfalls die Annahme des Adi-Buddha als Grund­
lage einschränkt und es in vielen Fällen für näherliegend hält, eine Verherrlichung des 
irdischen Buddha durch die Beifügung der dem Sambhogakaya eigenen Attribute anzu­
nehmen — als sichtbares Zeichen dafür, daß der Buddha mehr sei als ein Mensch. Coo­
maraswamy hat hier in knappen Sätzen wichtige Schlüsse der wohl gleichzeitig ent­
standenen, aber erst 1929 veröffentlichten umfangreichen Abhandlung von Mus (s. hier p. 687f.) 
vorweg genommen1.

Eine knappe Orientierung Uber die buddhistische Trikäya-Lehre ist hier umso eher 
am Platze, als sie auch dem Leser der Mus’schen Abhandlung an die Hand gehen dürfte, 
damit er sich nicht im Gewirr der Seitengassen verliert. Wir halten da vor einem Ka­
pitel der Buddhologie, bei dem man lange Zeit in einem Atem die Wichtigkeit und die 
einen freieren Einblick verwehrenden Hemmnisse betonte. Erst mit der Wiederaufnahme 
des schon früher von ihm behandelten Themas durch L. de La Vallee Poussin, Note sur 
les Corps du Buddha, Museon (Louvain) 1913, p. 257—90 und weiter durch die Unter­
suchungen von Paul Oltramare, La theosophie bouddhicjue(Paris 1923), woran auch noch 
А. B. Keiths Abschnitt in seiner „Buddhist philosophy“ (Oxford 1923) p. 267 72 zu
reihen wäre, hat sich das Dickicht gelichtet. Für die chronologische Einordnung hilft 
uns ein gutes Stück weiter die neue, auch sonst fördernde Arbeit von J. W. Hauer, 
Das IV. Buch des Yogasütra, Studia Indo - Iranica. Ehrengabe für Willi. Geiger (Leip­
zig 1931), p. 122 —331 2. Welcher - Raum der Dreikörper-Theorie in den Ländern ge­
gönnt ist, denen der Ausbau des Mahayäna - Systems zugleich mit einer vielleicht mehr 
dem Buchstaben als dem Geist entsprechenden Bewahrung der alten Lehre am Herzen 
lag, zeigt die in Wallesers „Materialien zur Kunde des Buddhismus“ gedruckte Abhand­
lung von Otto Rosenberg „Die Probleme der buddhistischen Philosophie“ (Heidel­
berg 1924), die Übersetzung des russischen, 1918 erschienenen Originaltextes. Die Größe 
des Verlustes, den die Buddhaforschung durch den Tod des Verfassers, der als Professor 
der Petersburger Universität 1919 im Alter von 31 Jahren gestorben ist, eilitten hat, ei - 
weisen die 287 inhaltsreichen Seiten dieses Bandes, der sich zur Aufgabe stellt, die in 
den japanischen und chinesischen Quellen sprudelnde Tradition auszuwerten und mit den 
Forschungsergebnissen aus dem Bereiche der indisch -buddhistischen Philosophie in Ein­
klang zu bringen. Als dem Stoffe nach zugehörig ist schließlich noch der betreffende Ab­

1 Majumdhar’s hier zitierter Aufsatz „Adi-Buddha in the Eastern School of Alt , Annual 
Report, Varendra Research Society 1926/7 ist mir nicht zugänglich. Vgl. auch Coomaraswamy, Ori­
gin of the Buddha image, Art Bulletin 9, Nr. 4 (New 1 orfc 1927), p. 29.

2 D. T. Suzuki’s hier zitierte Schrift „Studies in the Laiikavatara Sutra“ (London 1930) kann 
ich ebenso wie seine 1907 erschienenen „Outlines of Mahäyäna Buddhism in den Münchener Biblio­
theken leider nicht einsehen.



schnitt (p. 75—98) eines Buches топ W. M. McGovern zu nennen: An introduction to 
Mahayäna Buddhism. With especial reference to Chinese and Japanese phases (London 1922). 
Von der Seite der chinesischen Übersetzungen altbuddhistischer Texte streift, gelegentlich 
unsere Materie der Aufsatz: Origin and doctrines of early Indian Buddhist schools, a trans- 
lation of the Hsüang-chwang version of Vasumitra’s treatise I-pu’-tsung-lun-Iun. Trans- 
lated with annotations by Giryo Masuda, Asia Major II (Leipzig 1928), p. 1—78L

Die Glorifizierung Buddhas hat ihre Vorstufe in den, wie schon bemerkt, der frühe­
sten Epoche ungehörigen metaphysischen Textstellen und Andeutungen im altgeheiligten 
Kanon. Neben die niemals angezweifelten Schilderungen seiner übernatürlichen Geburt, 
seiner Fähigkeit, Stimme und Körpergestalt zu verwandeln, seiner durch eine wundersame 
Verbindung von geistiger Versenkung und heiligem Gleichmut gewonnene Erleuchtung etc.1 2 
konnte man den ob auch ganz vereinzelten Gebrauch des Wortes Dhammakäya = Tathä- 
gata (Buddha) als „Körper der Lehre, des Gesetzes“ in der alten Pali-Literatur stellen. Von 
hier aus, von der Gleichsetzung des Dharmakäya mit dem schon über die Grenzen der dies­
seitigen Welt zum Gott, zum himmlischen, ewigen Gegenstück des irdischen, vergänglichen 
Gautama emporgehobenen Buddha war die Antithese gewonnen zwischen der geistigen 
Wesenheit des als ewig gedachten Dharmakäya und einem stofflichen, an die Erscheinungs­
welt gebanntenLeibe, dem sogenannten Rüpakäya (rüpa — Form, Gestalt), der sich seiner­
seits dann in den nur für Überirdische erschaubaren Sambhogakäya und in den als dessen 
Spiegelung für Irdische in Vielheit sichtbaren Nirmänakaya spaltet3.

Glücklicherweise sind die Termini gezählt, die im Hauptflusse und in den Neben­
strömungen der buddhistischen theologisch-philosophischen Systeme sich so verwickelt ab­
wandeln wie der Begriff Dharma. Während käya die durch das Wort „Körper“ gezogenen 
Grenzen in der Richtung überschritt, daß es ähnlich unserer Ausdrucksweise „corpus in- 
scriptionum“ zur Bezeichnung des „Komplexes“, der „Gesamtheit“ wurde, bemerkt man 
bei dharma ein Fortschreiten von der ursprünglichen „Satzung“ oder „Lehre“ zu den kleinen,

1 Obige bibliographische Angaben sind als Ergänzung zu Mus gedacht; aus ihnen ist die frühere 
Literatur zu entnehmen, die mit P. Masson-Oursel, Les trois corps du Bouddha, Journal asiatique 1913, 
I, p. 581-618 abschliebt. Auffallend vorgeschritten für ihre Zeit ist die Übersicht in E. J. Eitel’s be­
kanntem Hand - Book of Chinese Buddhism2 (Hongkong 1888), p. 178—80. Die allgemeineren Veröffent­
lichungen über die Geschichte der indischen Philosophie und Religionen berücksichtigen natürlich in 
mehr oder minder kurzer Zusammenfassung die Trikäya-Lehre, z. B. S. Radhakrishnan, Indian philo- 
sophy I (London 1923), p. 596ff.; A. Coomaraswamy, Buddha and the gospel of Buddhism (London 1928), 
p. 237ff.; C. Eliot, Hinduism and Buddhism II (London 1921), p. 32ff.

2 Hierüber vgl. u. a. La Vallee Poussin, Bouddhisme. Opinions sur l’histoire de la dog- 
matique (Paris 1908) p. 232—4; 239ff.; 249; Oltramare a. a. 0. p. 311 f.; Rosenberg а. а. O. p.53—60; 
229. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit einer Milderung des Satzes bei Masson-Oursel, Journal 
as. 1913, I, p. 596: ‘cette transformation d’un bouddhisme primitif presque exolusivement moraliste en 
une metaphysique’. — Speziell über Buddhas, des ‘Meisters der mystischen Versenkungskunst’, Weg zur 
Erleuchtung vgl. die trefflichen Darlegungen von Frdr. Heiler, Die buddhistische Versenkung2 (Mün­
chen 1922), vornehmlich p. 11 ff.; 29ff.; 47; 56ff.

3 Mit dieser Formulierung glaube ich mich in Übereinstimmung mit La Vallee Poussin, 
Museon 1913, p. 258—60; 277. — Zu Dhammakäya = Buddha s. auch M. u. W. Geiger, Pali Dhamma 
(München 1921), p. 76—9.



voriibereilenden Wesenheiten, zu dem „Wirbel der Momente“1, in die — wie wiederum 
hervorzuheben Anlaß ist — schon der ursprüngliche Buddhismus mit seiner „Augenblicks­
theorie“ alles zerlegt hatte. In diesem Prozeß wird Dharmakäya zur Gesamtheit dessen, 
woraus sich die Buddha-Individualität zusammenschließt, somit zum geistigen Körper Buddhas. 
Und nunmehr ist nur noch ein kurzer Schritt bis dahin, wo Dharmakäya als Synonym von 
dharma(dhätu) = Dharma-Substanz und ähnlichen Terminis die Benennung der höchsten, 
absoluten Wirklichkeit wird, des in den Upanisad zum Brahman als geheimnisvoller 
Schöpfungsmacht weisenden tad „dies [und nichts anderes]“. Eben dieser letzte Schritt 
ruft das Gefühl hervor, daß jetzt der Dharmakäya nicht mehr schlechthin als Äquivalent 
für Buddha gelten kann, und so ersetzt man ersteren durch den quasi übergeordneten Be­
griff Sväbhävikakäya = „Körper der eigenen Wesenheit“1 2.

Unterhalb der Sphäre des Dharmakäya nun stellt die Dreikörperlehre in wohlgemes­
senem Abstand die Erscheinungen des Sambhogakäya und des Nirmänakäya. Sambhoga ist 
wörtlich „der gemeinsame Genuß“; der so benannte Körper genießt vereint mit den Bodhi- 
sattva, denen allein er sich manifestiert, die Freuden einer himmlischen Seligkeit; des­
halb wird gewöhnlich Sambhogakäya mit „Seligkeitskörper“ übersetzt. Nirm (Ina aber ist 
das Geschaffene, das künstlich zur Erscheinung Gebrachte, das Schattenhafte, und so steht 
dem von den heiligen Bodhisattva wahrgenommenen im Paradies thronenden Körper, dem 
Sambhogakäya, gegenüber eine Vielheit von magischen Leibeshüllen, Nirmäpakäya, in denen 
Buddha die Masse der irdischen Menschen für die Erlösung zu gewinnen trachtet3.

Diese wenigen Sätze sind nur eine Vogelschau über die Grundlehren, an deren lite­
rarische Diskussion sich ausgeklügelte Spitzfindigkeiten hängen. Selbst wenn man nicht 
die Veranlagung des indischen Geistes kennt, sondern nur allgemein die Tatsachen der 
Religionsgeschichte überdenkt, versteht man, daß solche Probleme, von denen die ganze 
Geschichte des Buddhismus, namentlich die bis in unsere Tage anpassungs- und entleh­
nungswilligen Mahäyäna-Schulen tief berührt wurden, unausgesetzt zu neuen Deutungen 
und neuen Ausbauten Anreiz bieten. Wir Europäer jedoch sollten uns nicht mit der kühlen 
Beobachtung dieses Verlaufes einer Revolution der religiösen Betrachtung bescheiden, son­
dern unumwunden zugestehen, daß hier der Buddhismus von einem rationalistisch kalt ab­
geklärten, wenngleich mit transzendenten Elementen verbrämten Lehrsystem vorschreitet 
zu einem Herz und Gemüt erwärmenden Suchen Gottes — Buddha war ja inzwischen nicht 
mehr ein über andere Götter (die in Wirklichkeit nur avancierte Menschen waren) herr­
schender Gott, er war der Gott schlechthin geworden —, eines Gottes, der nicht will, 
daß sein Erscheinen inmitten der rastlosen, aber im Innersten die Ruhe ersehnenden 
Menschheit in Vergessenheit sinkt, der unausgesetzt wirkt, daß dieses zur Befreiung vom

1 Rosenberg a. a. O. p. 71 f.; 97—9; der hier gegen La Vallee Poussin erhobene Widerspruch
wird durch die Ausführungen des letzteren Gelehrten, Museon 1913, namentlich p. 2o8f.; 270 nahezu
aufgehoben.

2 Vgl. Oltramare a. a. 0. p. 304f.; 313; 316—17; La Vallee Poussin, Museon 1913, p. 258f.; 
280. Zur Gleichsetzung der Begriffe Dharmakäya und Sväbhävikakäya in chinesischen und tibetischen 
Erklärungen vgl. E. Aymonier, Le Cambodge II (Paris 1901), p. 311fl.

3 Zur Schichtung dieser Lehrsätze im Einzelnen vgl. La Vallee Poussin a. a. 0. namentlich
p. 258-60; 277-86. Zu nirmäna als ‘Truggestalt’ und seiner Entsprechung im Pali vgl. Windisch
a. a. 0. p. 199; 201.



Rade der Existenzen, vom Samsara geleitende Erlösungswerk nicht abreiht und sich hier­
für der Mithilfe vorgeschrittener Wesenheiten, der „Heiligen“, der Bodhisattva, bedient.

Es ist mehr als wahrscheinlich, daß im Gesamtverlauf dieser großartigen Bewegung 
Entlehnungen von da und dort nicht verschmäht wurden; die Grundfesten aber ruhen 
auf selbsterworbener Erkenntnis und einem echt volkstümlich religiösen Empfinden1, 
auf der „stabilite des formes masquant des variations intimes“, nach Senart (Revue ar- 
cheol. 1883, I, p. 192) „un trait saillant dans la physionomie des Indous“.

Die Lehre von einer Vielheit übersinnlicher Buddha ist sicher sehr alt und bereits 
den ersten Entfaltungssfadien des Mahäyäna zuzusprechen. A. Foucher, L’art greco- 
bouddhique du Gandhära II (Paris 1918—22), p. 373 ff. (s. auch Mus p. 172) hebt mit 
Recht hervor, daß Hlnaväna und Mahäyäna anfänglich mit demselben Pantheon arbeiteten 
(p. 387f.) und daß in jenem schon Prozesse in der Bildung begriffen sind, die in ihrem 
Wesen mahäyänistische Vorstellungen bergen; man brauche hierfür nur an die seit langem 
gekannte Reihe von Buddhas Vorgängern und an seinen Nachfolger Maitreya zu denken 
(p. 374). Der Satz F.’s aber, die Gandhära-Schule habe lange, wenn nicht immer, das 
Mahäyäna ignoriert (p. 374)1 2, kann m. E. nur dann wörtliche Geltung haben, wenn man 
alle in dieser Periode spürbaren Mahäyäna-Elemente schlechthin noch zum Hlnayana, weil 
in ihm bereits als Keim enthalten, rechnet. Jedenfalls bleibt es höchst bemerkenswert, 
daß die himmlischen Dhyäni-Buddha, die man gemeiniglich als Sondergut, als neuen Ein­
schuß des Mahäyäna anspricht, schon im Kopfschmuck einzelner Bodhisattva sowohl in 
der Gandhära- wie in der frühen Mathurä-Kunst nachweisbar sind3, und daß die aller­
dings verhältnismäßig späte Sauträntika-Sekte des Hlnayäna schon den Sambhogakäya 
neben dem Dharmakäya anerkennt4.

Man vergesse nicht: in Gandhära ist der gekrönte Gautama Bodhisattva nicht ge­
rade selten, aber seinen Bildnern schwebt ausnahmslos5 6 der Fürstensohn mit dem ihm 
gebührenden Ornat vor, der sich zu seiner Mönchslaufbahn erst anschickt. Anders die 
Jambupati-Darstellung. Sie hat es mit dem Gautama zu tun, der sich längst von Haus 
und Hof gelöst hat; hier widerstrebt also, wie ich schon bemerkte, der Fürstenprunk dem 
orthodoxen Kanon für die mönchische Buddha-Erscheinung. In den ersten Jahrhunderten

1 Vgl. Oltramare a. a. 0. p 312; La Vallee Poussin a. a. 0. p. 281 ff.; Masson-Oursel a. a. 0. 
p. 595ff.; Keith, Buddhist philosophy p. 216 (die beiden letzteren Autoren für außerindischen Einfluß). 
Andererseits vermögen wir die buddhistische Idee im Manichäismus aufzuzeigen, vgl. Chavannes et 
Pelliot, Un traite manicheen retrouve en Chine [Tun-huang], Journal asiatique 1911, II, p. 572.

2 Fouchers frühere, an Senart sich anlehnende Ansicht räumte dem Mahäyäna in der Gan- 
dhära-Iiunst einen sehr weiten Raum ein: Revue de Phistoire des religions 30 (Paris 1894), p. S58f.

3 Foucher 11, p. 243; 374 und zuvor schon Coomaraswamy, Origin of the Buddha image 
p. 23; fig. 32 dieses Aufsatzes ist in des Verf.’s Geschichte d. ind. Kunst fig. 95 mit Text p. 262 behandelt, 
flg. 17 des Aufsatzes im genannten Werke fig. 78 mit Text p. 260. Ferner vgl. Coomaraswamy, Jour­
nal R. Asiatic Soc. 1928, p. 836.

4 La Vallee Poussin, Ädi-Buddha, Encycl. of rel. and ethics 1 (Edinburgh 1908), p. 98 und Vor­
rede zur 3. Ausgabe (1925) des „Bouddhisme“ p. Vf.; Keith а. а. O. p. 221; 269; Masson-Oursel
a. a. 0. p. 593.

6 Die einzige, unten p. 15 genannte Bodhisattva-Figur im Mönchsgewand und Schmuck bezieht 
sich, wie dort bemerkt, auf eine himmlische Präexistenz. Hier befinden wir uns sicher bereits im Fabi- 
wasser des Mahäyäna; der Idee nach ist damit schon die Stufe von Nälandä erreicht.



unserer Zeitrechnung ist diese Neuerung noch nirgends mit Sicherheit nachzuweisen1. 
Taucht die gekrönte Mönchsgestalt später in Nälandä als in der Form festgelegtes aner­
kanntes Kultbild auf, so wird hiermit Buddha in voller Offenheit eine Göttlichkeit zuge­
standen, bei deren kultischer Repräsentation das Anrecht auf fürstliche Abzeichen, wie 
sie auch Gottheiten des Brahmanismus zukommen, selbst durch die Mönchsrobe nicht ver­
loren geht1 2.

Für die Frühzeit der buddhistischen Kunst verfügen die beiden größten Bildhauer­
schulen des graecobuddhistischen Gandhära und des mehr nationalindischen Mathurä über 
ein Arsenal, dessen Bestände unvergängliche Werte in sich bergen. Nicht der künstlerische 
Schwung ist hier das Entscheidende, sondern die gestaltende Kraft, wie sie sich im Schaffen 
der zahlreichen Motiv-Einheiten bewährt. Für unsern Fall gibt zu denken, daß eine ver­
einzelte Gandhära-Skulptur für die Verkörperung des noch als Bodhisattva Svetaketu im 
Himmel weilenden Gautama zu einer Kompromiß-Lösung schreitet, indem für ihn zur 
Unterscheidung von den Göttern die Ausstattung mit Mönchsgewand, Turbanschmuck und 
Halszier gewählt wird3. Ein ebenso vereinzeltes Seitenstück hierzu finden wir in einer 
stehenden Maitreya-Figur aus Mathurä (3. Jahrhundert), die mit Schmuck an Hals und 
Ohren und mit der Ambrosiaflasche, gleichzeitig aber mit Mönchsgewand und Lockenkopf 
eines Buddha dargestellt ist*. Wir können den Verlauf der Dinge nur ahnen, aber die 
von mir vermutete Anknüpfung an halbvergessene ehrwürdige Traditionen hat doch wohl 
am meisten für sich.

Die Frage aufwerfen, ob die Trikäya-Theorie jemals volkstümlich gewesen sei, heißt 
eine Antwort darauf verlangen, welche Rückwirkungen sie auf die religiöse Bildnerei aus­
zuüben vermochte. Der Bescheid hierauf hat der Zahl nach spärliche Unterlagen, je­
doch die wenigen Dokumente sind gewichtig. Unsere Kenntnis von diesen Dingen grün­
det sich auf das Studium meist doppelsprachiger Inschriften. Einzelnes davon war schon

1 Möglicherweise kann eine Mathurä-Skulptur aus dem 2. Jh. so aufgefafit werden, die Cooma­
raswamy, Origin of the Buddha image fig. 37, Geseh. d. ind. Kunst fig. 87 und Journal R. As. Soc. 1928, 
Taf. V, fig. 5 mit Text p. 836 Anm. erörtert.

2 Vgl. Coomaraswamy, Journal R. As. Soc. 1928, p. 838.
3 Boucher, L’art greco-bouddhique I (Paris 1905), p. 286; Abb. 145; II (1918—22), p. 217.
* Neueste Besprechung und Abbildung bei J. Ph. Vogel, La sculpture de Mathura, ArsAsiatica 15 

(Paris 1930), p. 45; 112; Taf. 35c. — Seit den ältesten Zeiten walten zwischen dem historischen Buddha 
und Maitreya die engsten Beziehungen, dennoch unterscheiden Gandhära und Mathuiä scharf zwischen 
ihnen. Werden die mönchischen Buddha der Vorzeit, Säkyamuni und der kommende Buddha (Maitreya) 
zu einer Reihe zusammengeschlossen, so macht letzterer sich kenntlich durch die den Götterwesen zu­
erkannte Königskleidung und das Ambrosia-Fläschchen. Ein hierfür bezeichnendes Relief aus etwa der 
gleichen Zeit wie das eben erwähnte Steinbild habe ich in meinem Aufsatz über die ältesten Buddha­
darstellungen, Münchner Jahrb. d. bild. Kunst 1929, p. 151 ff. als Beleg dafür besprochen, daß Mathurä 
seinen heimischen, auch zum Buddha verwendeten Bodhisattva-Typ, den neuen Gandhara-Buddha und 
den in Anlehnung an Gandhära geschaffenen Maitreya (mit Schmuck) bewußt auaeinanderhielt. Der hier 
an erster Stelle genannte älteste Mathurä-Typ, wie ihn Abb. 9 des eben genannten Aufsatzes zeigt, wäre 
die richtige Stütze gewesen für Grünwedels Hypothese eines alten nationalindischen Buddha, die er in 
der 1. Ausgabe seiner Buddhistischen Kunst (1893) p. 122 -25 aufgestellt, später aber, gewiß unter dem 
Eindruck der F о u eh e r ’ sehen Ablehnung (Revue de l’histoire des religions 30 (1894), p. 338ff.; L art 
greco-bouddhique II, p. 677J fallen gelassen hat. Mathurä liefert das von Foucher geforderte Zeugnis 
für das 1. Jahrhundert, das Grünwedel damals nicht erbringen konnte und durch eine Votivtafel des 
6. Jahrhunderts zu ersetzen versuchte.



früher veröffentlicht worden, aber die Durcharbeitung und Auswertung des auf das sakro­
sankte Zentrum hinzielenden Materials beginnt erst mit dem unter Mitwirkung Sylvam 
Levi’s verfaßten Aufsatz von E. Chavannes: Les inscriptions chinoises de Bodh-Gayä. 
Le Bouddhisme en Chine et dans Finde aux Xе et XIе siecles, Revue de l’histoire des 
relio-ions 3L (Paris 1896), p. 1—58. Das schon seit Alters bekannte, oft nach dem 
Diamantthron (Vajräsana) benannte Buddha-Bild in Gayä ist länger als ein Jahrtausend der 
Gegenstand innigster Devotion und das Ziel unzähliger Pilger sowohl aus Indien wie aus 
dem Ausland gewesen, von wo man Wallfahrten in die Heimat der Lehre ohne Scheu vor 
den Beschwerlichkeiten mühevoller Reisen unternahm. Bis zu einem gewissen Grade ist 
dies auch heute noch so, obgleich von der führenden Stellung des Buddhismus in Indien 
selbst nur schwache Reste übrig geblieben sind und das Maliäbodhi-Heiligtum in Gayä 
dem Schutz eines sivaitischen Religiösen unterstellt worden ist. Wann jenes berühmte 
Denkmal der Zerstörung anheimgefallen ist, wissen wir nicht; epigraphische Zeugnisse be­
sagen, daß noch im Jahre 1022 die geheiligte Statue ob ihrer Herrlichkeit in begeisterten 
Worten gepriesen und 1033 ein Platz in ihrer unmittelbaren Nähe als für den Bau eines 
Stupa geeignet erwählt wurde. Die Lobeshymnen zweier Inschriften bestätigen klipp und 
klar, daß ihre Verfasser mit der Trikäya-Theorie derart vertraut waren, daß sie diese in 
den Mittelpunkt ihrer Anbetung rückten. 1022 besingt Yun-chou das Buddha-Bild im 
Mahäbodhi-Tempel mit dem „grünen Jade gleichenden Berg der Schädelerhöhung“, mit 
dem Svastika-Symbol1 auf der Brust, das „wahre Gesicht des Thrones der Erkenntnis“, 
die „Substanz des Schattens“; dann folgt der Ruhm der drei Körper2 und hieran an­
schließend der drei Throne, auf denen sie ruhen. Wenige Jahrzehnte früher hatte der aus 
Zentralindien gebürtige Dharmadeva, in China seit seiner Ankunft dort im Jahre 973 als 
berühmter Übersetzer des buddhistischen Kanons geschätzt3, in wohlgefügten Versen ein 
Eulogium des Dharmakäya, Sambhogakäya und Nirvänakäya4 verfaßt, das sich im Ge­
leise des (in den Schlußversen genannten) Mahäyäna bewegt: der erste Körper weder eine 
Einheit, noch eine Vielheit, weder Sein, noch Nichtsein, im Bereiche der Jma, vom Denker 
nur in seinem eigenen Innern zu begreifen; der zweite jenseits der Erde auf alle Buddha- 
Welten gestützt; der dritte, das große Ziel der Muni5, in sichtbarem Glanze vielgestaltig

zu schauen. .
Wie man sich die gefeierte Mahäbodhi-Figur vorzustellen hat, darüber äußern also

die Inschriften herzlich wenig. Hier gibt uns ein von Sir Aurel Stein in Tun-huang ge-

1 Der Svastika findet sich schon auf alten Jaina-Denkmälern in Matburä und ist besonders für 
chinesische Buddha-Statuen beliebt geworden.

2 Die Besprechung des Dharmakäya nach dieser Vorlage bei Mus p. 205f. darf man nicht etwa
so auffassen, daß von ihm geschwiegen würde. _ . _

3 Wenn Mus p. 203 seinen chinesischen Namen als Fa-hien angibt, Oltramare p. 315 u. a. 
Autoren aber als Fa-t’ien, so löst die Angabe bei Chavannes a. a. O. p. 46f. diese Diskrepanz. Der 
Inder war erst Mönch im Nälandä-Tempel, hieß in China Fa-t’ien, nahm 982 den Namen Fa-h юп an
und starb 1001. .. _ , „„„

4 Über diese irrig vom chinesischen Text vorgenommene Änderung (für nirmana) s. Chavannes
a. a. O. p. 21 Anm.

5 ‘Jina’ entspricht den himmlischen Dhyäni - Buddha, ‘Muni’ (man denke an das Appellativum 
Säkyamuni) den irdischen Mönchen; heim Mittelbegriff hätte man die Erwähnung der Bodhisattva er­
wartet; buddhänäm sarvalokaprasrtam ist nicht so eindeutig.



fundenes Seidenbild aus der Zeit um 900 n. Chr. wertvolle Winke. Der Verfasser des 
großen „Serindia“-Werkes bespricht Vol. II (Oxford 1921) p. 877; 1025 mit Tafel 70 
die linke Hälfte der stark beschädigten Malerei. Die chinesische Kartuschen-Inschrift sagt 
aus, daß Skulpturen von berühmten Kultstätten Indiens wiedergegeben werden sollen. 
Fig. 4 stellt den Gautama Bodhisattva auf einem Felsen sitzend in Zeugnispose dar; Märas 
Angriff ist durch drei auf Gautamas Haupt zu einer Krone vereinte Dämonenköpfe ge­
kennzeichnet. Der Buddha, mit rotem Rock und einem über die linke Schulter geworfenen 
Manteltuch angetan — womit also die mönchische Kleidung angezeigt ist — trägt Ohr- 
und Armringe, Hals- und Knieschmuck und ornamentierten Goldgürtel. Der Umstand, daß 
auf demselben Seidenbilde Buddha in Szenen aus seinem späteren Leben1 ähnlich ge­
schmückt und gekrönt erscheint, widerrät, wie Mus p. 166 (s. schon oben p. 10) richtig 
bemerkt, mit Stein das Hauptbild in der früher üblichen Weise als Gautama Bodhi­
sattva im Kampf mit Mära zu erklären. Eben die Schmucksachen belehren uns, daß hier 
bereits der Begriff des transzendenten Buddha kräftig hineinspielt.

Die Aufschrift benennt als Vorlage eine Statue im Königreich Magadha. Wir dürfen 
getrost annehmen, daß hierunter die schon erwähnte Mahäbodhi-Statue verstanden ist, die 
nach den Berichten chinesischer Pilger das meist verehrte Kultbild Indiens vom 7. —11. Jahr­
hundert war. Der namhafteste von ihnen, Hiuen-tsang (in Indien 629—645) gibt in sei­
nen Aufzeichnungen folgende Einzelheiten: Der mit dem Antlitz nach Osten gewandte 
Buddha, eine fast 373 m hohe Figur, sitzt in der Zeugnispose mit gekreuzten Beinen, den 
rechten Fuß oben; der Thron ist 370 cm breit, 125 cm hoch. Der Buddha mit all seinen 
mystischen Körpermerkmalen ist nach der von Hiuen-tsang wiedergegebenen Tradition 
ein auf wunderbare Weise geschaffenes Kunstwerk des Maitreya, der eine Stelle über der 
rechten Brust unvollendet ließ11. Hier legten die Gläubigen eine Juwelen-Halskette an, 
und sie krönten die Statue mit einem edelsteinbesetzten Diadem. Hiuen-tsang hat sie in 1 2

1 Dazu gehört u. a. auf demselben Bilde Nr. 5, die Darstellung des Wunders von Örävastl, das 
Foucher zum Gegenstand eines höchst lehrreichen Aufsatzes gewählt hat: Beginnings of Buddhist art 
(London 1917), p. 147—84. Mus ist hier p. 167 und 276 Asm. 1 ein kleines Versehen unterlaufen: er 
spricht vom gekrönten Buddha auf dem Geierhügel (Grdhraküta), gibt aber Nummer und Beschreibung 
der Örävastl-Szene bei Stein. Der Geierhügel-Buddha (Nr. 13 bei Stein p. 878, vgl. laf. 104) ist ohne je­
den Schmuck. Dieser Irrtum ist auch in die Anzeige der Annual Bibliograph/ of Indian Archaeology 
for 1929 (Leyden 1931), p. 102 übergegangen. — Technisch schärfer herausgearbeitet als auf Tat. 70 von 
Stein’s Serindia sind die Einzelheiten des Seidenbildes in seinem Prachtwerk The thousand Buddhas. 
Ancient Buddhist paintings from the cave-temples of Tun-huang on the western frontiei of China (Lon­
don 1921), Taf. 14; hier ist auch der geschmückte Mönchs-Buddha von Kapisa in der gleichen JPose ab­
gebildet — beide Malereien mit Schnurrbart und auch sonst in der konventionellen, Gandhara nach- 
iühlenden Linienführung, in der sich das chinesische Kunsthandwerk schon im 5. Jahrhundert an den 
Skulpturen buddhistischer Felsgrotten Routine erworben hatte. Selbständig d. h. chinesisch verfuhr man 
hei den zierenden Beigaben (offenbar weil man die indischen Originale nicht vor Augen hatte), so vor 
allem bei dem wie ein gezackter Stoffkragen aussehenden Schmuck um Hals und Schultern und den 
Knie-Ornamenten; die oben erwähnten Dämonenköpfe lassen ein tibetisches Vorbild vermuten.

2 Die beinahe 1000 Jahre später von Täranätha ausgesponnene Variierung dieser Legende be­
spricht Foucher, Rev. de Phist. des rel. 30 (Paris 1894), p. 345 47 und Gandhaia Π, p. 73z 36. Hier
handelt es sich nicht um Anlegung von Schmuck, sondern um eine Wandlung im Stile des Kunstwerks, 
aus der Foucher die Erklärung des Fortschreitens vom Gandhära-Typ zum bengalischen herauslesen will.

Abh. d. philos.-hist. Abt. N.F. 7.



einem dunklen Klosterraum gesehen; топ Bodhisattva-Nebenfiguren verlautet nichts; solche 
erwähnt er bei der Beschreibung des Bodhi-Baumes und des Diamantthrones1.

Die legendenhafte Erklärung der späteren Schmückung fußt, wie es nach desselben 
Berichterstatters Erzählungen über andere Kultstätten wahrscheinlich wird (Mus p. 167), 
auf alter Kultsitte1 2. Es mag sogar ein ritueller Beweggrund mit im Werk gewesen sein, 
dessen Auswirkung über die allerorts üblichen Spenden von Blattgold, Flaggen usw. hinaus­
reicht; zu der religiösen Bedeutung, die dem Guß- oder Holzbuddha an sich innewohnte, 
trat noch eine andere: die der zeremoniellen Auflegung des Schmuckes3. Die sanskrit­
chinesischen Dokumente — ja nicht als verstiegene Eigenbrödler - Ideen abzutun — er­
halten, auch abgesehen von der Literatur der Lehrbücher, kräftige Stützung durch eine 
zweite Reihe von Inschriften. Diese führt uns nach Kamboja, dem schon seine geo­
graphischen und dynastischen Namen das Gepräge einer vorderindischen Kolonie aufdrücken. 
In der bis 1907 zu Siam gehörigen altkambojanischen Provinz Battambang hat man eine Stele 
gefunden, die bildlich weiter nichts als einen meditierenden Buddha vorführt, aber durch 
die einleitende Sanskrit-Strophe einer in dieser Sprache und in Khmer verfaßten Inschrift4

1 Vgl. Mus p. 166 — 8; in S. Beals Übersetzung Si-yu-ki II (London 1906) p. 120f.; 116; 119 und 
entsprechend gekürzt bei Shaman H wui Li, The life of Hiuen-tsiang, by S. Beal (London 1911), p. 104f.; 
Boucher, Etüde sur l’iconographie bouddhique I, p. 91 ff. mit Wiedergabe des späteren Ersatzbildes. — 
Es ist merkwürdig, dafä auch die Borobudur-Anlage unter der Mittelkuppel eine unvollendete Buddha- 
Statue in der Zeugnisstellung birgt; A. Foucher sieht in ihr, . worauf Sir Aurel Stein a. a. O. 
p. 877 hin weist, eine bewußt nach dem Gay ä-Vorbild hergestellte Arbeit: Bull, de l’Ec. fr. d’Extr.-Or. 3 
(Hanoi 1903), p. 79ff.; in englischer Übersetzung ‘Beginnings of Buddhist art’ p. 257ff. mit Taf. 43, 1. 

— Über Beziehungen zwischen Säkyamuni und Maitreya (s. schon oben Anm. 27) sei hier ange­
merkt: 1. die ideale Vereinigung beider in einer und derselben Bildgestalt (Mus p. 262 — 4); 2. die 
vor Przyluski übersetzte chinesische Legende, nach der Maitreya von Säkyamuni diesem von Ananda 
überreichte goldgewebte Gewandstoffe entgegennimmt, die er an die Trinität (Buddha, Lehre, Gemeinde) 
als Geschenk weitergeben soll (Mus p. 170, wiederholt p. 269); 3. die Borobudur-Szene: Säkyamuni als 
Svetaketu (also vor der Erdenexistenz) übergibt stehend dem im Schmuck der transzendenten Buddha 
sitzenden Maitreya die Königsinsignien (Mus p. 266—9). — Die hier erwähnte Sitte, kostbare Gewebe 
(ihr Name Ttasäya zeigt die bekannte Orange-Farbe der buddhistischen Mönchsgewänder an) zur Statuen- 
bekleidung zu stiften, hat sich bis heute im gesamtindischen Kultbereiche erhalten.

2 In Vorder- und Hinterindien bestand schon früh der Brauch, den Götterfiguren hei festlichen 
Anlässen Metallschmuck anzulegen. Der Schmuckschatz eines Tempels ist oft von ungeheurem Wert; 
ich konnte mich im Visrm-Tempel von Klein -Conjeeveram hiervon überzeugen. In Campa verraten an 
den Köpfen mancher Statuen Einsattelungen am Scheitel, daß dort Diademe Halt finden sollte n^(H. Par- 
mentier, Sculptures chames, Ars Asiatica 4 (Paris 1922), Taf. 27; um 700); man hat in Mi-so’n den 
vollständigen Goldschmuck einer weiblichen Gottheit gefunden (J. Leuba, Les Chams et lern· art 
(Paris 1923), p. 58 mit Taf. 9; 10. Jahrh.). In Birma sind besonders geheiligten Buddhabildern aus Stein 
oder Bronze ohne Rücksicht auf ihren mönchischen Charakter Metallkronen nnd andere Schmuckteile 
angelegt worden. Über Siam vgl. Mus p. 165 (auch schon bei Coedes, Ars As. 5, p. 35) und p. 186.

3 Von den mit aufgelegtem Schmuck bedachten Figuren machte man fertig geschmückte Nach­
bildungen, zumeist verkleinerten Ausmaßes, die für Geheimkulte berechnet zu sein scheinen; die großen 
Statuen wurden damals stets ohne Schmuck hergestellt. Hierzu und andererseits zu Verbindung das 
Säkyamuni-Kultes mit dem des (gleichfalls ungeschmückten) Amitäbha vgl. Mus p. 209ff.; 270ff.

4 H. Kerns Aufsatz hierüber: Over den aanhef eener Buddhistische inseriptie uit Battambang, 
Verslagen en Mededeelingen Akad. Amsterdam 1899 (— Verspreidc Geschritten 3 (’s Gravenhage 1915), 
p. 291 — 304) ist in der Literatur oft (s. auch Coedes, Bronzes khmers p. 37) zitiert; am eingehendsten 
hat sich E. Aymonier, Le Cambodge 2 (Paris 1901), p. 307ff. damit beschäftigt, der die Datierungs­
ziffern so liest, daß sie ein zwischen 980 und 982 n. Chr. gelegenes Jahr angeben.



für die religionsphilosophische Seite unseres Themas ein beredter Zeuge aus der Zeit 
zwischen 980 und 982 n. Chr. ist. Hier ist nämlich die höchste, absolute Weisheit, Para- 
märtha genannt1, mit dem Luft- oder Himmelsraum (vyoman) verglichen und ihr wird 
die Manifestation der drei Körper zum Zwecke der Erlösung der drei Welten zugesprochen. 
Nun zählt aber zu den Äquivalenten des Wortes vyoman auch Icha = Äther, Luftraum, 
und dieses Wort wird in der oben behandelten Inschrift von Bodh Gayä zu einem Vergleiche 
des Dharmakäya beigeholt1 2 * *. Derselbe Begriff soll also „Dharmakäya“ und „Paramärtlia“ 
erhellen, und das eine Mal wird Paramärtha zuoberst über die drei Buddhakörper gerückt, 
das andere Mal mit Dharmakäya identifiziert. Nach dem oben p. 13 Gesagten überrascht 
uns das nicht.

In fast genau dieselbe Zeitspanne fällt die zwischen 975 und 980 n. Chr. in Stein ver­
ewigte Steleninschrift von der am linken Mekong-Ufer gelegenen Pagode Srei Santhor. Der 
ganze Text ist m. W. nie veröffentlicht worden, sodaß wir immer noch auf Emile Senarts 
Aufsatz „Une inscription buddhique de Cambodge“, Revue archeologique 1883, I, p. 182—92 
(größtenteils abgedruckt bei Aymonier а. а. О. I, p. 261- 70; cf. II, p. 308) angewiesen 
sind; p. 187 ist die Übersetzung der drei Anfangsstrophen aus dem Sanskrit mitgeteilt, 
die als Ausschnitt der aus so feinfühliger Feder stammenden Darlegungen hier im Wort­
laut folgen möge:

„Je salue le Corps de la loi qui, degage de la matiere, comme la lune du genie 
qui l’eclipse, brillant dans les coeurs purs, comme eile dans une onde pure, penätre, 
comme eile, toutes choses de son eclat.

„Inclinez-vous devant le Corps de la felicite qui est pour le Corps de la loi 
comme est pour le soleil son disque, qui est indispensable a la puissance magique 
des Buddhas pour faire apparaitre la variete des figures sensibles.

„Je m’incline devant le Corps sensible des Buddhas bienfaisants, qui donne ä 
la terre tont ce qu’elle souhaite, arbre des desirs depouille de tout desir.“
Die sachliche Parallelität mit dem oben p. 16 erörterten Texte springt ins Auge. 

Wiederum wird der dreieinige Buddhakörper in Verneigung gegrüßt und verehrt. Wir er­
fahren von Senart (p. 188), daß in einer folgenden Strophe die der Vollendung teilhaftig 
werdenden Wesen Yogin genannt werden; der Originaltext ist, wie gesagt, nicht zugäng­
lich, sicherlich aber werden wir hier dieselbe Straße geleitet wie in der sinnverwandten 
Inschrift von Bat Cum8, nach der das Yogin-Wissen durch die Verbindung des eigenen 
Denkens mit der göttlichen Natur Buddhas erreicht wird; die Stufe des Yogin ist also 
ungefähr die der oben p. 16 genannten Muni, der ekstatisch erleuchteten Weisen.

Im Vorangehenden habe ich versucht, indem ich mich häufig und dankbar an Mus 
Darlegungen anlehnte, die Brücke zwischen den abstrakten Gedanken der Dreiköipeilehie 
und den konkreten Darstellungen des königlich geschmückten Buddha zu schlagen. Das 
seelische oder das leibliche Auge auf letztere gerichtet, hatte der Mahäyänist allen drei

1 Vgl. La Vallee Poussin, Museon 1913, p. 276; С. A. F. Rhys Davids, Buddhist reality, En- 
cycl. of rel. and ethics 10 (1918), p. 592f. und in weiterem Zusammenhang 0. Strauss, Indische Philo­
sophie (München 1925), p.222ff.; 239f.; 243.

2 Sanskrit-Text bei Ohavannes-Levi a. a. 0. p. 19. Vgl. die Textstellen bei Oltramare p. 316:
die endlose Weite des Raumes entspricht der Buddha-Natur.

8 Coedes, Journal asiätique 1908, II, p. 232; 246. Datum nicht später als 960 n. Chr. (p. 215).



Körpern den Tribut andächtiger Verehrung gezollt, aber es konnte doch für den Schmuck­
buddha nur einer als „reales“ Vorbild den Sinnen vorschweben. Der Dharmakäya, für 
den kein Gleichnis erfindbar, entzog sich grundsätzlich jeder greif- und sichtbaren Formung; 
der Nirmänakäya hatte für die noch nicht „reifen“, vor dem mönchischen Buddhabild 
sich neigenden Erdenkinder seine Illusionsrolle weiter zu spielen, und es kam dafür zu 
paß, daß man die altehrwürdige, wahrscheinlich schon zu Asoka’s Zeiten (3. Jahrhundert 
v. Chr.) die Gemüter beschäftigende Vorstellung neubeleben konnte, Buddha habe von 
seinem himmlischen dauernden Aufenthalt nur sein Bild zur Erde gesandt; es seien dem­
nach magische Schöpfungen, die dem Menschen den Pfad zur Erlösung weisen1. Blieb 
also nur der Sambhogakäya — das strahlende Phänomen, als das der Königsbuddha in­
mitten der Heiligen, der Bodhisattva1 2, weilt, um mit ihnen sich in die Heilsaufgabe zu 
teilen bis zum einstigen Ende des irdischen Hastens.

Ob hiermit die Ursprungsfrage für den Typ des geschmückten Buddha ganz, teil­
weise oder gar nicht gelöst ist —· auf alle Fälle steht fest, daß dieser seit Hiuen-tsang’s 
Zeiten, also seit rund 600 n. Chr. existierte und damals gewiß keine kühne Neuschöpfung 
war. Es kann nicht im geringsten wunder nehmen, daß man an dieser Art Bildwerken 
Gefallen fand; ihr stofflicher Gehalt, der entscheidende Kampf mit dem zur Befriedigung 
des weltlichen Durstes verlockenden Mära, war Angelpunkt der Buddhalehre geworden, 
und die Behängung mit dem Gepränge des Fürsten3 erfüllte geradezu ein aus der Volks­
seele quellendes Bedürfnis. So hat sich denn die rührige Bildhauerschule der wissenschaftlich 
und künstlerisch führenden Universitätsstadt Nälandä, unfern Buddha Gayä in Bengalen4 
gelegen, genau so wie ehedem die Faktoreien von Mathurä und Gandhära dem Geschmack 
der Zeit angepaßt, indem sie den gekrönten Märavijaya (Mära-Besieger) für fromme Zwecke, 
so oft man es nur wünschte, vom großen Kultbild bis zur winzigen Votivgabe anfertigte.

Die lehr- und lernfreudigen Nälandä-Klöster5 waren die Heimstätten für den Mahä- 
yäna-Buddhismus und das mit ihm verknüpfte künstlerische Schaffen, und der von hier

1 Vgl. La Vallee Poussin, Museon 1913, p. 278 und Encyclopaedia of rel. and ethics 8 (1915) 
p. 334; Mus p. 256f.

2 Sie allein sehen ihn, ebenso wie die Buddha den höchsten, die gewöhnlichen Menschen den 
niedersten der drei Körper erschauen. Hierbei ist aber zu berücksichtigen, daß der Name „Bodhisattva“ 
im Mahäyäna immer mehr verallgemeinert und schließlich auf jeden Kleriker angewendet wurde.

3 Erwägenswert ist die von Mus p. 200 vertretene Ansicht, daß der Königaornat nicht unbedingt 
mit der Geschichte der Sambhoga-Form von Anfang bis Ende verbunden sein müsse; vielleicht sei die 
königliche Erscheinung an die Stelle eines Lichtkörpers getreten, wie ihn das Suvarnaprabhäsa. - Sütra 
(vgl. M. Anesaki, Encycl. of rel. 4 (1911), p. 840; 12 (1921), p. 203) beschreibt: wenn die Buddha sich 
den Bodhisattva in ihrer vollkommenen Form zeigen, gehen Strahlen von ihnen aus, die eine Aureole 
hinter Kopf und Kücken bilden; in dieser Weise nehmen sie den Sambhogakäya an.

4 Genauer gesagt: Bodh (oder Buddha) Gayä liegt in der 1912 von Bengalen abgetrennten Pro­
vinz Bihär and Orissa. Auch sonst ist hier der geographische Begriff ‘Bengalen’ in diesem weiteren 
Sinne angewendet. Sachliche Aufklärung bei L. S. S. O’Malley, Bengal, Bihar and Orissa, Sikkim 
(Cambridge 1917), Karten-Fig. 1; 41; 100.

5 Neueste Ausgrabungsberichte von J. A. Page, Ann. Report Arch. Surv. India 1925—6 (Cal- 
cutta 1928) p. 100-107; 158; 1926-7 (Calcutta 1930) p. 25—9; 127—35; 218f. — Über die Stellung 
Nälandäs (1197 von den Muhammedanern zerstört) in der Wissenschafts- und Religionsgeschichte vgl. 
V. A. Smith, Encyclopaedia of rel. and ethics 9 (1917), p. 126f.; K. J. Saunders, Epoche in Buddhist hi- 
story (Chicago 1924), p. 70—104.



ausstrahlende Einfluß erstreckte sich auf den ganzen buddhistischen Orient jener Periode. 
Nepal, Tibet, Birma standen mit ihnen in enger Fühlung, und auch für die regen Be­
ziehungen zu den großen Inseln des malaiischen Archipels liegen Beweise zutage1. Die 
Nalanda-Plastik entwickelte sich als Ausläufer der späteren Gupta- Kunst, wie sie aus 
Särnäth bekannt ist; sie beginnt schon im 7. Jahrhundert, als Nälandä die größte Kloster- 
Universität der Welt war und von Hiuen-tsang und I-tsing besucht wurde, erreicht ihre 
Blüte unter der Päla-Dynastie des 8. bis 11. Jahrhunderts und lebt im 12. Jahrhundert 
noch unter den Sena-IIerrschern weiter1 2. In diesem Zeitraum erfolgten auch die Einfälle 
südindischer Stämme, wie der Cola, die sich zeitweise des Thrones der verdrängten Päla 
bemächtigten und in Kunst und Kultur ihre Spur hinterließen.

Für diese Epoche charakteristisch ist eine zugleich den Typ des gekrönten Buddha 
wiederholende figurenreiche Basalt - Skulptur3 des Münchener Museums (Abb. 2). Das 
521/г cm hohe Belief ist eine gute, ungefähr in die Mitte des 9. Jahrhunderts zu setzende 
Arbeit aus Bihär. Die Zentralfigur sitzt in einer Bogennische und ist mit dem Mönchsgewand 
bekleidet, dessen Falten durch erhöhte Linien ausgeprägt sind. Um für die Halskette Platz 
zu schaffen, ist der über die Schulter gelegte Endzipfel des Gewandes bogenförmig beiseite 
geschoben. Das Haupthaar ist bereits abgeschnitten, wie sich aus den die Stirn unter dem 
Diademreif umziehenden Ringellöckchen4 ergibt; auch wird über dem Diademzacken nicht 
der Schopf des langen Haares sichtbar, der sonst der Kopfschmuck des als Prinz geborenen 
Bodhisattva ist. In alledem tut sich die Absicht kund, einen Buddha zu formen und keinen 
Bodhisattva. Die szenischen Darstellungen aus Buddhas Leben fehlen, über dem Nischen­
bogen sind nur drei Buddha anderer Zeitalter zu sehen. Die Umrahmung ist rein archi­
tektonisch. Den Buddha, über dessen Haupt sich die Blätter des Bodhi-Baumes wölben, 
umgeben innerhalb der Nische die Schreckgestalten aus Mära’s Heer, darunter stehen 
zwei abgemagerte Megären — Mära’s Töchter, deren üppige Reize unter den sie miß­
achtenden Blicken des Buddha hinschwinden5 6. Mära selbst steht links unten am Sockel 
und zielt mit dem Bogen nach dem Erhabenen. Die weibliche Gestalt neben ihm ist wohl 
sicher die Erdgöttin Vasudhärä®, die Buddha mit abwärts gestreckter Hand als Zeugin 
seiner Verdienste anruft.

Inhaltlich und. formal gehört zu unserer Reliefplatte die kleine von Duroiselle (s. oben 
p. 9) veröffentlichte Steintafel, wenn diese auch jünger ist; D. setzt sie gewiß richtig

1 Die Inschrift einer Kupferplatte um 860 verzeichnet den Empfang eines Gesandten von Sumatra 
bei dem Päla-Herrscher Devapäla und spricht von der Gründung eines Klosters für einen javanischen 
Fürsten: Coomaraswamy, Geschichte der ind. Kunst p. I26f.; 225.

2 Über diese Epoche vgl. jetzt J. C. French, The art of the Pal cmpire of Bengal (Oxford 1928) 
und insbesondere Stella Kramrisch a. a. 0.

8 Repliken mit größerer oder geringerer Abweichung sind häufig. Vgl. z. B. Coomaraswamy, 
Catalogue of the Indian eollections in the Museum of Fine Arts, Boston 2 (1923), p. 75 mit Taf. 34; 
p. 77 mit Taf. 35 links unten (erstere = Museum of Fine Arts Bulletin 22 (Boston 1924), p. 30); Kram­
risch a. a. 0. fig. 14, 15, 17; Ann. Report Avch. Surv. India 1926—27, p. 209; Taf. 43c.

4 Diese Löckchen überträgt die spätere Pala-Kunst schematisch auf Bodhisattva und sogar auf
hinduistisehe Gottheiten; vgl. Coomaraswamy, Mus. Fine Arts Bulletin 17 (Boston 1919), p. 61 3.

5 Vgl. Windisch, Mära und Buddha p. 119ff., besonders 130; K. Seidenstücker, Südbud­
dhistische Studien I (Hamburg 1916), p. 83.

6 Vgl. über sie meine Bemerkungen im Jahrb. d. asiat. Kunst 1924, p. 131 (Diekbauch - Typen in 
der indisch-ostas. Götterwelt).



Abb. 2. Gekrönter Buddha im Mönchsgewand in der sog. Erdberührungs - Pose. 
Basalt-Relief aus Biliär, Vorderindien. 9. Jh. Höhe 52,5 cm. Mus. f. Völkerkunde,

München (L 114)

ans Ende des 11. Jahrhunderts. Nun offenbaren die großen, seit der zweiten Hälfte des­
selben Jahrhunderts entstandenen Pagan -Tempelbauten sowohl in der Architektur wie in 
ihren figuralen Skulpturen Elememte des Biliar-bengalischen Stils, wie er ostwärts nach 
Birma gezogen ist; um so mehr beweist also jene, sicher in vielen Repliken hergestellte 
indische Votivplatte, die um diese Zeit ihren Weg nach Pagan gefunden hat, daß die 
Birmanen damals von dem in Bengalen bereits seit mehreren Jahrhunderten eingebürger-



ten Buddha im Mönchsgewand mit 
Schmuck und Krone1 wußten. Trotz­
dem tritt dieser in der Pagan-Zeit 
nicht irgendwie ausschlaggebend her­
vor; der rein mönchische Charakter 
wird hei den stehenden wie bei den 
sitzenden Figuren festgehalten, und 
auch der Buddha in der Zeugnispose — 
nunmehr geradezu national-birmanisch 
geworden — läßt es hierbei ruhig be­
wenden1 2. Der gekrönte Buddha ist 
erst verhältnismäßig spät in Birma 
heimisch geworden. Die Reliefs in alten 
Pagan-Tempeln bringen zwar den Gau- 
tama vor seiner Weltentsagung als 
Bodhisattva im indischen Königs- 
schmuck, in allen folgenden Lebens­
stadien aber trägt er vor wie nach 
der Erreichung der Buddhaschaft das 
geistliche Gewand. In Pagan ist mir 
nur eine einzige Darstellung des ge­
schmückten Mönchsbuddha von grös­
serem Ausmaß bekannt3 * * * * 8, ein vergol­
detes Steinbild (Abb. 3), das im Hofe 
der berühmten Ananda-Pagode aufge­
stellt ist. König Anawrata (1014 — 77), 
gleich bekannt als Eroberer wie als 
Glaubensreformer, soll es aus Thaton, 
der alten Talaing - Hauptstadt an der 
Südküste Birmas mitgebracht haben — zusammen mit all den von ihm begehrten heiligen 
Schriften, mit Fürst und Volk, nicht zuletzt auch mit den Kunsthandwerkern, die der

1 Drei stehende und sechs sitzende „Figures of the Crowned Buddha“ vereinigt R.Chan da auf Taf.37 
des Annual Report Arch. Surv. of India 1921—22 (Simla 1924); Text p. 105f.

2 Die Skulpturfunde von Hmawza, dem. alten Prome, sind viel älter als die kaum vor dem
11. Jahrh. beginnenden von Pagan; z. T. gehen sie bis ins 6 Jh. zurück. Hier trifft man noch die alte 
meditierende Pose (s. oben p. 6 Am, 2), und die Zeugnisstellung ist minder streng fixiert; nirgends 
sonst begegnet es, daß die abwärts gerichtete Hand — mitunter ist es sogar die linke — seitlich über 
das Knie gehalten ist. Alle diese Eigentümlichkeiten erklären sich daraus, daß Prome seine Anregungen
nicht wie Pagan dem Nordosten, sondern dem Süden Indiens (AmarävatI, Conjeeveram, Ceylon) verdankt. 
Vgl.Taw Sein Ko, Annual Report Arch. Survey India 1909—10, p. 121 und Taf. 47; Duroiselle, ebenda
1925—26, p. 120f. und Taf. 55b und 1926-27, p. 175 f. und Taf. 38c (cf. Annual Bibliography of Indian
Archaeology for 1928 (Leyden 1930), p. 24 und Taf. 10a); Report Arch. Surv. Burma for 1925, p. 26; G. E.
Harvey, History of Burma (London 1925), p. 7. Von Belang auch T. A, Gopinatha Rao, Bauddha ve- 
stiges in Känchipura, Indian Antiquary 44 (Bombay 1915), p. 128f.

8 Die vereinzelt auftauchenden kleinen, als Jambupati bezeichncten Bronzen kommen nicht in 
Betracht, weil sie jünger sind und überdies ihre Herkunft in der Regel nicht feststellbar ist. Das von

Abb.3. Buddha. Vergoldete Steinstatue im Hofe der Ananda- 
Pagode, Pagan. 11. Jh. Ungefähr lebensgroß. Nach eigener 

Aufnahme v. J. 1911



siegreiche Herrscher in seiner Residenz Pagan ansiedelte. Die Statue folgt dem indischen 
Kanon, mit dem wir von den bengalischen Bildwerken her vertraut sind; Schmuck- und 
Diadem-Ausstattung mit der seitlichen Schleifenzier1 decken sich mit den indischen Formen 
des 11. Jahrhunderts. Birmanisch aber ist die den Haarschopf anzeigende kegelförmige 
Erhöhung und ferner der unter einer Patte hervorgehende Endzipfel des prall am Körper 
anliegenden Mönchsgewandes. Daß Thaton ein Hort des Hmayäna-Buddhismus war, ent­
zieht jener Herkunftsüberlieferung nicht den Boden. Der Einfluß von Nalanda reichte sehr- 
weit; für unsere Erwägungen ist von Belang, daß der von dem gefangenen Thaton-Fürsten 
in Pagan erbaute Nan Payä-Tempel mit Götterbildern ausgestattet ist, die für die Durch­
setzung des Talaing-Buddhismus von Thaton mit dem indischen Brahmanismus zeugen. 
Wenn sich nun in Birma trotz der nordostindischen Einwirkungen während der Blütezeit 
des Pagan-Reiches der gekrönte Buddha als Kultbild nicht durchsetzte, so mag die Er­
klärung hierfür in dem religiösen Eifer Anawrata’s und seiner Nachfolger zu suchen sein, 
unter denen der vom tan irischen Hinduismus überdeckte Mahäyäna-Buddhismus von dem 
im 11. Jahrhundert eingeführten Hinayäna zurückgedrängt wurde* 1 2 3.

Den endgültigen Zusammenbruch des Reiches von Pagan führten die Eroberungszüge 
von Khubilai Khan herbei, der 1253 schon das Yünnan-Shan-Reich Nan-chao unter seine 
Botmäßigkeit gezwungen hatte; dadurch war den mehrere Jahrzehnte zuvor ein­
setzenden Shan-Wanderungen, die sich westwärts bis Assam, südöstlich nach Siam-Kam- 
boja ausdehnten, auch der freie Zugang nach Birma geöffnet. Die eindringenden Shan 
bemächtigten sich des ganzen Landes, unterjochten die Birmanen und die Talaing und 
richteten ihre Herrschaftssitze in Ava (Oberbirma), Toungoo und Pegu (Unterbirma) auf. 
Von 1297 bis 1532 behielten sie die Oberhand unter steten Kämpfen, die die Annahme 
rechtfertigen, daß die in der Pagan-Zeit erstiegene Kulturhöhe erst allmählich wieder er­
klommen wurde®.

Taw Sein Ko (oben p. 8) besprochene Fragment ist ziemlich spät und nähert sich bereits dem 
Shan-Typ.

Mehr Interesse erweckt die im Ann. Report Ärcli. Surv. of India 1913 —14, Part I, p. 10 mit Taf. 12 b c 
veröffentlichte gut erhaltene kleine Bronzeflgur eines geschmückten Mönchs-Buddha mit vorn auf dem 
Sitz liegenden Donnerkeil (vajra). Die Pagode in Pagan, in deren Trümmern sie gefunden wurde, soll 
Anfang des 10. Jhs. erbaut worden sein und als Vorbild für mehrere Tempel gedient haben. Der Stil 
der Bronze und der vajra, ähnlich Chanda, Ann. Rep. Ai-ch. Surv. of India 1921—22, Taf. 37i, deuten 
auf Bengalen; sie dürfte um 1100 entstanden sein und ist gewiß als Votivgabe aus Indien in die bir­
manische Pagode gekommen.

1 Vgl. unsere Abb. 2 und Seidenstücker, Südbuddhistische Studien Abb. 25; 34 und 36 und den 
Text p. 30; 39: Der Scheitelschopf mit Ornament, umgeben vom Diadem, wird mit 10000 Turbantüchern von 
fabelhafter Zartheit umwunden — davon rühren augenscheinlich die seitlich flatternden Enden an den 
spätbengalischen und den Pagan - Figuren her. — Die Seidenstücker’sche Arbeit wird durch die fast 
gleichzeitig über dasselbe Thema erschienene von Duroiselle, The stone sculptures in the Ananda 
temple at Pagan, Annual Report Arch. Surv. of India 1913—14 (Calcutta 1917), p. 63—97 ergänzt.

2 £)er G-rundzug der birmanischen Ikonographie wie der der dortigen Religion überhaupt bleibt 
trotz solcher Einzelabweichungen, wie sie im ‘Fürsten-Buddha’ an die Oberfläche treten, hmayamstisch. 
Der zu R. C. Temple’s ‘Scraps of Tibeto-Burman Folklore’, Indian Antiquary 60 (Bombay 1931), p. 116 
vom Bearbeiter hinzugefügte Kommentar „In Burma images of the Buddha [i. e., the Mänusha Buddha 
of Mahäyänism] are very common“ bedürfte der klaren Abgrenzung.

3 Guter Überblick bei G. E. Harvey, History of Burma p. 64f.; 73ff.



Die Tatsache, daß wir heutigentags noch in 
sämtlichen Shan-Territorien Birmas dem Ornat-Buddha 
in einer Ausführung begegnen, die den bengalischen 
Ursprung an der Stirn trägt und sich scharf vom neu­
birmanischen Duktus abhebt, gestattet wohl den Schluß, 
daß die Inspiration, einen gekrönten Buddha unter die 
Kultbilder aufzunehmen, von den Shan auf die Bir­
manen überging. Fraglich bleibt nur, ob jene ihn auf 
vorder- oder hinterindischem Gebiete kennen gelernt 
haben; in ersterer Hinsicht ist an die Geschichte des 
Ahom-Reiches in Assam zu erinnern, aus dessen eth­
nischer Grundschicht die Shan nicht wegzudenken sind.

Freilich, vergleichen wir den Shan-Buddha im 
Fürstenschmuck (Abb. 4)1 mit den aus Bengalen in 
der Pagan - Periode nach Birma verpflanzten Darstel­
lungen, wie sie uns vorher beschäftigt haben, so springt 
der Zusammenhang zwischen beiden nicht ohne weiteres 
ins Auge. An jenem fällt zunächst die gewaltige, 
phantastisch ausgestaltete Krone auf; die Gesichtszüge 
mit den emporgezogenen Brauen und den gesenkten 
Lidern wirken fast hochmütig vornehm — aus der in­
dischen Physiognomie der Pagan-Buddha (11.—12. Jahr­
hundert) spricht derselbe Zug. Den Oberkörper decken 
schwere Schmuckgehänge; Oberarm und Handgelenke 
sind mit Goldreifen umspannt. Die Beine sind in orthodox - indischer Weise, die Fuß­
sohlen nach oben gekehrt, gekreuzt, die rechte Hand in der Zeugnispose, während die 
linke der Regel entsprechend im Schoß ruht, häufig aber in befremdender Abweichung 
hiervon ein Gefäß hält. In der Gewandung ergeben sich zweierlei Arten, wobei der 
Körperschmuck indes der gleiche bleibt; bei der einen (Abb. 4) ist an den von der 
linken Hand niederwallenden Stoffenden das Mönchsgewand kenntlich, das vom Schmuck 
überdeckt wird; bei der anderen (Abb. 5) windet sich eine schmal gefaltete lange Schärpe 
um Schulter und Arm — das von alters her zur indischen Männertracht gehörige Um­
schlagtuch. Wir haben hier also das eine Mal den mit Krone und Schmuck ausgestatteten 
Mönch vor uns, das andere Mal die Laientracht, d. h. den indischen I ürsten in seinem 
Ornat. Beide Bronzen habe ich aus einem Kloster der westlichen (Kbamti-) Shan als Ge-

1 Der Elephantenthron erscheint bei den Shan - Stämmen am häufigsten. Das Münchener Museum 
besitzt auBer unserer Abbild. 4 mit 7 Elephanten noch 2 Stücke mit 4 und 8 Tieren. Die Abbildung 
bei A. Getty, The Gods of Northern Buddhism 2 (Oxford 1928) Taf. 8b (7 Elephanten) bezieht sich, wie 
die gekreuzten Deine zeigen, sicher auf Birma, nicht auf Siam. Goedes, lablettes votives bouddhiques 
du Siam, Ltudes asiatiques I (Paris 1925), Taf. 5 Mitte zeigt einen von 3 Elephantenköpfen getragenen 
Lotusthron; vgl. die japanische Überlieferung bei Getty p. 16. Ein anderes Motiv, bei dem der Elephant 
nur in der Mitte des Sockels zwischen zwei Löwen erscheint, bei V. A. Smith, History of fine arts in 
India and Ceylon (Oxford 1911), p. 189 und R. Chanda, Ann. Rep. Arch. Surv. of India 1921 —22, 
Taf. 37i. — Zu Grunde liegt die in den ältesten Texten noch nicht erwähnte legendäre Beziehung des 
Elephanten zur Geburt Buddhas.

Abh. d. philos.-hist. Abt. N. F. 7.

Abb. 4. Buddha auf dem Elephantenthron. 
Bronze aus einem Kloster der Hkamti- 
Shan, Upper Cliindwin-Distrikt, Ober­
birma. Höhe 51cm. Mus. f. Völkerkunde, 

München (Cb 139)



schenke des Priors mitgebracht1. 
Wir blicken bei Abb. 5 auf ein 
feines Antlitz unverkennbar vor­
derindischen Charakters. Gewisse 
Einzelheiten, wie das kragen­
ähnliche Ausbreiten des Schal­
tuches am Rücken und die nur 
rückwärts sichtbaren Zierge­
hänge um die Hüften, gemahnen 
an nepalesische Plastik, und das­
selbe gilt von dem Gefäß in der 
linken Hand, das nicht mehr 
der Wasser- oder Almosenschale 
entspricht1 2 3, sondern der nepa­
lesisch-tibetischen Vase des Un­
sterblichkeitstrankes. Diese ist 
das ständige Attribut für die 
unter dem Namen des Amitäyus 
(ungemessenes Leben) in Nepal- 
Tibet weit verbreitete Form 
(Abb. 6) des himmlischen Bud­
dha Amitäbha (ungemessener 

Glanz), durch die der irdische Gautama Buddha dort mehr und mehr in den Hintergrund 
rückte*. Amitäbha steht zu Amitäyus im Verhältnis des Buddha zum Bodhisattva; folge­
richtig ist die bildliche Form des ersteren die in den Himmel erhobene mönchische Erschei­
nung Gautamas, während die des letzteren als eines fürstlichen Bodhisattva sich 
Sambhoga-Typ anpaßt4.

Abb. 5. Buddha mit Ambrosia-Vase in der linken Hand, Myro- 
balane in der rechten. Bronze gleicher Herkunft wie Abb. 4. 

Höhe 20 cm. Mus. f. Völkerkunde, München (Ch 140)

dem

1 Zum Alter dieser noch heute verbreiteten Bronzen und Schnitzereien bemerke ich, daß die 
Sammlung Lamarepicquot (s. unten p. 29 Anm.) des Münchener Museums ein gutes Beispiel (L 69) ent­
hält, das schon 1830 nach Europa verschifft wurde. Die Zeichnung bei Paullinus a St. Bartholomaeo, 
Darstellung der Brahmanisch-Indischen Götterlehre (Gotha 1797), Taf. 15b ist nach einem Original ge­
macht, das um 1790 im Museum des Kardinals Borgia zu Veletri war; diese Bestände sind jetzt in der 
Vatikanischen Bibliothek. Sicherlich waren also schon beträchtlich früher solche Shan-Typen im Umlauf.

2 Die Wasserschale hat in Gandhära Gautama Bodhisattva in weltlichem Gewände; Foucherll, 
p.217f. deutet sie als das Wassergefäß des indischen Religiösen, das schon auf Gautamas künftigen Wandel 
hinweist. S. auch unten p. 35 Anm. 2.

3 Eine sonderbare Mischung ist die in neuerer Zeit gegossene als ‘Crowned Buddha?’ bezeichnete 
Tibet-Bronze bei A. Getty a. a. 0. Taf. 67. Dieser Buddha in Zeugnispose erhebt sich auf einem dop­
pelten Lotussockel, dessen Blätter Schlangenköpfe sind — ein bevorzugtes Motiv an nepalesischen Lampen 
für brahmanische Riten. Die plastische Musterung des Mönchsgewandes zeigt golddurchwirkten schweren 
Stoff an; das Fremdartigste aber ist der hoch ansteigende aus Löckchen gebildete Mittelschopf, der mit 
einem Knauf bekrönt ist und sich wie ein emporgezogener Usinsa ausnimmt.

4 Diese meine Deutung wird durch eine von Mus p. 199 aus Rockhill p. 201 übernommene Über­
setzung einer tibetischen Sütra-Stelle gestützt und klärt wohl manche sonst hervortretende Unstimmig­
keiten. S. auch Keith а. а. O. p. 268. Eine ähnliche Unterscheidung scheint A. Grünwedel, Mythologie 
p. 118 im Auge zu haben ; bei Abb. 91 (p. 112) ist gemäß p. 118 die Beschriftung Amitäyus in Amitabha 
zu ändern; vgl. auch p. 33; 109f.



Abb. 6. Bodhisattva Amitayus mit Ambrosia-Vase. Vergoldete Bronze, nepalesische 
Arbeit für Tibet. Höhe 11 cm. Mus. f. Völkerkunde, München (04.88)

(Nacli dieser Amitayus - Bronze dünkt uns eine alte laotische Umstellung ((Abb. /) 
j,'ipppj^ bemerkenswert. Die nahe Merwandtscliaft der buddhistischen Riten in Siam und 
Birma hängt selbstverständlich mit den geographischen, politischen und wutschaftlichen 
Wechselbeziehungen dieser beiden Länder eng zusammen, deren Grenzen sich im Laufe 
der Jahrhunderte häufig verschoben haben. Das westlaotische Gebiet von Chiengmai, das 
heute für die kunsthistorische Untersuchung der Siam-Altertümer so oft herangezogen wird, 
stand von der Mitte des 16. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts unter birmanischer Ober­
hoheit. Unsere nach einem kleinen siamesischen Tafelwerke (Bronze Image of the Buddha1.

1 Im Vorwort nennt sich der Autor H, Navanugraha. Das vorwiegend aus religiösen Motiven 
entstandene Buch bietet auf 95 Abbildungsseiten ohne Einhaltung der chronologischen Folge eine 
lehrreiche Übersicht ungefähr vom 6. bis 15. Jahrhundert. Vertreten sind einerseits die Dvaravati-Epoche 
der Indo-Mon-Khmer-Zeit und die Abstufungen in der Lophuri-Schule vom erlöschenden Khmer-Stil bis 
zu den Formen von Uthong und Ayuthyä, andererseits die Thai-Schulen des Nordens mit ihren Über­
gängen zur Ayuthyä-Epoche. Unsere Zeugnispose mit und ohne Schmuck ist durch viele Beispiele belegt.

Auffällig ist die p. 6, 7, 63, 64, 86 gewählte Beschriftung „Gandhararaj style“. Da die dem Gupta- 
Stil entsprechende Gewandung von den übrigen Figuren in stehender Haltung nicht absticht, kann die 
Bezeichnung nur in der Stellung der Hände begründet sein: die rechte ist, zur Brusthöhe erhoben, nach 
vorn geöffnet, über den gebogenen linken Arm fällt die emporgezogene Stoffmasse des Mantels (Abb. 64 
umgekehrt); die aus gestreckte Hand mit leicht eingerollten Fingern faßt dessen Endzipfel, manchmal 
ist sie auch leer. In der Gandhära - Kunst ist eine ähnliche Haltung des Buddha, namentlich m den 
szenischen Darstellungen häufig (Foucher I, p. 615ff.; II, Taf. beim Titelblatt). An den von Navanu­
graha abgebildeten Bronzen erkennt man, daß das ihnen zugrunde hegende Gandhara-Vorbild aut 
seinem Weg über Mathurä und Amarävati schon stark abgeschliffen ist; klarer als bei ihnen tritt die



Abb. 7. Buddha in meditierender Stel­
lung. Bronze aus Chiengmai (Siam) um 
1700. Höhe 30 cm. Nach [H. Navanu- 
graha], Bronze image of the Buddha, 

Bangkok 1927, Taf. 14

Bangkok 1927, Abb. 14) hergestellte Abbildung zeigt 
eine ungefähr 300 Jahre alte Bronze; an ihr sind in 
selten hohem Grade die verschiedenen Komponenten er­
kennbar: ganz nepalesisch ist die Haltung der Hände 
mit dem Amrta (= Ambrosia)-Gefäß, bengalisch- 
birmanisch die Krone mit den flatternden Schleifen, 
siamesisch der Gesichtsschnitt und der Sockel. Hier 
wie bei den vorher besprochenen Shan-Bronzen wird 
der Unbefangene die hohe Mittelspitze als einen Be­
standteil der Krone auffassen; in Wirklichkeit erhebt 
sie sich, ohne Zusammenhang mit ihr, vom Scheitel 
aus. Die eben erwähnte Verwandtschaft mit dem ben­
galisch-birmanischen Kopfschmuck wird erst verständ­
lich, wenn man die Entstehung dieser Spitze erklärt; 
sie ist weiter nichts als die Ausgestaltung des Scheitel­
schopfes, in den das unter dem Diadem emporge- 
strichene Haar zusammengefaßt ist; ein Schmuckstück 
bildet dessen abschließende Bekrönung1. An der Rück­
ansicht der AmitäyusAbbildung 6 ist dies gut zu se­
hen, obwohl dort leider die Spitze weggebrochen ist. 
Dieser Scheitelschopf war in der indischen Literatur 
schon immer zusammen mit dem fürstlichen Kopf­
schmuck erwähnt, dem Diadem oder Turban2; wir 
finden ihn deshalb bei sämtlichen von der indischen

Verbindungslinie hervor an einem von Coedes in P’ong Tük (Zentralsiam) gefundenen Bronzeflgürchen 
(Journal of the Siam Society 21 (Bangkok 1928), Nr. 3, Taf. 17), dessen Datierung ins 2.—3. Jahrh. mir 
um etwa 200 Jahre zu früh gegriffen erscheint. Nun spricht Coedes in diesem Aufsatze zwar von dem 
‘Gandhärian type' der Amarävati-Kunst des 2. Jahrhunderts n. Chr. (p. 203), aber nicht schlechthin von 
einem Gandhäraräj-Stil in Siam, und ich entsinne mich nicht, den Ausdruck sonst irgendwo gelesen zu 
haben; da Navanugraha in der Vorrede eigens der ihm von Prinz Damrong und Prof. Coedes ge­
liehenen Unterstützung gedenkt, darf man wohl vermuten, daß er von dieser Seite betreffs des Gan~ 
dhära-Typs beraten worden ist.

Zum Worte, nicht zur Sache selbst, schließlich noch eine Bemerkung: In ‘Gandhararaj’ ist die 
letzte Silbe, wie die siamesische Schreibung p. 63 mit gegenüber den sonstigen Stellen wechselndem 
Auslaut erweist, Wiedergabe von skr. räjya bzw. rästra ‘Königreich , nicht von raja König ; der ganze 
Namen ist aber auch von dem indisch-afghanischen Grenzgebiet auf einen Teil der an Birma und das 
nördliche Indochina anstoßenden chinesischen Provinz Yünnan, wo die Shan eine alte Heimat besaßen, 
übertragen worden. Über diese kulturgeographischen Entlehnungen verdanken wir wichtige Aufschlüsse 
Pelliot, Bull. Ёсо1е fr. d'Extr.-Orient 4 (Hanoi 1904), p. 57ff.

1 Vgl. Seidenstücker a. a. O. Abb. 46; 47. Auch beim siamesischen Königsbuddha ist dieser 
Schopf pyramidenförmig innerhalb des ionreifes zu sehen. Über das Fortleben der Scheitelknoten- 
Bekrönung im heutigen Zeremoniell s. A. Ledere, Bull, de 1 Ec. fr. dbxtr.-Or. 4 (Hanoi 1904), p. 74ol., 
G. E. Gerini, Chulakantamangala or the tonsure ceremony as performed in Siam (Bangkok 1895), p. löf.

Ans dem Obigen geht von selbst hervor, daß Heinr. Zimmer, Kunstform und Yoga im indischen 
Kunstbild (Berlin 1926) in die abgebrochene Scheitelspitze seiner Abb. 9 zu Unrecht einen Donnerkeil hinein- 
geheimnißt; vgl. unsere Abb. 4—5.

2 Vgl. Coomaraswamy’s oben p. 11 zitierten Aufsatz.



Fürstengestalt ausgehenden Kultfiguren, seien sie bud­
dhistisch oder brahmanisch, in allen Ländern, in die Indien 
seine religiöse Propaganda trug — somit auch heim Khmer- 
Typ und seinen siamesischen Ableitungen.

An den Amitäyus also knüpfen die Jambupati-Darstel- 
lungen des Shan-Typs, soweit sie sich der oben genannten 
fürstlichen Laientracht bedienen, an. Übergänge zwischen 
unsern Abbildungen 5—7 sind verfolgbar an zwei interes­
santen von Maung Mya, Journal of the Burma Research 
Society 4 (Rangoon 1914), p. 219 ff. veröffentlichten Bronzen.
Taf. I, Fig. 1 ist nach Haltung und Attribut ein vollkom­
mener Amitäyus; Gesichtszüge, Plumpheit der Hände und 
Einzelheiten der Krone aber bekunden Einschlag von der 
birmanischen Seite, die sonst vom Amitäyus nichts weih.
Fig- 2 ist schon unverkennbar der Stempel des birmanischen 
Shan-Buddha aufgeprägt, an der Krone sieht man gerade­
zu die Shan-Form entstehen; im übrigen ist die Figur un­
serer Abb. 5 eng verwandt und teilt mit ihr sogar die Eigen­
tümlichkeit, daß die Rechte nicht die Zeugnisstellung be­
wahrt, sondern die Handfläche nach vorn kehrt und die 
Myrobalane zwischen Daumen und Zeigefinger hält.

Die Abb. 451 bei M. and B. Ferrars, Burma2 (Lon­
don 1901), p. 206, auf die Maung Mya in einem eigenen 
Nachtrag a. a. 0. 6 (1916), p. 20 Bezug nimmt, entspricht 
unserer Abb. 6 und zeigt lediglich, daß in die Fundamente 
des Tempels in Mahamuni, nördlich von Akyab, der Haupt­
stadt von Arakan, eine Votivgabe aus Nepal eingebettet 
worden ist. Ein hohes Alter kann keinem der drei Bildwerke 
zugesprochen werden.

Der moderne Jambupati in Birma hat die vorderin­
dische Kleidung abgestreift; man folgt nun der Landessitte.
Die birmanische Fürstentracht alten Herkommens, die sich 
bis ins 19. Jahrhundert erhielt, ist ein mit flügelförmig 
endenden Gürtel- und Schulter-Schärpen und ähnlichem 
Aufputz versehenes Gewand; mit diesem bekleidet die bil­
dende Kunst auch die himmlischen Genien, Gestalten mit 
anbetend erhobenen oder Lotuszweige tragenden Händen,
wie sie im dekorativen Schnitzwerk der Klöster außerordentlich beliebt sind. Das Münchener 
Museum besitzt unter seinen alten Beständen1 eine sicher noch ins 18. Jahrhundert hinauf­
zurückende Holzfigur dieser Art (Abb. 8). Die Krone ist unvollständig erhalten; die Vorder­

Abb.8. HimmlischerGenius(Nat). 
Birmanische Holzplastik, 18. Jh. 
Höhe 135 cm. Mus.f. Völkerkunde, 

München (L Z)

1 Von dem französischen Naturforscher L. Lamarepicquot 1880 in seine Heimat gebracht; sein 
Versuch, schon damals ein ethnographisches Museum in Paris zu gründen, schlug iehl. Die Sammlung 
wunderte bis Preßburg, und in Wien vollzogen zwei Münchener Professoren, die Orientalisten Othmar



arme fehlen ganz, aber an der Absplitterung ist zu sehen, daß die Hände vor der Brust 
gefaltet waren; die Musterung des Gewandstofies ist vertieft ausgeschnitten.

Etwa seit der Mitte des 19. Jahrhunderts wird alles steifer (Abb. 9); die Gewandflügel 
reihen sich schürzenartig vorn am Rock aneinander, die Ornamentierung wird in Lackpaste 
ausgeführt, in die man Spiegelglasplättchen einbettet; dies alles und die darübergelegte 
Vergoldung steigert in etwas barbarischer Aufdringlichkeit die glitzernde Wirkung. Aus 
dem Diadem, das ehemals den Scheitelschopf umgeben hat, ist eine Krone geworden, 
die pyramidenförmig an steigt und in eine schlanke Spitze ausläuft; die früher seitlich vom 
Kronreif ausgehenden Flügel bilden nunmehr das Ende eines Schmuckban des, das unter­
halb der Krone den Haaransatz umzieht und hinter den Ohren endet. Entsprechend ist 
die Gewandung hei dem fürstlich geschmückten Buddha in der birmanischen Neuzeit (Abb. 1); 
der Oberkörper ist jetzt auch vollständig bekleidet und mit Schmuck behängt. Aber da 
die sitzende Haltung und die Zeugnispose beibehalten ist1, sieht man die Schärpenenden 
nur zwischen den gekreuzten Beinen auf den Sitz niederfallen* 1 2.

Abb. 1 gibt eines der repräsentativsten Stücke unseres Museums wieder; die in sorg­
fältiger Lackpasten-Teclmik ausgeführte Arbeit stammt aus der Mitte des 19. Jahrhunderts. 
Die Gesichtsform hat die volle Rundung des jungbirmanischen Typs mit den gleichmütig 
ruhigen Zügen. Die an Schultern, Ellbogen und Handgelenken verzierte Jacke der Königs­
gewandung ist mit Schmuckgehängen überdeckt — ähnlich wie die unbekleidet (Abb. 5) 
oder mit dem Mönchsumhang halbverhüllt gedachte (Abb. 4) Brust der Shan-Buddha. Daß 
trotz der Bekleidung noch die Erinnerung an das Schultertuch indischen Stiles nachwirkt, 
sieht man an den ornamentierten Schärpenenden, die über dem Ellbogen den Oberarm 
umschlingen; ungeachtet aller Veränderungen blickt immer noch der indisch inspirierte 
Shan-Buddha durch. Die Krone erscheint wesentlich umgestaltet, sie hat bereits die 
Form der Stufenpyramide angenommen. Die Spitze ist bei unserer Figur erneuert, die seit-

Frank und Marcus Jos. Müller 1841 den Ankauf für den bayerischen Staat. König Ludwig 1. machte 
dafür 27000 Gulden flüssig.

Eine Anzahl der L.’schen Skulpturen hat Charles Coleman in seiner Mythology of the Hindus 
(London 1832) für Text und Abbildungen verwertet. Der Verfasser schreibt p. ΧΙΓ, daß die Tafeln „with 
a very few exceptions“ nach seinen eigenen Sammlungsstücken lithographiert seien; L.’s Name wird 
nicht genannt.

1 Aus älterer Zeit finden sich vereinzelte Ausnahmen. Im Distrikt des Inleh-Sees (südliche Shan- 
staaten) sah ich einen stehenden Holzbuddba mit Almosenschale; seine Haltung und die von den Hand­
gelenken steif niederfallenden Mantelenden erinnerten an Siam, die Gesichtszüge mit den hochgezogenen 
Brauen an Shan- oder frühbirmanische Figuren. Die Pyramidenkrone mit dem Stirnband, die jacken­
artige Bekleidung und der Schmuck des Oberkörpers waren wie bei den birmanischen Typen um die Mitte 
des 19. Jahrhunderts. — Ein stehender Marmor-Buddha im birmanischen Königsornat entsprechend den 
Genien in Abb. 9 ist bei V. C. S. O’Connor, Mandalay and other eitles of the past in Burma (Lon­
don 1907), p. 182 abgebildet: Pyramidenkrone mit Seitenflügeln ohne Stirnband, hochgezogene Brauen; 
mit beiden Händen hält er eine Schale, vom Ellbogen hängen Schärpenenden herunter.

2 Ein Steinfigürchen des 18. Jhs. verzeichnet A. IC. Coomaraswamy, Catalogue of the Indian 
collections in the Mus. of Fine Arts, Boston 2 (1923), p. 138f. mit Taf. 82 oben rechts. Merkwürdig da­
ran ist die Mischung von birmanischer Pyramidenkrone und Ohrgehänge mit den dem Shan - Buddha 
eigenen weitausladenden Ornamenten, die vom Kronenrand aus gehen, bis hoch über die abgebrochene 
Spitze aufsteigen und von C. irrig als Flammen-Nimbus aufgefaßt werden.



Abb. 9. Zweiflügelige Klostertür mit Genien (Nat). Bekrönung mit dem 
abgewandelten vorderindischen Makara - Motiv. Birmanische Holz­
schnitzerei des 19. Jhs. Höhe 360 cm. Mus. f. Völkerkunde, München

(Md 466a)

liehen Flügelornamente, die augenscheinlich in die beiden Spalten am Kronenreif eingefügt 
waren, fehlen; auch der Ohrschmuck ist verloren gegangen, wie zwei kleine Löchei in 
den Ohrlappen verraten.



Abb. 10. Buddha. Typ und Technik 
wie bei Abb. 1. Birmanische Arbeit 
des 19. Jhs. Höhe 85 cm. Mus. f. Völ­

kerkunde, München (Md 265)
Abb. 11. Buddha, vom siebenköpfigen 

Intakt ist ein unansehnlicheres Stück Schlangenkönig überdacht. Khmer-Stein-
des Museums (Abb. 10); auch diese etwa gleich- plastik um ЮОО n. Chr. Höhe lllcm.Mu-
altrige Figur ist in derselben, heute außer see Guimet, Paris (Mission Delaporte)

Brauch gekommenen Lacktechnik hergestellt.
Die Flügel sind schon in der Plastik mitgeformt und gehen nach dem jetzt beliebten Modus 
nicht mehr vom Kronenreif, sondern von einem das Stirnhaar umziehenden Schmuckband aus.

Auf siamesischem Boden kam durch die im 13. Jahrhundert ins Menam-Tal vor­
rückenden Shan — die Gründer des siamesischen Reiches — zuerst der Mönchsbuddha 
der bengalischen Päla-Kunst in Aufnahme. Erst als die Siamesen durch die Schule von 
Lopburi°— der Provinzialhaupstadt der kambojanischen Khmer vom 11—13. Jahrhundert 
- mit deren Kunst und Kultur in Fühlung gekommen waren, gelangte auch der Königs- 
Buddha zur Geltung. Er schließt sich hier aber nicht wie im Laosgebiet dem bereits ge­
schilderten, vom bengalischen Vorbild aus umgewandelten Shan-Typ an, sondern wird 
eine Mischung von indischen und Khmer-Elementen, namentlich in Hinsicht auf die Krone. 
Im Mahäyana- Buddhismus der Khmer1 ist die Verehrung Buddhas als eines transzen­
denten, dreigestaltig gedachten Wesens, wie wir oben p. 18 f. gesehen haben, schon vom i

i Für diesen dürfte Sumatra-Java (Srlvijaya) die Quelle sein, die ihrerseits von Bengalen aus 
gespeist wurde. Über den Fund einer ganzen Sammlung von Bronzen mahayanishschen Charakters in 
No-andioek (Java) s. N. J. Krom, Inleiding tot de Hindoe-Javaansche Kunst 3 (s Gravenhage 1923), 
Tat 109 mit Text 2 p. 445; zu beiden Seiten der obersten Mittelfigur ist je ein Ornat-Buddha, kbenso 

im KLlog d. Ethnogr. Kei,h,„„,. Leid.- 6 «»), Tel. X, . M P- *> -bg,- 

bildete Bronze aufzufassen.



10. Jahrhundert ab erwiesen. Der geschmückte Typ1 ist weitaus vorherrschend und sicher 
gleich alt. In der Darstellung zeigt sich keinerlei Beziehung zur Maliäbodhi-Figur. Der 
Buddha erscheint (Abb. 11) mit nacktem Oberkörper, zuweilen verrät eine leise Andeutung eine 
Stoffhülle am linken Arm; die Hände ruhen in meditierender Pose im Schoß, die Beine 
sind nicht gekreuzt, sondern übereinandergelegt. Den Thronsitz bildet der Körper des 
Schlangenkönigs Mucilinda, dessen sieben Köpfe schirmförmig das Haupt des Buddha über­
dachen — ein Motiv, das der Gandhära - Kunst völlig fehlt, in Südindien dagegen sehr 
häufig ist und von dort aus wohl auch nach Indochina und in die Khmer-Kunst gelangte 
(Foucher I, p. 414f.). Dasselbe gilt für die Sitzweise mit den übereinandergeschlag-enen 
Beinen, die auch auf den indischen Süden, Amarävati und Ceylon, deutet. Der Schmuck 
hat aus indischen Motiven entwickelte Khmerformen angenommen, die Krone ist ein breites, 
nach oben ausladendes Diadem, über dem der Scheitelschopf des emporgerafften Haares 
mit dem Schmuckabschluß sichtbar wird (vgl. p. 28 Anm. 1). Das Original der vom Musee 
Guimet gütigst überlassenen Photographie, eine Steinskulptur von 111 cm Höhe, wird in 
die zweite Hälfte des 10. Jahrhunderts datiert.

Der geschmückte Khmer-Buddha ist mit vielen anderen Kultbildern von der Lopburi- 
Schule übernommen worden, die ihrerseits den Mischkessel für die bodenständigen Mon 
(= Talaing)-Kunstelemente, wie für die der Khmer und Thai bildete. Von ihrem Wirken 
zeugen neben der Steinplastik — die im Münchener Museum besonders gut vertreten ist — 
auch die zahlreichen kleinen Bronzefiguren des brahmanischen und buddhistischen Kultes, 
die in Siam und Kamboja gefunden wurden. Wir sehen da die fortschreitende Stilwandlung 
der Buddha-Gestalten vom typischen Khmer-Buddha zur geschmückten Mönchsfigur in der 
meditierenden und dann in der Märavijaya-Pose, und ebenso den mantelumwallten stehenden 
Buddha mit Khmerschmuck und -Krone, den später die Ayuthyä-Schule umgestaltet1 2. Um 
1350 erlangt das zur Hauptstadt Siams erhobene Ayuthyä die Führung und tritt das 
künstlerische Erbe von Lopburi und den andern inzwischen erblühten Schulen des Thai- 
Stiles an. In dieser Periode, in der die politische und kulturelle Übermacht der Siamesen 
über die zurückgedrängten Khmer immer mehr an Ausdehnung gewinnt, verliert der 
sitzende geschmückte Buddha an Bedeutung gegenüber dem stehenden, der in Siam und

1 Beachtung verdient, daß in einer Khmer-Stele von Ankor (Foucher а. а. О. I, p. 406f. mit 
Abb.), die den Kampf zwischen Buddha und Mära im übrigen ganz mabäyänistisch wiedergibt, erstem· 
als Bodhisattva schmucklos erscheint — man vergleiche dazu das oben p. 10 über Nälandä Bemerkte.

2 Diese Mischung läßt sich besonders gut an den Bronzefiguren verfolgen, die Coedes, Bronzes 
Khmers, T. 20—24 zusammen gestellt hat. Auf den ersten vier Tafeln finden wir den Khmerstil, nament­
lich bei den sitzenden Gestalten, noch vorherrschend ausgeprägt. Vereinzelt erscheint bei diesen das 
Mönchsgewand auch beim geschmückten Typ; fast alle sitzen auf dem Näga in meditierender Pose. In 
den beiden Figuren auf T. 24 aber sehen wir bereits ein merkliches Näherrücken an das bengalische 
Schema in der Zeugnispose und in der Form des Diadems. Dieses ist ein Charakteristikum der Figuren 
im Bayon-Tempel von Ankor, womit als Datierung der Schluß des 12. Jhs. gegeben ist. Von der Aus­
dehnung des Mahäyäna-Kults der Khmer-Zeit im gegenwärtigen Ost-, Mittel- und Südsiam und auf der 
malaiischen Halbinsel vermitteln eine Vorstellung die großen Mengen der in all diesen Gebieten mit 
Preßstempeln hergestellten tönernen Votivtäfelchen Wir sehen da häufig die in Khmer-Inschriften des 
10. Jhs. angerufene Trias Buddha, Lokesvara, Prajnäpäramitä (Coedes, Tablettes votives bouddhiques, 
Etudes asiatiques I, p. 146ff. und Taf. 10), wobei der erstere meditierend im Königsornat erscheint, 
öfter aber auch die Verbindung von Mönchsgewand und Fürstenschmuck mit der Zeugnispose zeigt 
(Taf. 5-7).

Abh. d. philos.-hist. Abt. N. F. 7.



Abb.13. Buddha-Kopf, Bronze. Typ und Zeit 
wie Abb. 12, Höhe 45 cm. Mus. f. Völker­

kunde, München (10. 464)

Birma als „Dlpaükara“1 bezeichnet wird. Er hat 
die Bechte oder beide Hände schutzspendend er- 

Abb. 12. Buddha. Bronze der Ayuthyä-Schule, hoben. Ein treffliches Beispiel aus der Zeit um 
Siam um ltiOO. Höhe 114 cm. Mus. f. Völker- }ß()0 bietet trotz technischer Mängel — Scheitel­

kunde, München (13-26-156) spitze und rechte Hand fehlen, die linke ist un­
geschickt ergänzt — eine 114 cm hohe Bronze- 

ficur des Münchener Museums (Abb. 12). Diadem und Ohrschmuck sind noch ausgesprochen 
Khmer; Körperbildung, Gesichtszüge und die spitze Form der Ohrmuschel entsprechen 
dem von Sukhotai aus weiter entwickelten Thai-Stil. Der Mönchsmantel, der hei dem Be­
streben, die Durchsichtigkeit des Stoffes zu betonen, Körper, Untergewand und Schmuck 
unverhüllt vortreten läßt, erscheint in seiner Steifheit schon mehr wie eine Rückwand.

Einen vollständig erhaltenen Scheitelaufsatz sehen wir in Abb. 13. Dieser Kopf des 
Münchener Museums ist bewundernswert durch seine plastische Modellierung und die hai- 
monische Buhe, dennoch labt seine glatte Vornehmheit die packende Individualität ver-

1 Über ihn namentlich Boucher а. а. 0. I, 
jouddhique I, p. 77ff.

273 fF.; II, p. 232 und Etüde sur l’iconographie



missen. Der in Abb. 11 beim Khmer-Bud­
dha gezeigte Haarschopf hat nunmehr das 
Aussehen einer dreifach abgeschnürten, in 
eine knospennähnliche Spitze auslaufenden 
Kuppel (vgl. p. 28 Anm. 1).

Die im 17. und 18. Jahrhundert von 
Birma ausgehende starke Beeinflussung be­
wirkt eine merkliche Umgestaltung des 
lcambojanisch - siamesischen Stils. Zuerst 
treten als Übergangsformen Holz- und 
Bronzestatuen auf, die wegen ihrer auf­
dringlichen Ausstattung meist überschätzt 
werden1. Bei ihnen sind Oberkörper, Unter­
gewand und Mantel mit plastischen Orna­
menten, teilweise recht zusammenhanglos 
und sinnwidrig, besetzt; wir beobachten 
noch die spitz geformte Ohrmuschel des 
alten nordsiamesischen Stiles und die Ivhmer- 
form des Ohrschmuckes, das Khmer-Diadem 
aber ist bereits der Pyramidenkrone ge­
wichen; bei fast allen mir bekannten Stük- 
ken fehlt die Spitze. Den Schluß bildet 
der moderne Siam-Buddha, der in Krone 
und Gewandausstattung ganz den schon 
oben erwähnten himmlischen Genien Bir­
mas (Abb. 9) folgt und dazu noch den mit 
Ornamenten umsäumten Mantel behält 
(Abb. 14). Die Hände sind mit der Innen­
fläche nach vorn erhoben3.

Abb. 14. Buddha. Siam-Bronzen der Neuzeit. Höhe 
62; 60 cm. Museum für Völkerkunde, München 

(05.185; 08.230)

In weitgeschwungenem Bogen sind wir zu unserem Ausgangspunkt, nach dem „In­
dien jenseits des Ganges“ zurückgekehrt. Die Führungslinie für die viel verästelten Wege,

1 Als Beispiele habe ich mir notiert: G. Groslier, Arts et archeologie khmers 2 (Paris 1924), Taf. 7 
Kamboja um 1600, wohl zu früher Ansatz); Coomaraswamy, Catalogue of the Indian collections in 
the Museum of Fine Arts, Boston 2 (1923), p. 138 mit Taf. 83 (beide Stücke sicher Siam, nicht Birma) 
und Museum of Fine Arts Bulletin 23 (Boston 1925), p. 61 mit Fig. 5 (Siam am 1700); Sammlung Mar- 
czell v. Nemes 2 (München 19311, Nr. 425 mit Taf. 85 (technisch feine Arbeit gleichen Alters).

8 Die Abb. rechts zeigt wiederum die Schale (s. oben p. 26 Anm. 2); in Siam tragen sie auch die 
Mönchs-Buddha. Beim Fürsten-Buddha erscheint sie unbegründet, Mus p.277 hält sie m diesen Fallen für 
möglicherweise entlehnt vom Amitäyus bzw. überhaupt von den gekrönten Buddha des Mahayana; hier­
zu bemerke ich, daß als ‘tres rare’ ein stehender Amitäyus, Tibet-Bronze des 17. Jhs., bei J. Hackin, 
La sculpture indienne et tibetaine au Musee Guimet (Paris 1931), Taf. 45 abgebildet ist. — Zu unserer 
Abb. 14 vgl. die ganz entsprechenden Figuren bei Mus Taf. 8.



in die wir zur geschichtlichen Aufhellung des Ornat-Buddha hineinleuchten mußten, nimmt 
sich etwa folgendermaßen aus:

Inmitten des buddhistischen Bilderkultes, der ungefähr mit dem Beginn unserer Zeit­
rechnung einsetzt, steht eine wohl im zweiten oder dritten nachchristlichen Jahrhundert 
entstandene Buddhastatue, der man schon wegen des Ortes, an dem sie sich befand ■— 
es ist die Stätte des folgenschwersten Geschehens in Buddhas Leben — mit ehrfürchtiger 
Scheu nahte. Lob und Preis sind ihr geweiht, die ganze buddhistische Welt soll durch 
Nachbildungen Anteil an ihrem Glanze haben. Während der Zeit vom 7.—11. Jahrhundert 
fließen die religionsgeschichtlichen Zeugnisse besonders ergiebig. Altem Brauche fol­
gend hat man das Bild mit Edelmetallzierrat und kostbaren Gewändern geschmückt; dies 
bleibt jedoch keine bloße Äußerlichkeit, sondern es ändert sich zugleich damit unter der 
zwingenden Mystik der Dreikörperlehre die Auffassung von dem Wesen, dessen körper­
haftes Symbol das Bild sein sollte; man erschaute in ihm nicht mehr den schlichten Mönch, 
der seinen Mitmenschen auf dem Erlösungspfad vorangeschritten war, sondern seinen in 
paradiesische Fernen entrückten Leib, der, sonst nur für Überirdische sichtbar, nun dem 
verzückten Auge des durch Glauben und Wissen Erstarkten in himmlischem Glanze und 
fürstlicher Pracht erstrahlte. Durch den mystischen Ritus der Schmuckanlegung wird der 
Nirmänakaya zum Sambliogakäya erhoben. Allmählich aber stellt man sich diesen als das 
Primäre vor, er wird Allgemeingut, und es gerät in Vergessenheit, daß der Buddha im 
Königsschmuck letzten Sinnes auf der Erhebung einer temporären Zutat zum ständigen 
Attribut basiert. Eine betriebstüchtige Bildhauerschule greift die Idee auf und schafft 
einen neuen kanonischen Typ, der sich mit dem Buddhismus verbreitet und namentlich 
in hinterindischen Landen Wurzel schlägt, ohne daß man sich hier über seine Herkunft 
und seine ursprüngliche Bedeutung Rechenschaft gibt. Die rechtgläubigen Birmanen, Shan 
und Siamesen1 wären betreten, wollte man sie davon überzeugen, daß ein Grundpfeiler 
der Mahäyäna-Theologie in ihr „kleines Gefährt“ (Bmayäna), dem sie inbrünstig anhängen, 
eingeschmuggelt worden ist. Auch da zeigt sich eben, daß, wie schon jene Buddha-Pilger 
aus China zu melden wußten, Mahäyäna und Hinayäna — die sich in einer Entwicklungs­
linie bewegen und nicht als streng geschiedene Sekten aufzufassen sind — mancherlei 
voneinander gelernt haben. Erst von diesem Blickpunkt aus gelingt es, das Werden und 
die Entfaltung des scheinbar so seltsamen Jambupati-Typs ihres Schleiers zu entkleiden.

1 Ceylon geht andere Wege: ganz unberührt vom Mahäyäna ist aber auch diese Insel nicht ge­
blieben. Vgl. Coomaraswamy, Gesch. d. ind. Kunst p. 187. — Die Vermischung mit dem Visrm - Kult 
führt auf ein anderes Gebiet, das hier außer Betracht bleiben kann.

Nachtrag zu p. 16f. Der nunmehr erschienene „Catalogue of paintings re covere d fiom 1 un- 
huano· by Sir Aurel Stein“ von Arthur Waley (London 1931) gibt p. 268 Text und Übersetzung der 
chinesischen „much - defaced inscription“ des Buddha von Tun-huang. Die für uns wichtigsten Stellen 
lauten: „Country of Magadha, light-emitting magical Image ... The head is spangled with bright pearls 
and adorned with lovely jeweis . . . the merit of looking up at the Blessed One’s face.“ Waley schließt 
daran noch weitere Mitteilungen unter Hinweis auf sehr beachtliche von Sylv. Levi und P. Pelliot 
aufgezeigte Stützpunkte. Wir gewinnen hier eine Vorstellung von der Kopistentätigkeit für die inter­
nationale Religionspropaganda im 7. Jahrhundert.



ZOBODAT - www.zobodat.at
Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Abhandlungen der Bayerischen Akademie der Wissenschaften - Philosophisch-
philologische und historische Klasse

Jahr/Year: 1932

Band/Volume: NF_7

Autor(en)/Author(s): Scherman Lucian

Artikel/Article: Buddha im Fürstenschmuck. Erl. hinterindischer Bildwerke d. Münchener Museums f.
Völkerkunde 1-36

https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21125
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=56794
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=375862

