Abhandlungen
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften
Philosophisch-historische Abteilung
Neue Folge. 7.
1932

Buddha im FlUrstenschmuck

Erlauterung hinterindischer Bildwerke
des Miinchener Museums flir Volkerkunde

von

L. Scherman

Vorgetragen am 11. Juli 1931

Minchen 1932

Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften
in Kommission des Verlags R. Oldenbourg Minchen




A e A S A e S e TR

e
demie g,




Wilhelm Gerger

zum 7. Geburtstage
21. Juli 1931

in Freundschaft und Verehrung




®,

e T

BT




Mandalay, beim Sturz des 1885 erloschenen Konigtums von Birma die Landeshaupt-
stadt, kann wohl noch heute als Mittelpunkt des religiosen Lebens und des ihm dienenden
Kunsthandwerks gelten; ich glaube nicht, daB der moderne wirtschaftliche Aufschwung
Rangoons in den zwei Jahrzehnten, die seit meinem birmanischen Aufenthalt verstrichen
sind, hieran viel gelindert hat. Das Meiste an Bildnerei, was durch Spenden frommer
Buddhisten seinen Weg in die zahllosen Tempel und Kloster findet, stammt aus den Werk-
stitten von Mandalay. Der Geldaufwand und leider auch die Anspriiche an kiinstlerisch
veredelte Arbeit sind ja viel bescheidener geworden, aber an den Leitsitzen fiir die Bronze-
gieBer und Holzschnitzer — die Mehrzahl der Marmor- und Alabasterfiguren 1iBt den Be-
schauer kalt — hat sich wenig gelockert. Ich habe mich selbst davon iiberzeugt, daB ein
flott beschiftigter Bronzegiefer im Dorfchen Myohoung bei Mandalay sozusagen eine
Normenliste von acht ,kouranten® Nummern im Geddchtnis bewahrte, auf Grund deren
er die Nachfrage seiner Kunden nach Buddha-Statuen befriedigte. Er nannte mir der
Reihe nach

1. Dipankara, stehend mit Almosenschale,

2. Buddha, stehend, eine Kyasu-Frucht in der Hand haltend?,

L Kyasw (ky ausgesprochen wie (sch bzw. dsch) erklirt Judson, Burmese- English Dictionary
(Rangoon 1893) p. 234 als ,Chebula tree“, dessen Frucht Fieber heilt. Nach der Buddha-Legende gibt
Gott Indra dem Buddha, der unter Blihungen leidet, eine runde Myrobalanen-Frucht mit den Worten
,wenn man diese Frucht ifit, horen die Blihungen auf®. Und wirklich genas Buddha von seinem Leiden:
E. Waldschmidt, Legende vom Leben des Buddha (Berlin 1929) p. 184 (iibersetzt nach der chinesischen
Version, cf. p. 9; 245). Genau so in den tibetischen Texten, nur daB diese von der Heilung einer Kolik
durch Honiggenuf sprechen: W. W. Rockhill, The life of the Buddha ... derived from Tibetan works
(London 1907) p. 34, Nach A, Grinwedel, Mythologie des Buddhismus (Leipzig 1900) p. 114 (vgl
Pander-Grinwedel, Pantheon des Tschangtscha-Hutulktu (Berlin 1890) p. 74 Nr. 142) hiilt der Medizin-
Buddha (Bhaisajyaguru) in der rechten Hand manchmal statt der Blume diese Frucht haritak?, nach dem
Petersburger Sanskrit-Worterbuch Terminalia Chebula, unter den Friichten das beste Abfihrmittel. Das
altvedische Kausika-Stitra nennt haritak? als Harnmittel, cf. W. Caland, Altindisches Zauberritual
(Amsterdam 1900) p. 69; weiteres Material bei J. Jolly, Medicin: Grundrif d. indo-arischen Philol. ITI, 10
(Strafiburg 1901). Die von Rockhill gegebene tibetische Benennung a-ru-ra, skyuw-ru-ra erklirt Sarat
Chandra Das, Tibetan-English Dictionary (Calcutta 1902) p. 103 als ,a sour fruit said to cure the
diseases of phlegm, bile and blood*. Méglicherweise spielt auch eine der Strophen zum Lobe des Nir-
manakaya in der unten p. 16 zu besprechenden chinesischen Inschrift vom Jahre 1022 (Chavannes,
Revue de I'histoire des religions 34 (Paris 1896) p. 11) auf den Medizin-Buddha an; wichtig hierfiir
A. Foucher, Etude sur I'iconographie bouddhique I (Paris 1900), p. 94.

Das oben genannte Wort Chebula, auch in den Lehrbiichern der Botanik und bei G. Watt, Com-
mercial products of India (New York 1908) p. 1073 erwihnt, ist nach H. Yule and A.C.Burnell,
Hobson-Jobson? (London 1903) p. 186; 607ff. seit dem 14. Jahrhundert belegbar und als Kabull ,von
Kabul® zu erkléren.

Von Buddha-Figuren mit der Myrobalane besitzt das Miinchener Museum eine grofe stehende
Holzfigur unterbirmanischen Typs, eine sitzende Lackfigur wahrscheinlich aus dem sadostlichen Birma

T

DS R A e Ly e




S S e e T T R T e G et N e R e P e o P s e e R T T

3. Buddha, stehend, mit ausgestreckter Hand auf eine zukiinftig erblithende Wall-
fahrtsstitte weisend?,

Buddha, sitzend, die rechte Hand abwirts, die linke im Schog,

Buddha, in der gleichen Haltung, aber mit Krone und Schmuck,

Buddha, sitzend, beide Hiénde im SchoB meditierend iibereinandergelegt?,
Buddha, liegend, ins Nirvana eingehend,

eine Abart der letztgenannten Figur, wobei der Ellbogen auf ein Kissen gestiitzt
ist. Tatsichlich fehlt das Kissen oft3.

All diesen Formen gemeinsam ist, daf sie Buddha (bei Nr.1 einen seiner Vorginger
aus fritheren Weltenaltern) in der traditionellen schmucklosen Monchsgewandung ver-
korpern, mit dem kurzen, schematisch geringelten Haar und der kanonischen Scheiteler-
hohung. Einzig Nr. 5 ist ausgenommen; hier sehen wir (Abb. 1) eine mit allen Abzeichen
der Konigswiirde aufgeputzte Gestalt, aber die Pose ist die gleiche, die wir vom birmani-
schen Lieblingstyp des monchischen Buddha genugsam kennen: die Linke im Schof ruhend,
die Rechte mit ausgestreckten Fingern iiber das Knie zur Erde gerichtet. Von der ge-
liufigen Nomenklatur wird dies als die beschworende oder Zeugnis-Stellung (bhumisparsa-
mudra) bezeichnet, in der sich die siegessichere Abwehr des um die Erleuchtung ringenden
Heilslehrers gegen die Betorungen und Angriffe des teuflischen Mara* kundtut; zu tiefst
regt sich der Wunsch, dab die Erdgottin die durch zahllose Guttaten in zahllosen Exi-
stenzen aufgehiuften Verdienste Buddhas — und was viel mehr besagt: seinen dadurch
mystisch erzwingbaren Anspruch auf die Welterlssung — in beeidendem Ausspruch beteuere.

Chion A e

und eine Bronze (Frucht hier in der Rechten) von den westlichen Shan im birmanischen Chindwin-
Gebiet (Abb. 5). G Coedés, Bronzes Khmérs, Ars Asiatica V (Paris 1923), Tafel 21, 3 bildet einen ge-
schmiickten Buddha mit dem Schlangenbaldachin ab, in meditierender Pose, in der rechten Handfliche
ein undeutlicher Gegenstand, in dem Coedés eine Frucht vermutet.

Schlieflich hat die Miinchener Birma-Sammlung unter einer Zehner-Serie figuraler Bronze-Beigaben
zu einem in die Pagoden-Reliquienkammer eingefiigten Buddha den Gott Indra (birm. Thagya = skr.
Sakra), der in huldigender Haltung Myrobalanenfriichte darreicht.

1 Erzihlungen iiber solche Prophezeiungen kniipfen sich an mehrere Orte, z. B. Prome, Pagan,
Tagaung. Auf einem IHiigel bei Mandalay ist eine Wallfahrtsstitte; ein Zugang mit tiberdachten Stufen
(jeder Absatz nennt den Namen des Geldspenders) fiihrt zu einem aus Fisen und Wellblech in jiingster
Zeit errichteten Heiligtum; es enthiilt einen Riesenbuddha, der stehend auf die Stadt Mandalay weist.
Nach der Sage hat Buddha auf seinen Wanderungen hier Halt gemacht und auf die Stelle gewiesen,
wo spiater Mandalay entstehen sollte.

2 Diese in alter Zeit iiblichste Stellung ist im heutigen Birma so gut wie vergessen. Vgl. unten
p. 23 Anm. 2.

3 Deor Nirvana-Buddha ist meistens als Kolossalfigur in Stuck mit oder ohne Ziegelkern in der
Nithe von viel besuchten Pagoden ete. anzutreffen. Abweichend von diesem altherkommlichen Typ, bei
dem Buddhas Gesicht auf der rechten Hand ruht, ist bei Nr. 8 die Hultung von Kopf und aufstiitzendem
Arm freier und geschmeidiger; es handelt sich um eine sicher durch europiischen Einfluf veranlafte
flottere Auffassung mit femininem Einschlag. Diese Figur wird nie in so grofien AusmaBen wie Nr. 7
gefertigt; das Material ist Alabaster oder Bronze.

4 Wortlich der ,Todesveranlasser®, urspriinglich und schon vorbuddhistisch das als Dimon ge-
fiirchtete Ubel, dann allmihlich der Herr der Liebe und der Feind der Erlosung vom »Wiedersterben®.
Hieriiber noch heute die niitzlichste Belehrung bei E. Windisch, Mara und Buddha, Abhandl. d. Séch-
sischen Ges. d. Wissensch. 36 (Leipzig 1895), besonders p. 1841l




Abb. 1. Buddha im Fiirstenschmuck. Birmanische Arbeit aus Mandalay in
Lackpasten-Technik. 19. Jh. Hohe mit Sockel 165 cm. Mus. f. Volkerkunde,
Miinchen (Md 415)

Warum man gerade fiir die Schilderung dieser Lebensepisode die fiirstliche Einklei-
dung bevorzugte, konnte ich mir lange nicht zusammenreimen. Als Benennung erkundete
ich in Oberbirma und in den politisch dazugehérigen Shan-Staaten das Wort Zabupati
oder Zabubade; sein Zusammenhang mit Sanskrit Jambupati gibt kein Ritsel auf, und




g e i R T 4 T S

PR -5 o i et

8

die Herleitung dieses Kompositums aus dem groGeren Jambudvipapati (ungefihr gleich
,Herr der Welt“) driingt sich sofort auf. Auch die sachliche Erklirung schien nicht iibel
gestiitzt; mit kaum ins Gewicht fallenden Abweichungen tischte man mir die Legende
auf, Buddha habe, als er in schlichtem Monchsgewand bei einem Fiirsten zu Gast war,
der sich prahlerisch seiner von Juwelen strotzenden Kleidung briistete, diesen Grofisprecher
dadurch gedemiitigt, daB er plstzlich in einer blendenden Pracht vor ihm stand, gegen
die jener Prunk jimmerlich abfiel.

Nach Europa zuriickgekehrt suchte ich in der Literatur nach Angaben iiber diese
Gestalt. Ihre erste Erwihnung begegnete mir in Adolf Bastians Reisen in Birma (= Volker
des dstlichen Asien II, Leipzig 1866), p. 345f.1. Weiter fand ich im Annual Report 1905—6?
des Archaeological Survey of India (Calcutta 1909) p. 132 mit Tafel 53, 8 den Bericht
von Taw Sein Ko iiber eine in Pagan gefundene Buddha-Figur, ein ungefihr bis zum
Nabel erhaltenes Bronze-Fragment von 15 cm Hohe, ,von den Birmanen Jambupati ge-
nannt*. Der Verfasser wollte in dieser mit Krone und Brustkette geschmiickten Gestalt
einen Mafjuéri (der uns als Weisheits-Bodhisattva mit Buch und Schwert hiufig im Bilde
entgegentritt) sehen, wogegen aber der Archiologe John Marshall begriindete Einwen-
dungen erhob?.

Mehrere Jahre hernach kommt in dem Report des Archaeological Survey of Burma 1913
(Rangoon 1913) p. 25 C. Duroiselle auf zwei Votivtifelchen zu sprechen, die, in Hohlen
bei Moulmein gefunden, Shan- oder siamesische Herkunft vermuten lassen, ins 18. Jahr-
hundert oder etwas spiter zu datieren sind und den Buddha in vollem K&nigsornat, ge-
schmiickt mit einer Uberfiille juwelenbesetzter Ornamente, darstellen. D. sagt, man habe

1 Bastian wurde diese Figur, die ihm in einer Pagode bei Toungoo unter Buddha-Statuen auffiel,
kurzweg als ,Konig Sabupadih® erklirt, der zu Gautamas Zeit in Kapilavastu herrschte und die Sonne
verehrte. Von dem hierin verkorperten Buddha weil Bastian noch nichts, Die ibm mitgeteilte Legende
wurde als Stoff fiir Theaterauffilhrungen verwendet; sie ist eine Variation des von Finot aus dem
Laotischen iibersetzten Jambupati-Sutta. S. unten p. 9 und Mus, Bull. de I'Ecole fr. d’Extréme-Orient 28
(Hanoi 1929), p. 163f., wo zutreffend gesagt wird, daf die Figur eigentlich ,Buddha au Jambupati®, also
B. nach Art des J., heiBen sollte.

Auch Grinwedel, der von dem Namen Jambupati nichts erwihnt, ist schon 1893 (Buddhistische
Kunst in Indien p. 138f.; 2. Aufl. 1900 p. 153f. und ebenso die engl. Ubersetzung) das Vorherrschen des
gekronten Buddha in Hinterindien aufgefallen; er betrachtet ihn als eine vielleicht rein lokale Abart
des altindischen, ohne auf die Vorbilder einzugehen. — Seine Abbildung 62 (2. Aufl. p. 86, engl. Ubers. p. 127)
ist eine moderne birmanische Bronze, keine altsiamesische.

2 Im Jahrgang 1903—4 derselben Serie spricht T. Bloch iiber eine gekronte Buddha-Figur in Zeug-
nisstellung aus Basarh, deren Stifterinschrift die Charaktere des 12. Jahrh. zeigt. Er betont p. 84, daB
derartige Typen in der Pala-Kunst hiufig seien, die Deutungsversuche jedoch noch kein Ergebnis ge-
zeitigt hitten. Sein Hinweis auf die im selben Bande p. 220 von Vogel besprochenen gekrénten Dhyani-
Buddha in den vier Nischen von Votiv-Stipen bezeugt, dak Bloch als erster den Zusammenhang mit
den (himmlischen) Dhyani- Buddha erkannt hat. Der an der Stipa-Abbildung p. 220 sichtbare Dhyani-
Buddha ist — wie nach Vogels Bemerkungen auch die anderen drei — geschmiickt; augenscheinlich
ist man in der Pala-Zeit mit ihnen wie mit den Sakyamuni-Darstellungen willkiirlich verfahren; fiirst-
liche und ménchische Typen gehen neben einander her. Vgl. die Abb. von Dhyani-Buddha bei S. Kram-
risch, Pala and Sena sculptures (Rapam 1929, Okt.), Nr. 14, 15, 87, 40, 42, 44 und die des historischen
Buddha bei Ramaprasad Chanda, Ann. Report Arch. Survey of India 1921—22, Taf. 37.

3 Auch hierzu s. Mus a. a. O. p. 154, — Der Schmuckstil des sicherlich als Votivgabe benutzten
Stiickes ist bengalisch-nepalesisch.




9

hierin den Buddha in der Form des Zabubadé (Jambupati) zu erblicken, die anscheinend
den Birmanen, Talaing, Shan und Siamesen eigentiimlich sei, und berichtet dann kurz
iiber die oben wiedergegebene Mir von Buddha und dem eitlen Konig, der durch eine
Predigt bekehrt worden sei. Stofflich hdren wir also nichts neues, aber wichtig ist die
Feststellung!, daf diese Erzihlung sich nicht im Pali-Kanon und seinen Kommentaren
finde, sondern nur in einer birmanischen Buddha-Biographie, die auch in Talaing - Uber-
setzung vorhanden sei.

Ein Jahrzehnt spiter berichtet Duroiselle in der gleichen Report-Serie 1923, p. 30%
tiber zwei kleine Steintabletten vorderindischen Ursprungs, die in der Umgebung von Pa-
gan ausgegraben worden waren. Kine hat als Mittelfigur einen gekronten, mit Ohr- und
Halsschmuck versehenen Buddha im Monchsgewand in der Zeugnispose, zu beiden Seiten
steht je ein Bodhisattva, dariiber Figuren, die auf die Versuchung durch Mara deuten,
und ringsum die Hauptszenen aus Buddhas Leben. D. glaubt, die Zentralfigur stelle Buddha
in der Versuchungsszene, unmittelbar vor seiner Erleuchtung und deshalb noch als Bodhi-
sattva mit firstlichen Abzeichen, dar. Die Buddhisten von Birma und Siam, bei denen
der Bodhisattva-Kult schon in Vergessenheit geraten sei, haben, meint er, diese Darstellung
durch die im Pali-Kanon nicht enthaltene Legende des Jambupati erklirt, die Indien viel-
leicht gar nicht kenne.?

Inzwischen war aber auch bei den Untersuchungen zur siamesisch-kambojanischen
Kunstgeschichte das Problem des gekrénten Buddha, der dort eine noch viel bedeutendere,
ja die vorherrschende Rolle spielt, angeschnitten worden. Daf die Jambupati-Legende, auf
die man sich auch in diesen Lindern als Interpretation berief, nicht ernst genommen zu
werden verdiene, dariiber herrschte Ubereinstimmung. Uber eine laotische Bearbeitung der
Erzihlung hatte schon L. Finot, Recherches sur la littérature laotienne, Bulletin de 1'Eecole
francaise d'Extréme-Orient 17 (Hanol 1917), Nr. 5, p. 66—69 wichtige Mitteilungen ge-
bracht; er bemerkte dabei, daf das Volk sie fiir uralt halte, obschon sie tatsichlich jungen
Datums sei, und unterstrich ferner die Wahrscheinlichkeit, dat sie von Pegu aus ins Laos-
Gebiet gelangt und hier williger Aufnahme begegnet sei, um die sonst riitselhafte Ab-
weichung vom Monchs-Buddha zu begriinden.— Die erste wissenschaftlich hinreichend ge-
stittzte Erklirung nach der ikonographischen Seite verdanken wir G. Coedes. In seinen
Bronzes Khmérs, Ars Asiatica V (Paris 1923), p. 32—39 wies er auf die Mystik des n-
dischen Mahayana-Buddhismus hin, der die iiberirdischen Buddha-Gestalten in den Mittel-
punkt seines Pantheon gestellt und mit den koniglichen Abzeichen eines Weltenherrschers
ausgestattet hat®. Coedés zielte dabei in erster Linie auf den Adi-Buddha (Adi heit An-

1 p. 25 Anm. 1; im wesentlichen wiederholt: Report Arch. Surv. Burma for 1923, p. 30 Anm. 4.

2 (tekiirzt wiedergegeben im Annual Report Arch. Survey of India 1922—23, p. 123 mit der
gleichen Abbildung. Hierzu auch Mus a. a. O. p. 160.

3 Report . . . Burma for 1924, p. 40 berichtet Duroiselle iiber ecine Bronzestatuette, die der
Tater eines in Mandalay ansissigen Chinesen von einem in Birma reisenden siamesischen Monch erhalten
hatte; die chinesische Inschrift gibt das Datum 1770 an. D. beschreibt den Schmuck ete. als Jambupati-
artig, die Stellung aber als die des meditierenden Bodhisattva vor der Erleuchtung. Die Bronze stammi
aus der Zeit der chinesisch-birmanischen Kriege; da dem Aufsatze D.’s keine Abbildung beigegeben ist,
kann ich birmanische Herkunft oder Beeianflussung nur vermutungsweise annehmen.

1 Qoedds erblickt in verschiedenen Inschriften des 10.—11. Jahrhunderts (deren wichtigste uns
p. 18f. beschiftigen wird) eine bekriftigende Erklirung der Mittelfigur von in der Khmer-Ikonographie

Abh. d. philos.-hist. Abt. N. F. 7. 2




M o1 e e e AR

£ S R T T TS e T S g o s e N oo R

it SRS

10

fang), den Urschopfer des Universums, und hiermit verwandte Dogmen-Konstruktionen ab
und glaubte, daf die allgemeine Vorliebe der Khmer und Shan fiir prunkende Gotterge-
stalten jener Neigung, auch den Buddha zu schmiicken, Vorschub geleistet habe.

Ftr diejenigen Leser, die der Indologie fernestehen, sei hier eine summarische Er-
klirung des in der Fachliteratur geldufigen Ausdrucks ,Mahayana-Buddhismus“ einge-
schaltet. Mit ,Hinayana“® (zu deutsch ,kleines Fahrzeug®) bezeichnet man — wofern nicht
die leicht irrefithrende Benennung ,stidlicher Buddhismus“ bevorzugt wird — die primire
Lehre Buddhas; sie ist im Kern, wenngleich Alter und Urspriinglichkeit der mythisch-
mystischen Bestandteile nur zu oft in ihrem Werte unterschitzt worden sind, die Ver-
kiindigung des durch eigene Hrkenntnis die Erlosung erringenden Menschen. Das zwei-
fellos spitere Mahayana (zu deutsch ,grofes Fahrzeug®, in dem eben bedeuteten Sinne
oft ,nordlicher Buddhismus® genannt) bedarf fiir die Briicke zum Nirvana einer Schar
von gottlichen Bodhisattva, eigentlich Buddha-Kandidaten, die aber nun gar nicht mehr
die Buddhaschaft brauchen, um sich durch himmlische Inspiration berufen und befihigt
zu fiihlen, die Menschenwelt aus der Kette der Wiedergeburten zu befreien. Bodhisattva-
yana und Mahayana werden geradezu Synonyme. Nicht mehr die Steigerung des menschlichen
Wissens, sondern Gebet und Selbstaufopferung fithren zum Heile. Die Demut solchen
Empfindens ersticken leider die Texte durch eine verschiittende Menge von Zeremonial-
kram und rein am AuBerlichen haftenden Formeln; sie miinden in das mit den tantrischen
Zauberbiichern arbeitende Mantrayana, das die gradlinige ,geheimwissenschaftliche® Verbin-
dung zwischen Indien und Tibet gebahnt hat. Im Hinayana klingt die Esoterik leise, aber
vernehmlich an; im Mahayana wird sie Leitmotiv, im Mantrayana iiberwuchert und ver-
gewaltigt sie alles.

Im 28. Band des Bulletin de I'Ecole francaise d’Extréme-Orient p. 153—278; 687f.
hat sich Paul Mus in einer weit ausladenden Arbeit ,Le Buddha paré. Son origine indienne.
(akyamuni dans le mahayanisme moyen‘ mit dem fiirstlichen Typ des indochinesischen
Buddha und seinen vorderindischen Quellen befaft. In der Grundlage erkennt er (p. 155—7;
277) die Ausfithrungen von Coedes an. Er denkt jedoch nicht wie dieser an den Adi-Buddha,
dessen bildliche Darstellung in verhiltnismiifig so frither Zeit fiir Kamboja nicht gerade
wahrscheinlich sei, und der auch in keiner Inschrift dieses Landes erwidhnt wird.

Auch die noch von Coedés verteidigte Anschauung von Foucher, Stein und Du-
roiselle, die den firstlichen Buddha in der Episode mit Mara als den vor der Erleuchtung
stehenden und deshalb noch weltlich gekleideten Bodhisattva erklirten, lehnt er ab;
nach allem, was uns die Buddha-Biographie erzihlt, trennt sich Gautama vom Schmucke
schon am ersten Morgen nach dem Verlassen des fiirstlichen Elternhauses, und es wiire
kein tieferer Sinn darin zu entdecken, ihm den Schmuck bis zur vollstindig erreichten
Buddhaschaft zu belassen. Weiter ist fiir Mus bestimmend die Tatsache, daf die Nalanda-
Kunst Gautama Buddha in Szenen vor und nach der Erleuchtung bald mit, bald ohne
Schmuck darstellt (p. 160—167).

Mus seinerseits geht auf die schon ins frithe Mahayana eingepflanzte Trikaya-Theorie
zuriick, auf die Lehre von den drei Korpern des Buddha: 1) dem Dharmakaya, einem

etwas spiter auftretenden Triaden, eines geschmiickten meditierenden Buddha zwischen Avalokitesvara
und Prajiaparamitd. Vgl. Mus p. 155 und unten p. 33 Anm. 2.




181

metaphysischen, nicht vor- und nicht darstellbaren Begriff; 2) dem Sambhogakaya, in
dem Buddha sich nach dem Nirvana unter den Bodhisattva im Himmel zeige; 38) dem Nir-
mapakaya als seiner Verkorperung auf Hrden. Als Sambhogakaya mochte Mus den so-
genannten Konigs-Buddha ansprechen (p. 171; 191f.; 1974f).

Auch Ananda K. Coomaraswamy berlihrt in einem Aufsatz ,The Buddha's cuda,
hair, uspisa and crown®, Journal of the Royal Asiatic Society 1928, p. 15—41 unser Thema,
wobei er unter Aufgabe seines fritheren Standpunktes (Geschichte der indischen und indo-
nesischen Kunst, Leipzig 1927, p. 272) ebenfalls die Annahme des Adi-Buddha als Grund-
lage einschrinkt und es in vielen Fallen fiir niherliegend hilt, eine Verherrlichung des
irdischen Buddha durch die Beifiigung der dem Sambhogakaya eigenen Attribute anzu-
nehmen — als sichtbares Zeichen dafiir, daf der Buddha mehr sei als ein Mensch. Coo-
maraswamy hat hier in knappen Sitzen wichtige Schliisse der wohl gleichzeitig ent-
standenen, aber erst 1929 versffentlichten umfangreichen Abhandlung von Mus (s. hier p. 687f.)
vorweg genommen’.

Eine knappe Orientierung iiber die buddhistische Trikaya-Lehre ist hier umso eher
am Platze, als sie auch dem Leser der Mus'schen Abhandlung an die Hand gehen diirfte,
damit er sich nicht im Gewirr der Seitengassen verliert. Wir halten da vor einem Ka-
pitel der Buddhologie, bei dem man lange Zeit in einem Atem die Wichtigkeit und die
einen freieren Einblick verwehrenden Hemmnisse betonte. Erst mit der Wiederaufnahme
des schon frither von ihm behandelten Themas durch L. de La Vallée Poussin, Note sur
les Corps du Buddha, Muséon (Louvain) 1918, p. 257—90 und weiter durch die Unter-
suchungen von Paul Oltramare, La théosophie bouddhique (Paris 1923), woran auch noch
A. B. Keiths Abschnitt in seiner ,Buddhist philosophy* (Oxford 1923) p. 267—72 zu
reihen wire, hat sich das Dickicht gelichtet. Fiir die chronologische Einordnung hilft
uns ein gutes Stiick weiter die neue, auch sonst férdernde Arbeit von J. W. Hauer,
Das 1V. Buch des Yogasttra, Studia Indo-Iranica. Ehrengabe fiir Wilh. Geiger (Leip-
zig 1931), p. 122—33%  Welcher- Raum der Dreikérper-Theorie in den Lindern ge-
gonnt ist, denen der Ausbau des Mahayana - Systems zugleich mit einer vielleicht mehr
dem Buchstaben als dem Geist entsprechenden Bewahrung der alten Lehre am Herzen
lag, zeigt die in Wallesers ,Materialien zur Kunde des Buddhismus“ gedruckte Abhand-
lung von Otto Rosenberg ,Die Probleme der buddhistischen Philosophie® (Heidel-
berg 1924), die Ubersetzung des russischen, 1918 erschienenen Originaltextes. Die Grofe
des Verlustes, den die Buddhaforschung durch den Tod des Verfassers, der als Professor
der Petersburger Universitit 1919 im Alter von 31 Jahren gestorben ist, erlitten hat, er-
weisen die 287 inhaltsreichen Seiten dieses Bandes, der sich zur Aufgabe stellt, die in
den japanischen und chinesischen Quellen sprudelnde Tradition auszuwerten und mit den
Forschungsergebnissen aus dem Bereiche der indisch- buddhistischen Philosophie in Ein-
klang zu brmgen Als dem Stoffe nach zugehorig ist schliefilich noch der betreffende Ab-

I Majumdhar’s hier zitierter Aufsatz ,Adi-Buddha in the Eastern School of Art“, Annual
Report, Varendra Research Society 1926/7 ist mil nicht zugéinglich. Vgl. auch Coomaraswamy, Ori-
gin of the Buddha image, Art Bulletin 9, Nr. 4 (New York 1927), p. 29.

2 D.T. Suzuki's hier zitierte Schrift ,Studies in the Lankavatara Satra“ (London 1930) kann
ich ebenso wie seine 1907 erschienenen ,Outlines of Mqhayarn Buddhism® in den Miinchener Biblio-
theken leider micht einsehen.

0%

-




e s M o S o i NG e T T S S S A T

e e R e T T g N R SR

schnitt (p. 75—98) eines Buches von W. M. McGovern zu nennen: An introduction to
Mahayana Buddhism. With especial reference to Chinese and Japanese phases (London 1922).
Von der Seite der chinesischen Ubersetzungen altbuddhistischer Texte streift gelegentlich
unsere Materie der Aufsatz: Origin and doctrines of early Indian Buddhist schools, a trans-
lation of the Hsliang-chwang version of Vasumitra's treatise I-pu’-tsung-lun-lun. Trans-
lated with annotations by Giryo Masuda, Asia Major II (Leipzig 1928), p. 1781

Die Glorifizierung Buddhas hat ihre Vorstufe in den, wie schon bemerkt, der friihe-
sten Epoche angehorigen metaphysischen Textstellen und Andeutungen im altgeheiligten
Kanon. Neben die niemals angezweifelten Schilderungen seiner iibernatiirlichen Geburt,
seiner Fihigkeit, Stimme und Korpergestalt zu verwandeln, seiner durch eine wundersame
Verbindung von geistiger Versenkung und heiligem Gleichmut gewonnene Erleuchtung etec.?
konnte man den ob auch ganz vereinzelten Gebrauch des Wortes Dhammakaya = Tatha-
gata (Buddha) als ,Korper der Lehre, des Gesetzes® in der alten Pali-Literatur stellen. Von
hier aus, von der Gleichsetzung des Dharmakaya mit dem schon fiber die Grenzen der dies-
seitigen Welt zum Gott, zum himmlischen, ewigen Gegenstiick des irdischen, vergiinglichen
Gautama emporgehobenen Buddha war die Antithese gewonnen zwischen der geistigen
Wesenheit des als ewig gedachten Dharmakaya und einem stofflichen, an die Erscheinungs-
welt gebanntenLeibe, dem sogenannten Rupakaya (rigpa = Form, Gestalt), der sich seiner-
seits dann in den nur fiir Uberirdische erschaubaren Sambhogakaya und in den als dessen
Spiegelung filr Irdische in Vielheit sichtbaren Nirmanakaya spaltet?®.

Gliicklicherweise sind die Termini gezihlt, die im Hauptflusse und in den Neben-
stromungen der buddhistischen theologisch-philosophischen Systeme sich so verwickelt ab-
wandeln wie der Begriff Dharma. Wéahrend Aaya die durch das Wort ,Korper“ gezogenen
Grenzen in der Richtung tiberschritt, daB es &hnlich unserer Ausdrucksweise ,corpus in-
scriptionum® zur Bezeichnung des ,Komplexes“, der ,Gesamtheit® wurde, bemerkt man
bel dharma ein Fortschreiten von der urspriinglichen ,,Satzung“ oder ,Lehre“ zu den kleinen,

1 Obige bibliographische Angaben sind als Ergéinzung zu Mus gedacht; aus ihnen ist die frithere
Literatur zu entnehmen, die mit P. Masson-Oursel, Les trois corps du Bouddha, Journal asiatique 1913,
I, p. 581618 abschlieft. Auffallend vorgeschritten fiir ihre Zeit ist die Ubersicht in E. J. Bitel’s be-
kanntem Hand-Book of Chinese Buddhism? (Hongkong 1888), p. 178 —80. Die allgemeineren Verosffent-
lichungen iiber die Geschichte der indischen Philosophie und Religionen beriicksichtigen natiirlich in
mehr oder minder kurzer Zusammenfassung die Trikaya-Lehre, z. B. 8. Radhakrishnan, Indian philo-
sophy I (London 1928), p. 596ff.; A. Coomaraswamy, Buddha and the gospel of Buddhism (London 1928),
p. 2371f.; C. Eliot, Hinduism and Buddhism II (London 1921), p. 32ff.

2 Hieriiber vgl. u. a. La Vallée Poussin, Bouddhisme. Opinions sur l'histoire de la dog-
matique (Paris 1908) p. 232—4; 239ff.; 249; Oltramare a.a. O. p. 811f.; Rosenberg a. a. 0. p. 53—60;
229. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit einer Milderung des Satzes bei Masson-Qursel, Journal
as. 1913, I, p. 596: ‘cette transformation d'un bouddhisme primitif presque exclusivement moraliste en
une metaphysique’. — Speziell iiber Buddhas, des ‘Meisters der mystischen Versenkungskunst’, Weg zur
Erleuchtung vgl. die trefflichen Darlegungen von Frdr. Heiler, Die buddhistische Versenkung? (Miin-
chen 1922), vornehmlich p. 11{f.; 29ff.; 47; 56ff.

3 Mit dieser Formulierung glaube ich mich in Ubereinstimmung mit La Vallée Poussin,
Muséon 1913, p. 258—60; 277. — Zu Dhammakaya = Buddha s. auch M. u. W. Geiger, Pali Dhamma
(Miinchen 1921), p. 76—9.




15

voriibereilenden Wesenheiten, zu dem ,Wirbel der Momente“!, in die — wie wiederum
hervorzuheben Anlaf ist — schon der urspriingliche Buddhismus mit seiner ,Augenblicks-
theorie“ alles zerlegt hatte. In diesem Prozef wird Dharmakaya zur Gesamtheit dessen,
woraus sich die Buddha-Individualitit zusammenschlieft, somit zum geistigen Kérper Buddhas.
Und nunmehr ist nur noch ein kurzer Schritt bis dahin, wo Dharmakaya als Synonym von
dharma(dhatu) = Dharma-Substanz und #dhnlichen Terminis die Benennung der hdochsten,
absoluten Wirklichkeit wird, des in den Upanisad zum Brahman als geheimnisvoller
Schopfungsmacht weisenden fad ,dies [und nichts anderes|“. Eben dieser letzte Schritt
ruft das Gefithl hervor, dak jetzt der Dharmakaya nicht mehr schlechthin als Aquivalent
fiir Buddha gelten kann, und so ersetzt man ersteren durch den quasi ibergeordneten Be-
griff Svabhavikakaya = ,Korper der eigenen Wesenheit®?.

Unterhalb der Sphiire des Dharmakaya nun stellt die Dreikérperlehre in wohlgemes-
senem Abstand die Erscheinungen des Sambhogakaya und des Nirmanakaya. Sambhoga ist
wortlich ,der gemeinsame GenuB“; der so benannte Korper geniefit vereint mit den Bodhi-
sattva, denen allein er sich manifestiert, die Freuden einer himmlischen Seligkeit; des-
halb wird gewdhnlich Sambhogakaya mit ,Seligkeitskorper” tibersetzt. Nérmana aber ist
das Geschaffene, das kiinstlich zur Erscheinung Gebrachte, das Schattenhafte, und so steht
dem von den heiligen Bodhisattva wahrgenommenen im Paradies thronenden Korper, dem
Sambhogakaya, gegeniiber eine Vielheit von magischen Leibeshiillen, Nirmapakaya, in denen
Buddha die Masse der irdischen Menschen fiir die Erlsung zu gewinnen trachtet®.

Diese wenigen Sitze sind nur eine Vogelschau iiber die Grundlehren, an deren lite-
rarische Diskussion sich ausgekliigelte Spitzfindigkeiten hingen. Selbst wenn man nicht
die Veranlagung des indischen Geistes kennt, sondern nur allgemein die Tatsachen der
Religionsgeschichte tiberdenkt, versteht man, daf solche Probleme, von denen die ganze
Geschichte des Buddhismus, namentlich die bis in unsere Tage anpassungs- und entleh-
nungswilligen Mahayana-Schulen tief beriihrt wurden, unausgesetzt zu neuen Deutungen
und neuen Ausbauten Anreiz bieten. Wir Europiier jedoch sollten uns nicht mit der kithlen
Beobachtung dieses Verlaufes einer Revolution der religigsen Betrachtung bescheiden, son-
dern unumwunden zugestehen, daf hier der Buddhismus von einem rationalistisch kalt ab-
geklidrten, wenngleich mit transzendenten Elementen verbrimten Lehrsystem vorschreitet
zu einem Herz und Gemiit erwirmenden Suchen Gottes — Buddha war ja inzwischen nicht
mehr ein iiber andere Gotter (die in Wirklichkeit nur avancierte Menschen waren) herr-
schender Gott, er war der Gott schlechthin geworden —, eines Gottes, der nicht will,
daB sein Erscheinen inmitten der rastlosen, aber im Innersten die Ruhe ersehnenden
Menschheit in Vergessenheit sinkt, der unausgesetzt wirkt, daf dieses zur Befreiung vom

1 Rosenberg a. a. O. p. 71f.; 97—9; der hier gegen La Vallée Poussin erhobene Widerspruch
wird durch die Ausfihrungen des letzteren Gelehrten, Muséon 1913, namentlich p. 258f.; 270 nahezu
aufgehoben.

2 Vgl. Oltramare a. a. 0. p. 304f.; 313; 315—17; La Vallde Poussin, Muséon 1913, p. 258f.;
980. Zur Gleichsetzung der Begriffe Dharmakaya und Svabhavikakaya in chinesischen und tibetischen
Erklirungen vgl. E. Aymonier, Le Cambodge 1T (Paris 1901), p. 311ff.

3 Zur Schichtung dieser Lebrsitze im Einzelnen vgl. La Vallée Poussin a. a. O. namentlich
p. 258—60; 277— 86. Zu nirmana als ‘Truggestalt’ und seiner Entsprechung im Pali vgl. Windisch
a. a. 0. p. 199; 201.




e

14

Rade der Existenzen, vom Samsara geleitende Erlosungswerk nicht abreift und sich hier-
fitr der Mithilfe vorgeschrittener Wesenheiten, der ,Heiligen“, der Bodhisattva, bedient.

Es ist mehr als wahrscheinlich, daf im Gesamtverlauf dieser grofartigen Bewegung
Entlehnungen von da und dort nicht verschmiiht wurden; die Grundfesten aber ruhen
auf selbsterworbener Erkenntnis und einem echt volkstiimlich religissen Empfinden!,
auf der ,stabilité des formes masquant des variations infinies®, nach Senart (Revue ar-
chéol. 1883, I, p. 192) ,un trait saillant dans la physionomie des Indous®.

Die Lehre von einer Vielheit iibersinnlicher Buddha ist sicher sehr alt und bereits
den ersten Entfaltungsstadien des Mahayana zuzusprechen. A. Foucher, L’art gréco-
bouddhique du Gandbara II (Paris 1918—22), p. 373ff. (s. auch Mus p. 172) hebt mit
Recht hervor, dat Hinayana und Mahayana anfinglich mit demselben Pantheon arbeiteten
(p. 387f) und daB in jenem schon Prozesse in der Bildung begriffen sind, die in ihrem
Wesen mahayanistische Vorstellungen bergen; man brauche hierfiir nur an die seit langem
gekannte Reihe von Buddbas Vorgingern und an seinen Nachfolger Maitreya zu denken
(p. 374). Der Satz F.’s aber, die Gandbara-Schule habe lange, wenn nicht immer, das
Mahayana ignoriert (p. 374)2, kann m. E. nur dann wértliche Geltung haben, wenn man
alle in dieser Periode spiirbaren Mahayana-Elemente schlechthin noch zum Hinayana, weil
in ihm bereits als Keim enthalten, rechnet. Jedenfalls bleibt es héchst bemerkenswert,
dak die himmlischen Dhy@ni-Buddha, die man gemeiniglich als Sondergut, als neuen Ein-
schu des Mahayana anspricht, schon im Kopfschmuck einzelner Bodhisattva sowohl in
der Gandhara- wie in der frithen Mathura-Kunst nachweisbar sind® und daB die aller-
dings verhiiltnismiBig spite Sautrantika-Sekte des Hinayana schon den Sambhogakaya
neben dem Dharmakaya anerkennt?,

Man vergesse nicht: in GGandhara ist der gekrémte Gautama Bodhisattva nicht ge-
rade selten, aber seinen Bildnern schwebt ausnahmslos® der Fiirstensohn mit dem ithm
gebiihrenden Ornat vor, der sich zu seiner Monchslaufbahn erst anschickt. Anders die
Jambupati - Darstellung. Sie hat es mit dem Gtautama zu tun, der sich lingst von Haus
und Hof gelost hat; hier widerstrebt also, wie ich schon bemerkte, der Fiirstenprunk dem
orthodoxen Kanon fiir die monchische Buddha-Erscheinung. In den ersten Jahrhunderten

1 Vgl. Oltramare a.a. 0. p 312; La Vallée Poussin a. a. O. p. 2814F; Masson-Oursel a. a. 0.
p- 595ff.; Keith, Buddhist philosophy p. 216 (die beiden letateren Autoren fiir aufierindischen Einfluf).
Andererseits vermogen wir die buddhistische Idee im Manichiismus aufzuzeigen, vgl. Chavannes et
Pelliot, Un traité manichéen retrouvé en Chine [Tun-huang], Journal asiatique 1911, 1I, p. 572.

2 Fouchers frithere, an Senart sich anlehnende Ansicht riumte dem Mahayana in der Gan-
dhira-Kunst einen sehr weiten Raum ein: Revue de I'histoire des religions 30 (Paris 1894), p. 858f.

3 Foucher I, p. 243; 374 und zuvor schon Coomaraswamy, Origin of the Buddha image
p. 23; fig. 32 dieses Aufsatzes ist in des Verf.’s Geschichte d. ind. Kunst fig. 95 mit Text p. 262 behandelt,
fig. 17 des Aufsatzes im genannten Werke fig. 78 mit Text p. 260. Ferner vgl. Coomaraswamy, Jour-
nal R. Asiatic Soc. 1928, p. 836.

4 La Vallée Poussin, Adi-Buddha, Encycl. of rel. and ethics 1 (Edinburgh 1908), p. 98 und Vor-
rede zur 3. Ausgabe (1925) des ,Bouddhisme“ p. Vf.; Keith a. a. 0. p- 221; 269; Masson-Oursel
g a0 pa 593,

5 Die einzige, unten p. 15 genannte Bodhisattva-Figur im Monchsgewand und Schmuck bezieht
sich, wie dort bemerkt, auf eine himmlische Priexistenz. Hier befinden wir uns sicher bereits im Fahr-
wasser des Mahayé@ina; der Idee nach ist damit schon die Stufe von Nalanda erreicht.




unserer Zeitrechnung ist diese Neuerung noch nirgends mit Sicherheit nachzuweisen!.
Taucht die gekrdonte Monchsgestalt spiter in Nalanda als in der Form festgelegtes aner-
kanntes Kultbild auf, so wird hiermit Buddba in voller Offenheit eine Gottlichkeit zuge-
standen, bei deren kultischer Reprisentation das Anrecht auf fiirstliche Abzeichen, wie
sie auch Gottheiten des Brahmanismus zukommen, selbst durch die Monchsrobe nicht ver-
loren geht?.

Fir die Frithzeit der buddhistischen Kunst verfligen die beiden gréBten Bildhauer-
schulen des graecobuddhistischen Gandbara und des mehr nationalindischen Mathura iiber
ein Arsenal, dessen Bestiinde unvergiingliche Werte in sich bergen. Nicht der kiinstlerische
Schwung ist hier das Entscheidende, sondern die gestaltende Kraft, wie sie sich im Schaffen
der zahlreichen Motiv-Einheiten bewéhrt. Fiir unsern Fall gibt zu denken, daf eine ver-
einzelte (tandhara-Skulptur fiir die Verkorperung des noch als Bodhisattva Svetaketu im
Himmel weilenden Gautama zu einer KompromiB-Losung schreitet, indem fiir ithn zur
Unterscheidung von den Gottern die Ausstattung mit Monchsgewand, Turbanschmuck und
Halszier gew#hlt wird®. Ein ebenso vereinzeltes Seitenstiick hierzu finden wir in einer
stehenden Maitreya - Figur aus Mathura (3. Jahrhundert), die mit Schmuck an Hals und
Ohren und mit der Ambrosiaflasche, gleichzeitig aber mit Ménchsgewand und Lockenkopf
eines Buddha dargestellt ist*. Wir kénnen den Verlauf der Dinge nur ahnen, aber die
von mir vermutete Ankniipfung an halbvergessene ehrwiirdige Traditionen hat doch wohl
am meisten fiir sich.

Die Frage aufwerfen, ob die Trikaya-Theorie jemals volkstiimlich gewesen sei, heifit
eine Antwort darauf verlangen, welche Riickwirkungen sie auf die religidse Bildnerei aus-
zuitben vermochte. Der Bescheid hierauf hat der Zahl nach spirliche Unterlagen, je-
doch die wenigen Dokumente sind gewichtig. Unsere Kenntnis von diesen Dingen griin-
det sich auf das Studium meist doppelsprachiger Inschriften. KEinzelnes davon war schon

1 Moglicherweise kann eine Mathura-Skulptur aus dem 2. Jh. so aufgefaft werden, die Cooma-
raswamy, Origin of the Buddha image fig. 37, Gesch. d. ind. Kunst fig. 87 und Journal R. As. Soc. 1928,
Taf. V, fic. 5 mit Text p. 836 Anm. erdriert.

? Vgl. Coomaraswamy, Journal R. As. Soc. 1928, p. 838.

3 Foucher, L’art gréco-bouddhique I (Paris 1905), p. 286; Abb. 145; II (1918—22), p. 217.

+ Neueste Besprechung und Abbildung bei J. Ph. Vogel, La sculpture de Mathura, Ars Asiatica 15
(Paris 1930), p. 45; 112; Taf. 85¢c. — Seit den dltesten Zeiten walten zwischen dem historischen Buddba
und Maitreya die engsten Beziehungen, dennoch unterscheiden Gandhara und Mathura scharf zwischen
ihnen. Werden die monchischen Buddha der Vorzeit, Sikyamuni und der kommende Buddha (Maitreya)
zu einer Reihe zusammengeschlossen, so macht letzterer sich kenntlich durch die den Gotterwesen zu-
erkannte Konigskleidung und das Ambrosia-Flischchen. Ein hierfiir bezeichnendes Relief aus etwa der
gleichen Zeit wie das eben erwihnte Steinbild habe ich in meinem Aufsatz iiber die dltesten Buddha-
darstellungen, Miinchner Jahrb. d. bild. Kunst 1929, p. 1511f. als Beleg dafiir besprochen, daf Mathura
seinen heimischen, auch zum Buddha verwendeten Bodhisattva-Typ, den neuen Gandhara-Buddha und
den in Anlehnung an Gandhara geschaffenen Maitreya (mit Schmuck) bewufit auseinanderhielt. Der hier
an erster Stelle genannte ilteste Mathura-Typ, wie ihn Abb. 9 des eben genannten Aufsatzes zeigt, wiire
die richtige Stiitze gewesen fiir Grinwedels Hypothese eines alten nationalindischen Buddha, die er in
der 1. Ausgabe seiner Buddhistischen Kunst (1893) p. 122 -25 aufgestellt, spiiter aber, gewifi unter dem
Bindruck der Foucher’schen Ablehnung (Revue de histoire des religions 30 (1894), p. 338ff.; L’'art
gréco-bouddhique II, p. 677) fallen gelassen hat. Mathura liefert das von Foucher geforderte Zeugnis
fiir das 1. Jahrhundert, das Grinwedel damals nicht erbringen konnte und durch eine Votivtafel des
6. Jahrhunderts zu ersetzen versuchte.




T R I e e T R e e ) e Vg e 43 A e s G R i Toestil Y
A BT St el A . z BLOPTTI 2 s R e N

16

frither verdffentlicht worden, aber die Durcharbeitung und Auswertung des auf das sakro-
sankte Zentrum hinzielenden Materials beginnt erst mit dem unter Mitwirkung Sylvain
Lévi's verfaBten Aufsatz von E.Chavannes: Les inseriptions chinoises de Bodh - Gayé.
Le Bouddhisme en Chine et dans l'Inde aux Xe° et XI® siccles, Revue de ['histoire des
religions 34 (Paris 1896), p. 1—58. Das schon seit Alters bekannte, oft nach dem
Diamantthron (Vajrasana) benannte Buddha-Bild in Gaya ist linger als ein Jahrtausend der
(tegenstand innigster Devotion und das Ziel unziihliger Pilger sowohl aus Indien wie aus
dem Ausland gewesen, von wo man Wallfahrten in die Heimat der Lehre ohne Scheu vor
den Beschwerlichkeiten miihevoller Reisen unternahm. Bis zu einem gewissen Grade ist
dies auch heute noch so, obgleich von der fithrenden Stellung des Buddhismus in Indien
celbst nur schwache Reste tibrig geblieben sind und das Mahabodhi-Heiligtum in Gaya
dem Schutz eines &ivaitischen Religiosen unterstellt worden ist. Wann jeves bertthmte
Denkmal der Zerstdrung anheimgefallen ist, wissen wir nicht; epigraphische Zeugnisse be-
sagen, daf noch im Jahre 1022 die geheiligte Statue ob ihrer Herrlichkeit in hegeisterten
Worten gepriesen und 1033 ein Platz in ihrer unmittelbaren Nihe als fiir den Bau eines
Stupa geeignet erwiihlt wurde. Die Lobeshymnen zweier Inschriften bestitigen klipp und
klar, daB ihre Verfasser mit der Trikaya-Theorie derart vertraut waren, daB sie diese in
den Mittelpunkt ihrer Anbetung riickten. 1022 besingt Yun-chou das Buddha-Bild im
Mahabodhi -Tempel mit dem ,griinen Jade gleichenden Berg der Schidelerhthung®, mit
dem Svastika-Symbol! auf der Brust, das ,wahre Gesicht des Thrones der Erkenntnis,
die ,Substanz des Schattens®; dann folgt der Ruhm der drei Korper? und hieran an-
schlieBend der drei Throne, auf denen sie ruhen. Wenige Jahrzehnte friither hatte der aus
Zentralindien gebiirtige Dharmadeva, in China seit seiner Ankunft dort im Jahre 973 als
berithmter Ubersetzer des buddhistischen Kanons geschiitzt?, in wohlgefiigten Versen ein
Eulogium des Dharmakaya, Sambhogakaya und Nirvanakaya* verfafit, das sich im Ge-
leise des (in den Schlufiversen genannten) Mahayana bewegt: der erste Korper weder eine
Einheit, noch eine Vielheit, weder Sein, noch Nichtsein, im Bereiche der Jina, vom Denker
pur in seinem eigenen Innern zu begreifen; der zweite jenseits der Erde auf alle Buddha-
Welten gestiitzt; der dritte, das grofe Ziel der Muni®, in sichtbarem Glanze vielgestaltig
zu schauen.

Wie man sich die gefeierte Mahabodhi- Figur vorzustellen hat, dariiber duBern also
die Tnschriften herzlich wenig. Hier gibt uns ein von Sir Aurel Stein in Tun-huang ge-

1 Der Svastika findet sich schon auf alten Jaina - Denkmilern in Mathurd und ist besonders fiir
chinesische Buddha-Statuen beliebt geworden.

2 Die Besprechung des Dharmakaya nach dieser Vorlage bei Mus p. 205f. darf man nicht etwa
so auffassen, daB von ihm geschwiegen wiirde.

3 Wenn Mus p. 203 seinen chinesischen Namen als Fa-hien angibt, Oltramare p. 315 u. a.
Autoren aber als Fa-tien, so lost die Angabe bei Chavannes a. a. O. p. 46f. diese Diskrepanz. Der
Inder war ersb Monch im Nalanda-Tempel, hief in China Fa-tien, nahm 982 den Namen Fa-h’ien an
und starb 1001.

4 {Tber diese irrig vom chinesischen Text vorgenommene Anderung (fir nirmana) s. Chavannes
a. a. 0. p. 21 Anm.

5 ‘Jina’ entspricht den himmlischen Dhyani-Buddha, ‘Muni’ (man denke an das Appellativum
Sakyamuni) den irdischen Monchen; beim Mittelbegriff hiitte man die Erwithnung der Bodhisattva er-
wartet; buddh@nam sarvalokaprasytam ist nicht so eindeutig.




1

fundenes Seidenbild aus der Zeit um 900 n. Chr. wertvolle Winke. Der Verfasser des
grofien ,Serindia“-Werkes bespricht Vol. 1I (Oxford 1921) p. 877; 1025 mit Tafel 70
die linke Hilfte der stark beschidigten Malerei. Die chinesische Kartuschen-Inschrift sagt
aus, daf Skulpturen von beriihmten Kultstéitten Indiens wiedergegeben werden sollen.
Fig. 4 stellt den Gautama Bodhisattva auf einem Felsen sitzend in Zeugnispose dar; Maras
Angriff ist durch drei auf Gautamas Haupt zu einer Krone vereinte Dimonenkspfe ge-
kennzeichnet. Der Buddha, mit rotem Rock und einem tiber die linke Schulter geworfenen
Manteltuch angetan — womit also die ménchische Kleidung angezeigt ist — trigt Ohr-
und Armringe, Hals- und Knieschmuck und ornamentierten Goldgiirtel. Der Umstand, dab
auf demselben Seidenbilde Buddha in Szenen aus seinem spiteren Leben' #hnlich ge-
schmiickt und gekront erscheint, widerriit, wie Mus p. 166 (s. schon oben p. 10) richtig
bemerkt, mit Stein das Hauptbild in der frither iiblichen Weise als Gautama Bodhi-
sattva im Kampf mit Mara zu erkliren. Eben die Schmucksachen belehren uns, dafi hier
bereits der Begriff des transzendenten Buddha kriiftig hineinspielt.

Die Aufschrift benennt als Vorlage eine Statue im Konigreich Magadha. Wir diirfen
getrost annehmen, daB hierunter die schon erwihnte Mahabodhi-Statue verstanden ist, die
nach den Berichten chinesischer Pilger das meist verehrte Kultbild Indiens vom 7.—11. Jahr-
hundert war. Der namhafteste von ihnen, Hiuen-tsang (in Indien 629—645) gibt in sei-
nen Aufzeichnungen folgende Einzelheiten: Der mit dem Antlitz nach Osten gewandte
Buddha, eine fast 3!/, m hohe Figur, sitzt in der Zeugnispose mit gekreuzten Beinen, den
rechten Fuf oben; der Thron ist 870 cm breit, 125 em hoch. Der Buddha mit all seinen
mystischen Korpermerkmalen ist nach der von Hiuen-tsang wiedergegebenen Tradition
ein auf wunderbare Weise geschaffenes Kunstwerk des Maitreya, der eine Stelle iiber der
rechten Brust unvollendet lieB?. Hier legten die Glidubigen eine Juwelen-Halskette an,
und sie kronten die Statue mit einem edelsteinbesetzten Diadem. Hiuen-tsang hat sie in

1 Dazu gehort u. a. auf demselben Bilde Nr. 3, die Darstellung des Wunders von Sravasti, das
Foucher zum Gegenstand eines hochst lehrreichen Aufsatzes gewdhlt hat: Beginnings of Buddhist art
(London 1917), p. 147—84. Mus ist hier p.167 und 276 Anm. 1 ein kleines Versehen unterlaufen: er
spricht vom gekrdnten Buddha auf dem CQeierhiigel (Grdhrakiita), gibt aber Nummer und Beschreibung
der Srivasti-Szene bei Stein. Der Geierhiigel-Buddha (Nr. 13 bei Stein p. 878, vgl. Taf. 104) ist ohne je-
den Schmuck. Dieser Irrtum ist auch in die Anzeige der Annual Bibliography of Indian Archaeology
for 1929 (Leyden 1931), p. 102 tibergegangen. — Technisch schérfer herausgearbeitet als auf Taf. 70 von
Stein’s Serindia sind die Einzelheiten des Seidenbildes in seinem Prachtwerk ‘The thousand Buddhas.
Ancient Buddhist paintings from the cave-temples of Tun-huang on the western frontier of China’ (Lon-
don 1921), Taf. 14; hier ist auch der geschmiickte Monchs-Buddha von Kapisa in der gleichen Pose ab-
gebildet — beide Malereien mit Schnurrbart und auch sonst in der konventionellen, Gandhara nach-
fiihlenden Linienfithrung, in der sich das chinesische Kunsthandwerk schon im 5. Jahrhundert an den
Skulpturen buddhistischer Felsgrotten Routine erworben hatte. Selbstindig d. h. chinesisch verfuhr man
bei den zierenden Beigaben (offenbar weil man die indischen Originale nicht vor Augen hatte), so vor
allem bei dem wie ein gezackter Stofflragen aussehenden Schmuck um Hals und Schultern und den
Knie-Ornamenten; die oben erwihnten Dimonenkdpfe lassen ein tibetisches Vorbild vermuten.

2 Die beinahe 1000 Jahre spiter von Taranatha ausgesponnene Variierung dieser Legende be-
spricht Foucher, Rev. de Ihist. des rel. 30 (Paris 1894), p. 345—47 und Gandhara TI, p. 782—36. Hier
handelt es sich nicht um Anlegung von Schmuck, sondern um eine Wandlung im Stile des Kunstwerks,
aus der Foucher die Erklirung des Fortschreitens vom Gandhara-Typ zum bengalischen herauslesen will.

Abh, d. philos-hist. Abb: N. E. 7. ¢




A e e e g e o g e e e R e O e A PR T T e s RS A EHREE e P

18

einem dunklen Klosterraum gesehen; von Bodhisattva-Nebenfiguren verlautet nichts; solche
erwihnt er bei der Beschreibung des Bodhi-Baumes und des Diamantthrones'.

Die legendenhafte BErklirung der spiiteren Schmiickung fuBt, wie es nach desselben
Berichterstatters Erzihlungen iiber andere Kultstitten wahrscheinlich wird (Mus p. 167),
auf alter Kultsitte?. Hs mag sogar ein ritueller Beweggrund mit im Werk gewesen sein,
dessen Auswirkung iiber die allerorts tiblichen Spenden von Blattgold, Flaggen usw. hinaus-
reicht; zu der religivsen Bedeutung, die dem GuB- oder Holzbuddha an sich innewohnte,
trat noch eine andere: die der zeremoniellen Auflegung des Schmuckes®. Die sanskrit-
chinesischen Dokumente — ja nicht als verstiegene Eigenbrodler-Ideen abzutun — er-
halten, auch abgesehen von der Literatur der Lehrbiicher, kréftige Stiitzung durch eine
zweite Reihe von Inschriften. Diese fithrt uns nach Kamboja, dem schon seine geo-
graphischen und dynastischen Namen das Gepriige einer vorderindischen Kolonie aufdriicken.
In der bis 1907 zu Siam gehorigen altkambojanischen Provinz Battambang hat man eine Stele
gefunden, die bildlich weiter nichts als einen meditierenden Buddha vorfithrt, aber durch
die einleitende Sanskrit-Strophe einer in dieser Sprache und in Khmer verfafiten Inschrift*

! Vgl. Mus p. 166—8; in S. Beals Ubersetzung Si-yu-ki 1I (London 1906) p. 120f.; 116; 119 und
entsprechend gekiirzt bei Shaman Hwui Li, The life of Hiuen-tsiang, by S. Beal (London 1911), p. 104f. ;
Foucher, KEtude sur l'iconographie bouddhique I, p. 91ff. mit Wiedergabe des spiteren Ersatzbildes. —
Bs ist merkwiirdig, daf auch die Borobudur-Anlage unter der Mittelkuppel eine unvollendete Buddha-
Statue in der Zeugnisstellung birgt; A. Foucher sieht in ihr, worauf Sir Aurel Stein a. a. O.
p. 877 hinweist, eine bewubt nach dem Gaya-Vorbild hergestellte Arbeit: Bull. de I'Ee. fr. d’Extr.-Or, 3
(Hanoi 1903), p. 79ff.; in englischer Ubersetzung ‘Beginnings of Buddhist art’ p. 257 ff. mit Taf. 43, 1.
—  {lber Beziehungen zwischen Siakyamuni und Maitreya (s. schon oben Anm. 27) sei hier ange-
merkt: 1. die ideale Vereinigung beider in einer und derselben Bildgestalt (Mus p. 262-—-4); 2. die
vor Przyluski tibersetzte chinesische Legende, nach der Maitreya von Sakyamuni diesem von Ananda
iiberreichte goldgewebte Gewandstoffe entgegennimmt, die er an die Trinitit (Buddha, Lebre, Gemeinde)
als Geschenk weitergeben soll (Mus p. 170, wiederholt p. 269); 3. die Borobudur-Szene: S’zikyamuni als
Svetaketu (also vor der Erdenexistenz) tibergibt stehend dem im Schmuck der transzendenten Buddha
sitzenden Maitreya die Konigsinsignien (Mus p. 266-—9). — Die hier erwihnte Sitte, kostbare Gewebe
(ihr Name kasaya zeigt die belannte Orange-Farbe der buddhistischen Ménchsgewiinder an) zur Statuen-
bekleidung zu stiften, hat sich bis heute im gesamtindischen Kultbereiche erhalten.

2 Tn Vorder- und Hinterindien bestand schon frith der Brauch, den Gotterfiguren bei festlichen
Anlissen Metallsechmuck anzulegen, Der Schmuckschatz eines Tempels ist oft von ungeheurem Wert;
ich konnte mich im Visnu-Tempel von Klein-Conjeeveram hiervon iiberzeugen. In Campa verraten an
den Kopfen mancher Statuen Einsattelungen am Scheitel, da dort Diademe Halt finden sollten (H.Par-
mentier, Sculptures chames, Ars Asiatica 4 (Paris 1922), Taf. 27; um 700); man hat in Miso'n den
vollstindigen Goldschmuck einer weiblichen Gottheit gefunden (J. Leuba, Les Chams et leur art
(Paris 1923), p. 38 mit Taf. 9; 10. Jahrh.). In Birma sind besonders geheiligten Buddhabildern aus Stein
oder Bronze ohne Riicksicht auf ihren monchischen Charakter Metallkronen und andere Schmuckteile
angelegt worden. Uber Siam vgl. Mus p. 165 (auch schon bei Coedés, Ars As. 5, p. 35) und p. 186.

3 Von den mit anfgelegtem Schmuck bedachten Figuren machte man fertig geschmiickte Nach-
bildungen, zumeist verkleinerten AusmaBes, die fiir Geheimkulte berechnet zu sein scheinen; die grofen
Statuen wurden damals stets ohne Schmuck hergestellt. Hierzu und andererseits zu Verbindung das
Sakyamuni-Kultes mit dem des (gleichfalls ungeschmiickten) Amitabha vgl. Mus p. 2091f.; 2701

4 0. Kerns Aufsatz hieriber: Over den aanhef eener Buddhistische inscriptie uit Battambang,
Verslagen en Mededeelingen Akad. Amsterdam 1899 (= Verspreide Geschriften 3 ('s Gravenhage 1913),
p. 291—304) ist in der Literatur oft (s. auch Coedés, Bronzes khmers p. 37) zitiert; am eingehendsten
hat sich E. Aymonier, Le Cambodge 2 (Paris 1901), p. 807ff. damit beschiftigt, der die Datierungs-
ziffern so liest, daB sie ein zwischen 980 und 982 n. Chr. gelegenes Jahr angeben.




19

fir die religionsphilosophische Seite unseres Themas ein beredter Zeuge aus der Zeit
swischen 980 und 982 n. Chr. ist. Hier ist ndmlich die hochste, absolute Weisheit, Para-
martha genannt?, mit dem Luft- oder Himmelsraum (vyoman) verglichen und ihr wird
die Manifestation der drei Korper zum Zwecke der Erlésung der drei Welten zugesprochen.
Nun zihlt aber zu den Aquivalenten des Wortes vyoman auch kha = Ather, Luftraum,
und dieses Wort wird in der oben behandelten Inschrift von Bodh Gaya zu einem Vergleiche
des Dharmakaya beigeholt?. Derselbe Begriff soll also ,Dharmakaya“ und ,Paramartha‘
erhellen, und das eine Mal wird Paramartha zuoberst iiber die drei Buddhakorper geriickt,
das andere Mal mit Dharmakaya identifiziert. Nach dem oben p. 13 Gesagten tiberrascht
uns das nicht.

In fast genau dieselbe Zeitspanne fillt die zwischen 975 und 980 n. Chr. in Stein ver-
ewigte Steleninschrift von der am linken Mekong-Ufer gelegenen Pagode Srei Santhor. Der
ganze Text ist m. W. nie verffentlicht worden, soda wir immer noch auf Emile Senarts
Aufsatz , Une inscription buddhique de Cambodge, Revue archéologique 1883, I, p. 182—92
(groBtenteils abgedruckt bei Aymonier a. a. O. I p. 261— 70; of. II, p. 308) angewiesen
sind; p. 187 ist die Ubersetzung der drei Anfangsstrophen aus dem Sanskrit mitgeteilt,
die als Ausschnitt der aus so feinfithliger Feder stammenden Darlegungen hier im Wort-
laut folgen moge:

,Je salue le Corps de la loi qui, dégagé de la matiére, comme la lune du génie
qui l'eclipse, brillant dans les coeurs purs, comme elle dans une onde pure, pénétre,
comme elle, toutes choses de son éclat.

_Inclinez-vous devant le Corps de la félicité qui est pour le Corps de la loi
comme est pour le soleil son disque, qui est indispensable & la puissance maglque
des Buddhas pour faire apparaitre la variété des figures sensibles.

,Je m’incline devant le Corps sensible des Buddhas bienfaisants, qui donne &
la terre tout ce qu’elle souhaite, arbre des désirs dépouillé de tout désir.

Die sachliche Parallelitit mit dem oben p. 16 erdrterten Texte springt ins Auge.
Wiederum wird der dreieinige Buddhakorper in Verneigung gegriifit und verehrt. Wir er-
fahren von Senart (p. 188), da in einer folgenden Strophe die der V ollendung teilhaftig
werdenden Wesen Yogin genannt werden; der Originaltext ist, wie gesagt, nicht zuging-
lich, sicherlich aber werden wir hier dieselbe Strafe geleitet wie in der sinnverwandten
Inschrift von Bat Cum? , nach der das Yogin-Wissen durch die Verbindung des eigenen
Denkens mit der gottlichen Natur Buddhas erreicht wird; die Stufe des Yogin ist also
ungefiihr die der oben p. 16 genannten Muni, der ekstatisch erleuchteten Weisen.

Im Vorangehenden habe ich versucht, indem ich mich hiufig und dankbar an Mus’
Darlegungen anlehnte, die Briicke zwischen den abstrakten Gedanken der Dreikirperlehre
und den konkreten Darstellungen des koniglich geschmiickten Buddha zu schlagen. Das
seelische oder das leibliche Auge auf letztere gerichtet, hatte der Mahayanist allen drei

1 Vgl. La Vallée Poussin, Muséon 1913, p. 276; C. A. F. Rhys Davids, Buddhist reality, En-
eyel. of rel. and ethics 10 (1918), p. 592f und in weiterem Zusammenhang O.Strauss, Indische Philo-
sophie (’\Tunchen 1925), p. 222fF.; 239f.; 243.

2 Sanskrit-Text bei Chavannes-Lévi a. a. O. p. 19. Vgl die Textstellen bei Oltramare p. 316:
die endlose Weite des Raumes entspricht der Buddha-Natur.

3 Coedés, Journal asiatique 1908, II, p. 232; 246. Datum nicht spiiter als 960 n. Chr. (p. 215).

o
()




8 g N et NG e T

R 1 e e T e e

20

Korpern den Tribut anddchtiger Verehrung gezollt, aber es konnte doch fiir den Schmuck-
buddha nur einer als  reales® Vorbild den Sinnen vorschweben. Der Dharmakaya, fiir
den kein Gleichnis erfindbar, entzog sich grundsitzlich jeder greif- und sichtbaren Formung;
der Nirmanakaya hatte fiir die noch nicht ,reifen“, vor dem mionchischen Buddhabild
sich neigenden KErdenkinder seine Illusionsrolle weiter zu spielen, und es kam dafiir zu
paB, daB man die altehrwiirdige, wahrscheinlich schon zu Agdoka’s Zeiten (3. Jahrhundert
v. Chr.) die Gemiiter beschiftigende Vorstellung neubeleben konnte, Buddha habe von
seinem himmlischen dauernden Aufenthalt nur sein Bild zur Erde gesandt; es seien dem-
nach magische Schopfungen, die dem Menschen den Pfad zur Erlésung weisen'. Blieb
also nur der Sambhogakaya — das strahlende Phiinomen, als das der Kénigsbuddha in-
mitten der Heiligen, der Bodhisattva?, weilt, um mit ihnen sich in die Heilsaufgabe zu
teilen bis zum einstigen Finde des irdischen Hastens.

Ob hiermit die Ursprungsfrage fiir den Typ des geschmiickten Buddha ganz, teil-
weise oder gar nicht geldst ist — auf alle Fille steht fest, daB dieser seit Hiuen-tsang’s
Zeiten, also seit rund 600 n. Chr. existierte und damals gewiB keine kithne Neuschopfung
war. Es kann nicht im geringsten wunder nehmen, daB man an dieser Art Bildwerken
Gefallen fand; ihr stofflicher Gehalt, der entscheidende Kampf mit dem zur Befriedigung
des weltlichen Durstes verlockenden Mara, war Angelpunkt der Buddhalehre geworden,
und die Beh#ingung mit dem Gepringe des Fiirsten® erfiillte geradezu ein aus der Volks-
seele quellendes Bediirfnis. So hat sich denn die riihrige Bildhauerschule der wissenschaftlich
und kiinstlerisch fiihrenden Universititsstadt Nalanda, unfern Buddha Gaya in Bengalen*
gelegen, genau so wie ehedem die Faktoreien von Mathura und Gandhara dem Geschmack
der Zeit angepalt, indem sie den gekronten Maravijaya (Mara-Besieger) fiir fromme Zwecke,
so oft man es nur wiinschte, vom groBen Kultbild bis zur winzigen Votivgabe anfertigte.

Die lehr- und lernfreudigen Nalanda-Kloster® waren die Heimstéitten fiir den Maha-
yana - Buddhismus und das mit ihm verkniiptte kiinstlerische Schaffen, und der von hier

1 Vgl. La Vallée Poussin, Muséon 1918, p. 278 und Encyclopaedia of rel. and ethics 8 (1915)
p- 334; Mus p. 256f.

2 Sie allein sehen ihn, ebenso wie die Buddha den hochsten, die gewdhnlichen Menschen den
niedersten der drei Korper erschauen. Hierbei ist aber zu beriicksichtigen, daf der Name ,Bodhisattva®
im Mahfyana immer mehr verallgemeinert und schlieBlich auf jeden Kleriker angewendet wurde.

3 Hrwigenswert ist die von Mus p. 200 vertretene Ansicht, daf der Kénigsornat nicht unbedingt
mit der Geschichte der Sambhoga-Form von Anfang bis Ende verbunden sein miisse; vielleicht sei die
konigliche Erscheinung an die Stelle eines Lichtkorpers getreten, wie ibn das Suvarnaprabhasa - Sttra
(vgl. M. Anesaki, Encycl. of rel. 4 (1911), p. 840; 12 (1921), p. 203) beschreibt: wenn die Buddha sich
den Bodhisattva in ihrer vollkommenen Form zeigen, gehen Strahlen von ihnen aus, die eine Aureole
hinter Kopf und Riicken bilden; in dieser Weise nehmen sie den Sambhogakaya an.

4 (Genauer gesagt: Bodh (oder Buddha) Gaya liegt in der 1912 von Bengalen abgetrennten Pro-
vinz Bihar and Orissa. Auch sonst ist hier der geographische Begriff ‘Bengalen’ in diesem weiteren
Sinne angewendet. Sachliche Aufklirung bei L.S.S. O’'Malley, Bengal, Bihar and Orissa, Sikkim
(Cambridge 1917), Karten-Fig. 1; 41; 100.

5 Neueste Ausgrabungsberichte von J. A. Page, Ann. Report Arch. Surv. India 1925—6 (Cal-
cutta 1928) p. 100—107; 158; 1926-—7 (Calcutta 1930) p. 256—9; 127—35; 218f. — Uber die Stellung
Nalandas (1197 von den Muhammedanern zerstort) in der Wissenschafts- und Religionsgeschichte vgl.
V. A. Smith, Encyclopaedia of rel. and ethics 9 (1917), p. 126f.; K. J. Saunders, Epochs in Buddhist hi-
story (Chicago 1924), p. 70—104.




21

ausstrahlende Binflub erstreckte sich auf den ganzen buddhistischen Orient jener Periode.
Nepal, Tibet, Birma standen mit ihnen in enger Fiihlung, und auch fiir die regen Be-
ziehungen zu den groBen Inseln des malaiischen Archipels liegen Beweise zutage!. Die
Nalanda-Plastik entwickelte sich als Ausliufer der spiteren Gupta-Kunst, wie sie aus
Sarnath bekannt ist; sie beginnt schon im 7. Jahrhundert, als Nalanda die groBte Kloster-
Universitit der Welt war und von Hiuen-tsang und I-tsing besucht wurde, erreicht ihre
Bliite unter der Pala-Dynastie des 8. bis 11. Jahrhunderts und lebt im 12. Jahrhundert
noch unter den Sena-Herrschern weiter?. In diesem Zeitraum erfolgten auch die Einfille
siidindischer Stimme, wie der Cola, die sich zeitweise des Thrones der verdringten Pala
bemiichtigten und in Kunst und Kultur ihre Spur hinterlieBen.

Fiir diese Epoche charakteristisch ist eine zugleich den Typ des gekrénten Buddha
wiederholende figurenreiche Basalt-Skulptur® des Minchener Museums (Abb. 2). Das
521/y em hohe Relief ist eine gute, ungefihr in die Mitte des 9. Jahrhunderts zu setzende
Arbeit aus Bihar. Die Zentralfigur sitzt in einer Bogennische und ist mit dem Monchsgewand
bekleidet, dessen Falten durch erhohte Linien ausgeprigt sind. Um fiir die Halskette Platz
zu schaffen, ist der {iber die Schulter gelegte Endzipfel des Gewandes bogenformig beiseite
geschoben. Das Haupthaar ist bereits abgeschnitten, wie sich aus den die Stirn unter dem
Diademreif umziehenden Ringellockchen* ergibt; auch wird iiber dem Diademzacken nicht
der Schopf des langen Haares sichtbar, der sonst der Kopfschmuck des als Prinz geborenen
Bodhisattva ist. In alledem tut sich die Absicht kund, einen Buddha zu formen und keinen
Bodhisattva. Die szenischen Darstellungen aus Buddhas Leben fehlen, iiber dem Nischen-
bogen sind nur drei Buddha anderer Zeitalter zu sehen. Die Umrahmung ist rein archi-
teltonisch. Den Buddha, tiber dessen Haupt sich die Blitter des Bodhi-Baumes wolben,
umgeben innerhalb der Nische die Schreckgestalten aus Mara’s Heer, darunter stehen
zwei abgemagerte Megiren — Mara's Tochter, deren fippige Reize unter den sie mif-
achtenden Blicken des Buddha hinschwinden®. Mara selbst steht links unten am Sockel
und zielt mit dem Bogen nach dem Erhabenen. Die weibliche Gestalt neben ihm ist wohl
sicher die Erdgottin Vasudhara®, die Buddha mit abwirts gestreckter Hand als Zeugin
seiner Verdienste anruft.

Inhaltlich und formal gehort zu unserer Reliefplatte die kleine von Duroiselle (s. oben
p- 9) verdffentlichte Steintafel, wenn diese auch jiinger ist; D. setzt sie gewifi richtig

1 Die Inschrift einer Kupferplatte um 860 verzeichnet den Empfang eines Gesandten von Sumatra
bei dem Pala-Herrscher Devapala und spricht von der Griindung eines Klosters fiir einen javanischen
Fiirsten: Coomaraswamy, Geschichte der ind. Kunst p. 126f.; 225.

2 Uber diese Epoche vgl. jetat J. C. French, The art of the Pal empire of Bengal (Oxford 1928)
und insbesondere Stella Kramrisch a.a. O.

8 Repliken mit gréBerer oder geringerer Abweichung sind hiiufig. Vgl. z. B. Coomaraswamy,
Catalogue of the Indian collections in the Museum of Fine Arts, Boston 2 (1928), p. 75 mit Taf. 84;
p. 77 mit Taf. 35 links unten (erstere = Museum of Fine Arts Bulletin 22 (Boston 1924), p. 30); Kram-
risch a.a. 0. fig. 14, 15, 17; Ann. Report Arch. Surv. India 1926—27, p. 209; Taf. 43c.

4 Diese Lockchen ibertriigt die spitere Pala-Kunst schematisch auf Bodhisattva und sogar auf
hinduistische Gottheiten; vgl. Coomaraswamy, Mus. Fine Arts Bulletin 17 (Boston 1919), p. 61—3.

5 Vgl. Windisch, Mara und Buddha p. 119fF, hesonders 130; K. Seidenstiicker, Siidbud-
dhistische Studien I (Hamburg 1916), p. 83.

6 Vgl. @iber sie meine Bemerkungen im Jahrb. d. asiat. Kunst 1924, p. 131 (Dickbauch - Typen in
der indisch-ostas. Gotterwelt).

o e i RS S e e A e TS TS




S e ST e s R T o i DA ——

Abb. 2. Gekronter Buddha im Ménchsgewand in der sog. Erdberiihrungs-Pose.
Basalt-Relief aus Bihar, Vorderindien. 9. Jh. Hohe 52,6 cm. Mus. f. Volkerkunde,
Miinchen (L 114)

ans Ende des 11. Jahrhunderts. Nun offenbaren die grofien, seit der zweiten Hilfte des-
selben Jahrhunderts entstandenen Pagan-Tempelbauten sowohl in der Architektur wie in
ihren figuralen Skulpturen Elememte des Bihar-bengalischen Stils, wie er ostwiirts nach
Birma gezogen ist; um so mehr beweist also jene, sicher in vielen Repliken hergestellte
indische Votivplatte, die um diese Zeit ihren Weg nach Pagan gefunden hat, daB die
Birmanen damals von dem in Bengalen bereits seit mehreren Jahrhunderten eingebiirger-




ten Buddha im Mb&nchsgewand mit
Schmuck und Krone! wuBten. Trotz-
dem tritt dieser in der Pagan-Zeit
nicht irgendwie ausschlaggebend her-
vor; der rein monchische Charakter
wird bei den stehenden wie bei den
sitzenden Figuren festgehalten, und
auch der Buddha in der Zeugnispose —
nunmehr geradezu national-birmanisch
geworden — lédBt es hierbei ruhig be-
wenden2. Der gekrénte Buddha ist
erst verhiltnisméBig spdt in Birma
heimisch geworden. Die Reliefs in alten
Pagan-Tempeln bringen zwar den Gau-
tama vor seiner Weltentsagung als
Bodhisattva im indischen Konigs-
schmuck, in allen folgenden Lebens-
stadien aber trigt er vor wie nach
der Erreichung der Buddhaschaft das
geistliche Gewand. In Pagan ist mir
nur eine einzige Darstellung des ge-
schmiickten M&nchsbuddha von gros-
serem AusmafB bekannt?, ein vergol-
detes Steinbild (Abb. 3), das im Hofe
der beriihmten Ananda-Pagode aufge-
stellt ist. K{Snig Anawrata (1014 —77), Abb.3. Buddha. Vergoldete Steinstatue im Hofe der Ananda-

gleich bekannt als Eroberer wie als Pagode, Pagan. 11.Jh. Ungefiihr lebensgroB. Nach eigener
Aufnahme v. J. 1911

Glaubensreformer, soll es aus Thaton,
der alten Talaing - Hauptstadt an der
Stidkiiste Birmas mitgebracht haben

zusammen mit all den von ihm begehrten heiligen
Schriften, mit Fiirst und Volk, nicht zuletzt auch mit den Kunsthandwerkern, die der

! Drei stehende und sechs sitzende ,Figures of the Crowned Buddha® vereinigt R.Chanda auf Taf.37
des Annual Report Arch. Surv. of India 1921—22 (Simla 1924); Text p. 105f.

2 Die Skulpturfunde von Hmawza, dem alten Prome, sind viel ilter als die kaum vor dem
11. Jahrh. beginnenden von Pagan; z. T. gehen sie bis ins 6 Jh. zuriick. Hier trifft man noch die alte
meditierende Pose (s. oben p. 6 Anm. 2), und die Zeugnisstellung ist minder streng fixiert; nirgends
sonst begegnet es, dak die abwiirts gerichtete Hand — mitunter ist es sogar die linke — seitlich tiber
das Knie gehalten ist. Alle diese Eigentiimlichkeiten erkliren sich daraus, daf Prome seine Anregungen
nicht wie Pagan dem Nordosten, sondern dem Siiden Indiens (Amaravati, Conjeeveram, Ceylon) verdankt.
Vgl.Taw Sein Ko, Annual Report Arch. Survey India 1909—10, p. 121 und Taf. 47; Duroiselle, ebenda
1925—26, p. 120f. und Taf. 55b und 1926 —27, p. 1756f. und Taf. 38c (cf. Annual Bibliography of Indian
Archaeology for 1928 (Leyden 1930), p. 24 und Taf. 10a); Report Arch. Surv. Burma for 1925, p. 26; G. E.
Harvey, History of Burma (London 1925), p. 7. Von Belang auch T. A, Gopinatha Rao, Bauddha ve-
stiges in Kafichipura, Indian Antiquary 44 (Bombay 1915), p. 128f.

8 Die vereinzelt auftauchenden kleinen, als Jambupati bezeichneten Bronzen kommen nicht in
Betracht, weil sie jiinger sind und iiberdies ihre Herkunft in der Regel nicht feststellbar ist. Das von




S

R e e e s i it g o gl o e i ; PG
. . . . . e P R T 1% SRERML R W PO DT W o R PR A A SR T

24

siegreiche Herrscher in seiner Residenz Pagan ansiedelte. Die Statue folgt dem indischen
Kanon, mit dem wir von den bengalischen Bildwerken her vertraut sind; Schmuck- und
Diadem-Ausstattung mit der seitlichen Schleifenzier! decken sich mit den indischen Formen
des 11. Jahrhunderts. Birmanisch aber ist die den Haarschopf anzeigende kegelférmige
Erhthung und ferner der unter einer Patte hervorgehende Endzipfel des prall am Korper
anliegenden Monchsgewandes. Daf Thaton ein Hort des Hinayana-Buddhismus war, ent-
zieht jener Herkunftsiiberlieferung nicht den Boden. Der Einflufi von Nalanda reichte sehr
weit: fiir unsere Erwiigungen ist von Belang, daf der von dem gefangenen Thaton-Fiirsten
in Pagan erbaute Nan Paya-Tempel mit Gotterbildern ausgestattet ist, die fir die Durch-
setzung des Talaing-Buddhismus von Thaton mit dem indischen Brahmanismus zeugen.
Wenn sich nun in Birma trotz der nordostindischen Einwirkungen wihrend der Bliitezeit
des Pagan- Reiches der gekrénte Buddha als Kultbild nicht durchsetzte, so mag die Hr-
klsirung hierfiir in dem religiosen Eifer Anawrata’s und seiner Nachfolger zu suchen sein,
unter denen der vom tantrischen Hinduismus tiberdeckte Mahayana-Buddhismus von dem
im 11. Jahrhundert eingefithrten Hinayana zuriickgedringt wurde®.

Den endgiiltigen Zusammenbruch des Reiches von Pagan fiihrten die Eroberungszlige
von Khubilai Khan herbei, der 1253 schon das Yiinnan-Shan-Reich Nan-chao unter seine
Botmibigkeit gezwungen hatte; dadurch war den mehrere Jahrzehnte zuvor ein-
setzenden Shan-Wanderungen, die sich westwiirts bis Assam, siiddstlich nach Siam-Kam-
boja ausdehnten, auch der freie Zugang nach Birma gediinet. Die eindringenden Shan
bemichtigten sich des ganzen Landes, unterjochten die Birmanen und die Talaing und
richteten ihre Herrschaftssitze in Ava (Oberbirma), Toungoo und Pegu (Unterbirma) auf.
Von 1297 bis 1532 behielten sie die Oberhand unter steten Kimpfen, die die Annahme
rechtfertigen, daf die in der Pagan-Zeit erstiegene Kulturhthe erst allmghlich wieder er-
klommen wurde?.

Taw Sein Ko (oben p. 8) besprochene Fragment ist ziemlich spidt und niahert sich bereits dem
Shan-Typ.

Mehr Interesse erweckt die im Ann. Report Arch. Surv. of India 1918—14, Part I, p. 10 mit Taf. 12be
veroffentlichte gut erhaltene kleine Bronzefigur eines geschmiickten Méonchs-Buddha mit vorn auf dem
Sitz liegenden Donnerkeil (vajra). Die Pagode in Pagan, in deren Triimmern sie gefunden wurde, soll
Anfang des 10. Jhs. erbaut worden sein und als Vorbild fir mehrere Tempel gedient haben. Der Stil
der Bronze und der vajra, #hnlich Chanda, Ann. Rep. Arch. Surv. of India 1921 —22, Taf. 871, deuten
auf Bengalen; sie dirfte um 1100 entstanden sein und ist gewif als Votivgabe aus Indien in die bir-
manische Pagode gekommen.

1 Vgl. unsere Abb. 2 und Seidensti cker, Siidbuddhistische Studien Abb. 25; 34 und 35 und den
Textp.30; 39: Der Scheitelschopf mit Ornament, umgeben vom Diadem, wird mit 10000 Turbantiichern von
fabelhafter Zartheit umwunden — davon riihren augenscheinlich die seitlich flatternden Enden an den
spitbengalischen und den Pagan - Figuren her. — Die Seidenstiicker'sche Arbeit wird durch die fast
oleichzeitig iiber dasselbe Thema erschienene von Duroiselle, The stone sculptures in the Ananda
temple at Pagan, Annual Report Arch. Surv. of India 1913 —14 (Calcutta 1917), p. 63—97 ergiinzt.

2 Der Grundzug der birmanischen Ikonographie wie der der dortigen Religion iiberhaupt bleibt
trotz solcher Einzelabweichungen, wie sie im ‘Fiirsten-Buddha’ an die Oberfliiche treten, hinayanistisch.
Der zu R. C. Temple’s ‘Scraps of Tibeto-Burman Folklore’, Indian Antiquary 60 (Bombay 1931), p. 116
vom Bearbeiter hinzugefiigte Kommentar ,In Burma images of the Buddha [i. e., the Manusha Buddha
of Mahayanism] are very common® bediirfte der klaren Abgrenzung.

3 Guter Uberblick bei G. E. Harvey, History of Burma p. 64f.; 73ff.




Die Tatsache, daB wir heutigentags noch in
simtlichen Shan-Territorien Birmas dem Ornat-Buddha
in einer Ausfiihrung begegnen, die den bengalischen
Ursprung an der Stirn triigt und sich scharf vom neu-
birmanischen Duktus abhebt, gestattet wohl den Schluf,
dag die Inspiration, einen gekronten Buddha unter die
Kultbilder aufzunehmen, von den Shan auf die Bir-
manen iiberging. Fraglich bleibt nur, ob jene ihn auf
vorder- oder hinterindischem Gebiete kennen gelernt
haben; in ersterer Hinsicht ist an die Geschichte des
Ahom-Reiches in Assam zu erinnern, aus dessen eth-
nischer Grundschicht die Shan nicht wegzudenken sind.

Freilich, vergleichen wir den Shan-Buddha im
Firstenschmuck (Abb. 4)' mit den aus Bengalen in
der Pagan - Periode nach Birma verpflanzten Darstel-
lungen, wie sie uns vorher beschiiftigt haben, so springt
der Zusammenhang zwischen beiden nicht ohne weiteres
ins Auge. An jenem fillt zunichst die gewaltige,
phantastisch ausgestaltete Krone auf; die Gesichtsziige

mit den emporgezogenen Brauen und den gesenkten Abb. 4. Buddha aufdem Elephantenthron.
' Bronze aus einem Kloster der Hkamti-

i wirl fast hochmiitie vornehm — in=" =
L,ldern . (e.n : 3 = Han aus der in Shan, Upper Chindwin-Distrikt, Ober-
dischen Physiognomie der Pagan-Buddha (11.—12.Jahr- 500 Hohe 51em. Mus, £, Volkerkunde
hundert) spricht derselbe Zug. Den Oberkorper decken Miinchen (Ch 139)

schwere Schmuckgehiinge; Oberarm und Handgelenke

sind mit Goldreifen umspannt. Die Beine sind in orthodox -indischer Weise, die Fufi-
sohlen nach oben gekehrt, gekreuzt, die rechte Hand in der Zeugnispose, wihrend die
linke der Regel entsprechend im Schof ruht, hiiufig aber in befremdender Abweichung
hiervon ein Gefif hilt. In der Gewandung ergeben sich zweierlei Arten, wobei der
Korperschmuck indes der gleiche bleibt; bei der einen (Abb. 4) ist an den von der
linken Hand niederwallenden Stoffenden das Monchsgewand kenntlich, das vom Schmuck
iiberdeckt wird; bei der anderen (Abb. 5) windet sich eine schmal gefaltete lange Schirpe
um Schulter und Arm — das von alters her zur indischen Minnertracht gehorige Um-
schlagtuch. Wir haben hier also das eine Mal den mit Krone und Schmuck ausgestatteten
Ménch vor uns, das andere Mal die Laientracht, d. h. den indischen Firsten in seinem
Ornat. Beide Bronzen habe ich aus einem Kloster der westlichen (Khamti-) Shan als Ge-

L Der Elephantenthron erscheint bei den Shan-Stimmen am hiufigsten. Das Miinchener Museum
besitzt auBer unserer Abbild. 4 mit 7 Elephanten noch 2 Stiicke mit 4 und 8 Tieren. Die Abbildung
bei A. Getty, The Gods of Northern Buddhism? (Oxford 1928) Taf. 8b (7 Elephanten) bezieht sich, wie
die gekreuzten Beine zeigen, sicher auf Birma, nicht auf Siam. Coedées, Tablettes votives bouddhiques
du Siam, Btudes asiatiques 1 (Paris 1925), Taf. 5 Mitte zeigh einen von 3 Elephantenkdpfen getragenen
Lotusthron; vgl. die japanische Uberlieferung bei Getty p. 16. Ein anderes Motiv, bei dem der Elephant
nur in der Mitte des Sockels zwischen zwei Lowen erscheint, bei V. A. Smith, History of fine arts in
India and Ceylon (Oxford 1911), p. 189 und R. Chanda, Ann. Rep. Arch. Surv. of India 1921 — 22,
Taf, 87i. — Zu Grunde liegt die in den #ltesten Texten noch nicht erwithnte legendiire Beziehung des
Elephanten zur Geburt Buddhas.

Abh. d. philosihist, Abt, N.F. 7. .




g e R e gt e O

e N A et PRy e A e T T R PR T st e S e T

schenke des Priors mitgebracht®.
Wir blicken bei Abb. b5 auf ein
feines Antlitz unverkennbar vor-
derindischen Charakters. Gewisse
Einzelheiten, wie das kragen-
ihnliche Ausbreiten des Schal-
tuches am Riicken und die nur
riickwiirts sichtbaren Zierge-
hiinge um die Hiiften, gemahnen
an nepalesische Plastik, und das-
selbe gilt von dem Gefif in der
linken Hand, das nicht mehr
der Wasser- oder Almosenschale
entspricht?, sondern der nepa-
lesisch-tibetischen Vase des Un-
sterblichkeitstrankes. Diese ist
das stindige Attribut fiir die
unter dem Namen des Amitayus

o 1 J )

Abb. 5. Buddha mit Ambrosia-Vase in der linken Hand, Myro- Eu.ngemess:é.}nes Leber.l) s L?pdl
balane in der rechten. Bronze gleicher Herkunft wie Abb. 4. Tibet weit verbreitete Form
Hohe 20 em. Mus. f. Volkerkunde, Miinchen (Ch 140) (Abb. 6) des himmlischen Bud-

dha Amitabha (ungemessener
Glanz), durch die der irdische Gautama Buddha dort mehr und mehr in den Hintergrund
riickte®. Amitabha steht zu Amitayus im Verhiltnis des Buddha zum Bodhisattva; folge-
richtig ist die bildliche Form des ersteren die in den Himmel erhobene ménchische Erschei-
nung Gautamas, wihrend die des letzteren als eines fiirstlichen Bodhisattva sich dem
Sambhoga-Typ anpaBt*.

1 7um Alter dieser moch heute verbreiteten Bronzen und Schnitzereien bemerke ich, daB die
Sammlung Lamarepicquot (s. unten p. 29 Anm.) des Miinchener Museums ein gutes Beispiel (L 69) ent-
hiilt, das schon 1830 nach FEuropa verschifft wurde. Die Zeichnung bei Paullinus a St. Bartholomaeo,
Darstellung der Brahmanisch-Indischen Gotterlehre (Gotha 1797), Taf. 15b ist nach einem Original ge-
macht, das um 1790 im Museum des Kardinals Borgia zu Veletri war; diese Bestiinde sind jetzt in der
Vatikanischen Bibliothek. Sicherlich waren also schion betriichtlich frither solche Shan-Typen im Umlauf.

2 Die Wasserschale hat in Gandhara Gautama Bodhisattva in weltlichem Gewande; Foucher II,
p.217f. deutet sie als das Wassergefiifs des indischen Religiosen, das schon auf Gautamas kiinftigen Wandel
hinweist. S. auch unten p. 35 Anm. 2.

3 Fine sonderbare Mischung ist die in neuerer Zeit gegossene als ‘Crowned Buddha?' bezeichnete
Tibet-Bronze bei A. Getty a. a. 0. Taf. 67. Dieser Buddha in Zeugnispose erhebt sich auf einem dop-
pelten Lotussockel, dessen Blitter Schlangenképfe sind — ein bevorzugtes Motiv an nepalesischen Lampen
fiir brahmanische Riten. Die plastische Musterung des Ménchsgewandes zeigh golddurchwirkten schweren
Stoff an; das Fremdartigste aber ist der hoch ansteigende aus Lockchen gebildete Mittelschopf, der mit
einem Knauf bekront ist und sich wie ein emporgezogener Usnisa ausnimmt.

4 Diese meine Deutung wird durch eine von Mus p. 199 aus Roclkhill p. 201 iibernommene Uber-
setzung einer tibetischen Stutra-Stelle gestiitzt und klért wohl manche sonst hervortretende Unstimmig-
keiten. S. auch Keith a.a. O. p. 268. Eine dhnliche Unterscheidung scheint A. Grinwedel, Mythologie
p. 118 im Auge zu haben; bei Abb. 91 (p. 112) ist gemif p. 118 die Beschriftung Amitayus in Amitabha
zu andern; vgl. auch p. 33; 109f.




12
-1

Abb. 6. Bodhisattva Amitayus mit Ambrosia-Vase. Vergoldete Bronze, nepalesische
Arbeit fir Tibet. Hohe 11 cm. Mus. f. Volkerkunde, Miinchen (04.88)

Nach dieser Amitayus-Bronze diinkt uns eine alte laotische Darstellung (Abb. 7)
doppelt bemerkenswert. Die nahe Verwandtschaft der buddhistischen Riten in Siam und
Birma hiingt selbstverstindlich mit den geographischen, politischen und wirtschaftlichen
Wechselbeziehungen dieser beiden Linder eng zusammen, deren Grenzen sich im Laufe
der Jahrhunderte hiufig verschoben haben. Das westlaotische Gebiet von Chiengmai, das
heute fiir die kunsthistorische Untersuchung der Siam-Altertiimer so oft herangezogen wird,
stand von der Mitte des 16. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts unter birmanischer Ober-
hoheit. Unsere nach einem kleinen siamesischen Tafelwerke (Bronze image of the Buddha'.

! Im Vorwort mennt sich der Autor H. Navanugraha. Das vorwiegend aus religitsen Motiven
entstandene Buch bietet auf 95 Abbildungsseiten ohne Einhaltung der chronologischen Folge eine
lehrreiche Ubersicht ungefihr vom 6. bis 15, Jahrhundert. Vertreten sind einerseits die Dvaravati-Epoche
der Indo-Mon-Khmer-Zeit und die Abstufungen in der Lopburi-Schule vom erloschenden Khmer-Stil bis
zu den Formen von Uthong und Ayuthya, andererseits die Thai-Schulen des Nordens mit ihren Uber-
gingen zur Ayuthya-Epoche. Unsere Zeugnispose mit und ohne Schmuck ist durch viele Beispiele belegt.

Auffillig ist die p. 6, 7, 63, 64, 86 gewihlte Beschriftung , Gandhararaj style“. Da die dem Gupta-
Stil entsprechende Gewandung von den iibrigen Figuren in stehender Haltung nicht abstich$, kann die
Bezeichnung nur in der Stellung der Hinde begriindet sein: die rechte ist, zur Brusthohe erhoben, nach
vorn gedffnet, iber den gebogenen linken Arm fillt die emporgezogene Stoffmasse des Mantels (Abb. 64
umgekehrt); die ausgestreckte Hand mit leicht eingerollten Fingern faft dessen Endzipfel, manchmal
ist sie auch leer. In der Gandhara-Kunst ist eine d@bnliche Haltung des Buddba, namentlich in den
szenischen Darstellungen hiufig (Foucher I, p. 615f.; II, Taf. beim Titelblatt). An den von Navanu-
graha abgebildeten Bronzen erkennt man, daf das ihnen zugrunde liegende Gandhara- Vorbild auf

seinem Weg iiber Mathurda und Amaravati schon stark abgeschliffen ist; klaver als bei ihnen tritt die
4%

¥
|
il

s S e e




B e s O e e R e iy S

Bangkok 1927, Abb. 14) hergestellte Abbildung zeigt
eine ungefihr 300 Jahre alte Bronze; an ihr sind in
selten hohem Grade die verschiedenen Komponenten er-
kennbar: ganz nepalesisch ist die Haltung der Hinde
mit dem Amrta (= Ambrosia)-Gefifs, bengalisch-
birmanisch die Krone mit den flatternden Schleifen,
siamesisch der Gesichtsschnitt und der Sockel. Hier
wie bei den vorher besprochenen Shan-Bronzen wird
der Unbefangene die hohe Mittelspitze als einen Be-
standteil der Krone auffassen; in Wirklichkeit erhebt
sie sich, ohne Zusammenhang mit ihr, vom Scheitel
aus. Die eben erwihnte Verwandtschaft mit dem ben-
galisch-birmanischen Kopfschmuck wird erst verstind-
lich, wenn man die Entstehung dieser Spitze erklirt;
sie ist weiter nichts als die Ausgestaltung des Scheitel-
schopfes, in den das unter dem Diadem emporge-
strichene Haar zusammengefaft ist; ein Schmuckstiick
bildet dessen abschliefende Bekronung®. An der Riick-
ansicht der AmitayusAbbildung 6 ist dies gut zu se-
hen, obwohl dort leider die Spitze weggebrochen ist.

Abb. 7. Buddha in meditierender Stel-

lung. Bronze aus Chiengmai (Siam) um Dieser Scheitelschopf war in der indischen Literatur
1700. Hohe 30 cm. Nach [H, Navanu-  schon immer zusammen mit dem fiirstlichen Kopf-
graha], Bronze image of the Buddha, schmuck erwihnt, dem Diadem oder Turban?; wir

Banglok 1927, Taf. 14 finden ihn deshalb bei simtlichen von der indischen

Verbindungslinie hervor an einem von Coedés in Plong Tiik (Zentralsiam) gefundenen Bronzefigiirchen
(Journal of the Siam Society 21 (Bangkok 1928), Nr. 3, Taf. 17), dessen Datierung ins 2.—3. Jahrh. mir
um etwa 200 Jahre zu frith gegriffen erscheint. Nun spricht Coedés in diesem Aufsatze zwar von dem
‘Gandharian type' der Amaravati-Kunst des 2. Jahrhunderts n. Chr. (p. 203), aber nicht schlechthin von
einem Gandharardj-Stil in Siam, und ich entsinne mich nicht, den Ausdruck sonst irgendwo gelesen zu
haben; da Navanugraha in der Vorrede eigens der ihm von Prinz Damrong und Prof. Coedeées ge-
lichenen Unterstitzung gedenkt, darf man wohl vermuten, daf er von dieser Seite betreffs des Gan-
dhara-Typs beraten worden ist.

Zum Worte, nicht zur Sache selbst, schlieflich noch eine Bemerkung: In ‘Gandhararaj’ ist die
letzte Silbe, wie die siamesische Schreibung p. 63 mit gegentiber den sonstigen Stellen wechselndem
Auslaut erweist, Wiedergabe von skr. rAjya bzw. rastra ‘Konigreich’, nicht von raja ‘Kénig'; der ganze
Namen ist aber auch von dem indisch-afghanischen Grenzgebiet auf einen Teil der an Birma und das
nérdliche Indochina anstoBenden chinesischen Provinz Yinnan, wo die Shan eine alte Heimat besafen,
iibertragen worden. Uber diese kulturgeographischen Entlehnungen verdanken wir wichtige Aufschliisse
Pelliot, Bull. Kcole fr. ’Extr.-Orient 4 (Hanoi 1904), p. 571l.

! Vol. Seidenstiicker a. a. O. Abb. 46; 47. Auch beilrlx_ siamesischen Konigsbuddha ist dieser
Schopf pyramidenférmig innerhalb des Kronreifes zun sehen. Uber das Fortleben der Scheitelknoten-
Bekronung im heutigen Zeremoniell s. A. Leclére, Bull. de I'Be. fr. d’Extr.-Or. 4 (Hanoi 1904), p. 7456 f.;
G. E.Gerini, Chulakantamangala or the tonsure ceremony as performed in Siam (Bangkok 1895), p. 16f.

Aus dem Obigen geht von selbst hervor, daf Heinr. Zimmer, Kunstform und Yoga im indischen
Kunstbild (Berlin 1926) in die abgebrochene Scheitelspitze seiner Abb.9 zu Unrecht einen Donnerkeil hinein-
geheimnifit; vgl. unsere Abb.4—5.

2 Vgl. Coomaraswamy’'s oben p. 11 zitierten Aufsatz.




Fiirstengestalt ausgehenden Kultfiguren, seien sie bud-
dhistisch oder brahmanisch, in allen Lindern, in die Indien
seine religiose Propaganda trug — somit auch beim Khmer-
Typ und seinen siamesischen Ableitungen.

An den Amitayus also kniipfen die Jambupati-Darstel-
lungen des Shan-Typs, soweit sie sich der oben genannten
fiirstlichen Laientracht bedienen, an. Uberginge zwischen
unsern Abbildungen 5—7 sind verfolgbar an zwei interes-
santen von Maung Mya, Journal of the Burma Research
Society 4 (Rangoon 1914), p. 2191f. veriffentlichten Bronzen.
Taf. I, Fig. 1 ist nach Haltung und Attribut ein vollkom-
mener Amitayus; Gesichtsziige, Plumpheit der Hénde und
Einzelheiten der Krone aber bekunden Einschlag von der
birmanischen Seite, die sonst vom Amitayus nichts weik.
Fig. 2 ist schon unverkennbar der Stempel des birmanischen
Shan-Buddha aufgepriigt, an der Krone sieht man gerade-
zu die Shan-Form entstehen; im iibrigen ist die Figur un-
serer Abb. 5 eng verwandt und teilt mit ihr sogar die Higen-
tiimlichkeit, daf die Rechte nicht die Zeugnisstellung be-
wahrt, sondern die Handfliche nach vorn kehrt und die
Myrobalane zwischen Daumen und Zeigefinger hilt.

Die Abb. 451 bei M.and B. Ferrars, Burma? (Lon-
don 1901), p. 206, auf die Maung Mya in einem eigenen
Nachtrag a. a. 0. 6 (1916), p. 20 Bezug nimmt, entspricht
unserer Abb. 6 und zeigt lediglich, daB in die Fundamente
des Tempels in Mahamuni, nordlich von Akyab, der Haupt-
stadt von Arakan, eine Votivgabe aus Nepal eingebettet
worden ist. Ein hohes Alter kann keinem der drei Bildwerke
zugesprochen werden.

Der moderne Jambupati in Birma hat die vorderin-
dische Kleidung abgestreift; man folgt nun der Landessitte.
Die birmanische Fiirstentracht alten Herkommens, die sich
bis ins 19. Jahrhundert erhielt, ist ein mit fligelformig
endenden Giirte]l- und Schulter-Schirpen und #dhnlichem
Aufputz versehenes Gewand; mit diesem bekleidet die bil-
dende Kunst auch die himmlischen Genien, Gestalten mit
anbetend erhobenen oder Lotuszweige tragenden Hinden,

Abb.8. Himmlischer Genius(Nat).

Birmanische Holzplastik, 18. Jh.

Héshe 185 cm. Mus.f. Vilkerkunde,
Miinchen (L 2)

wie sie im dekorativen Schnitzwerk der Kloster auBerordentlich beliebt sind. Das Miinchener
Museum besitzt unter seinen alten Bestinden?® eine sicher noch ins 18. Jahrhundert hinauf-
zuriickende Holzfigur dieser Art (Abb. 8). Die Krone ist unvollstindig erhalten; die Vorder-

1 Von dem franzosischen Naturforscher L. Lamarepicquot 1830 in seine Heimat gebracht; sein
Versuch, schon damals ein ethnographisches Museum in Paris zu grinden, schlug fehl. Die Sammlung
wanderte bis Prefburg, und in Wien vollzogen zwei Miinchener Professoren, die Orientalisten Othmar




et e e S R s UG s 0 NN 0 TN T e e R oy e G i e BB T i e B o

50

arme fehlen ganz, aber an der Absplitterung ist zu sehen, daB die Hinde vor der Brust
gefaltet waren; die Musterung des Gewandstoffes ist vertieft ausgeschnitten.

Etwa seit der Mitte des 19. Jahrhunderts wird alles steifer (Abb. 9); die Gewandfliigel
reihen sich schiirzenartig vorn am Rock aneinander, die Ornamentierung wird in Lackpaste
ausgefithrt, in die man Spiegelglasplittchen einbettet; dies alles und die dariibergelegte
Vergoldung steigert in etwas barbarischer Aufdringlichkeit die glitzernde Wirkung. Aus
dem Diadem, das ehemals den Scheitelschopf umgeben hat, ist eine Krone geworden,
die pyramidenfsrmig ansteigt und in eine schlanke Spitze ausliuft; die frither seitlich vom
Kronreif ausgehenden Fliigel bilden nunmehr das Ende eines Schmuckbandes, das unter-
halb der Krone den Haaransatz umzieht und hinter den Ohren endet. Entsprechend ist
die Gewandung bei dem fiirstlich geschmiickten Buddha in der birmanischen Neuzeit (Abb.1);
der Oberkorper ist jetzt auch vollstiindig bekleidet und mit Schmuck behiingt. Aber da
die sitzende Haltung und die Zeugnispose beibehalten ist?, sieht man die Schidrpenenden
nur zwischen den gekreuzten Beinen auf den Sitz niederfallen?.

Abb. 1 gibt eines der repriisentativsten Stiicke unseres Museums wieder; die in sorg-
filtiger Lackpasten-Technik ausgefiihrte Arbeit stammt aus der Mitte des 19. Jahrhunderts.
Die Gesichtsform hat die volle Rundung des jungbirmanischen Typs mit den gleichmiitig
ruhigen Ziigen. Die an Schultern, Ellbogen und Handgelenken verzierte Jacke der Konigs-
gewandung ist mit Schmuckgehéingen tiberdeckt — #hnlich wie die unbekleidet (Abb. 5)
oder mit dem Monchsumhang halbverhiillt gedachte (Abb. 4) Brust der Shan-Buddha. Daf
trotz der Bekleidung noch die Erinnerung an das Schultertuch indischen Stiles nachwirkt,
sicht man an den ornamentierten Schirpenenden, die iiber dem Ellbogen den Oberarm
umschlingen; ungeachtet aller Veriinderungen blickt immer noch der indisch inspirierte
Shan-Buddha durch. Die Krone erscheint wesentlich umgestaltet, sie hat bereits die
Form der Stufenpyramide angenommen. Die Spitze ist bei unserer Figur erneuert, die seit-

Frank und Marcus Jos. Miiller 1841 den Ankauf fiir den bayerischen Staat. Konig Ludwig I. machte
dafiir 27000 Gulden flissig.

Eine Anzahl der L.schen Skulpturen hat Charles Coleman in seiner Mythology of the Hindus
(London 1832) fiir Text und Abbildungen verwertet. Der Verfasser schreibt p. XTI, daf die Tafeln ,with
a very few exceptions“ nach seinen eigenen Sammlungsstiicken lithographiert seien; IL.’s Name wird
nicht genannt.

1 Aus #lterer Zeit finden sich vereinzelte Ausnahmen. Im Distrikt des Inleh-Sees (siidliche Shan-
staaten) sah ich einen stehenden Holzbuddha mit Almosenschale; seine Haltung und die von den Hand-
gelenken steif niederfallenden Mantelenden erinnerten an Siam, die Gesichtsziige mit den hochgezogenen
Brauen an Shan- oder frihbirmanische Figuren. Die Pyramidenkrone mit dem Stirnband, die jacken-
artige Bekleidung und der Schmuck des Oberkorpers waren wie bei den birmanischen Typen um die Mitte
des 19. Jahrhunderts. — Kin stehender Marmor-Buddha im birmanischen Konigsornat entsprechend den
Genien in Abb. 9 ist bei V. C. 8. O’Connor, Mandalay and other cities of the past in Burma (Lon-
don 1907), p. 182 abgebildet: Pyramidenkrone mit Seitenfliigeln ohne Stirnband, hochgezogene Brauen;
mit beiden Hinden hilt er eine Schale, vom Ellbogen hiingen Schirpenenden herunter.

2 Kin Steinfigiirchen des 18. Jhs. verzeichnet A. K. Coomaraswamy, Catalogue of the Indian
collections in the Mus. of Fine Arts, Boston 2 (1928), p. 138f. mit Taf. 82 oben rechts. Merkwiirdig da-
ran ist die Mischung von birmanischer Pyramidenkrone und Ohrgehiinge mit den dem Shan-Buddha
eigenen weitausladenden Ornamenten, die vom Kronenrand ausgehen, bis hoch iiber die abgebrochene
Spitze aufsteigen und von C. irrig als Flammen-Nimbus aufgefafit werden.




Abb. 9. Zweifligelige Klostertir mit Genien (Nat). Bekronung mit dem

abgewandelten vorderindischen Malkara, - Motiv. Birmanische Holz-

schnitzerei des 19. Jhs. Hohe 350 cm. Mus. f. Volkerkunde, Miinchen
(Md 466a)

lichen Fliigelornamente, die augenscheinlich in die beiden Spalten am Kronenreif eingefiigt
waren, fehlen; auch der Ohrschmuck ist verloren gegangen, wie zwei kleine Locher in

den Ohrlappen verraten.




5 ¥l e e e e e e s ol i £
. - P— g g e e e e ]

39
Abb. 10. Buddha. Typ und Technik
wie bei Abb. 1. Birmanische Arbeit
des 19. Jhs. Hohe 85 cm. Mus. f. Vol-
kerkunde, Miinchen (Md 265)
> . : i Abb. 11. Buddha, vom siebenkoépfigen
Intakt 1st e unanseh'nhcheres St-uck Schlangenkonig iberdacht. Khmer-Stein-
des Museums (Abb. 10); auch diese etwa gleich- plastik um 1000 n. Chr. Hohe 111 cm.Mu-
altrige Figur ist in derselben, heute aulier sée Guimet, Paris (Mission Delaporte)

Brauch gekommenen Lacktechnik hergestellt.
Die Fliigel sind schon in der Plastik mitgeformt und gehen nach dem jetzt beliebten Modus
nicht mehr vom Kronenreif, sondern von einem das Stirnhaar umziehenden Schmuckband aus.
Auf siamesischem Boden kam durch die im 13. Jahrhundert ins Menam-Tal vor-
riickenden Shan — die Griinder des siamesischen Reiches — zuerst der Monchsbuddha
der bengalischen Pala-Kunst in Aufnahme. Erst als die Siamesen durch die Schule von
Lopburi — der Provinzialbhaupstadt der kambojanischen Khmer vom 11.—13. Jahrhundert
_ mit deren Kunst und Kultur in Fiihlung gekommen waren, gelangte auch der Konigs-
Buddha zur Geltung. Er schliebt sich hier aber nicht wie im Laosgebiet dem bereits ge-
schilderten, vom bengalischen Vorbild aus umgewandelten Shan-Typ an, sondern wird
eine Mischung von indischen und Khmer-Elementen, namentlich in Hinsicht auf die Krone.
Im Mahayana- Buddhismus der Khmer! ist die Verehrung Buddhas als eines transzen-
denten, dreigestaltig gedachten Wesens, wie wir oben p. 18f. gesehen haben, schon vom

! Tgr diesen dirfte Sumatra-Java (Srivijaya) die Quelle sein, die ihrerseits von Bengalen aus
gespeist wurde. Uber den Fund einer ganzen Sammlung von Bronzen mahayanistischen Charalkters in
Ngandjoek (Java) s. N. J. Krom, Inleiding tot de Hindoe-Javaansche Kunst 32 ('s Gravenhage 1923),
Taf, 109 mit Text 2, p. 445; zu beiden Sciten der obersten Mittelfigur ist je ein Ornat-Buddha. Ebenso
ist als Amitayus die im Katalog d. Ethnogr. Reichemus. Leiden & (1909), Taf X, 1 (Text p. 85) abge-
bildete Bronze aufzufassen.




10. Jahrhundert ab erwiesen. Der geschmiickte Typ?! ist weitaus vorherrschend und sicher
gleich alt. In der Darstellung zeigt sich keinerlei Beziehung zur Mababodhi-Figur. Der
Buddha erscheint (Abb. 11)mit nacktem Oberkérper, zuweilen verrit eine leise Andeutung eine
Stoffhiille am linken Arm; die Hinde ruhen in meditierender Pose im Schofz, die Beine
sind nicht gekreuzt, sondern iibereinandergelegt. Den Thronsitz bildet der Korper des
Schlangenkonigs Mucilinda, dessen sieben Kopfe schirmférmig das Haupt des Buddha tiber-
dachen — ein Motiv, das der Gandhara-Kunst vollig fehlt, in Siidindien dagegen sehr
hiufig ist und von dort aus wohl auch nach Indochina und in die Khmer-Kunst gelangte
(Foucher I, p. 414f.). Dasselbe gilt fiir die Sitzweise mit den iibereinandergeschlagenen
Beinen, die auch auf den indischen Siiden, Amaravati und Ceylon, deutet. Der Schmuck
hat aus indischen Motiven entwickelte Khmerformen angenommen, die Krone ist ein breites,
nach oben ausladendes Diadem, iiber dem der Scheitelschopf des emporgerafften Haares
mit dem SchmuckabschluB3 sichtbar wird (vgl. p. 28 Anm. 1). Das Original der vom Musée
Guimet glitigst tiberlassenen Photographie, eine Steinskulptur von 111 cm Héhe, wird in
die zweite Hilfte des 10. Jahrhunderts datiert.

Der geschmiickte Khmer-Buddha ist mit vielen anderen Kultbildern von der Lopburi-
Schule iibernommen worden, die ihrerseits den Mischkessel fiir die bodenstindigen Mon
(= Talaing)-Kunstelemente, wie fiir die der Khmer und Thai bildete. Von ihrem Wirken
zeugen neben der Steinplastik — die im Miinchener Museum besonders gut vertreten ist —
auch die zahlreichen kleinen Bronzefiguren des brahmanischen und buddhistischen Kultes,
die in Siam und Kamboja gefunden wurden. Wir sehen da die fortschreitende Stilwandlung
der Buddha-Gestalten vom typischen Khmer-Buddha zur geschmiickten Monchsfigur in der
meditierenden und dann in der Maravijaya-Pose, und ebenso den mantelumwallten stehenden
Buddha mit Khmerschmuck und -Krone, den spiter die Ayuthya-Schule umgestaltet®. Um
1850 erlangt das zur Hauptstadt Siams erhobene Ayuthya die Fithrung und tritt das
kiinstlerische Erbe von Lopburi und den andern inzwischen erbliithten Schulen des Thai-
Stiles an. In dieser Periode, in der die politische und kulturelle Ubermacht der Siamesen
tiber die zuriickgedringten Khmer immer mehr an Ausdehnung gewinnt, verliert der
sitzende geschmiickte Buddha an Bedeutung gegeniiber dem stehenden, der in Siam und

1 Beachtung verdient, dak in einer Khmer-Stele von Ankor (Foucher a. a. O. I, p. 406f. mit
Abb.), die den Kampf zwischen Buddha und Mara im tibrigen ganz mahayanistisch wiedergibt, ersterer
als Bodhisattva schmucklos erscheint — man vergleiche dazu das oben p. 10 tiber Nalanda Bemerkte.

2 Diese Mischung lift sich besonders gut an den Bronzefiguren verfolgen, die Coedés, Bronzes
Khmers, T. 20 —24 zusammengestellt hat. Auf den ersten vier Tafeln finden wir den Khmerstil, nament-
lich bei den sitzenden Gestalten, noch vorherrschend ausgepriight. Vereinzelt erscheint bei diesen das
Ménchsgewand auch beim geschmiickten Typ; fast alle sitzen auf dem Naga in meditierender Pose. In
den hbeiden Figuren auf T.24 aber sehen wir bereits ein merkliches Niherriicken an das bengalische
Schema in der Zeugnispose und in der Form des Diadems. Dieses ist ein Charakteristikum der Figuren
im Bayon-Tempel von Ankor, womit als Datierung der Schluf des 12. Jhs. gegeben ist. Von der Aus-
dehnung des Mahayana-Kults der Khmer-Zeit im gegenwértigen Ost-, Mittel- und Sidsiam und auf der
malaiischen Halbinsel vermitteln eine Vorstellung die grofen Mengen der in all diesen Gebieten mit
Prefistempeln hergestellten tonernen Votivtifelchen Wir sehen da hiiufig die in Khmer-Inschriften des
10. Jhs. angerufene Trias Buddha, Lokesvara, Prajiiaparamita (Coedés, Tablettes votives bouddhiques,
Ftudes asiatiques I, p. 145ff. und Taf. 10), wobei der erstere meditierend im Konigsornat erscheint,
ofter aber auch die Verbindung von Monchsgewand und Fiirstenschmuck mit der Zeugnispose zeigt

(Taf. 5—17).
Abh. d. philos.-hist. Abt. N.F. 7.

5




g a2 o A = e o 3

34

Abb.18. Buddha-Kopf, Bronze. Typ und Zeit
wie Abb. 12. Hohe 45 cm. Mus. f. Volker-
kunde, Miinchen (10. 454)

Birma als ,Dipankara“?! bezeichnet wird. Er hat
die Rechte oder beide Hiinde schutzspendend er-
Abb. 12. Buddha. Bronze der Ayuthya-Schule, hoben. Ein treffliches Beispiel aus der Zeit um
Siam um 1600. Hohe 114 cm. Mus. £ Volker- 1600 bietet trotz technischer Miingel — Scheitel-
e Mibanon Ul ) spitze und rechte Hand fehlen, die linke ist un-
geschickt ergiinzt — eine 114 cm hohe Bronze-

figur des Miinchener Museums (Abb. 12). Diadem und Ohrschmuck sind noch ausgesprochen
Khmer; Korperbildung, Gesichtsziige und die spitze Form der Ohrmuschel entsprechen
dem von Sukhotai aus weiter entwickelten Thai-Stil. Der Ménchsmantel, der bei dem Be-
streben, die Durchsichtigkeit des Stoffes zu betonen, Korper, Untergewand und Schmuck
unverhiillt vortreten ldBt, erscheint in seiner Steifheit schon mehr wie eine Riickwand.
Einen vollstindig erhaltenen Scheitelaufsatz sehen wir in Abb. 18. Dieser Kopf des
Miinchener Museums ist bewundernswert durch seine plastische Modellierung und die har-
monische Ruhe, dennoch lit seine glatte Vornehmbheit die packende Individualitit ver-

1 {per ihn namentlich Foucher a. a. 0.1, p. 278ff; 1L, p. 232 und Etude sur liconographie
bouddhique I, p. 77 ff.




35

missen. Der in Abb. 11 beim Khmer-Bud-
dha gezeigte Haarschopf hat nunmehr das
Aussehen einer dreifach abgeschniirten, in
eine knospenniihnliche Spitze auslaufenden
Kuppel (vgl. p. 28 Anm. 1).

Die im 17. und 18. Jahrhundert von
Birma ausgehende starke Beeinflussung be-
wirkt eine merkliche Umgestaltung des
kambojanisch - siamesischen Stils. Zuerst
treten als Ubergangsformen Holz- und
Bronzestatuen auf, die wegen ihrer auf-
dringlichen Ausstattung meist Uberschiitzt
werden®. Bei ihnen sind Oberkdrper, Unter-
gewand und Mantel mit plastischen Orna-
menten, teilweise recht zusammenhanglos
und sinnwidrig, besetzt; wir beobachten
noch die spitz geformte Ohrmuschel des
alten nordsiamesischen Stiles und die Khmer-
form des Ohrschmuckes, das Khmer-Diadem
aber ist bereits der Pyramidenkrone ge-
wichen; bei fast allen mir bekannten Stiik-
ken fehlt die Spitze. Den SchluB bildet
der moderne Siam - Buddha, der in Krone
und (Gewandausstattung ganz den schon
oben erwihnten himmlischen Genien Bir-
mas (Abb. 9) folgt und dazu noch den mit

" = Abb. 14, Buddha. Siam-Bronzen der Neuzeit. Hohe
Ornamenten umsiumten Mantel behilt 62; 60 cm. Museum fir Volkerkunde, Miinchen

(Abb.14). Die Hiinde sind mit der Innen- (05.185; 08.230)
fliche nach vorn erhoben®.

In weitgeschwungenem Bogen sind wir zu unserem Ausgangspunkt, nach dem ,In-
dien jenseits des Ganges zuriickgekehrt. Die Fiihrungslinie fiir die vielveriistelten Wege,

1 Als Beispiele habe ich mir notiert: G. Groslier, Arts et archéologie khmers 2 (Paris 1924), Taf. 7
Kamboja um 1600, wohl zu friher Ansatz); Coomaraswamy, Catalogue of the Indian collections in
the Museum of Fine Arts, Boston 2 (1923), p. 138 mit Taf. 83 (beide Stiicke sicher Siam, nicht Birma)
und Museum of Fine Arts Bulletin 23 (Boston 1925), p. 61 mit Fig. 5 (Siam am 1700); Sammlung Mar-
czell v. Nemes 2 (Minchen 1931), Nr. 425 mit Taf. 85 (technisch feine Arbeit gleichen Alters).

2 Die Abb. rechts zeigt wiederum die Schale (s. oben p. 26 Anm. 9); in Siam tragen sie auch die
Monchs-Buddha, Beim Fiirsten-Buddha erscheint sie unbegriindet, Mus p.277 hiilt sie in diesen Héllen ftir
moglicherweise entlehnt vom Amitayus bzw. Gberhaupt von den gekronten Buddha des Mahayana; hier-
zu bemerke ich, daB als ‘trés rare’ ein stehender Amitayus, Tibet-Bronze des 17. Jhs., bei J. Hackin,
La sculpture indienne et tibétaine au Musée Guimet (Paris 1981), Taf. 45 abgebildet ist. — 7Zu unserer

Abb. 14 vgl. die ganz entsprechenden Figuren bei Mus Taf. 8.
b*

e




e R T T T e S et ot T T R e AT e e gty ol e e e ¥ 5
. : { A 3 9. y G RN T T R T s S S

356

in die wir zur geschichtlichen Aufhellung des Ornat-Buddha hineinleuchten muften, nimmt
sich etwa folgendermaBen aus:

Inmitten des buddhistischen Bilderkultes, der ungefihr mit dem Beginn unserer Zeit-
rechnung einsetzt, steht eine wohl im zweiten oder dritten nachchristlichen Jahrhundert
entstandene Buddhastatue, der man schon wegen des Ortes, an dem sie sich befand —
es ist die Stitte des folgenschwersten Geschehens in Buddhas Leben — mit ehrfiirchtiger
Scheu nahte. Lob und Preis sind ihr geweiht, die ganze buddhistische Welt soll durch
Nachbildungen Anteil an ihrem Glanze haben. Wihrend der Zeit vom 7.—11. Jahrhundert
flieen die religionsgeschichtlichen Zeugnisse besonders ergiebig. Altem Brauche fol-
gend hat man das Bild mit Edelmetallzierrat und kostbaren Gewiindern geschmiickt; dies
bleibt jedoch keine bloke AuBerlichkeit, sondern es éndert sich zugleich damit unter der
zwingenden Mystik der Dreikorperlehre die Auffassung von dem Wesen, dessen korper-
baftes Symbol das Bild sein sollte; man erschaute in ihm nicht mehr den schlichten Monch,
der seinen Mitmenschen auf dem Erlosungspfad vorangeschritten war, sondern seinen in
paradiesische Fernen entriickten Leib, der, sonst nur fir Uberirdische sichtbar, nun dem
verziickten Auge des durch Glauben und Wissen Erstarkten in himmlischem Glanze und
fiirstlicher Pracht erstrahlte. Durch den mystischen Ritus der Schmuckanlegung wird der
Nirmanakaya zum Sambhogakaya erhoben. Allmihlich aber stellt man sich diesen als das
Primiire vor, er wird Allgemeingut, und es gerit in Vergessenheit, daf der Buddha im
Konigsschmuck letzten Sinnes auf der Erhebung einer temporiren Zutat zum stindigen
Attribut basiert. Eine betriebstiichtige Bildhauerschule greift die Idee auf und schafft
einen neuen kanonischen Typ, der sich mit dem Buddhismus verbreitet und namentlich
in hinterindischen Landen Wurzel schligt, ohne daf man sich hier iiber seine Herkunft
und seine urspriingliche Bedeutung Rechenschaft gibt. Die rechtgliaubigen Birmanen, Shan
und Siamesen! wiiren betreten, wollte man sie davon iiberzeugen, daB ein Grundpfeiler
der Mahayana-Theologie in ihr , kleines Gefihrt“ (Hinayana), dem sie inbriinstig anhingen,
eingeschmuggelt worden ist. Auch da zeigt sich eben, dak, wie schon jene Buddha-Pilger
aus China zu melden wuBten, Mahayana und Hinayana — die sich in einer Entwicklungs-
linie bewegen und nicht als streng geschiedene Sekten aufzufassen sind — mancherlei
voneinander gelernt haben. Erst von diesem Blickpunkt aus gelingt es, das Werden und
die Entfaltung des scheinbar so seltsamen Jambupati-Typs ihres Schleiers zu entkleiden.

! Ceylon geht andere Wege: ganz unberithrt vom Mahayana ist aber auch diese Insel nicht ge-
blieben. Vgl. Coomaraswamy, Gesch. d. ind. Kunst p. 187. — Die Vermischung mit dem Visnu - Kult
fiithrt auf ein anderes Gebiet, das hier auBer Betracht bleiben kann.

Nachtrag zu p. 16f. Der nunmehr erschienene ,Catalogue of paintings recovered from Tun-
huang by Sir Aurel Stein® von Arthur Waley (London 1931) gibt p. 268 Text und Ubersetzung der
chinesischen ,much - defaced inscription® des Buddha von Tun-huang. Die fiir uns wichtigsten Stellen
lauten: ,Country of Magadha, light-emitting magical image... The head is spangled with bright pearls
and adorned with lovely jewels .. .the merit of looking up at the Blessed One’s face.* Waley schlieft
daran noch weitece Mitteilungen unter Hinweis auf sehr beachtliche von Sylv. Lévi und P. Pelliot
aufoezeigte Stitzpunkte. Wir gewinnen hier eine Vorstellung von der Kopistentiitigkeit fiir die inter-
nationale Religionspropaganda im 7. Jahrhundert.




ZOBODAT - www.zobodat.at

Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Abhandlungen der Bayerischen Akademie der Wissenschaften - Philosophisch-
philologische und historische Klasse

Jahr/Year: 1932
Band/Volume: NF_7
Autor(en)/Author(s): Scherman Lucian

Artikel/Article: Buddha im Firstenschmuck. Erl. hinterindischer Bildwerke d. Miinchener Museums f.
Volkerkunde 1-36



https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21125
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=56794
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=375862

