BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE

ABHANDLUNGEN - NEUE FOLGE, HEFT 99

Scire litteras

Forschungen zum mittelalterlichen Geistesleben

Herausgegeben
von
Sigrid Kramer und Michael Bernhard

MUNCHEN 1988

VERLAG DER BAYERISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
IN KOMMISSION BEI DER C.H.BECK’SCHEN VERLAGSBUCHHANDLUNG MUNCHEN






BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE

ABHANDLUNGEN - NEUE FOLGE, HEFT 99

Scire litteras

Forschungen zum mittelalterlichen Geistesleben

Herausgegeben
von
Sigrid Krimer und Michael Bernhard

MUNCHEN 1988

VERLAG DER BAYERISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
IN KOMMISSION BEI DER C.H.BECK’SCHEN VERLAGSBUCHHANDLUNG MUNCHEN



Mit 18 Abbildungen

ISSN 0005-710X
ISBN 3769600940

© Bayerische Akademie der Wissenschaften, Miinchen, 1988
Druck der C.H. Beck’schen Buchdruckerei, Nordlingen

Printed in Germany



Bernhard Bischoff
gewidmet






Der vorliegende Band vereinigt die Beitrige eines Symposions, das von der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Arbeo-Gesellschaft am 8. 1. 1987 in Miin-
chen veranstaltet wurde. AnlaB dieses Symposions war der 80. Geburtstag von Bernhard
Bischoff. Die Ehrung galt einem der herausragenden Gelehrten unserer Zeit, der durch seine
Arbeiten zur Paliographie, Handschriftenkunde und Literatur des lateinischen Mittelalters weit
iiber die Grenzen seines Faches hinaus in der ganzen Welt hochstes Ansehen gefunden hat. Die
Aufsitze dieses Bandes spiegeln den weiten Forschungshorizont des Jubilars wider; seine uner-
miudliche Bereitschaft, das grofe Schatzhaus seines Wissens anderen Forschern zu 6ffnen, hat
einen nicht geringen Teil dieser Arbeiten angeregt und gefordert. Seine Freunde, Kollegen und
Schiiler widmen ihm dieses Buch in dankbarer Verbundenbheit.

Sigrid Krimer
Michael Bernhard



)
i

| =




INHALT

Johannes Wieland, Miinchen
Carmen gratulatorium . . . . .. .. L 1

Giulio Battelli, Rom
Un codice della certosa di Trisulti recentemente ricuperato (VallicellianoB46) . . . . .. .. 13

Michael Bernhard, Miinchen
Glossen zur Arithmetik des Boethius . . . . . . . . . . o i i e 23

Giuseppe Billanovich, Mailand
Il Catullo della cattedrale di Verona . . . . . . . . . . e 35

Padraig A. Breatnach, Dublin
The pronunciation of Latin in medieval Ireland . . . . .. ... ... ............. 59

Virginia Brown, Toronto
A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal.
e D15 ) U 73

Franz Brunholzl, Miinchen
Die Gesdngedes fili . . . . . 87

Christopher R. Cheneyt, Cambridge
A register of electiones of manuscripts of Corpus Christi College, Cambridge, 1440-1517 . 95

Giles Constable, Princeton
The metrical epitaph of Rusticus priest of Pescia (d. 1132/3) . . ... .. ........... .. 103

Manuel C. Diaz y Diaz, Santiago de Compostela
Las glosas de un manuscrito litargico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) . . . .. ... 111

Fridolin DreBler, Miinchen
Monastische Consuetudines als Quellen der Bibliotheksgeschichte . . .. ......... .. 127

Peter Dronke, Cambridge
Hectorin eleventh-century LAt LYEICs o« 5 s sie sim s w6 o0 s 0 wig am a4 wie w0 oo v o 137

Peter Flury, Miinchen
osculum und osculari, Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen. . . . . . . 149

Ann Freeman, Cambridge, Mass.
Additions and corrections to the Libri Carolini: links with Alcuin and the Adoptionist
CONEFOVETSY wis & 8 2 o & & 5 55 5 S5 5 @ 5 5 & 55 w15 o @ 5 i s 6 5 s i 3 a0 o % 6 ww o e e o s 159

Monique-Cécile Garand, Paris
Les plus anciens témoins conservés des Consuetudines Cluniacenses d’Ulrich de Ratis-
DOBITE . o e s o+ o o ot o i e o i ot o i e e S S R E R E RS S E s @ A E s 171



8 Inhalt

Paolo Gatti, Miinchen
Note sulla tradizione medievale di Nonio Marcello . . .. ... .. ... ... .. ........ 183

Giinter Glauche, Miinchen
Die Regensburger Sodalitas litteraria um Christophorus Hoffmann und seine Emmeramer
Gebaude-Ingchrifben: « o+ v s v s w v s ws v s m e m v ms gw pw s BT BT HE B W E B 187

Helmut Gneuss, Miinchen
Eine angelsichsische Konigsliste . . . . ... ... ... ... . 201

Hans F. Haefele, Ziirich
Zum Lapidarius des Marbod vonRennes . . .. ........ ... ... ... .. ... 211

Colette Jeudy, Paris
Le Carmen 111 d’Alcuin et I'anthologie de Martial du manuscrit 522 (502) de la biblio-
theque municipale ’Angers . . . ... .. L 221

James]. John, Ithaca
Miscellanea Ochsenhusana . . . . . . . . . o o e e e 227

Raymund Kottje, Bonn
Bibliothek als Spiegel der Geschichte . . .. ... ... ... . L L 241

Karl Langosch, Jugenheim
Mittellatein und Europa. Bemerkungen zu einer Einfithrung in die Lateinliteratur des
Mittelalters . . . . . ot e 249

Michael Lapidge, Cambridge
Acthelwold and the Vitas. Eustachii . . . . . ... ... .. . 255

Claudio Leonardi, Florenz
«Adest dies prefulgida»: Il martire Maurizio nell’'innario Umbro-Romano. . . . . ... ... 267

Bengt Lofstedt und Donna Kriger, Los Angeles
Sprachliches zu Wilhelm von Conches, Glosae in Iuvenalem . .. . ... ............. 273

Paul Meyvaert, Cambridge, Mass.
An unknown source for Jerome and Chromatius: some new fragments of Fortunatianus of
Aquileia? . ... 277

Florentine Miitherich, Miinchen
Der Psalter von St. Peterin Salzburg . . .. ... ... ... ... .. 291

Dieter Norr, Miinchen
Bemerkungen zu einem frithen Juristen-Fragment (P. Mich. 456r + P. Yaleinv. 1158r) . . 299

Dag Norberg, Stockholm
Christe, lux mundi, salus et potestas. . . .. . . ... i e 307

Fidel Ridle, Gottingen
Gottschalks Gedicht an seinen letzten Freund . . . . . ... .. ... . .. . ... ... .. .... 315

Roger E. Reynolds, Toronto
An eight-century uncial leaf from a Mondsee Liber comitis (Harvard, Houghton Library
MSTyp694) . . . o 327



Inhalt 9

Mary A. and Richard H. Rouse, Los Angeles
Correction and emendation of texts in the fifteenth century and the autograph of the Opus
Pacisby Oswaldus Anglicus . . .. ... ... . 333

Paul Gerhard Schmidt, Marburg
Hildemar, De octo viciis capitalibus . . . . . . oo v v viviv v v ie vn i e e 347

Pavel Spunar, Prag
Die Wenzelslegende inder Buchkunst . .. ........ ... .. .. .. . ... 351

Jan-Olof Tjider, Uppsala
Der verlorene Papyrus Marini85. . . . . .. .. ..o 363

Franz Unterkirchner, Wien
Fragmenta . . . felici fato servata in der Osterreichischen Nationalbibliothek .. ...... ... 377

André Vernet, Paris
Une Annotatio brevis quorumdam doctorum extraite du Speculum historiale de Vincent de
BEAUNAIS i+ « o« v v v wn s o 6l 5 5 B 6 &S Sl o £ m B RS 9§ S E B s 4w e e 383

Jean Vezin, Colombes
Les plus anciennes reliures de cuir estampé dans le domaine latin . . . . ... ... ... ... 393

Benedikt K. Vollmann, Tiibingen
Carmen Buranum 60/602 . . . . . . o i e e e e e 409

Gabriel Silagi, Miinchen
Colerim TELBIMSCD . o o o v o v o o o mves & 5 s o6 5 6 805 38 3 & 8 B8 B E 8 5K s Ws e e @ 8w s e 423

Handschriftenregister. . . . . . ..o it i it e 425

Personenregister . . . . . . oo e 431






JOHANNES WIELAND

BERNARDO BISCHOFF OCTOGENARIO
CARMEN GRATULATORIUM

Littera quid valeat, quali sit praedita forma,

qua sit scripta manu, quo tempore, qua regione,
quove modo fiant chartae fiantque libelli

vel quid fata ferant libris, quid fata legenti,

quid monachi norint operosi quidque vagantes
cantarint faciles ab Hibernis usque ad Hiberos,

si quis scire velit, contemnat sortilegorum
murmura nec temptet rationes astrologorum,
sed consulta petat docti sapientipotentis,

qui responsa dabit Delphis et Apolline digna.
doctorum doctor docuit iuvenesque senesque
nec credas quemquam Latiam servare loquelam
aut versare tomos et prisca volumina, qui nil,
nec minimam partem, dependeat illius arte.

ipse ego, carmina qui natalia pangere conor,

non semel accepi gratus benefacta magistri,
ingenium cuius potui cognoscere quondam

non magnis; operae pretium est haec parva referre.
obtulerat fragmenta mihi membranea quidam,
codicis in tergo fuerant quac glutine fixa,

et qua sint istacc quaesivit origine nata.

o quanto sudore mihi tunc membra fluebant!
erravique diu multo frustramine fessus,

donec fors docuit, schedulae quo pertinuissent.
quam sublimis eram successu; laetus amicum,
doctus qui fuit et librorum non male gnarus,
mox adii rogitans, quando scriptura sit orta;

et mihi non dubitans scripturae protulit aevum
et me speratis ornavit laudibus ultro,

quod mihi contigerit titulum deprendere libri.
accidit, ut nobis accederet ille magister,

quem mea musa sonat; vix vidit frustula chartae,
iam nobis stupidis scripti tempusque locumque
indicat atque rogat: «<nomen nostisne libelli?»
nomen ego obicio; subridens annuit ille

atque addit numerum capitis, quo verba leguntur.
haec tibi cur referam, vix quaeres, optime lector.
actus nempe illi est nunc octogesimus annus,

ex quo vita data est; votis ergo ominibusque
prosequimur faustis natalem: numina praestent
pro meritis dextram sortem praestentque salutem,
praestent et quidquid possunt bona verba vocare.






GIULIO BATTELLI

UN CODICE DELLA CERTOSA DI TRISULTI RECENTEMENTE RICUPERATO
(VALLICELLIANO B 46).

La composizione e le vicende dell’antica biblioteca della certosa di Trisulti' sono poco note, se
ne hanno anzi notizie generiche e frammentarie che si possono cosi riassumere: al principio di
questo secolo il monaco d. Beda Castelli ha dedicato un capitolo del suo libro sulla certosa alla
storia della biblioteca negli ultimi tempi,descrivendo i pitt importanti libri a stampa e alcuni dei
manoscritti conservati in essa, per lo piti libri corali miniati che originalmente non apparteneva-
no alla biblioteca, ma erano destinati ad uso liturgico nel coro; Alfonso Gallo pubblicava nel
1931 un catalogo di codici, che attestava la ricchezza della biblioteca nel secolo XIII; nel 1959 José
Ruysschaert descriveva un nuovo codice di Trisulti richiamando codici gia studiati da d. André
Wilmart, da Giovanni Mercati e da lui stesso, in tutto cinque, quasi tacito invito ad approfondire
la ricerca; infine nel 1970 si & avuta la descrizione di nove codici (di cui sette nuovi) nel Censimen-
to dei codici anteriori al secolo XIII conservati a Roma nella Biblioteca Vallicelliana®. Gia da
queste ricerche risulta che la maggior parte dei codici che componevano la biblioteca antica sono
andati dispersi nel *500, forse perché erano ritenuti meno utili alla lettura quotidiana dei monaci,
che certo preferivano i libri a stampa, mentre erano oggetto di ricerca da parte dei dotti del
tempo, che miravano a costituire nuove raccolte, sia per scoprire e studiare nuovi testi, sia per
acquisire nuovi testimoni della tradizione testuale di autori gia noti®. Percid acquista un certo

! La certosa & sita nelle pendici meridionali dei monti Ernici a 825 m. sul mare, in luogo appartato, al quale fino a pochi
anni fa si accedeva con una mulattiera di 6 km. dal comune di Collepardo (diocesi di Alatri). Nel luogo stesso San
Domenico di Sora aveva istituito intorno all’anno 1000 un modesto monastero benedettino che ebbe la protectio della
Chiesa Romana (an. 1004-1009) e compare nei documenti fino al 1196; il monastero era ridotto quasi a romitorio quando
nel 1204 Innocenzo 111 lo concesse ai certosini, che edificarono nelle immediate vicinanze una grande certosa durata fino
al 1947 ¢ affidata in quell’anno ai cistercensi dell’abbazia di Casamari. Sulla sua storia, vedi specialmente [B. Castelli], La
certosa di Trisulti (Tournai 1912); A. A. Sechi, «La certosa di Trisulti da Innocenzo III al Concilio di Costanza
(1204-1414)», Analecta Cartusiana 79, 1 (1981); A. Taglienti, Il monastero di Trisulti e il castello di Collepardo (Roma 1985).
La certosa appartiene allo Stato Italiano.

2 Vedi rispettivamente: [Castelli] La certosa, pp. 73-81; A. Gallo, «Un catalogo di libri nel codice 2615 della Biblioteca
certosina di Trisulti», Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo e Archivio Muratoriano 46 (1931), pp. 129-140;
J. Ruysschaert, Codices Vaticani latini 11414-11709 (Citta del Vaticano 1959), p. 383; sul Censimento, vedi qui sotto la nota
9

Negli ultimi anni si & avuta la ricerca e la illustrazione dei codici posseduti da due biblioteche romane, in due tesi di
diploma (inedite) svolte presso la Scuola Speciale per Archivisti e Bibliotecari dell'Universita die Roma «La Sapienza»,
relatrice la prof. Paola Supino, anno acc. 1983-84 (P. Formica, I manoscritti della Biblioteca Vaticana provenienti dalla certosa
di Trisulti, e P. Gori, I manoscritti della Biblioteca Vallicelliana provenienti dalla certosa di Trisulti). Siauspica che ilavori bene
iniziati portino ad una pubblicazione esauriente.

3 In quel secolo la certosa possedeva oltre 500 opere a stampa, di cui almeno 15 incunaboli, come risulta dall’elenco
inviato nel 1599 alla Congregazione dell’Indice conservato nel cod. Vat. lat. 11276, ff. 155-179, descritto in M. M.
Lebreton — A. Fiorani, Codices Vaticani latini 11266-11326 (Citta del Vaticano 1985).

Quanto all'importanza dei codici dispersi, basti ricordare il cod. Vat. lat 620 del sec. XII, che contiene la prima parte
del Registro di Gregorio M. nella redazione romana, descritto da P. Ewald in Neues Archiv 3 (1877), p. 457, dove perd la
provenienza da Trisulti non ¢ indicata; il cod. Vat. lat. 11599 del sec. XII, con il Codex di Giustiniano e, fra altro, una
nota che contiene I'unica notizia della presenza di un insegnamento di diritto a Roma nel secolo XII, pubblicata da
J. Ruysschaert, «Ildicius Tiburtinus, un professeur de droit civil au XII* siécle 2 la curie romaine», in Rivista della Storia
della Chiesa in Italia 6 (1952), pp. 384-386; e il cod. vaticano Barb. 565 pure del secolo XII, con il Commentarium di



14 Giulio Battelli

rilievo la presente segnalazione di un codice appartenuto alla certosa, considerato ormai come
perduto, ma citato ripetutamente da pitl di cento anni a motivo di un testo riportato nell’ultima
pagina, I'inno Pange lingua, Magdalene.

Il ricupero risale a giusto quarant’anni fa, il riconoscimento & di questi giorni. Sento il dovere
di darne notizia, essendo implicato personalmente nella vicenda, licto di dedicare la presente nota
all’illustre Amico, che ha dedicato la Sua vita operosa ad indagare sulla fortuna di antichi
manoscritti.

Devo premettere che nel lontano 1947 un libraio antiquario di Roma, un modesto commer-
ciante di libri antichi, mi portd in Vaticano un manoscritto «di aspetto antico» (mi disse)
pregandomi di esaminarlo e di darne un giudizio: disse che un suo cliente lo aveva ricevuto in
eredita ed ora lo avrebbe venduto. Presi tempo ed egli me lo lascid dietro una semplice ricevuta.
Mi colpi subito I'ex-libris che figurava nel margine superiore del primo foglio: «Iste liber est
monasterii sancti Bartholomei de Trisulto carthusiensis ordinis, quod est in Campanie partibus
situm*.»

Conoscevo di Trisulti il catalogo di codici pubblicato da Alfonso Gallo®, che perd era poco
utile ai fini di un riconoscimento per I'assenza di elementi descrittivi; il codice conteneva un
Salterio glossato del secolo XII, ed il catalogo portava I'indicazione di Tria Psalteria glosata et aliud
de minori glosa, sufficiente per un riconoscimento generico, ma troppo poco per un riconosci-
mento specifico. Per ogni eventualita, ne feci una descrizione dettagliata.

Mostrai il codice al card. Giovanni Mercati, il quale nelle sue dotte ricerche aveva incontrato
un altro codice proveniente da Trisulti ¢ passato alla Biblioteca Barberini, oggi nella Vaticana
(Barb. 365), contrassegnato da un ex-libris analogo® e da una segnatura di biblioteca a caratteri
grossi, di forma tipica e inconfondibile (:+ D - IIII -:*), quale era pure nel codice in esame (-
R - XVII -v); ed egli mi consiglid di portarlo in visione al dott. Camillo Scaccia Scarafoni, noto
bibliofilo, ispettore alla Direzione Generale dell’amministrazione italiana delle biblioteche (Mini-
stero della Pubblica Istruzione), con il quale la Biblioteca Vaticana aveva avuto cordiali rapporti
durante la guerra per la protezione delle biblioteche di Roma. Lo Scaccia apparteneva ad antica
famiglia di Veroli (vicino a Trisulti) e conosceva bene lo stato di abbandono in cui versava la
biblioteca della certosa’. Il sospetto che il codice fosse stato rubato proprio in quell’anno era piti
che giustificato. Percio, in attesa di un chiarimento sulla sua appartenenza, con il mio consenso
come consegnatario di fronte al libraio, il codice fu affidato alla direttrice della Biblioteca
Nazionale Vittorio Emanuele di Roma (dott. Nella Santovito Vichi) e, come mi fu assicurato,
messo nella cassaforte. Di fatto il libraio non lo richiese piti (doveva avere i suoi motivi!) e poco
dopo mori; il suo negozio (in Corso Vittorio Emanuele) fu chiuso. Negli anni successivi scom-
parvero il Mercati, lo Scaccia e la direttrice della Biblioteca Nazionale, che si erano interessati del
codice; 10 stesso lo dimenticai.

S. Giovanni Crisostomo alla lettera di S. Paolo agli Ebrei, giunto in possesso del card. Barberini nel 1637 dopo essere
stato nelle mani di Aulo Parrasio, di Gerolamo Seripando e di Luca Holstenio, vedi G. Mercati, M. T. Ciceronis De re
publica . . . Prolegomena (Citta del Vaticano 1934), p. 125 nota 3 e p. 126.

*Vedi fav. 1 anche per la segnatura caratteristica della Biblioteca di Trisulti ¢ per gli altri particolari che saranno
indicati in seguito.

* A. Gallo, Un catalogo, p. 136 ss.; esso contiene la descrizione sommaria di «circa centottanta opere in centosessanta-
quattro volumi messi insieme nel primo secolo di vita della certosa».

® Vedi sopra la nota 3.

"In quello stesso anno lintervento tempestivo dello Scaccia assicurd la conservazione in situ della biblioteca e
dell’archivio, quando gli ultimi due certosini rimasti come custodi del monastero, sul punto di partire, avevano predi-
sposto le casse per trasferire il materiale. Sull’archivio ricco di pergamene, vedi P. Toubert, Les structures du Latium
médiéval 1 (Rome 1973), p. 42, nota 2; le fotografic su carta 24 X 30 di centinaia di esse (inedite), eseguite da microfilms
donati dal Toubert, sorfo conservate presso la Societa Romana di Storia Patria, in Roma, a disposizione degli studiosi.



Un codice della certosa di Trisulti recentemente ricuperato (Vallicelliano B 46) 15

In questi mesi, rivedendo vecchi appunti, ho ritrovato la descrizione fatta nel 1947, in cui la
presenza dell’inno per la Maddalena ha suscitato un particolare interesse. Il dotto amico mons.
Victor Saxer, studiando lattribuzione dell’inno, aveva deplorato di non aver potuto esaminare
uno dei pitt antichi testimoni del testo, contenuto nel codice B 46 della Biblioteca Vallicelliana di
Roma, perché — da una comunicazione avuta dalla direzione della Biblioteca — il codice risultava
mancante dal 1886%. E noto che codici di Trisulti sono nella Vallicelliana’: per la provenienza del
codice in deposito alla Biblioteca Nazionale si presentava una nuova ipotesi, che occorreva
verificare.

E stato facile accertare, con la collaborazione del personale della Biblioteca, che la notizia data
al Saxer era incompleta. Il cod. B 46 era effettivamente risultato mancante in una prima revisione
(eseguita nel 1889, non nel 1886), quando la Vallicelliana risentiva ancora di irregolarita di
versamenti avvenute nel passaggio dalla proprieta dei padri della Congregazione dell’Oratorio al
demanio dello Stato Italiano per effetto della soppressione degli ordini religiosi; in seguito perd
era stato regolarmente acquisito, ed anzi nello «schedone» della Biblioteca, dove sono registrati i
nomi di coloro che consultano i singoli manoscritti, figura che il codice fu consultato da Ernesto
Monaci (nel 1895), Henry M. Bannister (nel 1898), dom Paul Cagin (nel 1905), Antonio Muiioz
(nel 1906), Donatien De Bruyne (nel 1908), dom Ambrogio Amelli (nel 1911 e nel 1915) e
Norbert Fickermann (nel 1927). E risultato poi di nuovo mancante nella prima revisione del
dopo-guerra nel 1945, una data vicina al tempo in cui il Salterio mi era stato portato. Si
imponeva un pil attento esame, in vista di un riconoscimento. Intanto, prima del trasferimento
della Biblioteca Nazionale nella nuova sede, era stata fatta la ricognizione di tutti i manoscritti e
la loro accuratissima descrizione da parte della dott. Viviana Jemolo (nel 1972), e al codice
rimasto in sospeso fu data la segnatura: V. E. (= Vittorio Emanuele) 1458. Dallo «schedone»
risulta che ¢ stato consultato poche volte, a partire dal 1977.

Ripreso in mano il codice e confrontatolo con altri della Vallicelliana, il riconoscimento fu
immediato: la rilegatura in pergamena flessibile ¢ la stessa, e nella parte superiore del dorso si
legge con certezza, anche se 'inchiostro ¢ svanito, la segnatura originaria B 46, scritta con lo
stesso carattere ¢ nella stessa posizione dei codici vallicelliani. Solo manca la segnatura a grossi
caratteri che nei codici vallicelliani fu aggiunta lungo il dorso, certamente cancellata mediante
lavaggio per impedire il riconoscimento: ne fa prova una macchia scura a meta altezza del dorso
e, in corrispondenza, nel piatto anteriore della legatura. Siaggiunga che il primo foglio porta nel
margine inferiore un’ampia rasura nella posizione in cui i codici vallicelliani hanno due timbri
ovali affiancati, simili per la stessa figura della Vergine dell’emblema della Congregazione
dell’Oratorio (che & riportata anche nella facciata dell’adiacente chiesa di S. Maria in Vallicella),
ma recanti due diverse scritte: quello a sinistra ha sotto la figura le lettere: A. S., I'altro (sembra
aggiunto dopo) la scritta: S. M. VALLIC. Per dissimulare la manomissione, ¢ stato aggiunto
sulla rasura un falso emblema di biblioteca religiosa, un cerchio con sopra una piccola croce e
all'interno una scritta in tre righe, due costituite da segni e lettere senza senso e la terza da un
numero romano (MCCCLIII), che ripete I"anno 1353 scritto in cifre arabiche moderne nell’ulti-
ma pagina del codice, certamente aggiunto dal falsificatore alla fine dell’inno per la Maddalena.
Lo stesso falsificatore ha aggiunto al principio del codice due fogli di guardia di aspetto antico, il
primo tutto bianco, il secondo con la scritta: «<PSALTERIVM/CVM GLOSIS/NARRATIONI-

Il

8 V. Saxer, «Les hymnes magdaleniennes attribuées a Philippe le Chancelier sont-elles de lui?», Mélanges de I’Ecole
Frangaise de Rome. Moyen Age, Temps modernes 88, 1 (1976), pp. 157-197, sul ms. vallicelliano, pp. 183-184.

% Per lodevole iniziativa del prof. Gustavo Vinay fu iniziata nel 1968 la pubblicazione del «Censimento dei codici dei
secoli X—XII»; le schede relative ai codici della Vallicelliana sono pubblicate in Studi Medievali, Serie 111, 11 (1970), pp.
1013-1074. I codici appartenuti alla biblioteca di Trisulti sono: B 59, B 66, C 39, C 40, C 63, C 64, C 70, E 26e, E 64.



16 Giulio Battelli

BUS S. Augustini/et Commentario Aurelij Cassiodori; e pit sotto: «Codex XIII S¢culi/Pagine
155. Pergamena/ MANOSCRITTOn». I caratteri sono di scrittura artefatta, I'inchiostro ¢ molto
pallido per sembrare antico. E evidente che il foglio & stato aggiunto in sostituzione di un altro in
cui P'oratoriano p. Vettori, come negli altri manoscritti vallicelliani, circa ’anno 1740 aveva
scritto in buona forma (e senza errori!) il titolo e una breve descrizione del volume: il falsificato-
re, anche se indotto, aveva preso questa precauzione per evitare un’altro elemento che avrebbe
potuto far riconoscere la provenienza del codice.

Accertato il riconoscimento, nel marzo 1987 il codice ¢ stato restituito alla Biblioteca Vallicel-
liana ed ha ripreso la precedente segnatura: B 46.

Ma se il codice ricuperato interessa per le sue vicende recenti, interessa ancor pit per il
contenuto e per i suoi caratteri interni. Esso contiene il Salterio, seguito da sei cantici biblici'®:
Confitebor tibi (Isai., XII, 1-6), Ego dixi in dimidio (Isai., XXXVIII, 10-21), Exultavit cor meum
(1. Reg., II, 1-11), Cantemus Domino (Exod., XV, 1-20), Domine, audivi (Hab., III) e Audite, celi
(Deut., XXXII, 1-44); tutto il testo ¢ accompagnato da glosse.

Quanto alla composizione materiale, & costituito da 157 fogli di pergamena piuttosto grossa e
ineguale, numerati nel secolo XVIII da 1 a 155, essendo stati saltati due fogli, numerati rispetti-
vamente 92a e 131a da una mano posteriore. I fogli formano 20 fascicoli contrassegnati da
letterine, da a a v, apposte nel margine inferiore dell’'ultima pagina, piu un foglio isolato in cui
termina il testo dei cantici, ed aveva originalmente I'ultima pagina in bianco; 1 fascicoli sono di
otto fogli (quaterniones), eccetto 'ultimo che ¢ di quattro (binio), al quale segue il foglio isolato,
hanno tutti una formazione regolare, in modo che si alternano due pagine a fronte lato-carne e
due lato-pelo, essendo lato-carne la prima pagina di ciascuno; nei due fascicoli segnati con m e n
due fogli sono isolati. Poiché il codice era predisposto per il Salterio glossato, ciascuna pagina fu
rigata in modo da formare tre colonne per la scrittura, quella centrale destinata al testo dei salmi e
le due laterali destinate alle glosse; le colonne verso il centro del libro sono larghe la meta delle
altre due. La rigatura & a secco, incisa sul lato-carne: la rigatura verticale che limita le tre colonne
¢ costituita da sei linee ben marcate, quella orizzontale ¢ appena visibile. Nella colonna centrale
destinata ai salmi le linee sono 19, distanti circa un centimetro, in modo che il testo, benché
scritto in caratteri grandi, possa ricevere nell’interlineo fino a tre righe di glosse. La regolarita
della fattura ¢ in contrasto con la qualiti della pergamena, che presenta numerosi e gravi difetti di
concia, nonché cuciture di strappi.

All'inizio del testo dei salmi non ¢’¢ un titolo; esso comincia con le prime parole Beatus vir, in
cui la B ¢ finemente disegnata a penna con ricchezza di elementi decorativi, un mascherone
bicornuto con baffi spioventi, intrecci, motivi zoomorfi e floreali, su un fondo a settori di colore:
blu, rosso e giallo-ocra. L’asta e le due anse dalle B sono marcate da puntini rossi, che sono un
elemento prediletto della decorazione anglosassone. Le altre lettere sono su tre righe, con aste
decorate da globetti. Nel testo si hanno pure iniziali ornate nello stile della grande B dell’inizio,
ma di minore dimensione e con decorazione solo floreale e zoomorfa; sono sette e corrispondono
alla ripartizione dei salmi secondo le ferie, senza perd nessuna indicazione di esse. Essendo ovvio
che la prima ripartizione (dominica) comincia con il primo foglio, le altre iniziali ornate si hanno
nei seguenti salmi: Salmo 26 (f. 24": feria II), Salmo 38 (f. 39": feria III), Salmo 52 (f. 54": feria
IV), Salmo 68 (f. 70%: feria V'), Salmo 97 (f. 103": sabbatum), Salmo 109 (f. 117" vespere). In taluni

10 Cosi, per esempio, nel cod. Vat. lat. 87, ff. 339 ss., descritto in M. Vattasso — P. Franchi de’ Cavalieri, Codices
Vaticani latini I (Romae 1902), p. 89.

Sulla presenza dei cantici biblici nei Salteri, vedi V. Leroquais, Les Psautiers manuscrits latins des bibliothéques publiques de
France I (Macon 1940-41), pp. LV-LVI; cf. J. Mearns, The canticles of Christian Church (Cambridge 1914), pp. 50-81, e
H. Schneider, Die altlateinischen biblischen Cantica, Texte und Arbeiten I, 29/30 (Beuron 1938).



Un codice della certosa di Trisulti recentemente ricuperato (Vallicelliano B 46) 17

Salteri si ha in questi luoghi una miniatura con rappresentazione figurata. Il testo percid acquista
il carattere di «Salterio feriale»''. Una iniziale ornata fu prevista ed eseguita anche all’inizio del
Salmo 80 (f. 887), ma ¢& stata rasa'.

Le rimanenti iniziali dei salmi sono grandi e di forma alfabetica semplice, in rosso, senza una
particolare ornamentazione; solo alcune hanno un modesto ornato, pure in rosso, altre sono
decorate con due globetti (raramente tre) inseriti nella forma alfabetica, come si trova spesso nei
manoscritti del secolo XII. Nel suo insieme, tutta la decorazione ¢ tipica di questo secolo. Tutte
le iniziali risultano aggiunte dopo la scrittura, di regola sono colorite di giallo all'interno. Dal f.
116" al f. 126" le iniziali dei versetti sono ripassate in rosso, dopo hanno appena un «tocco» di
rosso.

La scrittura dei salmi & tutta dello stesso tipo, se non della stessa mano; si hanno perd lievi
differenze quasi ad ogni nuovo fascicolo, per esempio le lettere sono di modulo piti piccolo nei
fogli 17-24 (secondo quaternio), pitt rade nei fogli 57-64 (ottavo quaternio), pitt piccole e pitt fitte
nei fogli 81-88 (undecimo quaternio). Le forme alfabetiche sono costanti: la d ha due forme,
diritta e rotonda (tipo onciale); la e caudata ¢ usata spesso, si ha pure il dittongo ae; le aste di b, d,
h e [ hanno in alto un lieve spunto iniziale ¢ tendono ad essere inclinate a sinistra; i, m € n
cominciano con uno spunto iniziale pilt accentuato; la r ha due forme, diritta e rotonda in
legatura (ar, or); la s ha pure due forme, diritta e di tipo maiuscolo; la z ¢ di solito corta,
raramente discendente. Le abbreviazioni sono frequenti, sono presenti i segni di origine insulare
per enim ¢ est; la punteggiatura di prima mano ha un segno unico, il punto, a meta e alla fine dei
versetti. Manca il punto interrogativo.

11 testo dei salmi fu sottoposto ad accurata revisione a breve distanza di tempo dopo la loro
scrittura; gli interventi del correttore sono ben riconoscibili anche per il colore piti scuro dell’in-
chiostro, in piccole correzioni e aggiunte di parole, e nella modifica sistematica della punteggia-
tura mediante Paggiunta a metd dei versetti, sopra il punto scritto dalla prima mano, di una
lineetta obliqua (virgula) che comincia in basso con un trattino ad angolo; qualche volta fu
aggiunto un punto e virgola (;) alla fine dei versetti. In pochi casi fu pure aggiunto I'accento
(acuto) su parole sdrucciole, per esempio in incidit (f. 5, lin. 18), déerit (f. 217, lin. ult.), intélligit (f.
42, lin. 7), e in monosillabi (in, dd); nei margini si trova il segno stilizzato di Nota.

Dopo ogni salmo ¢ stato lasciato in bianco uno spazio di due o piti righe per aggiungere i fituli,
che sono in rosso e spesso molto brevi limitandosi all’attribuzione del salmo, analogamente a
quelli riportati nelle comuni edizioni del Salterio'; a volte lo spazio era troppo ampio ed &
rimasto in parte in bianco, altre volte non ¢ bastato e il fitulus prosegue di lato, mostrando di
essere stato scritto prima delle glosse. I fituli contengono anche alcuni riferimenti liturgici (vedi
appresso) e avrebbero dovuto contenere sempre il numero progressivo del salmo, che perod
spesso manca. Forse per questo fu aggiunta una nuova numerazione sistematica completa, da
altra mano e con inchiostro nero, segnata dove c’era posto, accanto alle iniziali dei salmi o
dentro, spesso su rasura. Questa seconda numerazione sembra richiamare la partizione del
Salterio in tre parti (Salmi 1-50, 51-100 e 101-150) poiché, dopo aver numerato i salmi da 1 a
100, inizia una seconda da 1 a 50'; altri accenni a questa ripartizione potrebbero trovarsi nella

P, Salmon, Les manuscrits liturgiques latins de la Bibliotheque Vaticane I, Studi e Testi 251 (Citta del Vaticano 1968), pp.
XIV-XV.

12 Sulla decorazione dei Salteri, vedi V. Leroquais, Les Psautiers I, p. XC; la decorazione delle iniziali dei sei salmi
corrisponde al quarto sistema ivi descritto, quella del Salmo 80 corrisponde al quinto.

3 Come in Sommaires, divisions et rubriques de la Bible latine (Namur 1914) (opera incompiuta di D. De Bruyne), pp.
563-7, colonna segnata Tg; i titula del codice non hanno rapporto con quelli pubblicati in P. Salmon, Les tituli Psalmorum
des manuscrits latins, Collectanea Biblica XII (Roma 1959).

! La divisione in tre parti, & pure menzionato da V. Leroquais, Les Psautiers I, p. XC.

2 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



18 Giulio Battelli

glossa aggiunta al Salmo 51 (f. 53") «Psalmus iste oppositus est primo psalmo», e nell’aggiunta di
mano piu tarda, del secolo XIV e calligrafica, «PS(almus) C(entesi)m(us»), nel margine del
Salmo 100, come per mettere in evidenza che con quel salmo terminava una partizione. Ma la
seconda numerazione merita una speciale segnalazione perché ¢ in cifre arabiche di forma incon-
sueta; qualche volta si ha I'uso promiscuo di cifre arabiche e di numeri romani. Riporto qui sotto

la loro seric: | 7] 3 R g G A 8 9 &

Abbiamo qui uno dei pit antichi esempi dell’uso di cifre arabiche; di pitt, lo zero con la lineetta
trasversa ¢ tipico inglese, non se ne conoscono esempi in altri Paesi'®. Percid dobbiamo ricono-
scere, in accordo con altro indizio riscontrato nella decorazione, che il codice era in Inghilterra
quando fu aggiunta la nuova numerazione, forse dallo stesso che corresse il testo e perfeziono la
punteggiatura. Il colore dell’inchiostro lo fa supporre.

Quanto alle glosse, ¢ stato gid osservato che erano previste di tale ampiezza nell'impostazione
del manoscritto a tre colonne; perciod ne furono il complemento immediato. La regolarita della
loro scrittura dimostra che furono scritte di seguito, cio¢ copiate da altro manoscritto; sembrano
anzi della stessa mano, anche se alcune sono di modulo pitt grande e forse aggiunte in un secondo
tempo. Si puo ipotizzare che gli spazi tra le righe del testo dei salmi fossero destinati principal-
mente a brevi spiegazioni di carattere verbale come, in altri casi ben noti, si ha nell’interlineo la
traduzione in lingua volgare. Tutte le glosse, di qualunque tipo, sono precedute da un segno che
non ¢ di richiamo al testo, ma indica solo I'inizio della glossa, simile a un segno di paragrafo
quale compare nel secolo XII'®. E interessante perd che in testa al primo foglio (vedi la tavola 1)
il segno ¢ riportato in due forme levemente diverse per distinguere ed indicare le due fonti dalle
quali le glosse derivano: una — come esse specificano — indica quelle derivate Ex commento
Augustini in Psalmis, I'altra Ex commento Cassiodori in Psalmis. In realta la differenza del segno non
¢ facilmente riconoscibile nel corpo del manoscritto; e questo conferma che lo scrittore copiava
di seguito da altro testo senza badare troppo alla differenza del segno.

La presenza della glossa ¢ un elemento caratterizzante: ¢ ovvio che un Salterio cosi fatto ¢ in
primo luogo libro di studio e di meditazione, secondo il precetto espresso in un commento dello
stesso secolo: «Debemus intelligere, ut cantemus humana ratione»'’; non mancano pero riferi-
menti, aggiunti da altre mani, alla liturgia delle ufficiature monastiche. Alcuni di tali riferimenti
sono aggiunti accanto alle iniziali dei salmi o addirittura dentro ad esse, in caratteri piccoli, scritti
dopo che era stata apposta la numerazione in cifre arabiche, ed anch’essi in cifre arabiche della
stessa forma (solo i numeri 1, 3, 4, 5 ¢ 6). I numeri sono preceduti da una f da leggere feria: feria 1°
id est d(ominic)a (Salmo 2, f. 1Y), feria 3* (Salmo 32, f. 30Y), feria 4* (Salmo 59, f. 60Y), feria 5
(Salmo 73, f. 78), feria 6* (Salmo 85, f. 927). Al Salmo 101 (f. 104") & segnato un numero di
lettura incerta.

Inoltre, una mano pit tarda poco abile ha aggiunto in caratteri gotici (secolo XIV o dopo) e
con numeri romani: feria IIII (Salmo 9, . 7Y), feria VI (Salmo 15, f. 11) ¢ sapato (Salmo 17, f.

> G. F. Hill, The development of arabic numerals in Europe exhibited in sixty-four tables (Oxford 1915). Cifre di forma
analoga, tranne che per lo zero, sono riportate da B. Bischoff, Paldographie des romischen Altertums und des abendlindischen
Mittelalters (Berlin 1979), pp. 223 e 168, fig. 28 (ed. francese, Paléographie de 'antiquité romaine et du moyen dge occidental
[Paris 1985], p. 195) da manoscritti tedeschi della seconda meta del secolo XII; e da G. Battelli, Lezioni di Paleografia, 3*
ed. (Citta del Vaticano 1949), p. 219 dal cod. vaticano Ott. lat. 3 del secolo XII-XIII, proveniente da Montecassino.

1 Vedi il segno di paragrafo del tipo pitt semplice e pili antico quale & indicato da P. Lehmann, Einzelheiten und
Eigenheiten des Schrift- und Buchwesens, Sitzungsberichte der Bayer. Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. K1. (1939),
Heft 9, p. 14. Alcune glosse aggiunte pit tardi (per esempio ai ff. 56" e 58") hanno invece il segno simile a quello riportato
ivi a p. 29, fig. 41, ma senza la coda finale e con la fila di puntini verticali in rosso, come nelle decorazioni dell’'uso
anglosassone.

7 Cod. Vat. lat. 86, f. 3, in M. Vattasso — P. Franchi de’ Cavalieri, Codices, p. 89.



Un codice della certosa di Trisulti recentemente ricuperato (Vallicelliano B 46) 19

15Y); la seconda indicazione & posta accanto al titulus, ma la prima e la terza sono nei margini, a
circa meta del testo dei salmi rispettivi, dove fu aggiunta anche I'indicazione Gl(or)ia, di altra
mano, cui corrisponde un segno di richiamo nel versetto vicino: Exurge, Domine (Salmo 9, 20: f.
7%), Cum sancto sanctus (Salmo 17, 26: f. 15); la stessa indicazione Gl(or)ia si ha pure al versetto:
Declina a malo (Salmo 36, 27: f. 37%). Una mano diversa ha aggiunto ancora, con inchiostro
molto scuro, una G maiuscola nei margini esterni nelle pagine, che ha certamente lo stesso
significato di Gloria, accanto ai seguenti versetti, ma senza segno di richiamo: Benedictus (Salmo
67, 20: f. 68", Exaudi me (Salmo 68, 17: f. 71%), Et dilexerunt eum (Salmo 77, 36: f. 84", Tunc
locutus est (Salmo 88, 20: f. 95%), Hoc mare magnum (Salmo 103, 25: f. 108"), Et irritaverunt (Salmo
103,29: f. 112", Dixit et stetit (Salmo 106, 25: f. 114Y), Et dixi: forsitan (Salmo 138,11: f. 138"),
Deus canticum (Salmo 143,9: f. 142"). E ovvio che sono indicazioni relative ad uso liturgico.

Nel margine del f. 66 ¢ stata aggiunta con inchiostro rosso scuro una frase illeggibile precedu-
ta e seguita da una piccola croce.

Alla fine del codice si hanno due inserzioni di contenuto estraneo al testo, in caratteri gotici di
tipo cancelleresco di buona fattura (sec. XIV). Nel margine inferiore del f. 146", sotto I'inizio
dell’ultimo salmo, & aggiunto, preceduto da un segno come di paragrafo:

Ter quinquaginta David canit ordine psalmos,
Versus bis mille sexcentos sex canit ille'®.

E al f. 155, nello spazio rimasto in bianco dopo la fine dell’ultimo cantico biblico:

Rerum multarum speciem prior obtinet harum:

Arbiter, auriga, lavacrum, scopa, regula, biga,

Proreta, sentina, dux, interpres, medicina.
[ tre versi sono forse — come mi suggerisce argutamente il prof. Bischoff — il sospiro (!) di un
priore della Certosa, che enumera i compiti disparati, non sempre graditi, cui deve accudire;
oppure forse la composizione scherzosa di un monaco, diretta ad un superiore che si dava molto
da fare. Se si allude ad un personaggio particolare, non ¢ possibile precisarlo.

Nell’ultima pagina del codice, rimasta in bianco, furono aggiunti due testi. Il primo pero ¢
completamente raso, potendosi appena riconoscere, anche ai raggi ultra-violetti, qualche parola
e qualche gruppo di lettere al principio ¢ alla fine. Al principio sembra di poter leggere: Tu . . .
piissime . . ., al principio della seconda riga: unice illum . . ., e della terza: . .. in hoc seculo. .. E
dunque una preghiera, ma non ¢ stato possibile riconoscerne il testo. La scrittura ¢ gotica libraria
italiana del secolo XIII. La rasura si estende per oltre meta della pagina.

Subito sotto & I'inno Pange lingua, Magdalene, che ha determinato il riconoscimento del codice
come appartenuto alla Biblioteca Vallicelliana'. E scritto su otto righe e mezza con scrittura
continua, senza tener conto dell’ a capo dei versi; ogni strofa comincia con grande iniziale. Le
lettere sono rade, d & sempre rotonda, il tratto inferiore di ¢ ¢ ondulato e quasi orizzontale, il
tratto finale di h discende obliquamente verso sinistra, ’asta di ¢ oltrepassa il tratto orizzontale; le
abbreviazioni sono frequenti, quasi ad ogni parola, et ¢ sempre di tipo tachigrafico. Alcune
lettere e parole sono corrette o ripassate con inchiostro pitt scuro perché la scrittura era qua e la
svanita. Ritengo che la scrittura sia italiana e del secolo XIII. Alla fine dellinno una mano
moderna ha aggiunto: 1353, forse ¢ stata la stessa persona che ha scritto il foglio di guardia del
codice, per far credere che sia la data della scrittura del testo.

18 W. Wattenbach in Neues Archiv 18 (1892) da un ms. di Reims del secolo XIII ex. con la variante quinquagenos in
luogo di quinquaginta; registrato con la stessa variante da H. Walther, Initia carminum ac versuum (Gttingen 1959), n.
19209, dove sono indicati altri nove testimoni, il pitt antico del sec. XIIIL.

¥ Vedi la tav. 2. L’inno & stato edito pili volte e registrato nei repertori agiografici; bibliografia ed elenco dei
manoscritti sono in V. Saxer, Les Hymnes.

2%



20 Giulio Battelli

Lo studio criticamente ineccepibile di mons. Saxer sopra citato sull’attribuzione di tre inni in
onore della Maddalena, tra cui il Pange lingua, ha preso in attenta considerazione il nostro codice
attribuendolo al secolo XII in base alle citazioni degli autori che ne avevano trattato in preceden-
za; ma egli ha osservato prudentemente che, non avendolo potuto esaminare perché risultava
perduto, non aveva potuto accertare, rispetto alla datazione, se il testo facesse corpo con il
Salterio, che ¢ del secolo XII, o facesse parte di un gruppo di inni aggiunto pit tardi o forse fosse
aggiunto isolatamente”: dalle precedenti pubblicazioni questo particolare non risultava. Ora il
dubbio & risolto, ed anche se la scrittura obbliga ad una datazione pitt tarda, restano ugualmente
valide le sue conclusioni sull’autore dell’inno e il nostro testo resta uno degli esempi pitt antichi.
Le numerose edizioni, che il Saxer enumera con cura, non sono concordi sul numero delle strofe,
alcune ne riportano quattro o cinque o sei, come ha il nostro codice. Le varianti sono poche,
rispetto al numero dei testimoni e alla diversa qualita della tradizione manoscritta, che giunge
fino a tutto il secolo XV, fino alle prime stampe.

Resta da ultimo il problema della provenienza originaria del codice e della sua presenza a
Trisulti, dato che la scrittura e la decorazione richiamano forme non italiane, ed anzi la numera-
zione arabica richiama chiaramente forme inglesi. Il fatto che molti codici appartenuti alla
certosa siano pitt antichi della sua fondazione non sorprende; accade ovunque ed anzi nel nostro
caso si pud supporre che alcuni fossero gia prima a Trisulti nel modesto monastero benedettino
fondato da S. Domenico di Sora, anche se in declino. Di altri si sa che furono acquisiti dalla
biblioteca della certosa per circostanze casuali*’, ma il nostro codice ¢ forse I'unico che richiama
un Paese lontano, per cui si pud proporre una ipotesi. Nel 1228 il papa Gregorio IX, nato nella
vicina Anagni, proseguendo 'opera a favore della certosa di Innocenzo Il suo consanguineo, che
I’aveva fondata, ordind al cappellano papale Stefano nunzio in Inghilterra di procurare al mona-
stero un aiuto economico, imponendo una pensione annua a favore della certosa sui redditi di
una chiesa di una diocesi inglese che ne fosse ben provvista; e Stefano impose una pensione annua
di venti sterline sui redditi della chiesa di Blibourg in Linden, della diocesi di Lincoln. Benché la
pensione fosse poi ridotta a dieci sterline, non fu pagata regolarmente, per cui sorse una contro-
versia che richiese I'intervento di papi e durd almeno fino a Bonifacio VIII*%. 11 cappellano
Stefano nel giugno 1232 era ancora in Inghilterra, ma nel 1237 era rettore della provincia di
Campagna e Marittima® e percid in diretto rapporto con la certosa.

Forse in quegli anni il codice fu portato a Trisulti, in relazione alla pensione dovuta dalla chiesa
inglese.

2V, Saxer, Les Hymnes, p. 183.

2! Per esempio, nel Censimento sopra citato alla nota 9 sono riportate due annotazioni di codici pervenuti alla certosa
casualmente: cod. B 59, Librum istum dedit lacob de Gordiano domini pape penitentiarius loco Castriveteris (f. 407) e cod. C 64,
Liber que apportavit dominum Iohannes de Collepardo a seculo (sic!, f. I).

2 [Castelli] La certosa, pp. 103 e 122; A. A. Sechi, La certosa, pp. 33-34.

3 Les registres de Grégoire IX (1227-1241) par L. Auvray e altri (Paris 1891 ¢ 1906), nn. 806 ¢ 4413.



Un codice della certosa di Trisulti recentemente ricuperato (Vallicelliano B 46) 21

Tj)ni’pamf’bw  debearo
ﬁ” ‘nm"q’ PPl v
wa’;’ 1t fisccedE OfA OPTALA. WW
avuerfafienle b e

7” Frer AhnCAfcipn.

Abb. 1. Roma, Bibl. Vallicelliana, cod. B 46, f. 1".



22 Giulio Battelli

wmwf

,w Ww.

bt m’-
’WMW :‘ma&qﬁ%w&m« ,
1R mnene mzﬂ%%&%mwt 8.5oc
' mm‘&”wt&xm. | %’ﬁe’fwﬁyw\
e 1 "Wf?‘”&q!'?%v’ﬁn'
MmmwwM%

Abb. 2. Roma, Bibl. Vallicelliana, cod. B 46, f. 155".



MICHAEL BERNHARD

GLOSSEN ZUR ARITHMETIK DES BOETHIUS

Der Leidener Codex Voss.lat.fol. 70" enthilt auf den Blittern 74r-78v eine am Anfang
fragmentarische Sammlung von Glossen zur Arithmetik. Auf die Handschrift machte mich
Prof. Bischoff aufmerksam, der sic an den Anfang des 11.Jhs. oder moglicherweise noch an das
Ende des 10. Jhs. datiert. Die Glossen sind als fortlaufender Text ohne Auszeichnung der Lem-
mata geschrieben, auf die sie sich beziehen. Die Uberlieferung ist nicht singulir. Ein groBer Teil
des hier vorhandenen Textes findet sich in Handschriften von Boethius, De institutione arithme-
tica hauptsichlich als Marginal- und zum geringeren Teil als Interlinearglossen wieder. Wie bei
Glossen iiblich, wechselt der Bestand von Handschrift zu Handschrift. Folgende Codices mit
identischen Glossen sind mir bisher bekannt geworden: Wien cpv 50 (s. X) enthilt fast alle der
im Leidensis vorhandenen Glossen, dariiber hinaus zahlreiche weitere; Paris, BN lat. 7184
enthilt eine Kommentierung s. X, die nicht mit dem Leidener Text identisch ist, sowie Glossen
aus dem 14. Jh., die einen groBen Teil des vorliegenden Materials enthalten. Der Parisinus lat.
11241 enthilt neben anderem einen kleinen Teil der Leidener Glossen. Clm 18764 enthilt neben
anderen Glossen cin einzelnes dazugebundenes Blatt (fol. 5), das mit mehreren Glossen beschrie-
ben ist. Von diesen sind einige im Vossianus wiederzufinden.

Die Zusammenstellung im Vossianus beschrinkt sich auf Glossen von allgemeinerem Interes-
se und vermeidet im Wesentlichen die rein mathematischen Erlduterungen, die in den Boethius-
Handschriften zahlreich vorhanden sind. Daher sind auch die Lemmata sehr ungleichmiBig tiber
den Text verteilt. Berticksichtigt werden vor allem philosophische, astronomische, geometri-
sche und musikalische Erorterungen, zu denen die Erklirung griechischer Termini und Namen
tritt. Besondere Beachtung verdient die Glosse zu p.80,7, welche die Genera der Musik erliu-
tert: ,,Secundum vocatur diatonicum, quod est durissimum, et hoc apud Scottos et Brittones®.

Unmittelbar auf die Glossen zur Arithmetik folgt ein kurzer Text mit dem Incipit ,,Quid sit
tonus‘‘. Es handelt sich hierbei um eine Glosse zur Institutio musica des Boethius, die in
mehreren Handschriften vertreten ist, aber auch einzeln iiberliefert wird®. Eine Sichtung des
gesamten Glossenmaterials zur Boethianischen Arithmetik ist angesichts der Menge der erhalte-
nen Handschriften® eine kaum zu bewiltigende Aufgabe. Um wenigstens den Inhalt eines Teils
dieses Materials bekannt zu machen, gebe ich hier den Text der Leidener Handschrift (L).
Offensichtliche Abschreibefehler habe ich aus den Handschriften Wien 50 (I7), Miinchen clm
18764 (M) und Paris 7184 (P) verbessert, ohne andere Lesarten weiter zu berticksichtigen. Fiir
den Boethius-Text verweise ich auf die Seiten- und Zeilenzihlung bei Friedlein®.

! Siche K. A. de Meyier, Codices Vossiani Latini I (Codices manuscripti XIII) (Leiden 1973), S. 144.

27 B. in Autun 40 B, Paris 7200, 7297, 10275 und Wien 2269; einzeln in Briissel 10078-95.

3 Eine Liste der erhaltenen Handschriften gibt. M. Masi, Boethian Number Theory: A Translation of the De institutione
arithmetica (Amsterdam 1983), S. 58-63. Folgende von mir eingesehene Handschriften sind mit anderen Glossaturen
versehen: Briissel 5444, Einsiedeln 358, Madrid 9088, Mailand C 128 inf., Miinchen clm 3517, 6405 und 14401, Oxford
Balliol Coll. 306, Oxford Corpus Christi Coll. 118 und 224, Paris 6639, 7185, 10251, 11241, 13009, 14064, 17858 und
NA 3044, Wien 55. Nicht glossiert sind die Handschriften: Cesena Plut. XXVL1, London Lambeth Pal. 67, Miinchen
clm 13021, Paris 7181, 11242, St. Gallen Vadiana 296, Wien 2269.

+ A. M. T. S. Boetii de institutione arithmetica ed. G. Friedlein (Leipzig 1867).



10

15

20

25

30

35

24 Michael Bernhard

... asserunt, Continua (8,16): unita et pacta. Concilium (8,20): conventum. Adquiescunt (8,31). 1,1

requiescunt: Adquiescere proprie consentire. Arithmetica integritas (9,2), id est numerabilis ars.
Integritas dicit ideo, quia non eget ipsa aliis extrinsecus; vel integritas, id est perfectio. Viandum
(9,28): eundum. Cum procreatis sensibus (9,29), id est cum adiutorio sensuum exteriorum. Ani-
mus enim per se spiritalia tantum intuetur. Et quia in corpore manet, non valet aliquid discere
per se, nisi per corporales sensus. Sed dum per sensus exteriores doctrina a magistro audita ad
interiorem animi intellectum perducitur, quae ipsa ratio probat, hoc discit et intuetur.

Certaeque dimensiones (10,2): termini. Oculus animae (10,3), id est intellectus, qui ideo plus
corporali oculo salvari (10,4) debet ab omni vitiorum pruritu, quia illo solo intellectualiter scimus
veritatem. Et corporalibus oculis cum muscis et beluis in commune utimur, intellectum vero
cum solis angelis possidemus. Oculus anime (10,4), id est intellectus. Visus eius est ratio, aspectus
eiusdem ratiocinatio dicitur. Aspectus, id est subita visio, cum quis aciem oculorum subito
aperit. Visio vero est, dum aspectus fit continuus. Hunc inquam oculum demersum orbatumque
(10,6) id est caccatum corporeis sensibus. Beatus enim refert Isidorus, quod quanto gravior
conspersio corporis, tanto tardior et hebetior fit animae natura. Et quanto levior, tanto fieri
acutiorem intellectum animi ad veritatem investigandam. Cum dicit hae disciplinae rursus illumi-
nent (10,7), tangit id, quod saepius narrant philosophi, omnes scilicet artes naturaliter omnes
homines scire, sed torpere eas in cunctis ob molem corporis quasi gravi sopore sint presse,
quoad studio discendi et doctrina magistri excitentur.

Ille conditor (10,12), qui scilicet numquam debet excidere ab animo, demonstrative dixit.
Exemplar (10,13) est forma quamvis, quae ad imitandum proponitur. Exemplum autem illud,
quod sequimur, quamvis interdum confundant auctores. Ergo exemplar dicitur deus arithmeti-
cam habuisse. Cum scilicet VI** diebus cuncta creavit, ut inde quodammodo videatur sumpsisse
similitudinem, quia cuncta in numero deus condidit. Ratiocinatio (10,12) est sermo cum ratione.
Rationem vocat intellectum divinitatis vel filium dei, quae ratio in evangelio vita appellatur, ut
quod factum est in ipso, vita erat. Assignati ordinis (10,14), id est ascripti, tractum a signo, quod
ovibus quodam cauterio ob recognitionem inprimitur. Dicuntur omnia per numerum concordiam
invenire (10,14), quia quaccumque natura sibi contraria sunt, numero possunt sibi complecti.
Verbi gratia: Elementa, quae sibi valde sunt contraria, solo numero coniunguntur, cum quatuor
feruntur. Notandum ubi dicitur: Sed hoc quoque prior arithmetica declaratur (10,15) et cetera. Ibi
tanguntur duae speties dialectice: diaretike et analitike, id est resolutoria. Diaretike, id est, qua a
generalissimo (in specialissimum ) dividitur, ut ab animali ad unum solum hominem. Analitike,
quae a spetialissimo in generalissimum resolvitur: Quid est Cicero? Animal. Generale enim
seipsum tantum ostendit, ut animal; spetiale vero se et genus suum, ut, cum dico homo, animal
intelligo. Omne quod prius est et quod praecedit, tribus modis praecedit: Natura, dignitate,
aeternitate. Natura vel tempore, sicut Esau praecessit lacob nascendo, sicut flos praecedit fruc-
tum. Dignitate, sicut fructus praecedit florem. Aeternitate, quia deus cuncta praecedit. Arithme-

14 locum non inveni

4 sensuum] sonsieum L
9 oculo salvari] MWP oculos aruari L
15 et hebetior] MWP tthebetior L
17 saepius] MW superius L
26 est] .i. L (passim)
32 generalissimo in specialissimum] MWP generalissimum L
35 praecedit'] MWP procedit L



L2

Glossen zur Arithmetik des Boethius 25

tica prior est dignitate tribus artibus, sicut et genus prius est spetie, quia plura continet in se.
Diatessaron (11,12), id est de quatuor sonis dicitur vel cordis modulatio. Dya enim, quando
(per) y scribitur, duo, quando per iota, de vel ex significat. Unde diatessaron de quatuor sonis
dicitur; quae modulatio fit in musica, cum maior sonus minorem tertia parte praecedit. In
arithmetica vero epitrica vel sesquitertia dicitur proportio, ut quatuor ad tres comparati. Veniunt
enim ex arithmetica musicae proportiones. Diapente (11,12) de quinque. In quinque enim cordis
fit ille sonus in musica, ubi sonus sonum medietate superat, quod in arithmetica sesqualtera et
sescupla atque hemiolia proportio dicitur. Hemiolion conpositum est ex hemis et olon, id est
semis et totum, ut I1I* ad duos. Maior enim numerus minorem totum numerum habet in se et
insuper eius medietatem. Diapasos (11,13) interpretatur de omnibus, et est ex diapente et diates-
saron. Omnes enim minores colligit in se proportiones. Vocatur autem dupla in arithmetica et
diapason in musica. Epogdous (11,20) dicitur quasi super VIII vel superoctavus, ubicumque
enim corda cordam superat in nona parte, sive in acumine, sive in gravitate. Epogdous dicitur et
in arithmetica sesquioctavus, ut sunt VIIII ad VIIL. Tonus dicitur in musica, vox perfecta.
Spherica (11,22) et astronomica unum est. Inter astronomicam et astronomiam beatus Isidorus
differentiam facit et dicit, quia astronomia non prohibetur disci, quia nihil habet in se, quod rei
veritas repudiet. Astronomica habet quaedam, quae prohibentur disci, quia mathematica ac
constellatio secundum quam dicebant mathematica genituram hominum constare in illa subsi-
stit. In astronomia enim circuli (11,24) sunt scilicet septem planetarum. Planes graece, latine dicitur
errans. Hinc planetae dicuntur stellae errantes, quae aliquando cum sole, aliquando (contra
solem) gradiuntur; modo cum mundo, modo contra mundum feruntur; modo sunt stationariae
practer solem et lunam. Spheram (11,25) vocat ambitum totius mundi vel orbem syderum.
Centrum (11,25) dicunt graeci punctum circa quem volvitur circulus. Centrum autem dicit
medietatem caeli. Paralleli circuli (11,25) sunt, sicuti sunt V zonae, quarum duae nimio frigore
squalent: A septemtrionali parte una, alteram ab australi, et sunt inhabitabiles. Duae temperate,
una turrens est, quae est in austro, per quam sol currit, ideoque inhabitabilis. Est etiam orizon
circulus, qui interpretatur limitans, eo quod caclum ibi videtur a terra seiungi. Axem (11,26)
vocat lineam intellectualem, quae a polo usque ad polum, id est a septemtrionali plaga usque ad
notium vel austrinum polum tendit. Duo enim poli sunt: septemtrionalis et australis. Tali enim
modo caclum in transversum positum est. Et habet septemtrio stellam, quae dicitur polus; auster
quoque similiter, sed non apparet, quia infra terram est. In his duabus stellis totum vertitur
firmamentum, et ipse polus centrum vocatur. Omnis sonus motum habet, et ubicumque est
motus, sonus subsequitur, qui semper ex motu fit. Unde dicens: motus ipse celebratur astrorum
(12,2), tangit musicam caelestem, quae, quia motum habet et sonum, semper enim volubili
lapsu vergitur, de quo maxima modulatio procedit. Cuius medium dicitur obtinere sol. Est
enim medius in armonia caelesti, sicut mese in cordis. Nam tantus illic sonus est tanteque
dulcedinis, ut beatus Isidorus dicit: Ut si humanae aures valerent illam audire, ab oriente in
occidentem transirent sequentes motum sphere caelestis. Primevam naturam (12,14) vocat illam
informem materiam, quae fuit initium I elementorum. Ratio (12,15) est mentis intuitus vel
aspectus.

15 Cf. Isid. etym. III, 71,38
24-25 Cf. Isid., etym. III,44
37 locum non inveni

1 plura] MW pluret L

3 per] P om.L

8 proportio] proportia L
16 quod] MP quid L
23 dicit] dicitur L
37 Isidorus] Isodorus L

10

15

20

25

30

35

40



10

20

25

30

35

26 Michael Bernhard

Principale exemplar (12,16) dicitur fuisse numerus in animo conditoris, id est in dispositione eius,
quia, diffinitum erat ab eo quasi per numerum quot faceret creaturas. Motus (12,18) solis quadri-
farius est: ab ortu ad meridiem, inde ad occasum. Ab occasu ad meridiem sub terra, inde rursus
ad ortum. Celique conversio (12,22) scilicet sumpta est, in quot horis volvitur, scilicet in X XIIII®".
Numerus compositus (12,22) est non tamen ex diversis. Nihil enim ex diversis componi potest, sicut
vinum et aqua non possunt facere et componere vinum. Neque ex similibus est compositus, quia
ex similibus quoque non aliquid componitur. Quid enim componi potest ex auro et argento?
Nihil, quia semper erit aurum. Probatum ergo est, non esse compositum numerum ex dissimili-
bus artibus, id est gramatica, dialectica, rethorica; sed neque ex similibus, id est geometrica,
musica et astronomia. Ergo ex seipso (12,25) componitur.

Erunt ergo, numeros prima quae iungant (13,1). Prima, id est initia et fundamenta atque principia,
quae constent semperque permaneant (13,2). Numerus enim acternus est et inmutabilis; ut enim dicit
Augustinus: Ante potest fieri, ut terra sursum, caclum deorsum vertatur, antequam tres non sint
tres et quattuor quattuor.

Ipsa (13,4), fundamenta numerorum, dissimilia et componendi potentia (13,4), id est paria atque
imparia, quae dissimilia quidem, sed unum possunt componi numerum. Par numerus est secundum
Pytagoram, qui sub eadem divisione potest in maxima parvissimaque dividi (13,19). In maximas partes
par numerus dividitur, cum in duas medietates partitur. Nec est pars ulla, quae minor sit
medietate. Cum ergo in duas medietates maximae partes paris numeri sunt, simul etiam parvis-
sima quaedam sunt, id est particio et divisio, quae tantum in duabus partibus facta est. Verbi
gratia: XVI par numerus. Hic ergo in maxima dividitur, scilicet secundum summam partium in
VIII* et VIII®, et in minima, scilicet secundum numerum partium. Duae enim tantummodo
partes sunt, quae in omni divisione minimae sunt, quia omnis numerus primo in duas partes,
inde in tres, si tertiam habet, deinde autem in quattuor partitur, quoad perveniatur ad eius
unitatem similiter.

Maxima (13,21) in spatio est in magnitudine divisi numeri.

Parvissima quantitate (13,21) scilicet divisionis, quia adhuc semel divisio facta est.

Secundum istorum duorum generum (13,22), id est crementi et inminutionis, contrarias passiones
(13,22). Passio est contrarius sensus. Ideo dicit contrarias, quia, quo maius est spatium, id est
summa, eo minor est divisio, quae dicitur quantitas; et quo maior est quantitas, eo minus est
spatium. Verbi gratia: Si dividas VIII in I et IIII, maximum quidem spatium est quatuor,
minima vero quantitas, id est divisio. Non enim nisi semel est divisum. Iterum quattuor si
dividas in II et II, spatium, id est summa supradicta imminuta est, set quantitas, id est divisio,
aucta. Similiter si duo in I et I partiaris, spatium minimum est, quantitas vero maxima. Non
enim VIII minus spatium est quam unus, neque maior quantitas, id est divisio, quam dividere
VIII octies. Datus (14,2) id est propositus. Subtilius adhuc, quod dictum est, perspiciendum est.
Necesse est enim, ut lector animum ad praecedentem lectionem convertat. Nam ex illa hec ex
parte pendent. Maxima (13,21) in spatio, hoc est in magnitudine, quia quoties postea feceris

13 locum non inveni

2 numerum| numero L

2 quadrifarius] P quadrifarum L

6 ex similibus] P eximilibus L
11 atque] adque L



L7
1,9

1,17
1,19

Glossen zur Arithmetik des Boethius 27

divisionem, totiens minues istdam magnitudinem numeri. Parvissima (13,21) in quantitate, scilicet
divisionis, quia semel divisio facta est secundum contrarias istorum generum passiones (13,22). Mag-
nitudinis scilicet et multitudinis, quia multitudo debuit aliquod crementum accipere, magnitudo
vero decrescere. Passio illata est, quia facta sectione non apparet corum proprietas, ut in multitu-
dine esset crementum et in magnitudine detrimentum. Sed cum facta est sectio numeri, in
multitudine non apparet nisi unitas, in magnitudine vero ipsum nomen remansit granditas, quia
in maxima facta est illa divisio. Spatium (14,14) namque appellat magnitudinem, quam dixit
supra a finita inchoari quantitate et infinitissimas sectiones (quantitatis dividi). Quantitatem
(14,14) autem vocat multitudinem superius dictam ab uno progredi et ad infinitatem proten-
dere.

Altrinsecus (16,10), id est ex utraque parte vel e regione.

Cum nomine ipso vocabuloque pariter par inveniatur; tum etiam quantitate (1 7,18). Nota hic: Nomen
quodammodo ad corporales, vocabulum ad incorporales pertinet. Atque hic utrumque ponit,
quia et numeri corporibus iunguntur, unde et nominantur, ct incorporales sunt natura, unde
vocantur.

Quod omnes partes eius nomine (18,1), scilicet quo nominantur, ef quantitate (18,1), id est divisio-
ne, pariter pares (18,1) sunt. Sciendum, quod perfectus numerus tantummodo inter quattuor
tesseras numerorum, scilicet intra denariam senarius perfectus est, intra centenariam XX VIII.
Intra millenariam CCCCXCVI. Intra decem millenariam perfectus est VIIL. CXXVIIL Hi tan-
tum suis partibus reparantur in propriam summam. Illud autem non minima consideratione dignum
est, quod omnis eius pars (18,12), id est dispositionis vel paris numeri, ab una parte quae intra ipsum
numerum (18,13), id est denominatur. Verbi gratia: Sit summa pariter paris numeri CXXVIIL,
media eius pars LXIII* sunt; et haec pars denominata est ab una parte quae intra ipsum numerum est
(18,14), id est a binario. Bis enim LXIIII colligunt CXXVIIL. Adverbia namque numeri deno-
minationem ostendunt. Idemque binarium pars est LXIII™. Sic et de ceteris partibus. Quarta
pars supradicte summae XXXII sunt, et haec quoque pars denominatur per adverbium ab una
parte eiusdem numeri propositi, id est a quaternario ut quater XXX*II° CXXVII®. Et idem
quaternarius XX XII® pars est eiusdem numeri.

Tantamque summam (18,15), id est collectionem numeri, quantitatis, id est multitudinis, includit,
quota pars est alter numerus pariter paris illius (18,16), id est numeri, qui eandem partem continet
quantitatis (18,17). Verbi gratia: Si quarta pars fuerit cuiuscumque pariter paris numeri, ipsa
quarta pars per quaternarium, ex quo denominatur, totam summanm includit, ut est hoc: Pono
LXIIIL; eius quarta pars XVI, quae quarta pars per quaternarium multiplicata, supradictam
summam colligit, id est LXIIII. Similiter cactere partes per ipsas, ex quibus denominantur,
multiplicatae supradictam summam concludunt. Et bis omnino dicit, quotacumque fuerit pars
totius multitudinis, id est sive secunda sive quarta sive alia quaclibet per ipsam, ex qua denomi-
nata est, multiplicata totam numeri summam comprehendit.

Quantitatemque convertitur (19,20) id est multiplicationem. Rursus quantitate (19,29?), id est
divisione. Et sepius hic pro tali ponitur sensu. Erastotenes (33,20) grecus fuit arithmeticus.
Introductionis (39,18) id est doctrine, qua introducitur aliquis ad intima scientiae.

Centimanus gigas (40,26) a poetis sine nomine profertur, qui quinquaginta capita fertur habuis-
se. Gerio (40,27) dicitur fuisse gigas tricorpor.

Monstrosum (40,28) est, quod subito extra naturam apparet. Quidam autem dicunt monstruo-

7-8 Cf. 1,1 (9,16)
8-10 Cf. 1,1 (9,14)
17-18 Cf. 1,20 (42,3-5)

8 quantitatis dividi] quanti divini L dividi W
13 Atque] Adque L
23 pars] pras L
40 id est] est L

10

15

25

30

35

40



10

15

20

25

30

35

40

28 Michael Bernhard

sum, sed potius dicendum est monstrosum.

Subripuit (41,1) id est fefellit.

Gerio (40,27) rex fuit Hispaniae, qui ideo dicitur tricorpor fuisse, quia tribus insulis imperavit.
Ad quem Hercules cum aerea olla et bicipiti cane venisse dicitur. Cum aerea olla ob aeratas naves
et proelium navale; cum bicipiti cane, quia navali et terrestri proelio plurimum volvit.

Ciclops (41,3) gigas fuit monotalamus, id est unioculus, quem habuit in fronte, quod ideo
fingitur, quia prudentissimus fuit et sedis sapientiae in cerebro est. Eundem autem oculum
Ulixes dicitur tenebrasse, quoniam illo prudentior fuit. Curtatus (41,3) dicitur trunctatus. Unde
Tudei curti dicuntur, id est in parte pudenda truncati. Passim (42,2) vulgo. Bis enim tres VI faciunt,
qui habet unam quidem a se denominatam partem id est sextam. Tres vero secundum medietatem, secundum
dualitatem (43,5-8), quia bis dicitur: tres, tres, et per hoc dualitas ibi est. At vero duo (43,8),
scilicet ibi habet secundum coacervationem id est secundum ternarium (43,8), qui est coacervatus ex
uno et duobus, quia dicimus ter duo. Tali modo habet senarius duo secundum tertiam partem,
quod est binarius.

(47,9) Discrimen proprie vocatur acus maior, quo capilli mulierum segregantur; unde discri-
minari dicimus segregare.

Hemiolia (50,18) habens dimidium et totum. Hemi enim semis dicimus, holon totum. Perstrin-
gentes (52,26) parem tangentes. Texatur (53,4): ordinetur. Notandum in figura (53,10): quod ab
uno usque ad X prima unitas vocatur, a X usque ad C secunda unitas vocatur, quoniam peracto
denario numero rursus quasi ab unitate repetitur dicendo undecim, duodecim et cetera. Tertia
vero unitas a C usque ad mille dicitur. His tribus unitatibus omnis numerus consistit. Ergo
ulterius si velit quis numerare, necesse est, ut hae unitates semper repetantur, ut duo milia, tria
milia et cetera. Notandum: duo angularium tetragonorum anguli (56,28). Scilicet hoc in figura est
considerandum ubi sunt I et C, ¢ regione positi, qui concludunt angulos tetragonorum in se. Hi,
si per invicem multiplicentur, tantam summam faciunt, quanta est, si multiplicetur secum
unusquisque denarius, qui in reliquis angulis binis est constitutus, augendo decies decem. In
utraque enim multiplicatione centenarius est.

Propter castigatam brevitatem (57,3). Restat nobis docentibus de speticbus inaequalitatis. Restat
(66,5), hoc est superest. Tradere (66,6), id est superest, ut tradamus. Profundissimam (66,5):
obscurissimam et subtilissimam disciplinam, quam pertineat (66,6), cum cognita fuerit ad omnem
naturae vim (66,6), id est ad penetrationem et intellectum phisicae, id est naturalis philosophiac.
Et quae pertineat ad omnem dignitatem rerum (66,6), quae vestigatur per eam philosophiam quae

appellatur phisica, quia nihil in rebus creatis sine numero consistit. Et hac disciplina, quam

traditurus est, deprehenditur, quomodo manaverunt omnes inaequalitates ab aequalitate, quae
semper eadem est et in nullo sibi diversa est, sicut omnis creatura processit ab ea natura, quae est
creatrix. Omnis enim natura aut creatrix est aut creata. Creatrix deus, creata, quaecumgque ab eo
facta est. In eo est similitudo, quia exordium habent omnes creaturae a deo. Non tamen ab eius
natura, sed ab eius opificio, sicut iste omnes inaequalitates manant ex equalitate, quae ad omnem
vim naturae rerumque integritatem maxima ratione pertineat. (66,6) Omnis natura, quamdiu se in suo
statu conservat, integra est et incorrupta sicut omnis aequalitas, aut postquam exorbitaverit et

3-5 Cf. Mythogr. II, 152; Servius, Comm. in Verg. Aen. VIIL,662

5 cane] P nave L
11 At vero] Ad vero L
17 Perstringentes. parum tangentes. perstringentes. parum tangentes L
18 figura] P FL
31 id est’] est L
32 quae] Friedlein quem L

1,24;26

1,27

1,32



Glossen zur Arithmetik des Boethius 29

deviaverit a suo principio ad vitia deflectens, quasi ab aequalitate ad inacqualitatem labitur, quae
fine non clauditur. '

Fructus (66,8) pro utilitate ponitur. Unde econtra infructuosos inutiles dicimus et infructuose
adverbium.

Bonitas diffinita (66,8) est propterea, quod non est composita sed simplex. Ipse spetialiter
dicitur bonitas deus nullam compositionem recipiens. Et bonitas dei cadens sub scientiam (66,9)
substantiae humanae, ut possit intelligere incompositum esse deum et simplicem. Animo (66,9)
vero semper perceptibilis est secundum nostram capacitatem et secundum modum nostrum; et
imitabilis (66,10), ut nos conformemus ipsi bonitati, ut non simus mutabilis sicuti luna, quia
stultus ut luna mutatur, sed adhereamus illi semper, ne absorbente eius bonitate consummetur in
nobis improbitas. Imitabilis (66,10) etiam in hoc dici potest, quia et nos, postquam esse cepimus,
semper sumus in essentia, habemus communionem. In perpetuitate non habemus, quia ille
semper fuit, nos ex tempore coepimus.

Decore substantiae perpetua (66,10), quia cius substantiae nec accidit aliquid per augmentum, nec
decidit per detrimentum, quia deus non est obnoxius tempori ut nos. ORDO. Ipsa bonitas,
quae per naturam est prima, perpetua est decore substantiae suae, ut non sit capax mutabilitatis.
Ita enim deus est bonus, ut sit etiam bonitas. Neque est deo aliud esse bonum et aliud habere
bonitatem. Aliud esse deum et aliud esse bonum.

Infinitum vero malitiae dedecus est (66,11) nullis propriis nixumy infinitum, quia videtur composi-
tum ex diversis affectibus. Nec capit aliquando finem sacietatis executio. Nullis principiis nixum
(66,12), quia malitia, quae contraria est bonitati, sine initio est. Si enim malum initium haberet,
et aliquid esset; sed quia non habuit inicium, nihil est et nihil aliud est nisi absentia boni; vel ideo
est sine principio, quia deus non est auctor cuiuslibet mali, nec deus fecit aliquando malumy; sed
natura (66,12), id est per naturam, semper errans quasi sigillo aliquo optimae figurae impressa (66,13),
quia malitia videtur imitari bonitatem. Non tamen est bonitas. Constantia magna res est, huic
sigillo optimae figurae quasi impressa. Est quaedam res, quae videtur similitudinem habere
constantiae et vertitur in superbam libertatem, dum quis videtur habere constantiam. Et praeter-
missa mensura excedit et transit in superbam libertatem, quae non recipit disciplinam. Ita de aliis
rebus, quae videntur habere similitudinem virtutum. Sunt tamen vitia propterea, quia excedunt
modum. Et ex illo erroris fluctu retinetur (66,14), id est, ab ipsa diffinitione, quae simplex est,
retinetur ipsa malitia erroris. Fluctu est erroris mutabilitate, quia error non est solidus, sed effluit
huc illucque et improbata placent. Sed licet natura exorbitet et deviet a suo principio, tamen ad
suam bonitatem redigitur, quia a bono principio creata fuit. Quicquid enim nobis malum
videtur esse, deo bonum est. Nam nimiam cupiditatem (66,15): Cum videatur esse cupiditas bonus
affectus per desiderium, si excedat modum, fit vitium. Iraeque inmodicam effrenationem (66,15) id
est intemporatam dissolutionem. Modicum dicimus temperatum, secundum proprietatem Lati-
ni eloquii. Iraque inmodicam (66,15): Concessit, quod naturale erat, sed noluit declinare in vitium
ipsum affectum.

Pura intelligentia roboratus (66,16), id est videns, quid sit agendum, quid vitandum. Astringit
(66,17), id est: Sicut habenis retentis in manibus eques restringit inmoderatum cursum equi
quando vult, ita etiam illam effrenationem irae et intemperantiam astringit animus quasi aliquis
rector et aliquis auriga, et intra metas continet disciplinae, quia adhuc est in diffinitione boni

9 simus| WP sim L
15 decidit] WP recedunt L
15 tempori] P temporis L

10

15

25

30

35

40



10

15

20

25

30

35

40

45

30 Michael Bernhard

principii. Et has quodammodo inaequalitatis formas (66,17), id est, quae fiunt diversis affectibus
incitate. Temperata bonitate constituit (66,18), quia inequalitas intemperans est et ipsam inaequali-
tatem redigit rector animus; inaequalitatem, quae bona est. Ista vitia quasi quaecdam inaequalita-
tes sunt. Per aequalitatem virtus designatur et bonitas, quae deus est. Notandum: Ex his igitur
secundum precepti nostri ordinem videas primum nasci multiplices (67,1), id est secundum quod in
quadrata figura docuit multiplices per ordinem nasci, primo quidem duplos, deinde triplos (67,3),
sic et ceteris per ordinem. Tribus his preceptis (68,21): Notandum: utemur (68,22), id est tribus
disciplinis numerorum, quos quodammodo praecipiendo iubet ponere, dicens: Sint (69,2) vel
disponantur tres termini. Notandum: Ideo animos ingredientium (72,18) dicit, scilicet animos legen-
tium, quia iste primus liber pene propter introductionem sequentis libri praecessit, quatinus
lector hoc libro quiddam informatus, quatinus facilius nexuosas questiones mathematice in
sequentibus penetraret.

FINIT DE LIBRO I. INCIPIT DE II.

Elementa (77,6) dicta quasi elevamenta vel elimenta a verbo elimo, id est furno, vel etiam, ut alii
volunt, ilementa, quoniam ilen materia. Ipsaque elementa vocat primordia et inicia quaedam.
Ut, id est quemadmodum, quoniam articularis vocis elementa sunt litterae (77,8): Articularem vo-
cem hic appellat quae scribi potest, quia non resolveretur in litteras, nisi scribi posset.

Sonus est in musica (77,11) vox aequaliter porrecta, quod minimum est in musica. Et cum
lunguntur soni acutus et gravis, faciunt tonum. Tonus vero est vox e duobus sonis consistens.
Notandum namgque ut ait: Ex imbri terraque anima gignuntur et igni (77,13). Hoc exemplum sine
autore protulit, quasi notissimus esset et auctor et exemplum. Est enim versus Lucretii. Ex aere,
id est anima.

Margine (77,15), id est fine et principio. Ubi enim finis, ibi principium, et ibi finis, ubi
principium est. Sollertem (78,23): peritum et multum imbutum. Sollan enim dicitur multum vel
totum. Experientem (78,24): approbantem. Eliquabimus (79,13): resolvemus et quasi vi exprime-
mus, quod proprium est huic verbo significare. En (80,5): in, musita: id est musicae, foti: artis,
theorema (80,5): speculationem.

Oimeum (80,6) appellavit quendam librum Plato, ubi genituram mundi et animae, sicut ei
visum est, exposuit. @ime enim graece dicitur anima.

Maius intervallum distema, minus intervallum sistema apud musicos nominatur. Ibi enim
(80,7), id est armonica disciplina, iubemur extendere III vel IIII sesqualteros (80,7), scilicet ut
ponamus ordinatim sesqualteros, et dicamus, quis sit primus, quis secundus. Similiter et in
sesquitertiis consideratur. Ideo dicit: producere et extendere (80,8), quia tunc extendimus, cum ab
uno sesqualtero pervenimus usque ad multos sesqualteros. Armonicae (80,7), id est musicae.
Armonica enim dicitur omnis consonantia a tertio genere quod armonicon dicitur, quod est
suavius caeteris. Primum enim dicitur cromaticum, quod est dissolutissimum, et constat in
cantilenis feminarum. Nam croma graece color. Unde cromaticum, id est colorabile et varium
propter dissolutionem. Secundum vocatur diatonicum, quod est durissimum, et hoc apud Scot-
tos et Brittones. Tertium dicitur armonicum, quod est dulcissimum et ex duobus compositum.
Ideoque omnis consonantia armonia dicitur.

Inferaci (80,13) id est infructuoso.

Notandum: ut quotienscumgque ultimus numerus invenitur, qui loco duplicis ab unitate sit par, talis sit,
ut in medietate(s) dividi secarique non possit (81,18). Hoc est: ille numerus angularis, in quo per
singulos duplos sesqualteri terminantur et finiuntur, qui etiam ab unitate par esse dicitur, quia
quoto loco duplus ab unitate est, eo loco angularis duplici subiectus est, talis esse debet, ut in

20 Lucretius 1,716
21 Ex aere] v. Friedlein, App.crit.: anima ef supra versum i. aere b,l

2 inequalitas intemperans] W inequalitatem temperans L
17 appellat] W appellatur L

11,1

I1,2



11,4

11,5
11,6;18

11,24

11,25

11,26

11,27

11,28

Glossen zur Arithmetik des Boethius 31

medietates dividi non possit. Quia haec est causa, quur talis numerus ultimus sit sesqualter, eo
quod medietate caret, quam si haberet, posset ad alterum maiorem comparari, qui eum totum
haberet et medium, ac per hoc non esset angularis et ultimus. Sciendum autem, quia latitudo
harum figurarum ita est videnda: —, longitudo ita: |. Et sicut primus ordo duplicis secundum
longitudinem quidem duplus est, ita in eadem figura omnes sequentes ordines ad longitudinem
dupli sunt. Sic etiam qui tripli sunt in prima longitudine, secundum eandem quoque longitudi-
nem reliqui sequentes tripli sunt. Eodem etiam modo in reliquis.

Plana dimensio (86,15) est numerorum, quae fit in longitudine et latitudine, ut bis bini. Cybum
(86,16) dicunt graeci solidum. Unde numerus vocatur cybus, qui in altitudinem, latitudinem et
longitudinem extenditur, ut bis bini bis.

Spherici (86,17) sunt numeri circulares, qui sicut circulus a quo puncto inchoatur in eundem
exit, ita a quo numero aequaliter multiplicantur in altitudine, latitudine et longitudine, summa
numeri multiplicati in eundem exit. Ut cum dico quinquies quini quinquies, sicut a quinario fit
multiplicatio, ita summa multiplicationis in quinarium desinit. Sunt enim CXXV.

Pyramis (86,17) graece dicitur aedificium infra spatiosum, supra acuminatum, sicut solent esse
abside in quibus sanctorum corpora quiescunt. Unde numeri pyramidae dicuntur, qui super
basim latera fundantur, sed in altitudinem exilem porriguntur. Laterculi (86,17) sunt, qui in
modum laterum aequalem habent longitudinem et latitudinem, sed in minimam extenduntur
altitudinem, ut sunt ter terni bis. Tinguli (86,17) vero sunt, qui longitudinem magnam in
modum tignorum habent, sed altitudinem et latitudinem minorem, ut quater bini bis.

Cunei (86,18) autem sunt, qui nulla lege constringuntur, sed modo longiores, modo latiores,
et modo altiores pro libitu formantis existunt.

Intervallum (87,18) vocat spatium quodlibet, vel longitudinis, vel latitudinis, vel altitudinis.

Explicata congeries (90,15): id est digesta mul(ti)tudo. Ductus (90,15): Ordo.

Dissipatur (92,4): dividitur. Librata (103,1): taxata et trucinata. Provenient (107,13): utiliter
venient. Provenire aliquando pro utilitate ponitur.

KOAOYPON (110,26) dicitur quasi KOAON OYPON, id est menbrum caudae. Curta enim res
dicitur, cui aliquid de cauda aufertur. KOAON enim menbrum, YPA cauda vocatur graece.
AYKOAOYPON (111,1): bis curta. Tricoluron (111,3): ter curta. Urgetur (112,15): constringitur
et colligitur. Notandum: ef ut superius monstratum est tot unitatum est (113,2), quia, quot unitates
tetragonus habet in latere, tot unitates et cubus, qui ex eo nascitur, per singula habet latera.
Notandum: Quorum singulus (113,3), scilicet angulus, sub tribus eiusmodi continetur (113,4), scilicet
tetragonis, quia tres tetragoni continent unum angulum.

Scalenos (114,6) graece ascensio, quia scale graece ascendere dicitur. Spheniscon (114,9) graece
cuneus. Supra Ionicum (114,17): mare. Alexander magnus quandam condidit civitatem, quam ex
suo nomine castra Alexandri vocavit. [uxta quam erant quaedam arulae (114,17) in basi latiores,
superius vero acutiores, at quarum similitudinem bomisci (114,16) vocantur similiter numeri
multiplicati. Parallelepipedi (115,1) sunt numeri, quorum alternatim ponitur latitudo (115,4), ut bis
terni bis. ETEPON graece alterum dicimus; unde eferomichis (115,8) dicuntur parte altera lon-
giores. Notandum: et nunc quidem hactenus (115,23), id est: tantum dixisse sufficiat, quia caetera
monstrata sunt in hac figura. Notandum: Eandem autem naturam et semper sibi similem consentien-
temque nullam aliam nisi primevam ingeneratamque substantiam (117,3), id est deum. Certe licet ad
unitatis simplicitatem possit pertinere. Argumentum (117,12): approbatio. Notandum: Amplius
(117,15): Scilicet argumentum est, quod dicturus sum. Nota hic versiculum: nefas sum, illum
invenias, ut solet. Namque si unum semel facias vel si semel unum semel (120,23). Docides id est asseres

21 Cunei] Cuncei L
36 vocavit] W vocatur L

10

15

20

25

30

35

40



15

20

25

35

40

32 Michael Bernhard

(120,23), quos apud nos quidam dicunt esse tignulos, quidam vero tegulitia tecti, id est latas
quas rustice vocamus. In arithmetica asseres (121,2) sunt numeri, qui ex equalibus equaliter (121,5)
dicuntur in maius, ut bis bini quinquies. Econtra laterculi sunt, qui fiunt ex aequalibus aequaliter
minus (120,19), ut ter terni bis. Cunei sunt isphenisci (121,3), qui ex inaequalibus ducti inaequaliter
per inaequalia crescunt (121,4). His vero contrarii sunt cybi, qui ex equalibus equaliter per aequalia
(121,5) proferuntur. Inter utrosque hos positi sunt parallelipipedi, qui non habent cunctas partes
acquales, neque cunctas inacquales. Medietates namque tales debent esse, qui non per totum sint
aequae, nec per totum inaequales, quale est bis, tres, bis. Circulus (121,22) est circamductio
lineae. Spera (122,1), id est rotonditas plana cum quadam altitudine incipiens a diametro et in
diametrum desinens. Est autem diametrum (122,2) linea, quae speram dividit. Et proprie est
diametrum linea intellectualis a polo usque ad polum tendens. Globus est solida rotonditas
aequalem altitudinem longitudini et latitudini gerens. Dicitur etiam proprie etteres vel pila. Et
sciendum, quia speram hic pro solida ponit rotunditate, sicuti est, sed non tam aequalis in
altitudine sicuti globus. De NATURA rerum (122,17), id est physica vestigantes propinquis rationi-
bus (122,21), id est accedentibus ad ipsam naturam. Nam ratio quasi aliena est quae non accedit
ad rem quae requiritur. Quique, subauditur philosophi, versati (122,22), id est conversati. Acce-
dentes, 1d est vestigantes propinquis rationibus (122,21-22) accesserunt illi, ut ipsam naturam
rerum intelligerent. Matheseos (122,22), id est doctrinae vel scientiae; distribuunt (122,25), id est
discernunt et dividunt. Dicunt enim (122,25) illi physici omnes omnium rerum substantias constare ex
ea (123,1), subauditur natura, quae propriae suaeque semper habitudinis est nec ullo modo permutatur, et
ea scilicet natura, quae variabilis motus est sortita substantiam (123,3), quia omnis natura aut est
creatrix aut creata. Creatrix natura deus est. Creata natura est, quaecumaque creante deo subsistit.
Et deus inmutabilis (123,4) est et inmobilis et loco et tempore omnique re. Creata vero natura
mutabilis est et variabilis loco et tempore et diversis affectibus.

Et illam primam (123,4), id est praecipuam.

Aut enim proprie inmutabilis eiusdemque substantiae est, quod est deus, vel anima vel mens est (123,25)
et cetera. Ista secundum paganos loquitur qui nescientes deum animam deum dicebant asserentes
magnum bonum esse maximum bonum. Maximum namque bonum deus est, magnum vero
bonum anima est. Parvum autem bonum corpus est. Sed illi philosophi nescientes dominum
maximum bonum, dicebant animam magnum bonum, deum esse maximum bonum.

Pro aput graecos est, quando ante significat. Unde dicitur promeces (124,14) ante longior.

Unitas (124,17), quaeque ex ea formantur, comprehensibilis et determinatae et eiusdem sub-
stantiae esse dicitur. Ita et deus semper ciusdem substantiac et determinate, non quod compre-
hendi possit. Sed quia idem est semper et inmutabilis, ideoque comprehensibilis et determinabi-
lis quodammodo est. Ad huius similitudinem unitas quodammodo comparatur. Notandum:
Nunc res ammonet (137,3), subauditur quae tantum differentiam numerorum. Nota hunc totum
versum quae nobis (137,3) ad musicas speculationes vel ad astranomicas subtilitates vel ad geometricae
considerationis vim prodesse possint (137,6). Hoc loco propriis et signatis verbis est usus ad musicas
speculationes, in quibus quaeritur, quae proportio sit sesqualtera, quae sesquitertia et deinceps.
Quia duae cordae talem ad se habent convenientiam, qualem societatem habent numeri in

1 latas] L lattas P latta W
21In] Wut L
8 aequae] WP atque L
23 inmobilis] inmotabilis L
31 promeces| Friedlein pro mediis L

11,29

11,30

11,31

11,40



11,41

11,43

11,45

11,46

11,49

11,50

Glossen zur Arithmetik des Boethius 33

sesqualtera proportione vel in sesquitertia vel in sesquiquarta vel ad astronomicas subtilitates
(137,4), quia ex numeris constant, vel ad geometricae considerationis vim (137,5), quae talis est, ut in
omnibus numeris, quos intuemur, sive in maioribus sive in minoribus, acqualis sit proportio; vel
ad veterum lectionum intelligentiam (137,5). Veteres enim in talibus speculationi{bu)s versati sunt.

Ut autem communiter diffiniamus (137,10) haec et cetera, id est, ut non solum de proportionali-
tatibus dicamus, sed etiam de differentiis proportionum, quia paulo superius de proportionalita-
te dixit. Hic autem etiam de differentiis dicturus est.

Secundum quantitatem quoque numeri (138,7), id est differentiam, quam inter se discrepant; et
quantum unus a duobus minor est (138,9). Hoc secundum antiquos dixit minor a duobus, quod nos
dicimus minor duobus.

Confessae (138,26), id est notae et scitac. Confessa res est, quae ab omnibus scitur. Confesse
medietates (139,2), hoc est probate, quia illud confitemur et in publicum offerimus, quod erudi-
torum iuditio comprobatur. Confessae (138,26) et notae et quae pervenerunt ad scientiam Pytagore
(139,1), qui instituit rimari physicam; vel Platonis (139,1), qui quintus successor fuit Pytagore.
Plato studiosissimus Pytagore (139,16), id est secte illius emulator et sequax.

Inde decem membrorum particule (139,19): Quidam dicunt decem digitos hic designasse pedum
vel manuum, alii dicunt decem ossa capitis, quorum quatuor cerebrum continent, quatuor in
crucis modum conexa palatum tenent, duo vero maxillis constant duabus. Talibus (142,6) id est
signis tractum a pedis vestigio, quod dum fit, signum relinquitur pedis.

Abducet (142,8): avertet, alienabit.

Status (149,5) dicimus dispositiones et ordines rerum. Statuta quoque ordinata atque disposita
dicimus. Et status populi Romani trifariam erant divisi in senatores, milites et plebem. His
statibus tres medietates mathematicaec comparat.

Cosmopeia Timei (149,22), id est factura mundi, quae in libro Platonis, qui Timeus vocatur,
continetur. Notandum: Eo loco, qui dicitur nuptialis (151,23) videlicet, quia ibi loquitur de nuptiis
Merecurii et Phylologiae.

Ex persona musarum (151,24), quas introducit quasi ad lovem ibi loquentes.

Armonica medietas geometricae medietatis cognita est (158,18), quia sicut geometrica easdem
habet proportiones in omnibus, et in maioribus et in minoribus, ita et armonica medietas, quas
habet proportiones sub extremis terminis, easdem habet sub differentiis terminorum.

Et geometricam medietatem cybum dicunt (158,19), quia in omnibus cubis potest considerari.
Nam koybus per omnia latera aequaliter multiplicatur. Et geometrica medietas per acquales
proportiones fit semper vel in multiplicibus vel superparticularibus et ceteris. Nos autem praestare
debemus (160,8), id est operam dare atque studere.

Dato calamo (160,9), id est proposito ad modulandum.

Vel cum duabus altrinsecus protensis cordis (160,12) interdum canitur tibiis et calamo, interdum
canitur cordis. Sumit similitudinem ab his, qui calamo canunt. Sumit etiam ab his, qui nervis
reddunt sonum, hoc est cordis, quia cordae ex nervis aliquando fiunt.

Vel adstringendo tenuat, vel remittendo gravat (160,13), quia, quo extensior corda fuerit, eo
acutior est et tenuiorem emittat sonum. Quo autem remissa et laxata fuerit, co grossiorem
gravioremque sonum facit. Et minorum terminorum proportio maior est illa comparatione, quae inter
maiores numeros continetur (161,11), quia XXV collati ad X“™ duplicem sesqualteram faciunt.

25 cf. Martianus Capella, De nuptiis Philologiae et Mercurii

18 modum] WP modis L
21 atque] adque L

29 armonica] ¥ armonia L
31 cybum] corr. ex typum L

3 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)

10

20

30

35

40



10

15

20

34 Michael Bernhard

Continet enim maior numerus bis minorem et minoris medietatem, ergo duplex sesqualter est.
Rursus XL, qui est maior numerus, continet medium minorem et minoris tres partes, hoc est
XXV et insuper X V. Erit ergo supertripartiens.

Quibus partibus maioris a maiore medius vincitur, eisdem partibus minoris praeterit minorem (162,9),
id est X; tribus quintis partibus minoris numeri, id est tribus binariis. Nam binarius quinta pars
est denarii ut quinquies duo X, et ipsi duo ter ducti, faciunt sex, quo medius minorem transit.

Suis vero non eisdem partibus vel a maiore vincitur (162,11) et supra medietate sua, id est
octonario. Minorem vero numerum, id est X, vincit ille sedenarius quarta parte sua, id est IIII, et
octava etiam parte, id est binario.

Et in maioribus terminis maior est proportio, in minoribus minor (162,12), quia XL ad XVI duplus
sesqualter est, XVI ad X supertripartiens quinta est.

Enudatius (164,17): manifestius; quam possumus (164,10), id est {quantum possumus).

Temperamentis musici modulaminis (169,13), quia invenitur in his numeris consonantiarum di-
versitas comprehensa: diatessaron, diapente, diapason, bisdiapason. Et diversa sunt tempera-
menta, cum fiunt iste modulationes, et iste colliguntur consonantiae. Diversitas est, cum osten-
ditur diatessaron constare duobus tonis et semitonio, diapente tribus tonis et semitonio. Diapa-
son ostenditur constare ex quinque tonis et semitoniis duobus, et haec varietas reperitur et
ostenditur in his numeris, ut tot varietates consonantiarum retineant hi numeri, qui asscripti
sunt. Etenim perfectius huiusmodi medietate nihil poterit inveniri, quia nihil potest adici in
corporibus supra haec intervalla et supra longitudinem, latitudinem (et altitudinem).

Tonus (172,1) graece, sonus latine dicitur. Et quod est unitas in numero, hoc est sonus in
musica. Et sicut nihil minus est unitate in numero, ita sono nihil minus est in musica excepto
semitonio, quod est incomprehensibile omnibus.

Sola epogdous (172,6) est sola unitas.

EXPLICIT.

1 bis] WP his L
1 sesqualter]| WP sesqualteras L
3 XXV] XXXV L
6 denarii] corr. ex binarii L
7 Suis] Si vis L
12 quantum possumus| W om. L
20 supra longitudinem, latitudinem et altitudinem] WP super longitudine latitudinem L

I1,51;52
11,54



GIUSEPPE BILLANOVICH

IL CATULLO DELLA CATTEDRALE DI VERONA

Le tradizioni dei classici e piti ancora dei Padri rappresentano miniere quasi inesauribili per la
storia della cultura e della spiritualitd; e invece permangono per gran parte appena sfiorate:
perché ancora molti minatori le sfruttano con metodi arcaici; e anche perché spaurano sia se
troppo vaste o al contrario se filiformi. I carmi di Catullo appartengono al genere magro; essi
non corsero affatto attraverso la cristianita fino dai secoli alti: come mantiene la comune opinio-
ne, che soggiace — lo vedremo — a una vecchia bugia. Ma restarono tanto chiusi che la loro
tradizione permane segreta ¢ difficile’. 11 «lepidus libellus» fu salvato nella cattedrale di Verona:
patria di Catullo, capitale d’Italia sotto re Teodorico e re Alboino, arca massima di ricchezze
superstiti della civilta romana; e li resto sepolto.

Su questo fronte, come su molti altri, ha aperto la strada Bernhard Bischoff. Quando, giocan-
do in casa nella Bayerische Staatsbibliothek, ha rivelato, con una manovra tipica della sua
potente strategia, che nel Clm 14420, dove i monaci di S. Emmerano di Ratisbona nel s. XV
strinsero alcuni manoscritti del tutto diversi dentro una sola legatura, la sezione con i fogli
79-144 fu scritta intorno al 1000 da due mani italiane; e che i bifoli 109/116 e 110/115 contengono
in una prima scrittura, poi erasa, il catalogo dei beni del monastero bresciano di San Faustino e
Giovita, o San Faustino Maggiore, nel 964°. Subito ¢ stato facile ricavarne che sotto il commento
a Terenzio copiato in quella sezione si nasconde I'illustre monaco Ildemaro: che I'arcivescovo
franco di Milano Angilberto IT chiamo dalla Francia ¢ dopo averlo impiegato a Milano cedette al
vescovo di Brescia Ramperto, il quale lo impegno nella fondazione del monastero di S. Faustino.
Al commento segue questo carme; purtroppo monco per lacerazione della pergamena.

Tempore iam brumae cum se sol vertit ad axea,
alta petens celsi paulatim culminda caelb,
verque sui primam captaret]............ ;
huc Verona suam matremt............ b
5 mater quicquid abest gnataeut............

Mox pariter primo Iuvenal ............
cuius nempe duos extremos carpere libros
egestas commentorum nos distulit egre.
Denique Terenti post dultia legimus acta,

10 sepe suis verbis iocundis atque facetis
nos quae fecerunt risum depromere magnum.
Et si mansisses, post hac studeremus in illis
quos adeo norunt perpauci tramite vero.
Quaeque tamen potui, tranquillo pectore, sodes,

15 exhibui, dum te libuit consistere mecum.
Abs me nunc abiens, recto nam calle Veronam
mentibus insertum . ...........

! C. Valerii Catulli Carmina, ed. R. A. B. Mynors (Oxonii 1958); Catullus, ed. D. F. S. Thomson (Chapel Hill 1978).

2 B. Bischoff, Die siidostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit 1 (Wiesbaden 1960%), p. 242; e, pi
distesamente, «Das Giiterverzeichnis des Klosters SS. Faustino e Giovita in Brescia aus dem Jahre 964», Italia medioevale e
umanistica 15 (1972), pp. 53-61.

3%



36 Giuseppe Billanovich

Ho gia proposto che proprio Ildemaro abbia dettato il carme; immettendovi nei versi 4 ¢ 5
un’eco sonora da Catullo, LXVII 31-34: perché nessun altro testo superstite della letteratura
latina ci viene a dire che Brescia fu madre di Verona.

Atqui non solum hoc dicit se cognitum habere
Brixia Cycneae supposita speculae,

flavus quam molli praecurrit flumine Mella,
Brixia Veronae mater amata meae .. .

L’amico che, come il carme ci insegna, tra la fine dell'inverno e il principio della primavera, mi
sembra di dover dire dell’845, capitd da Verona a Brescia e si trattenne a S. Faustino, non per
rifornirsi di libri, come si & continuato a proporre riempiendo con ermenecutica sforzatissima le
lacune del carme, ma per eseguire I'urgente missione, affidatagli dall’arcidiacono della cattedrale
di Verona e energico animatore di quella biblioteca Pacifico, di ottenere il consulto del teologo
insigne Ildemaro sulla disputa che allora tormentava la diocesi di Verona, o piuttosto I'intera
provincia ecclesiastica del patriarcato di Aquileia, se Adamo, padre dell’'umanita, dopo la morte
si salvod o fu dannato’, e che in quel provvido incontro studiod fianco a fianco con Ildemaro, fu
non un giovane allievo, come si ¢ concordemente ¢ perd gratuitamente inteso, ma il suo dotto
collega, lo scolastico veronese Vitale. E quindi nell’intellettuale convivio che i due siimbandiro-
no a S. Faustino 1'ospite Ildemaro forni la satire di Giovenale, illuminate da un commento, ¢ le
commedie di Terenzio; ¢ 'unanime Vitale comunico all’ospite quel carme di Catullo. I due amici
devono avere agevolato anche la loro lettura di Terenzio con un commento: appunto il commen-
to riunito da Ildemaro e da lui lasciato a S. Faustino, ¢ defluito nel Clm 14420*. Come si &
confermato esplorando la tradizione di Terenzio®.

Dunque Vitale portd a Brescia il codicetto di Catullo: a gloria di Verona e in gentile visione al
dottissimo ospite; ¢ Ildemaro rapidamento lo studio e ne echeggio subito che Brescia era la
madre di Verona. E si copid ¢ esportd in Francia I'epitalamio LXII? Che infatti dall’archetipo
veronese, una generazione dopo che Pacifico e Vitale avevano trattato con Ildemaro, deflui nel
Parigino lat. 8071 (Thuaneus; T): membro di una famiglia francese® e scritto da mano francese
press’a poco nel terzo quarto del secolo IX. Poi ritrovo Catullo 'avido Raterio. Infatti il vescovo
Raterio dice, in un sermone che predico ai chierici veronesi nel 966, di avere letto Catullo e
Plauto: «quid de me dicere, quid valeo cogitare. . .,, siin lege Dei. .. die meditor et nocte,
Catullum nunquam antea lectum, Plautum quando iam olim lego neglectum»’. Ma di questi due
poeti non sono emersi finora echi sicuri dai suoi scritti®.

*

3A. Campana, «Il carteggio di Vitale e Pacifico di Verona col monaco Ildemaro», Studi storici veronesi 3 (1951-52),
pp. 518 (anche in Atti del Convegno internazionale di diritto romano e storia del diritto, Verona 27-28-29 IX 1948, a cura di G.
Moschetti (Milano 1951), pp. 267-280).

* Gius. Billanovich, «Terenzio, Ildemaro, Petrarca» e «Petrarca Pietro da Moglio, Pietro da Parman, Italia medioevale e
umanistica 17 (1974), pp. 1-60, e per il carme tav. VI; e 22 (1979), pp. 367-395.

5 C. Villa, La dectura Terentii>, I: Da Ildemaro a Francesco Petrarca, Studi sul Petrarca 17 (Padova 1984), pp. 9, 21-25,
29-32, 39, 43-47, 50, 54, 56, 58, 61, 120, 171, 174; e anche Villa, « Denique Terenti dultia legimus acta .. .»: una dectura
Terenti> a S. Faustino di Brescia nel secolo IX», Italia medioevale e umanistica 22 (1979), pp. 1-44.

¢ C. Vecce, Iacopo Sannazaro in Francia. Scoperte di codici all’inizio del XVI secolo, Medioevo e Umanesimo 70 (Padova
1987).

7 R. R. Reece, Sermones Ratherii episcopi Veronensis (Worcester 1969), pp. 86! e anche 35'.

8 Gius. Billanovich, «Dal Livio di Raterio (Laur. 63, 19) al Livio del Petrarca (B. M., Harl. 2493)», Italia medioevale e
umanistica 2 (1959), p. 164, n. 2; e Gius. Billanovich, La tradizione del testo di Livio e le origini dell'umanesimo, I ...,
Studi sul Petrarca 9 (Padova 1981), p. 274 n. 3. Aggiungi: a quell’esametro di Raterio «Constitit hec miris olim constructa
figuris», accosta anche Lucano, III 221, «Mansuram rudibus vocem signare figuris».



1l Catullo della cattedrale di Verona 37

Poi su Catullo gravo il silenzio di tre lunghi secoli: come su altre tradizioni veronesi. Ma tra la
fine del Duecento e il principio del Trecento una mirabile primavera copri di rose e viole Verona
e molto pit la contigua Padova; e allora i retori di Padova e di Verona si palleggiarono echi ¢
citazioni da Catullo”.

Presto cambiarono ancora geografia e storia. Dal 1309 Avignone fu promossa a nuova Roma;
¢ il Rodano a Tevere. Radicato nella nuova Roma Francesco Petrarca si eresse a dittatore della
cultura del secolo. E con una delle sue maggiori fortune ebbe legami precoci e poi strettissimi
con Verona e le sue incredibili ricchezze. Gia dal 1326 fu alleato del vecchio notaio di curia e
allora canonico veronese Simone di Arezzo: rimasto a torto in ombra'’. Poi collabord con il
giudice Guglielmo da Pastrengo; che dal febbraio al giugno 1339 opero laboriosamente a Avi-
gnone a riconciliare il papa con i signori Alberto e Mastino della Scala: dopo che Mastino aveva
pugnalato il vescovo veronese Bartolomeo della Scala. Guglielmo abitd a Verona quasi all'om-
bra della cattedrale, nella prossima contrada della Pigna''; fu usufruttuario privilegiato di quella
biblioteca; e dischiuse al Petrarca quel tesoro'. Anche per questa mediazione il Petrarca elargia
Guglielmo una folla di lettere: in prosa, Familiari IX 15 ¢ 16, XIII 3, XXII 11, Varie 13, 30, 35—
alle quali si intrecciano tre lettere di Guglielmo —; e in versi, Epistole (metriche) 1118, 111 3, 11, 12,
20, 34 ¢ Epistole metriche varie, 4. 11 primo ordinatore della biblioteca del Petrarca forni una lista
sostanziosa di richiami del Petrarca a Catullo'. Poi, sull’onda delle inchieste provocate dall’edi-
zione nazionale delle opere del Petrarca, sopraggiunse chi aumento quella lista: ma concluse che
il Petrarca dovette ottenere appena alcuni excerpta dal Liber di Catullo; e che non conobbe
Properzio®. Invece subito dopo I'armatissimo e tenacissimo B. L. Ullman condenso in poche
pagine il lavoro iniziato alla scuola di W. G. Hale, pioniere nelle ricerche sulla tradizione di
Catullo', e mantenuto fino alla protratta vecchiaia: arrivando a rintracciare e regolare la tradi-
zione di Catullo piti e meglio di quanto avesse fatto qualsiasi editore; e, ordinato e giudicato
Ielenco degli echi, concluse che il Petrarca effettivamente possedette il Liber di Catullo. Aiutato
da una fortuna piti benevola, identificd la copia, sia del testo che delle postille, che Coluccio
Salutati si fece costruire dal perduto esemplare che il Petrarca si era procurato di Properzio,
molto probabilmente nella sua sosta a Parigi del 1333, dal Leidense Voss. lat. O 38: che Riccardo
di Fournival si era formato a Amiens e poi era entrato nella biblioteca della Sorbona'”. Per molti

9 Guido Billanovich, ««Veterum vestigia vatum nei carmi dei primi umanisti padovani ...», Italia medioevale e
umanistica 1 (1958), pp. 155-243, e «Il preumanesimo padovanon, in: Storia della cultura veneta 2 (Vicenza 1976),
pp. 19-110. Crede che si possano attutire alcuni echi da Catullo in Lovato W. Ludwig, «Kannte Lovato Catull?y,
Rheinisches Museum, N. F., 129 (1986), pp. 329-377. Ma la sostanza del problema non muta.

10 Gius. Billanovich, «La biblioteca papale salvo le storie di Livion, Studi petrarcheschi, n.s., 3 (1986), pp. 1-115.

" A. Avena, «Guglielmo da Pastrengo e gli inizi dell'umanesimo in Verona», At dell’ Accademia di Verona, s. VI, VII
(1907), pp. 229-299; R. Avesani, «Il preumanesimo veronese», Storia della cultura veneta 2 (Vicenza 1976), pp. 126-130;
L. Castellazzi, «Guglielmo da Pastrengo e la sua famiglia», in Pastrengo, Miscellanea di scritti raccolti ... da P. Brugnoli
(Verona 1963), pp. 629-640; C. Cipolla, «Intorno a Giovanni Mansionario ¢ a Guglielmo da Pastrengo», Miscellanea
Ceriani (Milano 1910), pp. 741-788; R. Meneghel, «La Leandrider di Giovanni Girolamo Nadal», Italia medioevale e
umanistica 16 (1973), pp. 172-178; E. Rossini, «Francesco Petrarca e Verona: documenti vecchi e nuovi», in Petrarca,
Venezia e il Veneto, a cura di G. Padoan (Firenze 1976), pp. 23-51; R. Sabbadini, Le scoperte dei codici latini e greci ne’ secoli
XIV e XV, 1 (Firenze 1967%), pp. 4-22.

12 Gius. Billanovich, «I testi storici», nel volume miscellaneo Dall’eremo al cenobio (Milano 1987).

13 E. H. Wilkins, «Petrarch’s correspondence», Medioevo ¢ Umanesimo 3 (Padova 1960), p. 126 e The Epistolae metricae)
of Petrarch ... (Roma 1956), p. 21.

4P de Nolhac, Pétrarque et I’humanisme, I (Paris 1907°), pp. 165-170.

15 U. Bosco, «Il Petrarca e I'umanesimo filologico», Giornale storico della letteratura italiana 120 (1942), pp. 65-119
(= Bosco, Saggi sul Rinascimento italiano [Firenze 1970], pp. 171-216).

16 C. D. Bluck], «William Gardner Hale 1849-1928», Classical Philology 23 (1928), pp. 278-279.

7 Ullman, Studies in the Italian Renaissance (Roma 1973, pp. 179-196, «Petrarch’s acquaintance with Catullus,



38 Giuseppe Billanovich

anni, e i pitt decisivi, Ullman mi fu amico e guida. E se i rompighiaccio Ullman e mio fratello,
anche se orientati su stelle opposte, non mi avessero aperto la strada, non sarei mai arrivato a
formare i racconti che qui espongo. Ma sono costretto a dissentire da Ullman in due giudizi
capitali: cio¢ a ritenere che I'archetipo di Catullo fu ospite antico e costante nella cattedrale di
Verona, e che, oltre il loro compaesano e perd non socio Geremia da Montagnone, gii i vecchi
protagonisti padovani Lovato Lovati, Albertino Mussato e Zambono d’Andrea maneggiarono e
governarono questi carmi. Il precursore Traube, maestro del ragazzo Ullman, mird con affetto
troppo intenso agli eroi irlandesi; poi gli occhi si sono fissati sulla doviziosa Francia carolina;
ormai ¢ tempo di riconoscere, aggiornando i metodi e perfezionando gli strumenti, che, disfatto
I'impero romano, forti riserve di codici sopravvissero nelle citta italiane'™ e che poi i nostri
precocissimi grammatici e retori le tolsero da cattedrali ¢ monasteri ¢ spesso le fagocitarono
eliminando gli antichi esemplari: cosi rendendo a noi difficile, ma non impossibile, rilevarne le
impronte dentro le tradizioni. La tradizione di Catullo, raddrizzata e illuminata, si adagia piena-
mente dentro questo alveo.

La biblioteca del Petrarca forni il grande ponte nell’anabasi dalla civiltd gotica alla civilta
umanistica; e percio il restauro con cui vari benemeriti tentano di ricomporla diventa una della
nobili imprese del nostro secolo. Questo restauro rinforza la sottile tradizione di Catullo. Sono
scomparsi gli esemplari di Terenzio studiati e annotati dal Petrarca; ma proprio ora si cerca di
individuarne le copie che ne derivarono. In uno dei Terenzi analizzati con questa intenzione, lo
Harleiano 2525 della British Library, ¢ richiamato, al f. 11r, un verso di Catullo; che non figura
in autori antichi (cfr. ed. Mynors), e qui ripreso certamente dal Liber, per la divisione, perd per
noi caliginosa, che vi si richiama, prope finem primi operis. «Ubi illic est qui me perdidit, scelus?»
(Andria, 11 5,1) Ap(ud) sceleratos emphasis: de qua vide Servium I (sic) Eneid(os) (Feruntque/Pergama
etc. Est autem pulcerrima emphasis apud Catullum prope finem primi operis i(bi) «Quid est, Catulle?s
(LI[1). Nel Virgilio Ambrosiano del Petrarca, a 80 r, Servio, In Aeneidem, 11 374, si legge
FERUNT PERGAMA eufaticos (sic; per éupotixnd®dg) ut (I68) llium in Italiam portans; il Petrarca
non pose nota o richiamo né qui, né a Eneide, 1 68 (551). Chi gia stampd questa postilla diede «de
qua respice Ugucionem et vide Servium»?; ma il «respice Ugucionem» non figura nel Londinese ¢
sara stato preso tacitamente da codici affini. Certo ¢ pertinentissimo: perché Uguccione, Deriva-
tiones per definire «emphasis) rimanda a questo stesso verso di Terenzio.

Tibullus Propertius»; pp. 79-112, «Hieremias de Montagnone and his citations from Catullus»; pp. 505¢ 511 rinvii a
«Catullus) e Propertius). E. Ullman, «The transmission of the text of Catullus», Studi in onore di Luigi Castiglioni (Firenze
1967), pp. 1027-1057. Aggiungi F. Petrarca, Laurea occidens (Buc. carmen, X) ... a cura di G. Martellotti (Roma 1968),
pp- 43, 67, 72-73 e rinvii a pp. 88 e 93 per «Catullos ¢ Properzior; Martellotti, Scritti petrarcheschi, Studi sul Petrarca 16
(Padova 1983), specialmente pp. 384-402 e rinvii per «Catullos e Properzio» a pp. 600 e 606. E ancora utile R. Ellis,
Catullus in the XIVth century (London — Oxford 1910%) (Sabbadini, Bollettino di filologia classica 11 (1904-1905), pp.
227-228; K.P. Schulz, Wochenschrift fiir classische Philologie 22 (1905), pp. 511-512; D. R. Stuart, «Petrarch’s indebtedness
to the Libellus of Catullus», Transactions and Proceedings of the American Philological Association 48 (1917), pp. 3-26). E ora
F. R. Hausmann, «Datierte Quattrocento-Handschriften lateinischer Dichter (Tibull, Catull, Properz .. .)», Kontinuitdit
und Wandel, Lateinische Poesie von Naevius bis Baudelaire, Franco Munari zum 65. Geburtstag, hg. v. U.]. Stache ...
(Hildesheim 1986), pp. 598-632.

'8 B. Bischoff, «Italienische Handschriften des neunten bis elften Jahrhunderts in friihmittelalterlichen Bibliotheken
auflerhalb Italiens», Atti del Convegno internazionale Il libro e il testo . . ., a cura di C. Questa e R. Raffaelli (Urbino 1984),
pp- 169-194.

' Villa, La dectura Terentib, I pp. 211-215.

* A. Rossi, «Un inedito del Petrarca, il Terenzio», Paragone 170 (1964), p. 17. E anche N. Mann, Petrarch manuscripts
in the British Isles (Padova 1975), pp. 272-273 n. 97. Carlo Dionisotti mi aggiunge «che I'elenco di famiglie veneziane nel
foglio di guardia posteriore ¢ forte indizio che dopo il 1471 il codice fosse a Venezia. Onde sara da vedere la collazione
con altri codici fatta dalla mano del tardo Quattrocento».



11 Catullo della cattedrale di Verona 39

EMPHASIS, idest expressio, scilicet quedam figura loquendi, scilicet cum volumus abundantiam et ex-
pressionem alicuius accidentis in aliquo notare, solemus illum appellare nomine accidentis, ut Davus est
ipsum scelus».

Naturalmente ora tutte le postille trascritte nelle copie discese dai Terenzi del Petrarca dovranno
essere distinte severamente: petrarchesche o bastarde®.

11 sublime codice che confidenzialmente chiamiamo Virgilio Ambrosiano, I’ Ambrosiano S. P.
10/27 — gia A 49 inf. -2 che il Petrarca mirabilmente si costrui ventenne nel 1325%, e mirabil-
mente copri durante la maturita e la vecchiaia con un manto di postille, ci ¢ fonte primaria anche
per le citazioni da Catullo. Specialmente due richiami vi sono apparsi intensamente curiosi. Nel
f. 52r, a «unde constat perite fecisse Virgilium» (Servius, In Aen., proem.; ed. Thilo-Hagen, I p.
5) il Petrarca commentd: Quem morem omnes in poetando sequimur, artificiali quem dicunt ordine
gaudentes; naturalis enim est ystoricorum proprius; a cui aggiunse in un tempo successivo: Hoc
signanter servat Catullus in peplon. E a f. 108r, a «per conubia nostra, per inceptos ymeneos»
(Aen., IV 316), annotd: Sed conubia leta, sed optatos himeneos. Catullus in peplon (Catullo, LXIV
141). «Catullus in peplon»: dunque il Petrarca intitolava cosi I'epitalamio LXIV, dentro al quale
¢ lentamente descritta la storia di Arianna ricamata su un tappeto buttato sul talamo. Se ne sono
derivate due conseguenze opposte. «Mi pare che si sia necessariamente portati a postulare cheil
P(ctrarca) avesse sott’occhio un frammento isolato del carme LXIV, intitolato Peplon: frammen-
to a cui la lunghezza, 'omogeneita dell’argomento (mito di Arianna), che s’inizia ¢ conclude
perfettamente, senza che si possano desiderare compimenti di sorta, potevano indubbiamente
conferire 'aspetto di un poemetto autonomo. E questa ¢ conclusione interessante anche per gli
studiosi della tradizione catulliana, ai quali la raccomandiamo per eventuali approfondimenti. A
noi basta ora fermare che se il Petrarca avesse conosciuto il corpus catulliano, non avrebbe mai
citato P’epitalamio o una parte di esso come opera a sé, e con quel titolo»?*. «At any rate,
Petrarch’s reference to the Peplon shows that he was familiar with the whole poem, not an
excerpt ... There is not the slightest evidence that the Ariadne episode was presented in a
separate tradition, and the chances that it was so preserved are exceedingly slight»®.

*

Congiungiamo inaspettatamente la tradizione di Catullo con una tradizione assolutamente
diversa; e accenderemo una provvida sorgente di luce. Ilibri che sempre pili numerosi appaiono
presso il Petrarca ci mostrano come egli, ritraendo da cattedrali e monasteri ¢ restaurando
blocchi enormi delle letteratura latina, classica e cristiana, allungd le mani fino a incontrare quelle
dei retori migliori nei secoli pilt felici per la retorica, il XII e il IX, o addirittura nelle ultime eta
romane, dal secolo IV al VI; e poi passo i testi ritrovati e rinnovati ai clienti e ai successori. Nel s.
VI Flavio Rusticio Elpidio Domnulo apprestd nell’ancora fertile Ravenna una raccolta di testi;
che, lungo la corrente normale, emigrd in Francia e nel primaverile s. IX fu sistemata, all’ombra

2l Giova poco aggiungere echi incerti. Come «ager uber», Catull,, XLVI 5; «agro ubere», Familiare XV 14, 38;
«civitas Ticinensis . . . copiosa agro ubere et ameno», Miscellanea 7 (a lacopo Bussolari): ma I'unico codice, Bergamo,
Biblioteca Civica, Gabin. A 120 MA 611, ff. 44v—45r legge «copiosa argo urbe et ameno» — male riportato «copiosa
agro, urbe et ameno» da F. Novati, in F. Petrarca e la Lombardia (Milano 1904), p. 60 (e cosi riprodotto in E. H. Wilkins,
Studies on Petrarch and Boccaccio, Studi sul Petrarca 6 [Padova 1978], p. 209).

2 Francisci Petrarcae Vergilianus Codex ... quam simillime expressus. Praefatus est Iohannes Galbiati. . ., Mediolani
MDCCCCXXX.

.G, C. Alessio — G. Billanovich — V. de Angelis «L‘alba del Petrarca filologo. 1l Virgilio Ambrosiano», Studi
petrarcheschi, n.s., 2 (1985), pp. 15-84; e 3 (1986), pp. 203-246.

2 Bosco, Il Petrarca, p. 47.

% Ullmann, Studies, p. 194.



40 Giuseppe Billanovich

di Lupo di Ferrieres, nel mirabile Vaticano lat. 4929: aggiungendovi il De die natali di Censorino,
ricuperato attraverso un anello intermedio dal manoscritto 166 della Biblioteca della cattedrale di
Colonia apprestato in onciale del s. VIII nella Germania occidentale ¢ sotto I'influenza insulare.
Po1 questo Vaticano attird alcuni lettori; e generd qualche copia. Finalmente il Petrarca dispose, a
Avignone e almeno dal 1335, cio¢ press’ a poco dai suoi trent’ anni, di un codice derivato in
Francia nel s. XII per la massima parte da quel Vaticano: e che contenne una collezione eccitante
di testi geografici, cio¢ il De chorographia di Pomponio Mela, il De fluminibus di Vibio Sequestre e
tre testi minori composti nell’ultima etd romana — il De nominibus Gallicis, i Nomina provinciarum,
la Notitia Galliarum —; in piti i Septem mira, la commedia, anch’essa di tarda et romana, Aulularia
Plauti e Censorino, De die natali**. Conobbe Pomponio Mela il rozzo, e perd appassionato
cultore di storia e di geografia, fra Paolino Veneto®: che visse presso la curia papale quando li gia
operava il Petrarca®.

I testi dei «geographi minores» ritrovati dal Petrarca si diffusero da quel suo codice in una
cascata vastissima; spesso trascinando insieme con il testo anche le postille fitte e calorose che
quell’eccezionale lettore vi aveva apposto: come accadde per altri libri del Petrarca®. Cosi nel
discendente migliore forse, per la compiutezza delle postille e per I'eleganza dell’aspetto: I’Am-
brosiano H 14 inf.; commissionato all’inizio del Quattrocento dal cancelliere dei Visconti Gio-
vanni Corvini d’Arezzo.

Il Petrarca comunico il trattato di Pomponio Mela ¢ il dizionario di Vibio Sequestre ai suoi
clienti piti affezionati. E quei soci trovarono nel De chorographia e nel De fluminibus sussidi
utilissimi; e anzi alcuni furono animati a comporre dei trattati di geografia a servizio degli studi
storici, particolarmente sul modello del dizionario di Vibio. Anche in questa impresa il luogote-
nente pitt valoroso del Petrarca fu il Boccaccio. Il Boccaccio, letterato povero e zelantissimo e
insieme eccellente calligrafo, si piegd a trascriversi una sezione larga del codice posseduto dal
maestro Petrarca; e in fine la lascio in eredita assieme agli altri suoi libri all’agostiniano Martino
da Signa, perche essi diventassero il nucleo centrale di una biblioteca pubblica nel convento
fiorentino di Santo Spirito. E, gia convertito dalla letteratura all’erudizione, fu persuaso da
queste opere, che resero la geografia una materia obbligatoria per i nuovi retori e le nuove
scuole, a comporre il De montibus, lacubus, fluminibus: sullo schema di Vibio Sequestre, a diziona-
rio, e sfruttando a fondo il De chorographia di Pomponio Mela e il De fluminibus di Vibio™. Il
Petrarca trasmise questi testi anche all’'amico veronese Gugliclmo da Pastrengo. E Guglielmo

% Gius. Billanovich, «Dall’ antica Ravenna alle biblioteche umanistiche», Universita Cattolica del Sacro Cuore, Annuario
per Panno accademico 1956-57 (Milano 1958), pp. 71-107 (prima redazione in Aevum 30 (1956), pp. 319-53). Per la
tradizione piti antica di questi testi vedi ora C. M. Gormley, M. A. Rouse, R. H. Rouse, «The medieval circulation of
the (De Chorographia) of Pomponius Mela», Mediaeval Studies 46 (1984), pp. 266-320. Magari aggiungi M. E. Milham,
«A MS inventory of Pomponius Mela», Scriptorium 35 (1981), pp. 319-321, e Mela, Pomponius, in F. E. Cranz — P. O.
Kristeller, Catalogus translationum et commentariorum . . ., V. (Washington, D. C. 1984), pp. 257-285; e Vibii Sequestris de
Suminibus, fontibus, lacubus etc., ed. P. G. Parroni (Milano 1965).

%" B. Degenhart — A. Schmitt, «Marino Sanudo und Paolino Veneto .. .», Rémisches Jahrbuch fiir Kunstgeschichte 14
(1973), p. 62.

* Invece non mi convinco che riprenda da Pomponio Mela il cronista ¢ antiquario Riccobaldo da Ferrara (Riccobaldo
da Ferrara, De locis orbis, Introduzione, edizione e note di G. Zanella (Ferrara 1986) — Deputatione provinciale ferrarese di
storia patria, Serie Monumenti X, rinvii a p. 21). Tanto piti che, come mi suggerisce Zanella, Riccobaldo non mostra di
conoscere Vibio Sequestre, normale compagno di Mela.

? Gius. Billanovich, «Petrarca e Ciceronen, nella Miscellanea Giovanni Mercati 4 (Citta del Vaticano 1946), pp. 88-106
(= «Petrarch und Ciceron, in Petrarch (Darmstadt 1975), pp. 168-92); «Petrarch and the textual tradition of Livy»,
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 14 (1951), p. 203 n. 2; Un nuovo esempio delle scoperte e delle letture del Petrarca.
L’«Eusebio-Girolamo-PseudoProspero» (Krefeld 1954).

% Gius. Billanovich, «Il Petrarca e i retori latini minori», Italia medioevale e umanistica 5 (1962), pp. 118-123.



11 Catullo della cattedrale di Verona 41

dedico una sezione della sua enciclopedia ai nomi geografici e si sforzo di formare due biografiet-
te di questi autori novelli: «Pomponius Mella totius orbis Cosmographiam eleganti stylo conte-
xuity, «Vibius Sequester fluminum, fontium, lacuum, paludum, montium, nemorum, gentium
nomina, regiones, qualitates et vocabula poetas sequendo digessit in literas, incipiens a fluvio
Acheloo, qui primum nomen et literam tenet» (De originibus rerum libellus, authore Gulielmo
Pastregico Veronense, Venetiis 1547, ff. 581 ¢ 74 v). E richiamo in citazioni esplicite Mela (103r,
1071, 1161, 119v) e Vibio (105v); e li uso in citazioni implicite.

In un diuturno censimento dell’enorme famiglia discesa da quel libro del Petrarca ho incontra-
to due codici che contengono solo il De chorographia di Pomponio Mela e che si rivelano a primo
sguardo fratelli o cugini. Il Parigino lat. 4832 fu scritto tra la fine del Tre e il principio del
Quattrocento da un’unica bella mano: gotica, cancelleresca, italiana. Anche le iniziali, secondo la
norma di questa eta alternativamente rosse e turchine, furono colorite con cura. Il copista appose
rubriche dei libri e dei trattati e riportd lungo il testo fitti notabilia. E di sicuro fu un italiano del
nord, molto probabilmente un veneto: per I'impiego continuo di scempiamenti o raddoppia-
menti abusivi; peccati costanti in quella regione prima che li castigassero i nuovi missionari
Guarino, Vittorino da Feltre, Gasparino Barzizza. In testa al codice dopo un foglio moderno
segue un bifolio di guardia originario; dove fu erasa la scrittura: cancelleresca italiana del Trecen-
to. Il Ravennate Classense 279 comprende tre manoscritti diversi, tenuti insieme da una legatura
moderna: Pomponio Mela; Orazio, Epistole; Orazio, Arte poetica. 11 primo e¢ il terzo furono
copiati una o due generazioni dopo del Mela Parigino: a distanza di un anno, 1448 ¢ 1449, da un
unico copista, Antonio Brendano; che, anche se insistette a mostrare di poter maneggiare I’alfa-
beto greco, orgoglio del secolo, ancora abusd con tanta intensita negli scempiamenti ¢ nei
raddoppiamenti che si rivela, anch’egli, italiano del nord. «Cosmographie Pomponii Mele liber
tertius et ultimus terminatur per Antonium Brendanum MCCCC48 ydibus Martii. I'vwde
teavtovy; «Publii Oratii Flacci Venusini poetae satiri liber poetriac explicit feliciter pridie —
k(a)l(endas): cancellato — idibus (sic) Martii 1449. Tehog 0t0. Tov Avdoviov feevdavour. Pompo-
nio Mela e I’Arte poetica di Orazio, utili strumenti d’insegnamento, furono apprestati da questo
copista per uso scolastico? Al fondo del f. Ir furono erase alcune parole: credo una nota di
proprieta. Il Parigino e il Classense di Pomponio Mela concordano pienamente anche nelle zone
pitt deperibili: negli incipit e explicit. «Cosmographie Pomponii Mele proemium feliciter inci-
pit»; «Descriptionis orbis Romani liber primus incipit», «Cosmosgraphie seu descriptionis orbis
Pomponii Mele liber primus explicit. Incipit secundus, ubi situm Europe describit particulari-
ter»; «Cosmographie seu descriptionis orbis Pomponii Mele liber secundus explicit. Incipit
tercius eiusdem, ubi ambitum orbis et oram oceani et (de, Parigino) insularum eius describit».

La lezione recepita dai due codici ¢ defluita dal testo del Petrarca. Invece la loro diligente, ma
sbiadita, catena di notabilia si distacca del tutto da quella, fittissima e brillantissima, con cui il
Petrarca commento Pomponio Mela. Presento qui una serie dai notabilia nei due codici: rinvian-
do ai fogli del Parigino, mancando di numeri i fogli del Classense. ... 6v: Duo nomina Nili divisi;
Elephantilis urbs; Septemfluus Nilus; ypotami (ipotami, Classense) et cocodrilli; Ovidius idem ait de eo:
altera pars vivit, rudis est pars altera (est altera, Parigino) tellus (Metam., 1 429) .. .; 7r: Cenosi flent
mortuos; Mulieres virilia, viri muliebria agunt; Lugent aliquot beluas morientes . . .; 7v: Gazaque Luca-
nus (II1 216) (il Parigino aggiunge: Quare dicatur Gaza et unde); Cepheus et Phineus; Andromede,
Perseus; Lucanus: Phenices primi, fame si creditur ausi / mansuram rudibus vocem signare figuris (Luc.,
II1 220-21); Ovidius: Fluctibus ambite fuerant Antissa Parosque / et Phenissa Tiros, quarum nunc insula
nulla (ulla, Classense) est (Metam., XV 287); Lucanus: preciosaque murice Sidon (Luc., III 217)
(omesso Classense); Tripolis; Smirna; Seleucia; Pompeius; Aratus poeta; Corintus (Coritius, Classen-
se); Lucanus: Corintiumgque patens exesis rupibus antrum (Luc., III 226: ma Coryciumque) .. .; 8v:
Ovidius de Apoline (Appoline, Classense) (Metam., X1 413); 9r: Antandrum; Opiniones de nomine



42 v Giuseppe Billanovich

Antandri; Hium . . .; Sepulcrum (Sepulchrum, Classense) Aiacis; Abidos . . .; 12r: Opinio de morte;
Flent nascentes, contra morientibus plaudunt; Audi mulieres; Modus nubendi; Bizantion, que Constanti-
nopolis dicta est; Resus . ..; 12v: Ovidius: Locus extat et ex re nomen habet; Aenos civitas Enee;
Virgilius3°: Eneadasque nostro (meo: lezione critica) nomen de nomine fingo (Aen., III'18) ...; 19v:
Gali (Galli, Classense): Iulius Celsus (Iulius Cesar, Classense: palese rimedio umanistico) de bello
Galico (Gallico, Classense) idem ait . . .; 21 r: Homerus; Cornelius Nepos . . .; 221: Tile ultima.

Il Petrarca subito intese quanto provvidamente i prontuari de Mela e Vibio illuminavano gli
scenari — di monti, fiumi, laghi — che gli dispiegavano i poeti classici. E cosi rievoco abbondante-
mente versi antichi sui margini di quei due autori; e questi richiami defluirono in molte copie dal
suo perduto esemplare. Ma non riportd versi del poco pregiato Catullo. Il Parigino ¢ il Classense
ci riconducono a un Pomponio Mela studiato da un lettore intensamente diligente, nel Trecento
e pare bene a Verona. Anche questo lettore amo raccordare, come abbiamo visto, le istruzioni di
Pomponio Mela ai versi dei poeti classici: Virgilio, Ovidio, Lucano. E arrivo persino a richiama-
re il riposto Catullo: ancora 'epitalamio LXIV e ancora con il titolo «in peplo». Incontrati i nomi
sacri di Simoenta ¢ Scamandro, i due fiumi dell’epica Troia, trascrisse i versi 357-58 di quell’epi-
talamio: neppure essi mai citati fino allora. «Hic Segetum fuit oppidum; hic Achivorum fuit
bellantium statio, huc ab Ydeo monte dimissus Scamander exit et Simois, fama quam natura
maiora flumina» (Mela, 1 93) Scamander et Simois. Catulus (Catullus, Classense) in peplo: Testis erit
magnis virtutibus unda Scamandri,/que passim (passi, Parigino) rapido diffunditur Elesponto (91). Per-
cio il titolo «in peplon» non & una invenzione del Petrarca — «It is, I believe, Petrarch’s own
invention»: Ullman, Studies..., 193 —, né calcoleremo di ritrovarlo — come Ullman pure
proponeva: Studies . . ., p. 194 n. 1 —dentro la fonte di erudizione greca che all’anziano Petrarca e
al Boccaccio offri Leonzio Pilato traducendo ¢ annotando i poemi di Omero. Invece quel
laborioso e erudito lettore veneto si affianca al Petrarca: se da una parte ottenne la lezione di
Pomponio Mela diffusa dal Petrarca e dall’altra dispose del medesimo testo di Catullo che arrivo
al Petrarca; anche se attenud «in peplo» il grecismo «in peplon». E dunque questo lettore ¢
Guglielmo da Pastrengo; compatriota di Catullo e suo lettore tanto affettuoso che nel De
originibus ne citd pitt volte versi; ¢ che maneggiod i libri della cattedrale come fossero suoi: e
allungo affettuosamente sul Petrarca il mantello di profeta, permettendogli di accedere a qualcu-
no di queti libri e di ottenere copia di altri.

D’altronde dal vecchio libro del Petrarca Guglielmo non ricavo Mela isolato: come lo trasmet-
tono il Parigino e il Classense; ma unito con Vibio Sequestre: che infatti insieme presenta e cita
nel De originibus. E magari ottenne qualche altra opera di quel libro. Cosi che insistendo a
rastrellare e a interrogare i testimoni di questa vasta ¢ dispersa tradizione, forse rileveremo altre
impronte digitali di Guglielmo. Ma gia si chiarisce un largo orizzonte. Ancora giovanissimo il
Petrarca ricevette in Provenza da Simone d’Arezzo copia della mirabile I Decade, Laurenziano
63, 19, della cattedrale di Verona. Poi in contubernio a Avignone durante parecchi mesi del 1339
alimento I'amicizia con Guglielmo da Pastrengo. Finalmente arrivo a Verona avanti la meta di
giugno del 1345, sulla traccia del suo sconfitto protettore Azzo da Correggio; ¢ Guglielmo gli
presentd, meraviglia delle meraviglie, le ignote lettere di Cicerone a Attico, a Bruto, al fratello
Quinto; che gli spensero la febbre che lo animava da un biennio a comporre 1 Rerum memoranda-
rum libri, e, ispirandogli una rivoluzione copernicana nella tradizionale ars dictandi, lo rivolsero a
riassestare o piuttosto a inventare le sue lettere piti antiche e a comporre la raccolta delle
Familiari®'. Insieme Guglielmo gli riveld allora i carmi di Catullo. Guardavamo come a uno dei
quadri pitt animosi nella storia del primo umanesimo a questo arrivo del Petrarca a Verona:

3 Francesco Petrarca, Rerum memorandarum libri, ed. Gius. Billanovich (Firenze 1943-45); Billanovich, Petrarca lettera-
to, I..., (Roma 1947), pp. 1-55.



11 Catullo della cattedrale di Verona 43

quando forzo il braccio dolorante per la caduta da cavallo a cui era soggiaciuto poco prima nella
fuga tumultuosa da Parma assediata, e si copio egli stesso le Ad Atticum di Cicerone (Familiari V
10,5; XXI 10,16; XXIV 3,1). Proprio perché attinse queste ¢ quelli in un solo colpo alla fonte
celata della cattedrale, il Petrarca rinvid con una formula identica alle lettere a Attico, «Hec e locis
secretioribus libenter apposui», ¢ ai carmi di Catullo, «Testes sunt innumeri, sed secretior Catullus
Veronensis poeta»™. E, d’accordo con il riservato Guglielmo da Pastrengo, rinuncio a trasmette-
re queste opere secretiores: persino pit tardi al meritevolissimo Boccaccio. Basta avvertire come il
Petrarca e il Boccaccio reagirono ai richiami a Catullo che incontrarono in Apuleio. Con piena
conoscenza il Petrarca nel Vaticano lat. 2193: 27v, «Ut ait Catullus sua sibi urina «dentem atque
russam pumicare gingivam etc.» (Apol., 6; Catull., XXXIX 19) Catullus; 28rb, «Catullum ita
respondentem malis vobis (sic) non legistis (Nam castum esse decet pium poetam Ipsum, versi-
culos nichil necesse est»» (Apol., 11; Catull., XVI 5-6) Catullus ad Aurelium™: prova sicura che il
Petrarca disponeva del testo veronese di Catullo, dove questo carme ¢ unito al precedente
appunto sotto il titolo Ad Aurelium (ed. Mynors, p. XIV; a torto Ullman, Studies . .., p. 103:
«R?and G? gives titles Ad Aurelium, but I do not believe that these go back to the Veronensis»).
Invece il Boccaccio reagi solo con vaga curiositd nel Laurenziano 54,32: 2r, «apud nos vero
Editius et Portuvius et Catulus» (lezione critica: «apud vos vere Aedituus et Porcius et Catulus»)
(Apol., 9) Editius, Portuvius, Catulus, Fallenus: poete; 2v, «accusaretur C. Catulum, quos Lilia pro
Clodia nominaret» (lezione critica: «accusent C. Catuldrum, quod Lesbiam pro Clodia nomina-
rit» (Apol., 10) C. Catulus, e qui anche «et Tybullum» Tybullus. Nemmeno I'altro intrinseco del
Petrarca il professore di retorica nelle universita di Padova e di Bologna Pietro da Moglio
raggiunse, credo, Catullo. Ma, almeno arrivato al peregrino Marziale, come il Petrarca e il
Boccaccio®, in un suo commento a Terenzio, che addirittura alimentd con il commento del
remoto Ildemaro, riportd gli epigrammi di Marziale per Livio, Sallustio, Ovidio, Lucano (XIV
190, 191, 192, 194), omise I'epigramma per I'a lui ancora ignoto Tibullo (XIV 193), sparti
I'epigramma XIV 195 tra Catullo e Virgilio.

Catullus et Virgilius
Tantum magna suo debet Verona Catullo,
quantum parva suo Mantua Virgilio®.

Nel novembre dello stesso anno 1345 il Petrarca, avviato verso la Francia, ristette a Verona; ¢
di i Guglielmo da Pastrengo «lo accompagnd fin oltre Peschiera, al confine tra il Veronese ¢ il
Bresciano»®. Poi a Avignone in una lettera impegnatissima a Cola di Rienzo, Varia 38, nella
seconda meta del luglio 1347, citd di prima mano Catullo (XLIX 1): «Vidi hesitantes, an res tuas
an verba potissime mirarentur, nec abnuentes, quin libertatis beneficio Brutum eloquio Cicero-
nem dicerent, ad quem Catullus Veronensis ait: (Disertissime etc.»”’. Ripete allargandolo que-
sto richiamo, a lui gratissimo, in una nota sul solito Virgilio Ambrosiano, f. 56r, intesa a
contraddire Servio (In Aen., 1 110), che invece fosse Sallustio «Romani generis disertissimus»:
aggiungendovi, quando poi li ottenne, un richiamo dagli Scriptores historiae augustae:

® Nolhac, Pétrarque et ’humanisme, I pp. 168, 257 n. 1, 270e I p. 86.

3 C. Tristano, «Le postille del Petrarca nel Vaticano 2193 .. .», Italia medioevale e umanistica 17 (1974), p. 414n' 585 ¢
600.

3 Martellotti, Scritti petrarcheschi, pp. 277-284, 365-366, 376-377.

% Roma, Biblioteca Corsiniana, Rossi 65 (43 G 21), f. 4r; e nei codici cognati (Gius. Billanovich, Terenzio, Ildemaro,
Petrarca; e: Petrarca, Pietro da Moglio, Pietro da Parma; Villa, La «lectura Terentii», I, pp. 217-313).

% A Foresti, Aneddoti della vita di Francesco Petrarca, Studi sul Petrarca 1 (Padova 1977°), p. 177.

3 K. Burdach — P. Piur, «Briefwechsel des Cola di Rienzo», in Burdach, Vom Mittelalter zur Reformation 11 3 (Berlin
1912), p. 83, e II 5 (Berlin 1929), p. 173; Ullman, The transmission, p. 1043, e Studies, p. 196.



A Giuseppe Billanovich

Quod M. Tullio potest convenire; cui, enim dignius? Testes sunt innumeri, sed secretior Catullus Vero-
nensis poeta quadam ad ipsum Tullium ep(ysto)la, his verbis: Disertissime Romuli nepotum, Quot sunt
quotque fuere, Marce Tulli, Quotque post erunt aliis (lezione normale: post aliis erunt) in annis et rel(iqua).
Ceterum de alio id dici innuitur in quadam ler(onymi) ad Vigilantium ep(ysto)la: Solus, inquit, «Cato
Romani generis disertissimus), et cet. (Ep., 61). Et in alia ciusdem ad Nepotianum de instit(utione)
clericorum (Ep., 52). Quod ad etatem suam refer. Quamvis Adrianus Ciceroni quoque preferret Catonem.
Tam me hercule digne, quam et Virgilio Ennium et Salustio Cecilium. Require Spartianum in Vita Adriani
(Scriptores historiae augustae, Spart., 16,6).

Se il Petrarca fu unito tanto precocemente ¢ intensamente con gli alleati di Verona, forse lasciod
filtrare presto nel ben disposto Veneto anche poesie sue in volgare?

Nel 1347 il Petrarca era del tutto risoluto, attuando un vecchio programma, allora ravvivato
dalle speranze temerariamente accreditate su Cola di Rienzo, a abbandonare Avignone e il
servizio presso il cardinale Giovanni Colonna ¢ a stabilirsi in Italia; nell’Italia padana, tra gli
amici e 1 protettori che 1i si stava acquistando. Anzi, per allora, a Parma: dove, benché cadutane
la signoria gli fosse stato sottratto I'affettuoso appoggio di Azzo da Correggio, pure sollecitd e
ottenne dalla liberalitd di Clemente VI, nel 1346 e nel 1348, un canonicato e 1’arcidiaconato.
Infatti il 20 novembre 1347 parti dalla Provenza cosi deciso a fissarsi al di qua delle Alpi, che
portd con s¢ alcuni libri che giudico di urgente necessita: sicuramente il pesante, ma amatissimo
Virgilio Ambrosiano. A Genova lo afflisse I'annuncio della fallita fortuna di Cola; ma lo confor-
to I'acquisto di un prezioso peculio: con i venerandi Orazio Laurenziano 34,1 ¢ Boezio, com-
mento al De inventione di Aristotele Parigino lat. 6400 A. Sui quali appose Iidentica nota:
«Emptus Ian(ue) 1347 Novembris 28". Ora doveva soddisfare un’urgente missione papale
presso Mastino della Scala a Verona. Lungo il viaggio si fermd a Parma: e in quella sua casa
depose i libri che aveva portato; e ritrovo libri che Ii aveva lasciato nel 1343-45: come I’Apuleio,
Frontino, Vegezio Vaticano lat. 2193 e I'Abelardo Parigino lat. 2923. Aveva usato 1’Apuleio,
Frontino, Vegezio per formare le Res memorande: in Provenza nella prima parte del 1343 a
alimentarvi con postille che appose a Apuleio il capitolo su Platone collocato verso I'inizio (I 25);
e poco dopo il principio del 1335 a Parma narrd nelle ultime pagine (IV 122) la vittoria riportata
da Azzo Visconti a Zappolino e ripete il racconto in una nota in quel codice a Vegezio®. E in
fogli che erano stati lasciati bianchi dentro a questo volume si copid egli stesso le orazioni di
Cicerone, Pro Marcello, a 82v-83v, e Pro Ligario, a 153r-154v: perché altrimenti nella sprovvista
Parma non avrebbe disposto di questi testi, pure trivialissimi. A Parma dal 1348 segno sull’Apu-
leio i ricordi delle sue esperienze di orticultura; e continud sull’Abelardo le sue note segrete. E
cominci6 a segnare sui fogli di guardia del Virgilio i ricordi delle morti di amici®. Né poi,
divenutovi canonico nell’aprile 1349, si sforzd di portare questi libri a Padova: dove per allora si
limito a passare le stagioni penitenziali dell’avvento e della quaresima®. Intanto da Parma
raggiunse presto Verona; e li lo colse il terremoto che il 25 gennaio inaugurd I'anno funesto 1348
(Giovanni Villani, Cronica, XII 122-123): come ricordd dopo molti anni nella Senile X 2.

Verone tunc in bibliotheca mea solus sedens, quanquam non in totum rei nescius, repentina tamen et nova
re perculsus, solo tremente sub pedibus et undique concursantibus ac ruentibus libellis, obstupui, et
egressus thalamo familiam moxque populum trepidissime fluctuantem vidi. Omnium in ore funereus
pallor erat*!.

* Francesco Petrarca, Rerum memorandarum libri, ed. Gius. Billanovich, pp. 29 e 309-310, 271-272; Gius. Billanovich,
La tradizione, I pp. 89-90.

» Nolhac, Pétrarque et I'humanisme, Il pp. 259-268 e 283-292; M. Vattasso, I codici petrarcheschi della Biblioteca
Vaticana (Roma 1908), pp. 229-234 ¢ tav. 1-2.

* Alessio — Billanovich — de Angelis, «L’alba del Petrarca filologo . . .», Studi petrarcheschi, n.s., 2 (1985), pp. 41-45.

1 Francesco Petrarca, Prose, a cura di Martellotti . . . (Milano-Napoli 1955), p. 1122.



11 Catullo della cattedrale di Verona 45

Cosa significano «Verone tunc in bibliotheca mea solus sedens»* ¢ «egressus thalamo familiam
fluctuantem vidi»? Non certo che il Petrarca si fosse procurato una casa a Verona e vi avesse
trasferito libri e servi; e nemmeno che il terremoto lo avesse colto mentre studiava nella bibliote-
ca della cattedrale. In quelle settimane avra abitato presso Guglielmo da Pastrengo, rinforzando
'amicizia e condividendo le manovre diplomatiche: «bibliothecar e damilia» ci riporteranno
appunto in casa di Guglielmo. Poi riusci a acquistare a Mantova la Historia naturalis di Plinio
nell’attuale Parigino lat. 6802; «Emptus Mantue 1350 ITul(ii) 6% (f. 277v). E nel giugno 1351
tornd per I'ultima volta in Provenza: a accomiatarsi dai protettori e dagli amici, perché ormai
deciso a vivere e a morire in Italia. Ma non depositd, durante questo biennio di assenza, presso
Guglielmo da Pastrengo Plinio e gli altri libri di cui disponeva in Italia®; quantunque tutti lo
credano. Ormai arcidiacono di Parma e canonico di Padova, teneva casa a Parma e a Padova; a
Parma lascid il Plinio e gli altri libri. Perché affrontare noie, spese, rischi di trasporti? N¢ certo il
Petrarca usd comunicare senza riserve, nemmeno agli intimi, i tesori che con fortuna e fatiche
aveva calamitato da molti gazofilaci dell’orbe cristiano. Si, da Avignone il 18 gennaio 1352 il
Petrarca si scusd con il recente, spirituale amico fiorentino Francesco Nelli di non potergli
mandare un carme — I’Epystola (metrica) Il 22 — che non gli riusciva di terminare, perché non
disponeva dell’Historia naturalis.

In versiculis autem ad te scriptis, quos tam ardenter efflagitas, scito Plinii Secundi consilio opus esse,
quem Italia excedens in patria sua, Verone scilicet, ingenti virorum illustrium comitatum acie dimisi. Hic
michi Plinius nusquam est, nec alteri, quod quidem ego noverim, nisi Romano Pontifici; is autem, ut fando
audisti, ab ipso mortis vestibulo, quo dudum precipitanter accesserat, nunc pedetemptim redit. Cum
pervenerit ad salutem, ... tunc Plinio eius parumper inspecto, confestim voluntati mos geretur tue
(Familiare XII 5, 7-8).

Qui il Petrarca dichiara che a Avignone poteva disporre dell’Historia naturalis della biblioteca
papale™; e a Verona dell’Historia naturalis conservata nella cattedrale tra tanti nobili libri: «Vero-
ne . .. ingenti virorum illustrium comitatum acie dimisi». Invece diplomaticamente non nomina
il Plinio che aveva appena acquistato: che perd piti tardi, rompendo generosamente il segreto,
concesse che studiasse e persino postillasse il Boccaccio®; e sul quale invece o su altri suoi libri
non riemergono note o richiami di Guglielmo. Mentre per tanti anni ancora i fiorentini non
disposero di una Historia naturalis; come il Salutati lamentava il 4 agosto 1378: «Recolo te
Plinium Veronensem De naturali historia postulasse. Hic liber nec mecum est nec in hac urbe
adhuc per me potuit reperiri. Illum autem aliquando vidi totumque cursim perlegi»®. Appena
nel secondo Quattrocento la Naturalis historia inflammera i nostri filologi. Ma nel pantheon della
cattedrale di Verona furono affiancati a Catullo gia in secoli alti I'enciclopedia di Plinio il Vecchio
¢ insieme il codice antichissimo, a tre colonne, con le lettere di Plinio il Giovane: ancora
ammirato da Guarino e poi scomparso*’. Perché, fondandosi su Plinio, Naturalis historia, praef.,
1, «ut obicere moliar Catullum conterraneum meum (agnoscis et hoc castrense verbum)», i veronesi
ritennero i due Plinii concittadini di Catullo e loro: come predicd Giovanni Mansionario nella

“ Ho controllato per prudenza e confermato «Verone tunc in bibliotheca mea solus sedens»: Firenze, Laurenziano
Acquisiti e doni 266, f. 91r1; Parigino lat. 8571, 110r; Salamanca, Biblioteca Universitaria 86, f. 79va; ecc.

“ Nolhac, Pétrarque et 'humanisme, I p. 51.

# Petrarca, Rerum memorandarum libri, ed. Gius. Billanovich, pp. XCVIII-CII; Gius. Billanovich, La biblioteca
papale, p. 28.

# Gius. Billanovich, «Autografi del Boccaccio nella Biblioteca Nazionale di Parigi», Accademia Nazionale dei Lincei,
Rendiconti della Classe di scienze morali, s. VIII, VII (1952), pp. 378-388.

% Epistolario di Coluccio Salutati, a cura di Novati, I pp. 291-292. E F. Di Benedetto, «Il Plinio Laurenziano proviene
veramente da Lubecca», in Studi classici in onore di Quintino Cataudella 111 (Catania 1972), pp. 437-445.

47 R. Sabbadini, Le scoperte, I p. 96.



46 Giuseppe Billanovich

sua fortunata Brevis annotatio de duobus Pliniis, come credette Guglielmo da Pastrengo e come il
Petrarca aveva accettato prima ancora di raggiungere Verona nel 1345, «Plinii Secundi Veronen-
sis» in Rerum memorandarum libri 1 19,1; e come i veronesi si ostinarono a mantenere per secoli
onorando con una statua nella Piazza dei Signori il compatriota Plinio il Vecchio. Anche se il
Petrarca trovo e richiamo nel Chronicon di Eusebio e san Girolamo l'informazione esatta: «Pli-
nius Secundus Nuovocomensis (sic) orator» (anno di Abramo 2125)*. Insisto: perché a ricom-
porre la storia del primo umanesimo importa sommamente riconoscere a quali amici il Petrarca
concesse di avvicinarsi con qualche liberta — perd a nessuno con libertd intera — ai suoi libri e alle
sue opere, canali primari della cultura letteraria in quel secolo: ai maestri Donato Albanzani a
Venezia e Pietro da Moglio a Padova e con molta apertura al caro Boccaccio nelle sue soste in
una o nell’altra casa del grande amico.

Se ora guardiamo al Petrarca e a Guglielmo da Pastrengo accoppiati nella lettura di Catullo, ci
¢ facile, mirando al di sopra delle loro spalle, scorgere il libro che usarono. Essi attinsero alla
fonte migliore, anche se non ottima: al codice conservato allora nella cattedrale; come per il
Petrarca il solito savio gia aveva intuito (Ullman, Studies . . ., p. 192). Quel codice, non fu molto
antico, come, sulla base della scrittura, quel savio aveva pure intuito: era stato scritto in gotica
del Duecento (Ullman, The transmission . .., p. 1037); lo confermano gli scempiamenti gotici
veronesissimi «Catulus e (Elesponto> che Guglielmo accolse in quella postilla a Pomponio Mela.
I1 Catullo della cattedrale fu in gotica non perche fosse stato ricavato in Francia una o due
generazioni prima di Guglielmo da Pastrengo e¢ importato a Verona: come a gran torto si persiste
a credere. Piuttosto perche la rinnovazione dei codici si mantenne arte domestica nella fornitissi-
ma e, almeno nelle sue eta migliori, bene amministrata e aperta all’esportazione cattedrale di
Verona; come lucidamente rivelano le copie plurime di alcuni suoi testi esclusivi: di una lezione
isolata della I Decade di Livio, degli Scriptores historiae augustae, della originalissima enciclopedia
storica che salvd in coda i due trattati dell’ormai cosi etichettato Anonymus Valesianus®. E il
Catullo che il Petrarca derivo non fu il discendente del Catullo della cattedrale che gli editori
chiamano X; dove non penetrd il titolo «in peplon»: che, proprio perché intensamente dotto, di
sicuro fu vecchio di molte stagioni.

Dal 1353 il Petrarca si trapiantd definitivamente nell’Italia settentrionale; vicino a Guglielmo
da Pastrengo: che continud a trasmettergli tesori della cattedrale. Nel 1356 Guglielmo gli fece
apprestare, li a Verona, una copia degli Scriptores historiae augustae nel Parigino lat. 5815; ¢ poi
addirittura, con un arbitrio da padrone di casa, gliene cedette 1’archetipo Vaticano Palatino lat.
899, del s. IX*’; mentre nel 1360°! il Petrarca aspettava da Guglielmo il De re rustica di Varrone e
le egloghe di Calpurnio dal maestro a Verona Rinaldo da Villafranca: «Raynaldum nostrum mei
memorem salvere iube, cui hoc ipsum scribere volui nec potui [nec oportet; unum estis f3'].
Expecto eius Calphurnii Bucolicum carmen et tuam Varronis Agricolturam; valde enim memini
siquid michi promittitur. Vale. [Patavi, 17 Aprilis propere: y] « (Familiare XXII 11,2y e B'). Eil
Petrarca avra contraccambiato passando al suo fornitore veronese alcune opere ignote o rare.
Come i trattati di Pomponio Mela e di Vibio Sequestre — naturalmente il testo, senza le sue
postille —: tanto appetiti che il Pomponio Mela ¢ il Vibio Sequestre del Petrarca produssero una
selva e il Mela postillato da Guglielmo produsse almeno un alberello. Questi vecchi letterati
furono eroi, non santi: Guglielmo scopri al Petrarca i tesori della cattedrale di Verona: perd a

* Gius. Billanovich, Un nuovo esempio, p. 48.

* Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 241-281: Livio e Catullo nella cattedrale di Verona; La biblioteca papale,
pp. 65-72; I testi storici.

% Gius. Billanovich, «Nella biblioteca del Petrarcan, Italia medioevale e umanistica 3 (1960), pp- 40 e 44, e I testi storici.

5! Foresti, Aneddoti, pp- 390-391 e 459.



I Catullo della cattedrale di Verona 47

dosi omeopatiche; e non tutti. Cosi non gli comunicd le capitali lettere di Plinio il Giovane; che
egli bene conobbe; e anche raggiunsero, per diverse strade, altri mediocri: ma che restarono
sconosciute al Petrarca e al Boccaccio. Né il Petrarca trasmise a Guglielmo tutti i molti testi rari
della sua libreria.

Quando tra la fine del Due e i decenni iniziali del Trecento i primi venti dell’'umanesimo
investirono la pianura tra il Brenta e 1’Adige, la cattedrale di Verona si rivelo paradiso di delizie;
ma si apri a una rada consorteria, di eruditi o li incardinati o molto potenti: Giovanni mansiona-
rio della cattedrale®, il cancelliere scaligero Benzo d’Alessandria®, il giudice Guglielmo da
Pastrengo. Da questi fortunati arrivarono ai loro indispensabili alleati padovani alcune primizie:
anzi tutto i carmi di Catullo; che se Lovato gid sfruttd per costruire i suoi componimenti che
raggruppd nell’Additional 19906 della British Library>, deve avere conquistato prima del 1290.
Attraverso quali intercessori? I libri della cattedrale nel 1317 furono posti a disposizione dell’ap-
passionato Bernard Gui: per riverire la sua aureola di legato papale ¢ insieme per confortarlo
della sua fallita missione. Invece quella biblioteca restd sbarrata persino a Dante Alighieri: lettore
avidissimo e a varie riprese cliente scaligero a Verona; e a suo figlio Pietro, per piti di trent’anni
cittadino e giudice a Verona®™. Gugliclmo da Pastrengo non volle o non pote spalancare al suo
pilade illustre gli <armaria> della cattedrale; e forse servi I'amico nell’estate 1345 portandosi a casa
in un lungo prestito le Ad Atticum ¢ i carmi di Catullo. (Cosi quattro secoli piti tardi Scipione
Maffei riusci a trasferirsi nel suo palazzo i libri appena ritrovati della cattedrale). II Petrarca,
anche se non intese, né amo sufficientemente Catullo, né Properzio, riprese con tale frequenza
citazioni e echi da Catullo che ormai & impossibile non ritenere che ne abbia posseduto una copia:
come possedette esemplari di Properzio e delle Ad Atticum che pure andarono perduti. E il
Petrarca si sard dovuto trascrivere egli stesso le Ad Atticum — e anche i carmi di Catullo? — non
perché quell’esemplare risultasse di lettura difficile, ma perché era prudente non scoprirlo a un
copista. «Est michi volumen epystolarum eius ingens, quod ipse olim manu propria, quia
exemplar scriptoribus impervium erat, scripsi, adversa tunc valitudine, sed corporis incommodum
et laborem operis magnus amor et delectatio et habendi cupiditas vincebant» (Familiare XXI
10,16). Nei ritorni che poi fece a Verona il Petrarca non sembra avere pit toccato libri della
cattedrale.

Adesso Guglielmo da Pastrengo cresce di statura. Ma mantiene velata gran parte della figura;
come velate ci restano molte vicende di opere e tradizioni che si conservarono nella cattedrale di
Verona e i casi dei personaggi che custodirono e arricchirono quella biblioteca. Aneliamo a
ottenere presto, da Guglielmo Bottari, un testo saldo e un commento illuminante del De origini-
bus di Guglielmo da Pastrengo. Mentre io conto di manifestare testimonianze non sospettate e
ampie dei suoi studi. Intanto sempre pit ritengo che Guglielmo, sostenendolo non so quali
patroni, abbia goduto fino dalla gioventil un accesso tanto facile ai libri della cattedrale — press’ a
poco chiavi in tasca — che si ridusse a studiarli e sfruttarli direttamente, senza soffrire noie e spese
per ritrarne copie: se nessuna ne ¢ riemersa. E che cosi pure si siano comportati Giovanni
Mansionario e Benzo d’Alessandria. E invece riaffiora, almeno nelle copie, il Pomponio Mela di
Guglielmo.

Guglielmo da Pastrengo, nato verso il 1290, mori il 30 agosto 1362. Il Petrarca nel 1374; e,
come egli stesso aveva stabilito, una parte dei suoi libri rimase presso i familiari e un’altra passo

52.C. Adami, «Per la biografia di Giovanni Mansionario», Italia medioevale e umanistica 25 (1982), pp. 337-363; Gius.
Billanovich, I testi storici.

33 Sabbadini, Le scoperte, II pp. 128-150.

5 Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, 35, 40, 49, 86.

55 Per Bernard Gui: Gius. Billanovich, «Tra Dante e Petrarca», Italia medioevale e umanistica 7 (1965), pp. 14-15e 44, e
La tradizione, I p. 50; per Dante: La tradizione, I pp. 55-56 e 334.



48 Giuseppe Billanovich

al signore di Padova Francesco il Vecchio da Carrara e dopo, nel 1388, fini, per diritto di
conquista, nel castello dei Visconti a Pavia. Abbiamo ottimi inventari della biblioteca prima
viscontea e poi sforzesca®; e al contrario finora appena un cenno di libri rimasti agli eredi®’: che
d’altronde, male difesi, si dispersero lungo infiniti rivoli. Ci ¢ stato scoperto, dal rabdomante
Ullman (Studies . . ., pp. 177-179), che il Properzio del Petrarca giunse al Carrarese e ai Visconti;
e che poi si perdette. Ignoriamo quali sorti abbiano governato il Catullo del Petrarca: che pero in
fine spari. Il giurista molto prono alle lettere Bartolomeo di lacopo morendo a Pavia verso la fine
del 1389 lascio un Catullo che gia nel titolo «Catulus si mostra affine al Catullo della cattedrale di
Verona e quindi al Catullo del Petrarca®™. Ma anch’esso scomparve. E cosi scomparve il Catullo
dei vecchi padovani; o piuttosto scomparvero i loro Catulli: certo sembra impensabile che i soci
unanimi Lovato ¢ Mussato abbiano spartito questo o altri loro libri con il distaccatissimo
Geremia da Montagnone. Con tanta forza 'enorme ondata, economica e culturale, della succes-
siva prospera etd spazzo via reliquie antiche e ancora pit, per 1 mutati gusti, recenti.

Benvenuto Campesani visse a Vicenza: a due terzi della strada tra Verona e Padova. Fu notaio,
perd con scarso reddito; e estese nel Veneto la fama di bravo retore: ma poiché quasi tutta la sua
produzione ando smarrita, mantiene particolare onore per essere stato coinvolto nel ricupero dei
carmi di Catullo. Anch’egli fu immerso nella politica; e sostenne calorosamente che Vicenza
passasse dal dominio guelfo del comune di Padova alla signoria ghibellina di Cangrande della
Scala: con un poemetto in lode di Cangrande, giuntoci solo in minima parte; al quale il campione
padovano Albertino Mussato si oppose con una epistola a Paolo da Teolo®”. Cangrande tolse
Vicenza ai padovani il 15 aprile 1311. Il 17 settembre 1314 1 padovani passarono alla riscossa ¢
assaltarono Vicenza; ma Cangrande, abbandonando al primo annuncio il banchetto di nozze di
suo nipote, cavalco a furia da Verona e disfece 1 nemici. I1 Mussato resto ferito e, insieme con
'altro lume padovano Rolando da Piazzola nipote di Lovato, prigioniero; ¢ Cangrande lo visitod
pitt volte: finché fu sancita la pace il 7 ottobre®. In quelle strettezze il sottile Mussato, anelante
alla liberta per sé e alla pace per la patria, passdo Catullo al Campesani: che, bisognoso di
appoggio, se ne procurd copia, la rinforzo con un epigramma e la omaggio a Cangrande. Questo
racconto ¢ nuovo, tanto scandalosamente nuovo da apparire novella e non storia. Per giustificar-
lo mi tocca ingoiare il chiodo come lo struzzo: cio¢ interpretare I'epigramma del Campesani che
finora & rimasto inciampo e scandalo in questa tradizione. (Alcuni Catulli umanistici lo riporta-
rono trasferendolo dal dimenticato Campesani al nuovo e grande compatriota di Catullo, Guari-
no: Parigini lat. 7990 e 8232)°!.

5 E. Pellegrin, La bibliothéque des Visconti et des Sforza ducs de Milan, au XVe siécle (Paris 1955), e La bibliothéque des
Visconti et des Sforza ducs de Milan, Supplément . . . (Florence—Paris 1969).

57 P. Sambin, «Libri del Petrarca presso suoi discendenti», Italia medioevale e umanistica 1 (1958), pp. 359-369.

5 Ullman, The transmission, p. 1045; Gius. Billanovich, Il Petrarca e gli storici latini, pp. 144-145.

% R. Weiss, «Benvenuto Campesani (1250/55-1323)», Bollettino del Museo Civico di Padova 44 (1955), pp. 129-144. E,
con utilita pit diretta, Guido Billanovich, «Appunti per la diffusione di Seneca tragico e di Catullo», in Tra latino e
volgare. Per Carlo Dionisotti, Medioevo e Umanesimo 17-18 (Padova 1974), pp. 159-161. Anche Storia della cultura veneta, 2,
rinvii s. v. a p. 605.

% A. Zardo, Albertino Mussato . .. (Padova 1884), pp. 140-151.

' L. Bertalot, Initia humanistica latina, 1. Poesie (Ttubingen-Roma 1985), p. 4 n’ 72; H. Walther, Carmina medii aevi
posterioris latina 11 (Gottingen 1969), p. 22 n® 413.



11 Catullo della cattedrale di Verona 49

Versus domini Benevenuti de Campexanis de Vicencia
de resurectione Catulli poete Veronensis

Ad patriam venio longis a finibus exul;
causa mei reditus compatriota fuit,

scilicet a calamis tribuit cui Francia nomen
quique notat turbe pretereuntis iter.

Quo licet ingenio vestrum celebrate Catullum,
cuius sub modio clausa papirus erat.

Sotto la guida del Campesani, dal testo del Mussato trascrisse quello che ¢ il Catullo X degli
editori un copista eccellente, «a calamis», Francesco, «tribuit cui Francia nomen», veronese,
«compatriotar di Catullo, mandato a Vicenza, pare, come scrivano alle porte, «quique notat
turbe pretereuntis iter»®. Cosi due generazioni dopo il veronese Pietro Dolzani si copid a
Vicenza, massaro di quel comune, nel 1379 il Giustino della Biblioteca Nazionale di Napoli e
I'anno seguente la Giugurtina di Sallustio nell’ Ambrosiano L 68 sup.®. Da vecchio schiavone ho
imparato bambino che il dialetto che nella repubblica di San Marco fu lingua dei dogi ancora
chiama pavéro lo stoppino della lucerna. Ma Campesani lo trovava anche dichiarato in tutti i
suoi vocabolari — nessuno I’ha ricordato: tanto I'antica via regia ¢ stata abbandonata —. «Papyrus
dicta quod igni et caereis sit apta (aptus, stampa); pyr enim graece ignis»: Papias vocabulista,
Venetiis 1496 (= Torino 1966), p. 245; «Item a pir hec papirus, — ri, quedam herba que igni et
cereis sit aptar: Uguccione, Derivationes; «Papirus a pir dicitur ... quedam herba vel genus
iunci, ut dicunt; et dicitur papirus quasi parens pir, — i, ignem: eo quod in cereis et lampadibus
ponitur ad ardendum»: Joannes Balbus, Catholicon, In urbe Maguntina 1460 (= Westmead,
Farnborough 1971), pp.n.n. E percid l'ultimo pentametro, «cuius sub modio clausa papirus
eraty, riprende la ripetuta esortazione evangelica a non nascondere la fiaccola sotto il moggio
(Matt., 5,15; Marc., 4,21; Luc., 8,16 ¢ 11,33). Manipolando questa «resurectio Catulli» 'astuto
Mussato tacque come il suo maestro Lovato si era procurato quei carmi; e come anche li aveva
raggiunti Geremia da Montagnone: in un testo molto diverso, gia nella divisione in sezioni
(Ullman, Studies, pp. 79-112). E percid Campesani ignord che il Catullo che Mussato gli
porgeva era disceso una generazione prima dal Catullo, V, che ancora si manteneva, veramente
sotto il moggio, nella cattedrale di Verona. La confessione semplice e verace che il grande lirico
veniva da Padova e era offerto dal prigioniero Mussato avrebbe irritato nella trionfante Verona
Cangrande e i suoi: abituati a vedersi intorno solo merli ghibellini a coda di rondine, non merli
rettangolari padovani e guelfi. Mussato ¢ Campesani si strizzarono d’occhio; Campesani annun-
cid che quei carmi tornavano in patria da un remoto Catai: «ad patriam venio longis a finibus
exul»; e i due compari ebbero a riderne anche nella loro seconda vita; perché con quella invenzio-
ne minchionarono per secoli filologi e editori. Campesani e il copista Francesco — per diplomati-
cissima scelta, veronese e impiegato scaligero; ¢ non vicentino —, e dietro a loro Mussato,
offrirono il Catullo risorto a Cangrande: «Quo licet ingenio vestrum celebrate Catullum». Fran-
cesco da Verona rinuncid al compenso, soddisfatto di compiacere al padrone Cangrande? Cam-
pesani restitui al Mussato il suo Catullo; senza procurarsene una copia per sé¢: della quale non
vediamo traccia.

L’anno dopo Mussato gustd il suo trionfo: effimero trionfo. Composta I"Ecerinis, a condanna
del tiranno Ezzelino e della vecchia Verona e insieme a condanna della nuova Verona e del
tiranno Cangrande,

%2 Questo copista non pud essere il tardo Francesco da Verona, capitano di porta Berica a Vicenza, morto con moglic ¢
figlia giovinetta nell’incendio che consunse nel 1373 la sindacaria di San Faustino (Conforto da Costoza, Frammenti di storia
vicentina, ed. C. Steiner, RIS 13 (1915), pp. 16-19).

% Gius. Billanovich, I testi storici.

4 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



50 Giuseppe Billanovich

O, semper huius Marchie clades vetus,
Verona, limen hostium et bellis iter,
sedes tyranni (vv. 174-76),

il 3 dicembre 1315, chiusi per feria tribunali e botteghe, Albertino Mussato, in premio di questa
tragedia che aveva letto in quei giorni con grande plauso, fu incoronato poeta e storico nel
palazzo del comune per sentenza delle autorita dello Studio. In fine il poeta subi, dal dicembre
1325, Desilio amaro a Chioggia.

La presenza isolata di Catullo a Castelvecchio non conferma, ma annulla la recente, fatua
leggenda che, trasferendovi gratuitamente codici dalla cattedrale, ha attribuito una biblioteca
illustre al glorioso, ma indotto Cangrande e ai suoi trascurati discendenti®. Infatti il Petrarca,
bene informato molto prima di capitare a Verona sul corrusco splendore della corte di Cangran-
de — Rerum memorandarum libri, 11 83-84 e 111 97% —, non sollecitd, né godette il patronato deinon
affidabili Scaligeri.

Benvenuto Campesani mori nel 1323; e Cangrande il 22 luglio 1329. L’offerta a Cangrande
guadagnd tanto scarso successo che quel Catullo rimase sepolto per due generazioni in casa degli
Scaligeri. Finché arrivo successore del Petrarca, quantunque inferiore per tante ragioni, il cancel-
liere fiorentino Coluccio Salutati; e il centro di propulsione della nuova cultura si spostd a
Firenze. Il 25 luglio 1374 il Salutati, puntando alla biblioteca del Petrarca, sollecitava da Benve-
nuto da Imola, Properzio e Catullo: «In primis quidem votorum meorum diligentissimus execu-
tor dyomicenes [= duos michi vates?] Propertium Catullumque procuras, quorum michi nil
pene nisi nomen innotuit». Ma, ricevuta fulminea la notizia da Padova a Firenze, aggiungeva un
poscritto lamentando che il Petrarca fosse appena mancato, la notte dal 19 al 20 luglio: «Audivi,
ve michi! Petrarcam nostrum ad sua sidera demigrasse. Quia nollem, non credo, et quia timeo,
factum dubito: si quid de eo habes, rescribe». Solo un anno dopo Benevenuto lo collegd con il
veronese, giovane amico del Petrarca, Gaspare Squaro Broaspini; che Coluccio attacco il 20
luglio 1375: «Benvenutus de Imola, a quo primum de te grata accepi, suggessit, imo promisit a
te impetraturum ut Propertium et Catullum habuerim. Nescio si de hoc scripsit. Scio quod in-
terprete non indigeo tecum. Illos, si potes, fac ut videam». E il 16 novembre insisteva: per
Properzio e per Catullo; e per le lettere di Cicerone: «Si prece vel precio Propertium de biblio-
theca illius celeberrimi viri, Petrarce inquam, ... haberi posse confidis vel ut meus sit vel ut
exemplari queat, deprecor ut procures. Catullum, quem credo parvum libellum, aut exempla-
tum aut exemplandum rogo transmitte. Tenent ibi Florentini ... pro mercibus apothecas; in
ballis quas faciunt illum iubere poteris alligari, quem ad me, ut arbitror, libenter quilibet destina-
bit. Ciceronis epistolas, ut alias dixi, omnes vellem, et libri quantitatem rogo notam facias»®. Il
Salutati ottenne nel Laurenziano 36, 49 copia del Properzio del Petrarca; e anche conquisto il
testo petrarchesco dei geografi minori, ma senza le postille, nel Laurenziano 30,2

Verso la fine del Trecento Verona scaligera marci: abbandonata a bastardi e ragazzi nel castello
e a bastardi nel vescovado; e allora i protetti della decrepita signoria si buttarono a saccheggiare la

% G. Turrini, «L’origine veronese del cod. CLXVIII Flores moralium auctoritatum> della Biblioteca Capitolare di
Veronar, Atti e memorie della Accademia di Verona, s. VI, XI (1961), pp. 49-65; A. Scolari, «La fortuna di Dante a Verona
nel secolo XIV», in Dante e la cultura veneta (Firenze 1966), pp. 479-491 [ristampato in Scolari, Pagine veronesi (Verona
1970)]; M. Carrara, «Gli scrittori latini dell’eta scaligera» in Verona e il suo territorio IIl 2 (Verona 1969), pp. 7, 11, 15-22,
85-86 (a p. 14 facsimile del f. 361 del codice G).

 Gius. Billanovich, La biblioteca papale, pp. 36-37.

% Epistolario di Coluccio Salutati, a cura di F. Novati, I (Roma 1890), pp. 170, 172, 207, 222; Ullman, The transmis-
sion, p. 1046.

7 Ullman, Studies, pp. 177-188, e «The humanism of Coluccio Salutati», Medioevo e Umanesimo 4 (Padova 1963), pp.
144-145n" 11, 208, 263, 265 e, per i geografi, pp. 143144 n° 9.



Il Catullo della cattedrale di Verona 51

non piu difesa biblioteca della cattedrale. Il pitt violento tra questi saccheggiatori fu il cancelliere
scaligero Antonio del Gaio da Legnago®. E Antonio fu certo collegato con Gaspare Broaspini; se
ne comperd un libro, quando Gaspare mori nel 1381: la collezione fitta di filosofia scolastica nel
Parigino lat. 6457%°. Cosi per soddisfare il Salutati Gaspare ricorse a Antonio da Legnago. E a
Antonio basto allungare il braccio: fino a raggiungere, per sé e per Gaspare, il Catullo che era
stato offerto dal Campesani a Cangrande, X, e era rimasto in casa dei suoi padroni; ignorando
che alla cattedrale restava, pitt vecchio e migliore, il padre di X, V. Egli stesso si copid da X il
Parigino lat. 14137 (G): terminando il 19 ottobre 1375, mentre Cansignorio della Scala agoniz-

zava70.

Tu lector quicumque ad cuius manus hic libellus obvenerit scriptori da veniam si tibi coruptus videbitur,
quoniam a corruptissimo exemplari transcripsit; non enim quodpiam aliud extabat, unde posset libelli
huius habere copiam exemplandi. Et ut ex ipso salebroso aliquid tantum suggerenet, decrevit potius
tamen coruptum habere quam omnino carere, sperans adhuc ab alliquo alio fortuite emergente hunc posse
corigere. Valebis si ei imprecatus non fueris. 1375 mensis octobris 19°, quando Cansignorius laborabat in
extremis etc.

Lesbia damnose bibens interpretatur (f. 36r).

L’anno dopo Antonio del Gaio si impadroni della mirabile I Decade di Livio Laurenziano 63,19.
Aiutandomi con 1 raggi vi ho letto in testa: «Liber maioris ecc(lesie) Veron(ensis)» (s. XI); e in
fine: «Liber mei Anthonii de Leniaco, michi donatus per magnificos et excelsos dominos Bar-
tholomeum et Anthonium fratres de la S[cala, Veron]e [et]c. imperiales vicarios generales die
Veneris decembr(is) MCCCLXXVI»™.

Anche Gaspare Broaspini ignoro il Catullo sepolto nella cattedrale; e ricavo da X la copia per il
Salutati: il Vaticano Ottoboniano lat. 1829 (R) — fortunosamente ritrovato dalla Hale — diciamo
ormai in quelle stesse settimane del 137572 Poco dopo X scomparve: travolto nel vortice che
porto nel 1387 allo sfacelo scaligero. Dall’Ottoboniano del Salutati il suo scudiero, Poggio
Bracciolini, si copio il veneziano Marciano lat. XII 80 (4167)7.

Invece fu tratto direttamente dal Catullo della cattedrale, V, il Bodleiano Canoniciano Class.
lat. 30 (O)™: tutto scritto da un solo copista. Nonostante si sia arrivati a miniare all’inizio un

% Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 266-277.

% Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 271-272.

™ Gius. Billanovich, Dal Livio di Raterio, pp. 165-167 e La tradizione, I pp. 276-277; Guido Billanovich, Appunti per
la diffusione di Seneca tragico e di Catullo, pp. 156-166. Facsimile completo: Catulle, Manuscrit de St-Germain des Prés
(Bibliothéque Nationale, n. 14137), précédé d’une étude par M. E. Chatelain (Paris 1890).

™ Gius Billanovich, La tradizione, I. pp. 266 e 269 e tav. XXVII 2 e XXIX 3.

2 Hale, «Un nuovo manoscritto di Catullo», Rendiconti dell’Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, s. V, V
(1896), pp. 272-274 e Hale, «Report of the Director», American Journal of Archeology 1 (1897), pp. 33-39 e pl. I (f. 11);
Ullman, The humanism of Coluccio Salutati, pp. 192-193 n° 96, 222; Thomson, «The codex Romanus of Catullus: a
collation of the text», Rheinisches Museum, N.F., 113 (1970), pp. 97-110; A. de la Mare, The handwriting of Italian
humanistis 11 (Oxford 1973), pl. VIIla (f. 26r), e «Humanistic script», in Das Verhdltnis der Humanisten zum Buch, ed.
F. Kraft u. D. Wuttke (Boppard 1976), p. 98 e fig. 5.

7 de la Mare — Thomson, «Poggio’s earliest manuscript?», Italia medioevale e umanistica 16 (1973), pp. 179-195 (ma
non fu questo il primo manoscritto copiato da Poggio; Gius. Billanovich, «Alle origini della scrittura umanistica. Padova
1261 e Firenze 1397», Miscellanea Augusto Campana, Medioevo e Umanesimo 44-45 (Padova 1981), pp. 125-140); de la
Mare, The handwriting of Italian humanists, pp. 62-63, 70 n. 4, 79 n. 17 e tavola a colori nel frontespizio. Facsimile
completo: Liber Catulli Bibliothecae Marcianae Venetorum, a cura di C. Nigra (Venetiis 1893). Alla sua sottoscrizione
Antonio de Legnago aggiunse «Lesbia damnose bibens interpretatur»; la scrisse pure il Salutati nell’Ottoboniano, e la
attinse il Catullo Laurenziano 36, 23 (per il quale de la Mare, Humanistic script, p. 98 e fig. 5). Tutta la frase ¢ in Papias
vocabulista . . ., p. 178 —invece non appare in Uguccione e Giovanni Balbi—; vi & ripreso «Nos . .. damnose bibimus» di
Orazio, Serm., 11 8, 34.

™ Catullus, Carmina, Codex Oxoniensis Bibliothecae Canonicianus Class. lat. 30. Praefatus est Mynors, Lugduni Batavo-
rum 1966.

4%



52 Giuseppe Billanovich

ritrattino di Catullo, 1r, il codice restd sospeso: senza che vi fossero riempiti con le rubriche gli
spazi bianchi”. Penso che anche questo Catullo sia stato scritto nel 1375, o subito dopo: a seguito
dell’agitazione che crearono a Verona le pressioni del Salutati ¢ 'affaccendarsi di Gaspare
Broaspini e di Antonio da Legnago. Compagno di fortune e di iniquita con Antonio da Legnago
fu il notaio Giacomo dalle Erediti di S. Sebastiano: ambedue tra i cortigiani peggiori di Cansi-
gnorio della Scala e poi dei bastardi minorenni Bartolomeo ¢ Antonio. Giacomo, salito dai gradi
infimi della cancelleria, si sarebbe acquistato il cognome aiutando Cansignorio a usurpare le
ereditd di sudditi morti senza discendenti diretti; specialmente nella peste del 1362. E anche
Giacomo dalle Ereditd si portd in casa codici della cattedrale. Oso domandare se Giacomo
partecipd alla costruzione del Catullo Canoniciano. Su questo Catullo furono apposte alcune
postille all’inizio, 11-v, e altre proprio lungo I'epitalamio LXIV, 21r, prediletto dal Petrarca ¢ da
Guglielmo da Pastrengo: con ortografia fortemente veronese. Il contrasto netto tra la scrittura
risolutamente libraria del testo e la scrittura notulare delle postille ha impedito di risolvere se
ambedue risalgano a un’unica mano. Ho gid indicato autografi di Giacomo dalle Eredita; ¢ ho
rivelato una nota di possesso di Gaspare Broaspini’, il quale pure & stato ritenuto, ma solo sulla
base di un cenno del Petrarca, il copista dell’archetipo di lettere del Petrarca nella seconda parte
(ff. 17157 v) del Marciano lat. XIII 70 (4309)”".

Finalmente cominciamo a capire quanti testi 1 vecchi retori padovani riesumarono e come li
diffusero. Lovato sfruttd a fondo la biblioteca del monastero di Pomposa, sul delta del Po. Di la
esportd una redazione unica delle tragedie di Seneca; nel codice che per fortuna sopravvive come
Laurenziano 37,13 (E)”. E ne trapiantd lezioni nell’opposta famiglia normale (A): cosi generan-
do per 1 lettori tra Padova ¢ Verona un testo ibrido; che Antonio da Legnago studio con il
compaesano Francesco da Minerbe: il quale lo riporto nel Laurenziano 37,6, concludendolo, il 6
giugno 1368, con distici che avviciniamo volentieri all’epigramma per Catullo del Campesani”.
Scavando a Pomposa Lovato anche conquistd un corpo restaurato degli Ab Urbe condita del
padovano Tito Livio: con la normale I Decade, la meno diffusa III, I'ancora ignota IV; che
rimbalzarono a Verona: a Benzo d’Alessandria e a Guglielmo da Pastrengo®. Ormai vediamo
che il testo di Catullo si mosse a pendolo tra Verona e Padova: arrivando a Lovato ¢ Mussato e
defluendo, cavallo di ritorno, a Antonio da Legnago ¢ a Gaspare Broaspini. In pit sta per essere
presentata una folla di nuovi documenti e nuovi testi, di nuovi libri ¢ nuovi autografi dei
promotori padovani Lovato Lovati e Albertino Mussato ¢ dei loro soci®'.

Dopo i peccati viene il diluvio. I dilapidatori della biblioteca della cattedrale veronese e iloro

> Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 277-280.

7 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 277-280. Gia si & cominciato a darne dei facsimili. Per Giacomo: Pellegrin, La
bibliothéque des Visconti, Supplément ..., p. 3, fig. 57— per Antonio da Legnago e Gaspare Broaspini, p. 12 e pl. 66 —;
e Ch. Samaran — R. Marichal, Catalogue des manuscrits en écriture latine portant des indications de date . . . 11 (Paris 1962), p. 37
e pl. LXV - vedi anche p. 97 e pl. CLXXXV —.

77 Nolhac, «Un manuscrit original de lettres de Pétrarquen, Giornale storico della letteratura italiana 18 (1891),
pp- 439-440; V. Rossi, Scritti di critica letteraria 11 (Firenze 1930), pp. 175193 e F. Petrarca, Le Familiari 1, ed. Rossi
(Firenze 1933); C. Frati, La Bibliofilia, 12 (1910-1911), p. 415 (f. 32v); A. Petrucci, La scrittura di Francesco Petrarca (Citta
del Vaticano 1967), pp. 75-77, 129 n° 56 e tav. XX VII (f. 48v); G. Frasso, Itinerari con Francesco Petrarca (Padova 1974), p.
31 n° 215 e illustrazione n® 118 (f. 48v). Aggiungi: C. Garibotto, «Un amico del Petrarca: Gasparo Squaro dei Broaspi-
ni», Atti dell’ Accademia di Verona, s. V, 7 (1931), pp. 169-185; R. Ragni, in Dizionario biografico degli italiani 14 (1972), pp.
378-381.

™ Gius. Billanovich, I primi umanisti e la tradizioni dei classici latini (Friburgo/Svizzera 1953).

" Guido Billanovich, Appunti per la diffusione di Seneca tragico e di Catullo, pp. 147-155; Il preumanesimo padova-
no, pp. 55-56; «Il Seneca tragico di Pomposa e i primi umanisti padovani», Libri manoscritti e la stampa da Pomposa
all’umanesimo, a cura di L. Balsamo (Firenze 1985), pp. 51-71 (= La Bibliofilia, 85 [1983], pp. 149-179).

% Gius. Billanovich, La tradizione, pp. 17-18, 30, 32, 45, 47-48, 150, 282, 324-325, 334.

8 Italia medioevale e umanistica, 28 (1985). Vedi intanto Gius. Billanovich, La biblioteca papale, pp. 21-22.



Il Catullo della cattedrale di Verona 53

libri non ebbero fortuna. Ucciso il 30 marzo 1384 Antonio da Legnago e subito dopo fiaccati gli
Scaligeri, i libri di questo cancelliere andarono dispersi ¢ riemersero tardi ¢ lontano. Un secolo
dopo il suo Catullo riapparve in mano a Bonifacio Peruzzi, protonotario apostolico a Roma e
committente dell’edizione della Logica di s. Agostino presso la stamperia fiorentina di Ripoli nel
1478-80%%; e poi sembra essere passato in Francia a Bernardo del Bene, vescovo di Nimes®. E il
Livio giunse nella biblioteca dei Medici. Un grande blocco di libri dell” altro favorito scaligero
Giacomo dalle Ereditd fini nel castello di Pavia presso i vincitori di Antonio della Scala, 1
Visconti; e di 13, per diritto di conquista, nella biblioteca di Luigi XIIa Blois.

Cosi che al crollo degli Scaligeri — gia defluito in casa del Petrarca archetipo degli Scriptores
historiae augustae — era sparita dalla cattedrale veronese quasi tutta la collezione superba di classici:
anzi tutto il capofamiglia dei carmi di Catullo; e anche 1 capostipiti del De agricultura di Catone e
del De re rustica di Varrone e delle egloghe di Calpurnio e Nemesiano, il capostipite delle epistole
di Cicerone Ad Brutum, Ad Atticum, Ad Quintum, il codice dove la vasta enciclopedia storica si
allungava fino all’ Anonymus Valesianus. Tutti scomparsi e distrutti. Avevamo supposto che essi
fossero stati tolti come bottino dal vincitore di Antonio della Scala, Gian Galeazzo Visconti; e
che percio fossero finiti nella libreria del castello di Pavia®. Invece stiamo imparando che nel-
I'anarchico crepuscolo scaligero 1 faccendieri della corte veronese allungarono le mani su parec-
chi e addirittura grandi libri. Occorrera perquisire case e tasche di quei galantuomini.

*

Ridisegniamo I’albero del Liber.

T(carme LXII)

G R @)

82 Occorre distinguere il protonotario Bonifacio Peruzzi da altri omonimi: p. es. da Bonifacio Peruzzi che, partecipe
alla congiura di Giannozzo di Franco Sacchetti, nel 1379 scampd a stento alla condanna capitale (Marchionne di Coppo
Stefani, Cronaca fiorentina, ed. N. Rodolico, RIS, XXXI (1903), pp. 347-348, rubrica 821; e anche p. 183, rubrica 527).

8 L. A. Colliard, La fortuna in Francia del «Liber Catulli Veronensis» nel XVI secolo (Verona 1978).

8 Pellegrin, La bibliothéque, p. 46.



54 Giuseppe Billanovich

E spieghiamo: w, archetipo (s. IV-V) mantenutosi a Verona; v, capostipite ricavato nel s. IX:
credo per cura di Pacifico; t, copia, probabilmente di Ildemaro, del carme LXII; T, Parigino lat.
8071 (s. IX%); V, esemplare apprestato per la cattedrale nel s. XIII*: per sostituire il logoro v; g,
citazioni di Guglielmo da Pastrengo, e p, codice perduto del Petrarca; x, Catullo prestato dal
Mussato al Campesani; X, esemplare offerto a Cangrande e ricuperato da Antonio da Legnago
per trascriversi G e da Gaspare Broaspini per trarne la copia per il Salutati (R); O, copia ricavata
da V —pure nel 1375? per Giacomo dalle Eredita? —. In pit citazioni di Geremia da Montagnone e
di Benzo d’Alessandria.

Rinforziamo con prove definitive il ramo centrale. I versi 43-44 dell’epitalamio LXII mancano
nel vecchio Parigino lat. 8071 (T) e nel Canoniciano class. lat. 30 (O): per una fortuita coinciden-
za®. Invece apparivano nella linea v, V, x, X; e da X correttamente discesero in G e R. Infatti il
Mussato da LXII 43 di x, «idem cum tenui carptus defloruit ungui», ricavod ’esametro 65 della sua
Priapeia «Dant gemitus primi cum fit disiunctio floris»®. «All'epigramma per la ricomparsa di
Catullo non sono mai stati avvicinati i versi che nel 1319, di ritorno dall’esilio, il Mussato
indirizzd a Guizzardo [da Bologna] perché gli restituisse un suo Virgilio:

Virgilius thalamo mecum versatus in uno
tempore quo Patava pulsus ab urbe fui,

exul, ad externas ultro se contulit oras,
exilii penas sustinuisse volens.

In patriam redii, redeat securus et ipse,
et comes et civis sit, velut ante fuit.

Ed ¢ difficile non sottolineare la relazione nei due carmi tra «ccompatriotas e et comes et civis »®’.

I compari Campesani e Mussato avranno cucinato insieme, nel 1314, I'epigramma per la «resur-
rectio Catulli: anche se pote firmarlo il solo Campesani. Lovato era stato folgorato dalle note di
metrica che trovo sui margini del Seneca tragico pomposiano Laurenziano 37, 13; si impegno a
studiare la metrica classica e arrivod a spiegare il trimetro giambico nella Nota domini Lovati iudicis
et poete Patavi: salvataci dal suo Rolando da Piazzola nel prezioso Vaticano lat. 1769. Immaginan-
do che gliela esprimesse in dialogo Lovato — «nonnulla a Lovato, Paduano vate, decerpsi quesite
rei monimenta, que diu cum eo trutinata mee tandem adhesere memorie» — Mussato formo
I'Evidentia tragediarum Senece (o Tractatus super tragediis componendis), introduzione allo studio dei
metri di Seneca: che dedico al magno socio Marsilio da Padova; al quale solo di quel gruppo
padovano, perché sollevato sul palcoscenico della politica, finora & stata riconosciuta la fama di
novatore®™. E Mussato compose negli astrusi metri tragici la tragedia Ecerinis®. Cosi Lovato e
Mussato inaugurarono le nuove discipline: lo studio della metrica e insieme ’epigrafia e I’archeo-
logia; persino qui superando il posteriore, genialissimo, internazionale Petrarca®. Rileggiamo la
spiegazione di Lovato.

Nota domini Lovati iudicis et poete Patavi

Seneca in decem istis tragediis usus est, ut plurimum, metro archilochio trimetro iambico acathalectico:
quod metrum constat ex sex pedibus. Primo: iambo, spondeo, anapesto, dactilo, tribracho, procelleumati-

% Come mostra un lettore affezionato e acuto: M. Ziciri, Scritti catulliani, a cura di P. Parroni (Urbino 1978), p. 31.
Li, p. 39, si tenta di giustificare con Plinio, N. H., XXVIII 19 il richiamo che Petrarca fece in De remediis utriusque fbrttme,
I 59 per un tema che Catullo mai trattd: «Pastor eris? Officium vile, laudatum licet a multis, ante alios a Catullo
Veronensi».

% Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, pp. 87-88.

¥ Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, p. 87.

# Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, pp. 63-64.

% Albertino Mussato, Ecerinide . . ., a cura di L. Padrin (Bologna 1900).

% Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 2-60, 316-318, 334.



Il Catullo della cattedrale di Verona 55

co. Secundo: iambo vel tribracho. Tertio: iambo, spondeo, dactilo, anapesto, tribracho. Quarto: iambo,
tribracho. Quinto: spondeo, anapesto, dactilo. Sexto: iambo vel pirrichio. Primus pes est iambus, ut in
Hercule: Soror tonantis etc. Est spondeus, ut in eodem: Nomen relictum est etc. Est anapestus, ut in
codem: Tyrie per undas etc. Est dactilus, ut in eodem: Sed vetera querimur etc. Est tribrachus, utin Medea:
Remedia quociens etc. Est procelleumaticus, ut in eodem: Pavet animus, horret etc. Secundus pes est
iambus, ut in Hercule: Soror tonantis etc. Est tribrachus, ut in eodem: Hinc clara gemini etc. Tercius pes
est iambus, ut: Soror tonantis, hoc enim solum michi. Est spondeus, ut in eodem: Nomen relictum est
semper alienum Iovem. Est dactilus, ut in eodem: Illinc timendum ratibus ac ponto gregem. Est anapestus,
ut in eodem: Pacem reducere velle victori expedit. Est tribrachus, ut in eodem: Archadia quatere nemora
Menalium suem. Quartus pes est iambus, ut: Soror tonantis etc. Est tribrachus, ut: Nomen relictum est
ete. Quintus pes est spondeus, ut: Soror tonantis etc. Est anapestus, ut: Ac templa summi vidua deserui
etheris. Est dactilus, ut in eodem: Non causa, sed nunc pereat omnis memoria. Sextus pes est iambus, ut:
Locumque celo pulsa pellicibus dedi. Est pirrichius, ut: Nomen relictum est semper alienum Iovem. Aliam

variationem pedum in hoc libro circa hoc genus metri non memini me legisse”’.

Il Catullo X traspira da tutti i pori umori padovani Non lo avvertirono gli esploratori che
ignari della lingua e dei costumi degli aborigeni andarono a scoprire questa terra promessa.
Padova e Verona sono il mio paese: forse posso servire da interprete. Soli i Catulli G e R
riportano, trascritte insieme al testo, note sulla metrica: che dunque mancavano nel codice della
cattedrale, V; ma che dal Catullo del Mussato discesero in X, e di la in G e R: e che subito si

rivelano padovanissime. Riprendiamole da G: cosi che, volendo, le si controlli sul facsimile dello
Chatelain.

1r; 1 1: Genus metri faleuticum endecasillabum, constans ex quinque pedibus: primo spondeo, secundo dactilo et tribus
trocheis; inter quos recipitur et spondeus, maxime in fine. Ponitur etiam quandoque iambus in primo pede; et aliquando
trocheus.

1r; 11 1: Genus metri faleuticum endecasillabum.

1v; IV 1: Trimeter iambicus.

2r; V 1: Faleuticus endecasillabus.

2r; VI 1: Faleuticus endecasillabus.

2v; VII 1: Endecasillabi faleutici.

2v; VIII 1: Trimetri iambici.

3r; IX 1: Endecasillabi faleutici.

3v; X1 1: Hic duo genera metrorum coniuncta sunt et est dycolos tetrastrophos. Primum genus est saphycum ex quinque
pedibus constans: primus trocheus, secundus spondeus, tertius dactilus, quartus trocheus et quintus spondeus; et huius
generis tres versus imponuntur. Secundum genus est adonicum, constans ex dactilo et spondeo.

4r; XII 1: Endecasillabi faleutici.

4r; XIII 1: Faleuticum endecasillabum.

4v; XIV 1: Faleuticum endecasillabum.

5r; XV 1: Faleuticum endecasillabum.

5v; XXI 1: Faleucium endecasillabum.

6r; XXII 1: Trimeter iambicus.

6r; XXIII 1: Faleucium endecasillabum.

Rare altre note: Catullo era pane ancora duro. Frutto della Padova dove Lovato, rinnovando
intenzioni e tecnica, compose le biografie di Tito Livio e di Seneca®™, si rivela la nota intesa a
definire la cronologia di Catullo: 3v, «Cesaris visens monimenta magni» (XI 10) Hic videtur quod
Catullus fuerit post Cesarem, cum tamen ante Virgilium et Ovidium constet eum fuisse®. Qui le postille

91 | stato rivelato che il Vaticano lat. 1769 fu fatto costruire da Rolando da Piazzola e annotato da lui e dal Mussato:
Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, pp. 57-60 e tav. 40 con facsimile parziale della Nota domini Lovati . . . a f.
246va (il titolo fu scritto dallo stesso Rolando), e «Abbozzi e postille del Mussato nel Vaticano lat. 1769», Italia medioevale
¢ umanistica 28 (1985), pp. 7-32. Ho dunque mantenuto piena fiducia a un codice cosi meritevole ricavandone questa Nota
(gia edita da Novati, «Nuovi studi su Albertino Mussato», Giornale storico della letteratura italiana 6 (1885), p. 192 n. 1).

92 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 310-331.

% Concorda un grappolo di note di Rolando da Piazzola a Cicerone: Nota quanto tempore vixit Ennius poeta; Nota



56 Giuseppe Billanovich

sulla metrica sono nutrite con il latte di Papia ¢ degli altri dizionari. E da queste fonti si trasse
anche il commento al difficile verso XLVII 4: 11v, «Verpus proposuit Priapus ille?» Verpus, — pa
dicitur impudicus digitus: quo Iudei dicuntur sabbato anum purgare. Unde Iudei verpi dicuntur. Accostia-
mo l'inedito Uguccione.

Item a pedor hic podex, — cis, idest culus, quia feteat; Iuvenalis: «sed podice levin (II 12); et componitur
cum verro, et dicitur hic verpus, — pi medius digitus, quasi verrens podicem. Percussit enim Deus Iudeos in
posteriora et opprobrium sempiternum dedit eis: nam singulis annis in crucifixione Domini emittunt
sanguinem per posteriora, quem cum medio digito reponendo verrunt podicem eo digito, et inde dictus est
verpus, quasi verrens podicem; unde adhuc ille digitus in opprobrium ostenditur Iudeis: quem si alicui
Iudeo ostenderis, nunquam postea diliget te. Hinc Iuvenalis: «<mediumque ostenderet unguem» (X 53). Hec
faciebat Democritus Fortune: scilicet portendebat ei medium digitum in opprobrium, sicut fit Iudeis; per
hec eam contemptibilem esse ostendens. Et hinc est quod verpus invenitur pro Iudeo; Iuvenalis: «quesitum
ad fontem solos deducere verpos» (XIV 104), ddest Iudeoss glosandum est”™.

Il Catullo X portava lezioni ritoccate (Ullman, Studies . . ., p. 1044); e era cosparso di varianti,
marginali e interlineari; infatti era copia del Catullo medicato dai cauti lettori Lovato ¢ Mussato.
Ora esamineremo quelle lezioni e quelle varianti con occhi chiari e con affetto intenso.

Allargato e mutato I'albero e fornito un preciso atto di nascita ai codici fondamentali, &
necessario rifare I'edizione. Intanto contiamo di rastrellare altre citazioni di Guglielmo da Pa-
strengo — gia ne conosco —; e magari, proseguendo a restaurare la sua biblioteca, del Petrarca. E
finalmente gli editori di Catullo saranno obbligati a registrare tutte le citazioni di Geremia da
Montagnone — ahime, disperse in tanti manoscritti, e con redazioni diverse, del suo Compendium
moralium notabilium —, di Benzo d’Alessandria, una, preservata nell’ Ambrosiano B 24 inf. della
sua Historia de vita et moribus philosophorum, di Guglielmo da Pastrengo, del Petrarca. Poi dalla
fine del Trecento e tanto piti lungo il Quattrocento la terna elegiaca Catullo, Tibullo, Properzio
dilago nelle scuole e tra i lettori: fino a produrre, rinnovata Parte, dall’imenco LXII 39-47 di
Catullo la mirabile ottava, 42, che ¢ il cuore del I canto dell’Orlando Furioso, «La verginella &
simile alla rosa ...» Molte le novitd di questa storia; ma molte ancora le oscuriti ¢ le incertezze:
per eliminarle o per sanarle urge continuare a esplorare il nostro letteratissimo Trecento.

*

In coda le frattaglie. Ullman (Studies, p. 196 n. 4) ha abbassato la lettura «Cat[ullus]> nell’in-
ventario dei libri papali del 1379-1380 a «Cato». Reprimo un errore gemello. G. Gorrini,
«L’istruzione elementare in Genova e Liguria durante il Medioevo . . .», Giornale storico e letterario
della Liguria VII (1931), p. 275: «Alessandrino ... in un atto del 28 giugno 1326 (not. L. de
Nazario, XI, fol. 33) promette a Pictrino Pietri da Chiavari ... di rendergli familiari in un anno
nientemeno che Prospero, Catone, Catullo ed Esopo». No: Prospero, Catone, Chartula, Esopo;
ciod restiamo tra i triviali «auctores octo»?. F. Blume, Bibliotheca bibliothecarum Italica (Gottingae
1834), p. 234: Vicenza, Biblioteca del Monte di Pietd, «Catullus, Tibullus, Propertius. Membr.

Pitagoram fuisse tempore Tarquinii Superbi; Nota Platonem post Pitagoram (Guido Billanovich — P. L. Schmidt, «Cicerone e i
primi umanisti padovani, Il codice Gudiano lat. 2 di Wolfenbiittel», Italia medioevale ¢ umanistica 28 (1985), pp. 33-54.

% Coincidono sostanzialmente le postille riportate dal copista nel gemello Vaticano Ottoboniano lat. 1829 (R), il
Catullo del Salutati: dove solo & omessa questa postilla per Verpus».

% G. Petti Balbi, L’insegnamento nella Liguria medievale. Scuole, maestri, libri (Genova 1979), pp. 61, 131, 148-149. Chi
immagina che «chartula si riconnetta a «chartulariumy, e che dunque maestro Alessandrino insegnasse scienza ammini-
strativa (F. Della Corte, «Prospero d’Aquitania in un documento notarile genovese del 1326», Studi medievali s. 111, 21
(1980), pp. 343-346), ignora che per secoli in tutta la cristianit ogni ragazzo che apprendeva il latino impard a memoria
il poemetto Chartula (Gius. Billanovich, «Leon Battista Alberti, il Graecismus ¢ la Chartula», Lingua nostra 15 (1954), pp.
70-71).



11 Cattulo della cattedrale di Verona 57

in 8° a. 1360». Data mirabile, e anzi impossibile. Infatti questo codice ¢ adesso il G 2,8,12 della
Biblioteca Comunale Bertoliana di Vicenza e ci riporta esattamente a un secolo dopo ¢ a Marcan-
tonio Morosini, distinto politico ¢ dotto tra Venezia, Padova e Milano”: «In hoc codice contine-
tur Tibullus, Catullus, Propercius, quos ego Marcus Ant(onius) Mauroceno transcribi curavi
dum Patavii essem MCCCCLX»”. R. Ellis aggiunse in fine ai suoi Catulli Carmina (ultima
ristampa: Oxford 1954) questo «ragmentum dubium «et Lario imminens Comumby; ricuperato
in una postilla apposta a Vibio Sequestre nell’Additional 16986 della British Library. Gli editori
successivi continuarono a discuterne”®. Il Petrarca studiando il suo Virgilio Ambrosiano, a
Georgiche, I1 159 «Te, Lari maximen» (£. 28v) ricordd, commentando una nota di Servio, I'Historia
naturalis di Plinio e anche Catullo (XXXV 4) e annotd: «Hic fluvius Ardua supermeat, ut Plinius
lib. 2 nat. yst. c. 106° circa principium. De hoc Catullus: «Comi menia Lariumque litus)». E
inoltre scopriamo che I’Add. 16986 conserva, molto scarnite, le postille del Petrarca a Pomponio
Mela e a Vibio”; e che perd la postilla a <Larius) in Vibio, 193 «Lacus Comi Catullus. Et Lario
imminens Comum» non figura negli altri manoscritti che conservano le note del Petrarca a
Vibio (Ambrosiano H 14 inf., Parigino lat. 4800, Vaticano lat. 4496; ¢ Vaticano Rossiano 1050,
dove poi fu aggiunta la nota «Comi, ex quo Abdua», f. 3r; ecc.). Cio¢ essa fu inserita da un
lettore che ricordava Catullo, XXXV 3—4, «Novi relinquens/Comi moenia Lariumque litus», ¢
lo associava a un’eco dall’ Itinerarium del Petrarca: «Nam hoc Mediolano proximum, Lario immi-
nens, Alpibus adiacens, Comum est, non Cume»'?’. Dunque frammento del Petrarca; e non
frammento di Catullo, vagante fuori dalla tradizione del Liber. Esorcizziamo i fantasmi. Sicura-
mente il Petrarca non possedette un Catullo pitt ampio del Catullo giunto a noi, un immaginario
«Catullus plenior»'®': come ormai garantiscono tante sue postille e rinvii e la loro derivazione
dalla stessa fonte donde attinse il suo intrinseco Guglielmo da Pastrengo. Né certo i gotici Dante,
escluso dal commercio con i libri della cattedrale di Verona, ¢ il suo amico primo Guido

. . . . . . . . R . 2]
Cavalcanti, rimasto chiuso in Toscana, raggiunsero i frutti proibiti Catullo e Properzio'®.

% Jtalia medioevale e umanistica 9 (1966), pp. 191, 422, 424-425; ¢ 15 (1972), pp. 289-290.

9 G. Mazzatinti, Inventari dei manoscritti delle biblioteche d’Italia 11 (Forli 1892), p. 43; ed. Mynors, p. X.

% Catulli, Tibulli, Properti Carmina, ed. L. Miiller, (Lipsiac 1885), p. 74; Catulle, Poésies, ed. G. Lafaye (Paris 1932), p.
100.

9 Gius. Billanovich, Dall’antica Ravenna .. ., pp. 94 n. 3 ¢ 100 n. 4. Vedi ora pure Vibius Sequester, ed. R. Gelsomino
(Lipsiae 1967), pp. XXIII e 34.

100 G, Lumbroso, «L’Itinerarium del Petrarca», Atti della Accademia dei Lincei, Rendiconti, s. IV, 4 (1881), p. 397.

101 Della Corte, Due studi catulliani (Genova 1951), pp. 64, 68-71, 101-102.

192 Th. Finan, «Catullus, Propertius and the Vita Nuovan, in Dante comparisons ..., ed. E. Haywood and R. Jones
(Dublin 1985), pp. 49-72.






PADRAIG A. BREATNACH

THE PRONUNCIATION OF LATIN IN MEDIEVAL IRELAND

The study of orthographical anomalies in early Hiberno-Latin sources that began in earnest
with the publication of Bengt Léfstedt’s Der hibernolateinische Grammatiker Malsachanus (Uppsala
1965)! might have been expected to yield results on two separate fronts, isolating possible
criteria for the settlement of questions of text provenance and producing evidence of distinctive
pronunciation. The bulk of aberrant spellings found in texts of Irish origin prior to about 900
A.D. comprises vowel substitutions. Of these some such as the occasional diphthongisation of
¢ > ia, may possibly reflect phonological hesitation observable in Old Irish>. However, others
such as the substitution of a for e, i for ii are not exclusive to Irish sources and show the influence
of a more generalised Late Latin phonetic’. A third category for which no parallel can be
adduced either from the vernacular or from Continental Latin, is represented by the frequent
substitution of e for 7, and o for i (. g. cremen, commonis)*. This ist doubtless attributable to an
incomplete appreciation of the phonological merger in spoken Latin of i, &>e and #, o>1, and has
been characterised by Dag Norberg as “purement livresque et orthographique™.

Few if any thoroughly reliable criteria have emerged from assessment of the treatment of
consonants. The spellings s for ss, ss for s are a case in point®. While this confusion is cited by all
authorities as especially frequent in Irish sources and explained as arising from the interchange-
ability of intervocalic s, ss in vernacular orthography, its appearance in the Appendix Probi (viz.
‘basilica non bassilica’)’ distinguishes it as a pitfall among Continental writers also. Even the
sporadic occurrence of preconsonantal front and back glides, often mentioned as reflecting the
strong palatal/velar contrast in the articulation of native Irish consonants®, is only partially
autochthonous, since a similar convention obtains in some Vulgar Latin documents to represent
a close pronunciation of certain vowels (e.g. € in leigibus)®. In summarising the results of his
recent study of the non-Classical peculiarities of the Schafthausen copy of the Vita Columbae,
written by an Irish scribe ca. 700, Jean Michel Picard distinguishes spellings inherited from Late
Continental and British Latin as well as etymological recompositions and archaic forms, from
those that seem open to be construed as evidence of local pronunciation'’. Spellings assigned to

! See pp. 86-107.

2 Lofstedt, Malsachanus, p. 87, n. 1. Cf. R. Thurneysen, A grammar of Old Irish, revised edition by D. A. Binchy and
O. Bergin (Dublin 1946), § 53.

3 For comment, see ]. M. Picard, “The Schafthausen Adomnin — a unique witness to Hiberno-Latin” Peritia 1 (1982),
pp. 216-49 (at pp. 218-9, 230).

4 Lofstedt, Malsachanus, pp. 99-102.

5 D. Norberg, “Latin scolaire et latin vivant”, ALMA 40 (1977), pp. 51-63 (at p. 61). For additional comment, see
B. Lofstedt, “Some linguistic remarks on Hiberno-Latin”, Studia Hibernica 19 (1979), pp. 161-69 (at p. 167).

o L. Bieler, The Irish penitentials, Scriptores Latini Hiberniae 5, (Dublin 1963), p. 29 (and note); Lofstedt, Mal-
sachanus, p. 102; Picard, The Schaffhausen Adomnin, p. 242.

7 H. Keil (ed.), Grammatici Latini iv (Leipzig 1864, repr. Hildesheim 1961), p. 199.

8 Lofstedt, Malsachanus, p. 86—7; see discussion below, §8 6, 7, and n. 44. The matter of consonant quality in Irish is
dealt with by Thurneysen, Grammar, pp. 96-109.

9 Cf. Maria Bonioli, La pronuncia del latino nelle scuole dall’ antichita al rinascimento, parte 1 (Torino 1962), p. 8.

10 pjcard, The Schaffhausen Adomnin, pp. 248-49.



60 Padraig A. Breatnach

the latter category are very few in number and the pronunciations to which they bear witness are
mainly in keeping with verifiable Continental Latin trends (e. g. monophthongisation of ae, oe;
merger of ¢ and qu). Such findings are consistent with the observation of broadly conservative
and correct orthographical practice in manuscripts of slightly later date with mixed Irish and
Latin content, such as the Wiirzburg codex with glosses on the Pauline Epistles, and the Milan
glosses on the Psalms'!. They tend also to validate Ludwig Bieler’s general assessment of eighth-
and ninth-century orthographical evidence: “One fact, at least, stands out clearly: we have not
to do with a set of regular phonetic changes (not even changes in phonetic representation), but
with more or less consistent spellings of individual words, for example aeclessia babtizare herere
misus profeta zabulus'.

No investigation has hitherto been conducted into the orthography of later medieval sources.
Yet this is obviously desirable, not alone for the sake of what it may add to the somewhat scant
inventory of characteristic features already assembled from earlier sources, but also for what it
may reveal of their orthoepic background and of the influence of the evolving vernacular on
scribal habits. Manuscripts of the eleventh century, such as those by the well-known pilgrim-
scribes of Regensburg and Mainz, Marianus/Muiredach mac Robartaig, his companion Iohan-
nes/Edin, and Marianus/Miel Brigte the Chronicler, as well as a small number of still later date
written in Ireland and containing copious material in Latin, such as the fourteenth-century
Leabhar Breac, are attestation of a continuing learned tradition of Irish Latinity whose orthogra-
phy awaits examination. In addition to these major sources, due account must be taken of a
separate category comprising occasional short passages in Latin occurring among vernacular
texts. The material it is proposed to analyse in the present contribution belongs primarily in this
class. It is drawn from two separate authoritative sources, the first, D. A. Binchy’s monumental
Corpus Iuris Hibernici® containing the whole corpus of Irish law, including text, glosses and
commentary from all known manuscripts, and the second, an edition by Whitley Stokes of a
Medieval Tract on Latin Declension with examples explained in Irish, published under the title
Irish Glosses™.

The Latin material from the Laws is mainly in the form of short quotations that occur in
isolation or in clusters spread over the whole of the corpus and distributed throughout a dozen
or so manuscripts. Usually they are indicated scribally in the margin opposite the text by the
abbreviation “pro.” (= prouerbium)' and are accompanied by an Irish translation. A complete
collection of these Latin sentences from CIH was recently made by Liam Breatnach'®. Out of a
total of one hundred and thirty-four items, twenty-eight are repetitions, but for the purposes of
orthographical analysis these may be considered as autonomous, in particular since definite
instances of direct dependency in the manuscript tradition have so far not been isolated. The
vernacular context in which the sentences occur is frequently OId Irish'”. However, the trans-
mission is mainly of the sixteenth century, while the earliest, approximately datable, manu-
scripts belong to the late fifteenth. The orthography, which cannot safely be assigned a date
much earlier than this, shows varying degrees of distortion. Yet the words intended are for the

"' Cf. W. Stokes, J. Strachan (ed.), Thesaurus Palacohibernicus (2 vols., Cambridge 1901-03, repr. Dublin 1975), 1,
pp. 7-483, 499-712. A conspectus of the principal categories of Latin spelling errors in the Milan and Wiirzburg
collections is supplied by J. C. Zeuss, H. Ebel, Grammatica Celtica (Berlin 1871), pp. xvi-xvii.

"> L. Bieler, “Hibernian Latin”, Studies 43 (1954), pp. 92-5 (at p. 94).

13 Corpus Iuris Hibernici, edited by D. A. Binchy, 6 vols. (Dublin 1978).

" W. Stokes, Irish glosses (Dublin 1860).

5 CIH, p. 989 (n.).

' D. O Corriin, L. Breatnach, A. Breen, “The laws of the Irish” Peritia 3 (1984), pp. 382-438 (at p. 430-38).

17 Cf. Breatnach, loc. cit. (n. 16), p. 437.



The pronunciation of Latin in medieval Ireland 61

most part readily understood and major difficulties are usually overcome by reference to the
vernacular version'®. Apart from a handful of mistakes attributable to technical lapses, the
majority of misspellings ultimately lend themselves to orthoepic explanation, and our purpose
in what follows is to identify the most frequently recurring, phonetically-based features'?.

Many of the phenomena observable in the sentences from the Laws are also found among the
scribal spellings in the Tract on Latin Declension. This deals with the terminations and gender of
nouns in the first, second and third declensions and supplies a total of one thousand, one
hundred and thirty-nine examples most of which are accompanied by Irish equivalents. The text
survives in one copy only, as part of a vellum manuscript of the sixteenth century in Trinity
College Dublin, H. 2.13, pp. 71-7%. The hand in which it is written is not otherwise represented
in the manuscript, which is almost entirely in Irish and comprises mainly material of a medical
nature?. The spelling of the Irish words is in the orthodox early modern tradition, suggesting a
date no earlier than the fifteenth century for the compilation of the tract in its present form®.
The aberrant Latin spellings are proportionately few in number and have been relegated to the
apparatus at the foot of the page in Stokes’s edition. Those cited in the following pages are
distinguished by the letter (S) followed by the editor’s numeration. Spellings from CIH are
accompanied by the number of the sentence in which they appear in the list published in Peritia
3. Words not liable to be recognised at once are given in their classical orthography in paren-
thesis.

Vowel Substitutions

§1aforui

presumetar (8), erant (22), confirmatam (26), obseruandam (27), suueniant (= subueniunt)
(30), uolantas (34), reputatar (34), gla(i)diam (40, 93), damnam (41), usacaipio (84), inpuinetam
(= impunitum?) (100), exacomuinecatas (108), ocalus (131), ocalo (131), famalus (S 410), uolacris
(S 1068), volacre (S 1068)

This very frequent substitution occurs in atonic position in all but three instances (uolantas,
uolacris, volacre) and applies to morphologically marked and unmarked syllables alike. It is not a
feature of early Hib.-Lat. texts and clearly reflects vernacular Mid. Ir. (900-) and E. Mod. Ir.
(1200-) treatment of short unstressed vowels. For while these were in general pronounced in
Old Irish with the same clearness as in accented syllables, in Middle Irish they had become
obscured. The resulting neutral vowel /a/ varies in representation according to the quality of
adjoining consonants, whether velar or palatal. When flanked by velars it was most often

18 Failing this, clarification is generally available in Binchy’s editorial apparatus; for additional assistance, consult the
sources identified for some thirty of the sentences by Breatnach, loc. cit., (n. 16) pp. 437-8.

19 Misspellings which are possibly phonetic but occur no more than once or twice, as well as purely graphic features
such as the doubling or singling of some consonants, are not normally included for consideration.

2 A facsimile of p. 76 of the manuscript, containing the examples numbered 891-1066 in Stokes’s edition, is supplied
by J. T. Gilbert, Facsimiles of the national manuscripts of Ireland, III (London 1879), pl. LIX.

2! According to a scribal note (p. 15) the manuscript was the property of a member of a well-known Munster medical
family, one Riocard O Callanniin.

22 The editor makes no estimate of the age of the tract, save to remark that the original “was produced at a period
considerably before the transcription” (Irish glosses, p. 1). John O’Donovan, on the other hand, is quoted by Stokes as
of the opinion that the tract “was written about the year 1500”.



62 Pidraig A. Breatnach

written a, but also variously o, u. The instances noted of graphic a for original tonic #%3, are best
explained as resulting from mistaken transfer of the accent from the penultimate to the first
syllable after the model of the vernacular which has a strongly marked initial stress-accent®.

§2aforo

ucara (38), homa (50), aportet (107), interragad (109), interragatur (110), nema (111), ciratheca
(S 34), Scatigena (S 306), quat (S p. 12), malosus (S 411), sinatos (= synodus) (S 551), apastema
(S 843), ambaca (= ambago) (S 965), colar (S 1087)

Most examples occur atonically, as with a for #, indicating a pronunciation for both original §
and o (homa, nema, ambaca) in accordance with the Mid. Ir. treatment of unstressed short vowels
mentioned in § 1%. Occasional instances are met in Hib.-Lat. sources of the ninth century®® and
may be considered as early evidence of the same vernacular development. Occurrences of a for &
in accented position, of which there are three in the above list (quat, malosus, apastema), are rare in
carly sources, but quite common in Hib.-Lat. texts of the later Middle Ages?. They suggest an
open unrounded articulation of accented ¢ such as is common in Hiberno-English. This is also
indicated by the converse spelling, o for accented 4, which occurs twice: sirogra (= chiragra)
(8 233), obtolmia (S 281). All these forms are doubtless influenced to some extent by the fluctua-
tion between stressed a and o observable at all periods of Irish but most notably in Early Modern
Irish, where, for riming purposes, the substitution of a for original o sanctioned in a large
number of words (Ir. ortha, artha; fogha, fagha; fola, fala; sodh, sadh; togha, tagha, etc).

§3 o0 foriu

qrimenosom (= criminosum) (5), dator (7), castos (44), golosus (= gu-) (45), iracondus (46),
ocolo (88), impotdire (113), tonica (29), villola (S p. 6), virgola (S 117), monetola (monedula)
§201), rostigola (= rusticula?) (S206), citola (= situla) (S241), sindola (= scindula) (S 253),
decipola (S 261), commonia (S 301), sinatos (S 551), toms (= dumus) (S 587), tonicatus (S 597),
nastorsium (= nasturtium) (S 823)

While the frequency of the combination ol for ul in this list is noteworthy, given copious
attestation of the same phenomenon in earlier Continental Latin sources®, the remaining unac-
cented forms show that we are dealing not with a survival of former Latin usage, but rather with

*In post-Classical Latin the accent in volucris, -¢ fell on the second syllable in accordance with the customary
treatment of penultimate vowels before consonant groups ending in r. See L.R. Palmer, The Latin language (London
1954), p. 155.

 The spelling  for atonic & occurs only twice in our sources: causum (31), plenum (132).

* The converse spelling, o for atonic (including countertonic) 4, is represented in virgo (S 116), glebo (S 119), oblativus
(S p. 13 bis), colldarium (= caldarium) (S 724).

* E. g. naminatur, salatia, ortagrafia, cited by Léfstedt, Malsachanus, p- 97; in addition, cf. pampilius (quoted from the
ninth-century MS of the so-called “Munich computus” by B. MacCarthy, The Annals of Ulster (4 vols., Dublin
1887-1901), 4, p.clxxviii-ix; horalogio (L. Bieler, The Patrician texts in the Book of Armagh, SLH 10 (Dublin 1978) (index
orthographicus). Allowance must be made for analogical confusion in some syllabic fluctuations, e. g. ab-/ob-, for which
see Lofstedt, Malsachanus p. 99, n. 2.

7 Cf. P. A. Breatnach, Die Regensburger Schottenlegende — Libellus de fundacione ecclesie Consecrati Petri. Untersuchung und
Textausgabe, Miinchener Beitr. zur Mediivistik und Renaissance-Forschung, Bd. 27 (Miinchen 1978), p. 77.

* Cf. Max Bonnet, Le latin de Grégoire de Tours (Paris 1890; repr. Hildesheim 1968), p. 135.



The pronunciation of Latin in medieval Ireland 63

an additional manifestation of graphical fluctuation along the lines of the Mid. Ir. treatment of
the obscure vowel flanked by velar consonants®. The occurrences of the substitution in tonic
(including countertonic) syllables comprise instances of the development i > o (iracondus, tonica,
tonicatus, nastorsium), also familiar from Late Latin sources™, and # > o (commonia, tomiis) which,
as observed already, is a special feature of early Hib. Lat. orthography”. The fact that the
examples in both cases show the vowel adjoining i, 1, r, suggests that the change is due to some
extent to the modifying influence of liquid and nasal consonants®’. The appearance of o for # in
late medieval sources may also perhaps be linked to the vernacular alternation of #, ¢ that arises
in Middle Irish giving a number of common doublets (e. g. cilig, cdig; cri, crd; miit, mét; tiis, tés).
Similarly the lowering of # may show the influence of fluctuation between short accented # and
o that is well established in the history of Irish, but particularly in Early Modern Irish, as
evidenced by numerous permitted pairs (e. g. cumairce, comairce; furtacht, fortacht; rulla, rolla; drud,
drod; urdin, ordin). The converse change, from tonic d to u, is found on three occasions and is
attributable to the same causes bunus (8), buna (84), diptungus (S 550)

§4efori

dilechtum (delictum) (4), excomuinecatus (6), cailetate (= qual-) (8,68), restetuere (11), tir-
menanda (22), allegatur (52), emetit (63), ueretateim (65), presuimetur (68), uibe (= ubi) (69),
absolbetur (70), creminosus (71), artefex (79), spoileacio (91), inpuinetam (100), ex-
acomuinecatas (108), impotiire (113), artimesia (S 182), festula (S 211), pagena (S 232), senester
(S 387), rediculosus (S 630), doleum (S731), cebelus (= sibilus) S 826), erundo (= hirundo)
(S 934)

There are two instances of the displacement of 7 in an atonic syllable (impotdire, rediculosus),
two also in tonic position (inpuinetam, cebelus), and one instance in a countertonic syllable
(creminosus). The displacement of accented i occurs in five instances (dilechtum, emetit, artimesia,
festula, senester). All remaining examples are of e, for atonic i. Forms with e for i are common on
the Continent from whence they spread to the earliest Irish sources; the are held to indicate an
open pronunciation of i in Late Latin®. Forms with e for i on the other hand, which were not
supported by spoken Latin, are mainly confined to Ireland and, as mentioned at the outset, may
be the result of purely graphical confusion by early scribes®. The appearance of these features in
late Hib.-Lat. sources is to be explained in large measure in terms of the influence of vernacular
pronunciation. The spelling e for i'in both atonic and countertonic position indicates that the
articulation was that of the obscure vowel of vernacular unstressed syllables, normally written e
by Mid. Ir. scribes when preceded by a palatal and followed by a velar. This interpretation is
supported by the fact that in many of the above examples a glide vowel i is prefixed to the
preceding consonant showing palatal articulation after the Irish manner (cailetate, presuimetur,

2 The converse spelling, u for non-tonic 6, is much less common: cumuini (105), respunnidire (= respondere) (110),
mulendinum (S 701).

% Cf. Bonioli, La pronuncia del latino, p. 25.

3 See above p. 59. We have no means to establish that the vowel substituted in such examples was pronounced long.

% Compare variations current in Mod. Ir. dialects: mé, mii; moch, much; folang, fulang, etc.

3 C. H. Grandgent, An introduction to Vulgar Latin (Boston 1907), § 201; Bonioli, La pronuncia del latino, p. 16. Note
the occurrences of confusion of e, i, in the recently discovered Irish fragment (saec. VII) of Rufinus Historia Ecclesiastica,
cited by B. Bischoff and V. Brown, “Addenda to Codices latini antiquiores”, Medieval Studies 47 (1985), pp. 317-66 (at
p- 349), viz. semplicitas, uehimenter.

* Above p. 59.



64 Pidraig A. Breatnach

uibe, spoileacio), while following consonants adjoin vowels of the back variety in all but two
instances (viz. rediculosus, artefex). No such ready orthoepic explanation is available in the case of
the minority of forms exemplifying lowering of accented i, but a degree of fluctuation between
short stressed e and i is observable in Irish, and besides, when seen in the context of the early
Latin precedents these forms seem unexceptional®. It is probable that forms with e for tonic 7 are
the result of displacement of the accent — to the penultimate in cebelus, the antepenultimate in

inpuinetam.

§5iforé

agire (6), defeinndire (6), eisit (= essef) (7), essi (8), praesinte (9), confitinnti (9), tirmenanda
(22), ocuirruirre (31), cerire (= quaerere) (31), oiperi (= opere) (34), perdire (38), interfecirit (38),
dindti (39), saingni (40), eriticos (43), ceperit (= separet) (50), moirti (62), puniri (94), repillire
(97), facire (98), probauirit (99), antulirit (99), opgesirit (= obiecerit) (99), nosinntim (100),
inocintim (100), taisit (= tacet) (127), quodcuimci (= quodcumgque) (133), tirminales (S p. 3),
artimesia (S 182), ibernigina (S 305), romipida (= romipeta) (S311), angilus (S 460), mulin-
dinum (S 701), pavimentum (S 769), ordium (S 769), mithallum (S 791), Septimber (S 1050),
dedicor (S 1084)

Where this substitution is met in the thematic vowels of verbs (agire, perdire, facire etc) it is
open to be misconstrued as morphological rather than purely phonetic, particularly since com-
parable forms are frequent in early Hib.-Lat. sources and have been mentioned as possible
instances of conjugational change”. It is evident from the great majority of our forms that in
atonic position the vowel change is of a piece with the converse mutation dealt with in § 4.
While, as has been seen, the obscure vowel preceded by a palatal consonant and followed by a
velar is normally written e by vernacular scribes, in final position after a palatal it appears as e or
i, and preceding a palatal is usually i. Palatalisation of preceding consonants is frequently shown
in the above examples by means of the insertion of the slender glide after the Irish fashion (moirti,
saingni, defeinndire, taisit etc), for which see below § 6. Consonants following i (for e) were
doubtless also pronounced with palatalisation, except when adjoining a, o, u (e. g. angilus), in
which case the articulation might presumably vary®.

The substitution also occurs in a number of cases in accented position (viz. praesinte, confitinnti,
tirmenanda, eriticos, repellire, nosinntim, inocintim, tirminales, dedicor, Septimber). A list of forms
exemplifying the same phenomenon in carly Hib.-Lat. sources is supplied by Lofstedt, for
whom the confusion is graphic only™. But its phonetic basis seems indisputable at least so far as
our examples are concerned. The tendency to raise stressed short e to i in the neighbourhood of
nasal consonants is attested in the vernacular since the Mid. Ir. period‘m, and this influence would
account for a majority of the accented forms cited, while the same development is also found
sporadically adjoining other consonants*!.

% The form dilechtum seems to be a case of graphic confusion. No other instances of i for ¢ occur, though they are
common in Late Latin (Grandgent, Vulgar Latin, § 197).

% The form inpuinetam may possibly be due to conjugational confusion.

3 Cf. Lofstedt, Malsachanus, pp. 115 and 116 n.; Picard, The Schaffhausen Adomnin, p. 226-7.

3 See further § 7.

* Malsachanus, p. 102. Picard does not distinguish between tonic and atonic manifestations of the e>i mutation and
explains the majority of such forms in the Vita Columbae as morphological (The Schafthausen Adomnin, p. 226-7).

Y0 Cf. neme, al. nime, gen. sg.< nem.

U Cf. adeirim, adirim; note also dialectal variation in such forms as deise, dise; feicim, ficim.



The pronunciation of Latin in medieval Ireland 65

Glide Vowels

§ 6 i glides

(1) before L,r

acusaire (5), contrairium (8), cailetate (8,68), ailiter (12), carnailiter (19,56,86), suirgid (= sur-
gif) (28), meilior (29), meilius (31,94), ocuirruirre (31), mailedictus (40,93), moirti (62),
muilieireis (= mulieres) (65), fueirit (66), ailias (80,98), maile (81), exbuilsi (= expulsi) (82),
ailligatur (85), spoileacio (91), decoilleis (92), altaire (92), suistineire (94), mailis (94), condem-
naire (100), nuilli (105), cerciorairi (107), pairit (111), impotaire (113), tempoire (114), mailidisi
(= maledici) (116), agtoiri (= actori) (120), necaire (128), pairtes (134)

(ii) before m,n

excomuinecatus (6), defeinndire (6), oimnis (16a), oimnia (25,116), mainibus (58) (sic leg.),
ueretateim (65), presuimetur (68), presuimitur (69), daimnidh (= damni) (74), aingelus (86),
deinte (88), oimneis (91), sainginis (93), capellacioineis (= capellationes) (98) (bis), inpuinetam
(100), cumuini (105), exacomuinecatas (108), rospuinncuim (= responsum) (109), matermoini
(121), profuinndior (124), léinior (124), quodcuimci (133)

(iii) before s
eisit (7), reis (13,14), fideis (59), reqireis (59), mulieireis (65), purgatoreis (75), oimneis (91),
reistituit (91), éuelleis (92), decoilleis (92), suistineire (94), capellacioineis (bis) (98)

(iv) before b, d, g; ¢, p, ¢
oiperi (34), uibi (35), glaidiam (40), caidid (= cadif) (42), caidit (61, 126), usacaipio (84),
duibium (87,129), leighis (= legis) (95), leigem (95), deibitur (110), laicte (124), uitique (128)

In our examples the i-glide is inserted after a, e, 0 or u, before a consonant or consonant group
followed by front vowel, and also before final consonants preceded by ¢*. From this it is
apparent, as suggested above, that Latin consonants were pronounced with the values of their
vernacular counterparts, that is to say, with either palatal or non-palatal quality, as dictated by
vocalic environment. This pattern of assimilation is observable among foreign borrowings into
Irish at all periods. The insertion of i after back vowels as a device for signalling palatal
consonant quality is normal in Classical O. Ir. orthography from ca. 800, and is frequent
between e and a following slender consonant from an early date also®. In the orthography of
early Hib.-Lat. sources it is found only rarely*. Similarly it is avoided in the Tract on Latin
Declension, from which no examples are included in the above lists. But this seems certain to
have no special significance other than as evidence of scribal alertness. In the above examples
palatalisation of liquids, nasals, and the sibilant is very strongly represented, while labials,
gutturals and dentals are less frequently affected. The probable explanation of this imbalance lies
not in any lack of consistency in pronunciation, but rather in the phonological consideration that
palatal quality is more strongly marked in the case of continuants than of stops, and thus more
likely to be indicated.

2 The form rospuinncuim is for rospuinncium (see below § 10) while in ocuirruirre the second u seems phonetically
contraindicated.

* Thurneysen, Grammar, § 86 (1.(a)).

“ Of the examples assembled by Lofstedt, Malsachanus, p. 87, often cited regardless of age by subsequent commen-
tators, only three date from the 8-9th century, the remainder being drawn from late medieval sources. Additional early
instances are available and a collection might usefully be undertaken.

5 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



66 Pidraig A. Breatnach
§ 7 a-glides
cadaid (= cadit) (28), ueara (38), pearsone (76), teampora (CIH 1150.5), bucealla (S 144)

The insertion of a after e to signal velarised pronunciation of the following consonant is
frequent in unstressed syllables in Old Irish and spreads to stressed syllables mainly from the
Mid. Ir. period onwards*. This convention is reflected in the above examples where the glide
separates a preceding e from a consonant or group of consonants followed by a or 0. (A number
of possible reflexes of this occur sporadically in some early Hib.-Lat. sources also, although in
the past these have been explained differently)*. The glide appears in the vernacular as u in cases
where the consonant or consonant group is preceded by i and followed by u, and this is reflected
in the form iumputari (67)". The form cadaid (above) derives from the related practice of insert-
ing an a-glide between a velar consonant and a following front vowel*. It may be contrasted
with the spelling caidit cited in § 6. This variation is symptomatic of the difficulty, already
referred to (§ 5), which is inherent in accomodating Latin consonants to the vernacular system
once the flanking vowels have opposing values. The tendency in such cases seems to be towards
attenuation.

Consonant Substitutions

§8dfort

argendum (3), redid (13), testamendtum (26) (bis), suirgid (28), cadaid (28), dindti (= dente)
(39), caidid (42), liberad (43), sid (45), fuiid (46,47,48), condemnaueris (54), stad (67, 113), ud
(76), tidulus (84), andte (91), interragad (109), corrgid (= corrigit) (112), pudat (116), prescribh-
sid (= praescripsit) (119), fidetur (= fatetur) (128), dectura (S 153), cadibulta (S 274), romipida
(S311)

Peter Helias, the Paris grammarian who flourished during the first half of the twelfth century,
in his commentary Summa Prisciani, observes that the manner of pronouncing -t- as a voiced
stop, customary among French speakers of Latin, was disapproved by others, notably the Irish,
who held that ¢ in legit should be spoken as in fibi*. Obviously one may regret that his
observation was specific only in relation to the pronunciation of the stop preceded or followed
by i, since this would be expected to differ from its realisation in such words as stat, ut in
accordance with the vernacular distinction between the palatalised voiceless dental stop and its
velarised counterpart™. The application of this distinction in relation to other consonants in our
own late sources has been noted already and is brought into relief particularly by certain
hesitations in spelling referred to in the previous section.

* Thurneysen, Grammar, § 87.

% Lofstedt, Malsachanus, p. 87, n. 1, refers to a number of instances of ea for e in early sources (e. g. ceanam, impleata,
profeata) linking them with a p/henomenon noted by Thurneysen in some archaic vernacular texts, namely the occurrence
of ea “as an intermediate form” in the representation of diphthongisation of ¢ > ia (Grammar, pp. 36-7).

" Thurneysen, Grammar, §§ 80, 88.

* Ibid., § 98.

® . Volunt (i.e. “Hiberni”) enim sic pronunciare t in legit, sicut tibi, dicentes quod aliter nulla erit differentia inter d et t. Sed
male reprehendunt, cum iste due littere invicem confundant sonos suos (Quoted by Ch. Thurot, Extraits de divers manuscripts latins
pour servir a I’histoire des doctrines grammaticales au moyen dge (Paris 1869; repr. Frankfurt 1964), p. 144).

* Contrast the pronunciation as a dental fricative, noted for England from the 14th century onwards, e.g. amath,
caputh (Bonioli, La pronuncia del latino, p. 90).



The pronunciation of Latin in medieval Ireland 67

As it stands the grammarian’s testimony concerning voiceless articulation of -f among the Irish
is in sharp contrast with the evidence otherwise available. The voicing of post-vocalic final ¢,
exemplified in more than half the spellings in the above list, is attested as a feature of Hib.-Lat.
pronunciation by the rime sit: (Ir.) gribb which occurs in a bilingual hymn from the eleventh
century®'. The fact that both this feature and the voicing of ¢ intervocalically, also well re-
presented above, were established in the early stages of Hiberno-Latin is confirmed by the
appearance of Latin £ as a voiced stop in a large number of words borrowed into Irish (e. g. Mod.
Ir. maidean, paidear, Trionnéid)*™. Besides, spellings of the kind capud, reliquid, condida (= condi-
ta), are frequent in early Irish sources®™. In the past these have been classified along with
instances of the inverse spelling (¢ for d), as analogical, but very often the analogy proposed,
being lexicographical, has seemed more than a little fanciful. Admittedly, assessment of the
confusion in strictly phonetic terms is hazardous against the background of the conventions of
O. Ir. and Mid. Ir. orthography according to which a tenuis is written after vowels for the
sound of a media, while a media represents a voiced spirant. But the origin of the interchange of
t, d, in carly sources is not to be sought in the context of vernacular orthography. Rather it is
traceable to a well-documented, phonetically-based hesitation in intervocalic and final position
in Late Latin, as exemplified by the spellings feced, inquid etc.>*. A similar tendency in Old and
Middle Irish towards voicing of final ¢ after unstressed vowels was doubtless also an influence.
However, the persistence of the substitution of d for ¢ in late material is clearly unconnected with
Irish vernacular usage, since the trend of the later language tends if anything to be in the opposite
direction, with unvoicing of final d a recurring phenomenon®. Nor can it be held as due in any
way to the effects of a change in orthographical practice towards the end of the Mid. Ir. period
whereby the voiced plosive came to be represented by both symbols. By the period of our
sources this fluctuation was largely obsolete, ¢ and d being used for the most part with their true
values, and, in any event, d was at no time accorded the value of the unvoiced dental in Irish
orthography®.

Voicing of t when preceded by n is exemplified in a number of the examples above, the group
appearing variously as nd, ndt. This pronunciation is not found in earlier Hiberno-Latin, nor is it
reflected in the main bulk of Latin loan-words in early Irish where the original Latin cluster is
retained”. But it appears in a number of E. Mod. Ir. doublets, e.g. bardnta, barinda; firéanta,
firéanda. 1t is probably a dialectal phenomenon and may be viewed in conjunction with the

5! Early Irish lyrics, edited by Gerard Murphy (Oxford 1956), no. 23 (§ 2). Note that strict metre requires riming
consonants to agree both as to class (i. e. voiced stops with voiced stops, etc) and quality.

52 Thurneysen, Grammar, § 915; cf. Damian Mc Manus, “A chronology of the Latin loan-words in early Irish”, Eriu
34 (1983), pp. 21-71.

% Bieler, The Irish penitentials, p. 28; Picard, The Schaffhausen Adomnin, pp. 240—41; cf. Breatnach, Die Regens- .
burger Schottenlegende, p. 78.

5 Grandgent, Vulgar Latin, §§ 256, 282, 286; V. Viininen, Introduction au latin vulgaire (Paris 1963), § 104; Bonioli,
La pronuncia del latino, p. 89.

% Thus, while Classical E. Mod. Ir. verse recognises a number of doublets with -d, -t (uaid, uait; fiid, fiit; romhad,
romhat, etc), monosyllabic forms with d are obsolete in most modern dialects. For detailed discussion see Kim McCone,
“Final /t/ to /d/ after unstressed vowels, and an Old Irish sound law” Eriu 32 (1981), pp. 29-44 (32f.). On the unvoicing
of b, d, g as a feature of dialectal development, see T. F. O’Rahilly, Irish dialects past and present (Dublin 1932, repr. 1972),
pp. 148-49.

% The spelling dectura with d for ¢ initially, is exceptional. A number of instances of ¢ for d occur in the Tract on Latin
Declension, which may reflect the Mid. Ir. orthographical fluctuation referred to, viz. monetola (S 201), quat (S 364),
iuriticus (S 433), sinatos (S551). On the other hand, a form such as quat is also explicable in the context of the Latin
hesitation between ¢, d (see Grandgent, Vulgar Latin, § 282).

57 The cluster nd for nt appears in final position in a group of words belonging to the earliest stratum of borrowings,
for which see Mc Manus, A chronology of the Latin loan-words, p. 61.

5%



68 Pidraig A. Breatnach

gemination of n before  and d of which there are numerous instances in our sources™, indicating
strongly resonant articulation of the nasal such as is currently found in northern dialects of Irish.
Both features occur in combination in some late literary borrowings from Latin, e.g. fun(n)-
dameanndum® .

§9 ghfor g

leighis (= legis) (95), arghennté (124), maghnitudinem (134), vaghina (S 157), énighma
(S 839)

These spellings, though rare, are clear evidence of a tendency to pronounce the Latin medial
voiced stop as a guttural spirant. The development is regular in the case of Latin loan-words in
carly Irish®, and persists in later literary borrowings also, e.g. Eighip(h)t. A parallel develop-
ment for ¢, b may be observed in isolated instances, viz. dilechtum (4), prouauirit (99)°!.

§ 10 Merging of ¢, s, ss, sc, ti

(1) s, ss for ¢ before e, i

liseat (6), noset (9), sisus (= citius) (18,55), acsipitur (20), sertum (69), codopgesirit (= quod
obiecerit) (99), nosinntim (100), mailidisi (116), dulsiora (123), dulsior (124), taisit (127), Lusifer
(CIH 990.13), sitarista (= citharista) (S5), sista (S 199), seruisia (S 221), cartesium (= char-
taseum) (S 709), episenum (= epicoenum) (S pp. 25, 26), sepe (S 862), seruical (S 979)

(i1) ¢ for s, ss before e, i

confecio (9), propocita (22), dedice (41,74), ceperit (= separet) (50), denncior (124), bacilica
(S177), citola (= situla) (S 241), incidie (S 325), facellus (= phaselus) (S 488), cebelus (= sibilus)
(S 826), p(re)cepe (S 861)

(i11) ¢, s interchange with sc before e, i.
conscenserat (18), iracibilis (37), siencia (69), adolosenciam (77), dicipline (77), consius (116),
assia (S 252), sindola (= scindula) (S 253), musipula (S 260), episcenum (S p. 13), sciren (S p. 26)

(iv) si, ssi for ti before a vowel; fi(o) for si(o).
uisiosa (14), sisus (18, 55), posior (21), exeltior (23), esiam (43), condisio (59), discresio (59),
testificasionem (60), uissiosa (84), passietur (99), nastorsium (S 823)

Vernacular ‘slender’ s (and ss) in the period of these sources was a voiceless palato-alveolar
fricative §, and this was the value accorded to the Latin sibilant when adjoining front vowels, as
is evident from the use of the i-glide after ¢ documented in § 6 (iii)®*. Since ¢ and sc are seen to
interchange with s and with each other in the orthography of the examples in (i), (ii), and (iii), it
follows that before a front vowel they were pronounced in identical manner®. On the other
hand there is also evidence that ¢ before front vowels was not exclusively so pronounced. Our

38 Viz. efunndi (58), probannte (70), conuocenntur (82), iuramenntum (87, 129), nosinntim (100), corrgeanndus (112), intenntus
(118), profuinndior (124), arghenntd (124).

% Dictionary of the Irish Language, Royal Irish Academy (Dublin 1913-83), s. v. fundameint.

% Thurneysen, Grammar, § 915 (d).

¢! Corrected to probauirit in the manuscript (CIH, p. 2030.31).

% Instances outside our sources are plentiful, notably in the case of proper names, e.g. Ihuinnéis (= Iohannes)
(thought to be for iuuenis by O. Bergin, Irish grammatical tracts i, Supplement to Eriu 8 (1915), p.5). For identical
treatment of names ending in -es, -is, adopted into Irish from Middle English (e. g. Froinséis, Muiris, Lobhais), see R. A.
Breatnach, “ia < ¢ in Early Modern Irish loanwords”, Celtica 13 (1980), pp. 109-14 (at p. 110).

% Additional instances in Breatnach, Die Regensburger Schottenlegende, p. 78.



The pronunciation of Latin in medieval Ireland 69

sources include a small group of examples where ¢ replaces qu, thus indicating in all probability a
plosive pronunciation before front and back vowels alike, viz. cerire (= quaerere) (31), ailicis (38),
unusquisce (52), conseci (77), cocumque (90), etc. The substitution of s, ss, for f (iv) occurs in limited
circumstances only, namely before i followed by a vowel®. This particular development can
ultimately be traced to the substitution of ¢i for #i which is endemic in Medieval Latin and whose
origins date from about the third century®. Latin ¢ before ¢, i passed from the status of a palatal k
after that period to a form with assibilation, similar to the realisation of ti before a vowel,
namely s or 5. The former seems to have been the pronunciation favoured by the Continental
schools from about the seventh century®. Reduction of the affricate to s is a feature of Romance
from about the thirteenth century®. In Latin there is sporadic evidence of fricative pronunciation
in various regions from a much earlier date, and the concomitant modification s > § is also
attested®. It seems probable that the prevailing pronunciation of ¢ and sc before e, i that is
indicated by our sources was also developed by this route.

In seeking to determine the status of this pronunciation in earlier Hib.-Lat. tradition a number
of difficulties arise, not the least of which concerns the articulation of vernacular palatal s in the
period of the earliest sources. Some grammarians have held that palato-alveolar § was unknown
in early Irish, apparently assuming its precursor to have been a palatalised dental s’ % According
to T. F. O’Rahilly, evidence that § was perhaps still unknown, even at the time of the Anglo-
Norman invasion in the twelfth century, is to be found in some spellings of Irish placenames
from Norman-French and English sources”. There the slender Irish sibilant is rendered s (e. g.
Santry, for Ir. Seantrabh), which contrasts with the practice of the following century when such
forms are usually written sh-. However, on O’Rahilly’s own admission the orthographical data
is by no means conclusive on this point. The only other indication mentioned in support of §as a
late phonetic substitution is that it never developed in the context of the configurations sp- (sb-),
sm-, sr-’\. But whether this consideration is pertinent to the question of a transition from s’ > §
seems doubtful, in view of the fact that when the sibilant is followed in these cases by a palatal
consonant, no appreciable modification of its velarised quality occurs in modern dialectal pro-
nunciation. Moreover, in one such group, namely sg-, both pronunciations, /sg'/ and /3g'/, are
found side by side. It has recently been argued that this variation reflects two separate stages in
the growth of palatalisation in Irish, and that each was already complete in the Classical period
of the older language, as exemplified by such variant spellings as toscélad and taiscelud, ca. 80072
In the long run the vernacular evidence does not permit of a firm conclusion in favour of § as an
old-established member of the sound system. But what is certain is that once palatalisation was
in place, the contrast between slender s and its broad counterpart was no less distinct than that
which obtained among other consonants. This is manifest from the oldest verse where, for

% In sisus the i following original medial ¢ is effaced, graphic -s- being pronounced as 3.

6 Cf. Grandgent, Vulgar Latin, § 276; Bonioli, La pronuncia del latino, p. 113f. The spelling is abundant in our
sources, e.g. siencia (69), racionabilis (72), ingnorancia (73), purgacionem (76), abacia (S 173), etc.

% Cf. Bonioli, La pronuncia del latino, p. 76f.; Grandgent, Vulgar Latin, p. 111, n. 1.

7 Palmer, The Latin language, p. 93.

% Cf. Grandgent, Vulgar Latin, §§ 277, 275.

9 H. Pedersen, Vergleichende Grammatik der keltischen Sprachen (2 vols., Géttingen 1908-11), 1 § 235: © ... Die mouil-
lierten Laute werden erfahrungsgemif leicht verschoben, entweder so, daB die Mouillierung wieder aufgegeben wird,
oder so, daf8 sie in ganz andere Laute tibergehen. Dies ist im Irischen jedoch nur in geringem Umfang geschehen: das
mouillierte s ist zu § geworden . ...”

0 T. F. O’Rahilly, “Notes on Middle-Irish pronunciation”, Hermathena 44 (1926), pp. 152-95 (at p. 159 £.).

" Ibid. (n. 14).

2 David Greene, “The growth of palatalisation in Irish”, Transactions of the Philological Society (1973), pp. 127-36 (at
p. 133).



70 Pédraig A. Breatnach

riming purposes, broad s is permitted to correspond only with itself, and slender s likewise”. It
is significant for consideration of the quality assigned to Latin s that Latin words in riming
position in vernacular texts are subject to the same metrical convention. Thus, in a short Mid. Ir.
poem on the maledictory psalms, several rimes of the deibide type show correspondence between
vernacular palatal -s and Latin s preceded by a front vowel, while Latin s preceded by a vowel
other than e, i answers to velarised -s: séis: gentes; ro-clos: auribus; éis: nocentes; fus: iniustus; at-chiias:
arguas; doss: Deus; dis: similis"™.

The status of s in early Hib.-Lat. sources has been addressed in the past mainly from the point
of view, mentioned already at the outset, of the characteristically frequent interchange of s and ss
in intervocalic position”. On one occasion Bieler isolated the particular case of ss for s in the
neighbourhood of front vowels (e. g. missif), accounting for such substitution with the statement
“...da cinfaches s in dieser Stellung im Irischen assibiliert wurde””®. But the explanation is not
well-founded, since, as was pointed out above, s and ss are interchangeable intervocalically at all
periods of vernacular Irish orthography, and besides they never have the value of an affricate”’.
Loéfstedt who also cites instances of the confusion of s and ss, deals separately with the issue of
the spellings: ¢i for ti, si; si for ci, ti; and confusion of s, ¢, sc before front vowels’®. The
substitution of ¢i for fi, otherwise abundant in Medieval Latin, he argues to be largely avoided in
early Hib.-Lat. sources, and this is taken as confirmation that Latin ¢ which enters Irish as a
voiceless velar or palato-velar plosive (e. g. cis /k'izs/ < census), was unassibilated in the local
pronunciation. Important additional support for this conclusion is available from the testimony
of some external sources”. These include the Old Norse so-called “First Grammatical Treatise”,
composed ca. 1100, which expressly distinguishes between the plosive pronunciation of ¢ before
all vowels customary among the Irish (“stafa skotar”), and the softened pronunciation before
front vowels customary elsewhere®. On the other hand, contrary to Lofstedt’s observation,
recent work has identified some half~dozen examples of ¢i for ti in Patrician texts in the Book of
Armagh, ca. 800 (e.g. gracia, spacia)®'. These may be seen in conjunction with spellings such as
babtitzare, scandalitzo, occasionally attested in early Hib.-Lat. manuscripts, including the Book
of Armagh®, showing that the Classical Latin voiced sibilant was sometimes rendered as a
voiceless affricate fs in the speech of the scribes. A further indication that the assibilated forms of
ci, ti enjoyed some currency in the local pronunciation is to be found in the form of an ortho-
graphical error, identified by the editor as authorial, in the Ars Malsachani itself. The text refers
to omnia nomina in tior, ut felitior (sic) doctior, from which it seems certain that ¢i and ti were
spoken alike by Malsachanus, probably as a voiceless affricate®.

™ Cf. Kuno Meyer, A primer of Irish metrics (Dublin 1909) p. 7, and literature there cited.

™ Patrick O’Neill, “A Middle Irish poem on the maledictory psalms”, The Journal of Celtic Studies 3/1 (June 1981),
pp. 40-58 (quatrains 3, 5-8). Similar rimes are found in a Mid. Ir. poem on Latin nouns, edited by D. Greene, in Celtica 2
(1954), pp. 278-96; however, the metre here not being of the strict variety, consonant quality is sometimes ignored in
both vernacular and mixed rimes.

7 Above, p. 59 (and n. 6).

7 L. Bieler, “Das Hiberno-Lateinische und seine Erforschung”, Wiener Studien 88 (1975), pp. 21629 (at p. 224).

77 At an earlier date Bieler had referred to the vernacular interchange of s, ss as the source of the Hib.-Lat. usage, see
reference above n. 6.

78 Malsachanus, pp. 104-6.

7 Cf. Bonioli, La pronuncia del latino, pp. 72-7; I have not found it possible to consult D. Norberg, “Remarques sur
T’histoire de la prononciation du latin”, in Acta Conuentus romani (Rome 1959), pp. 109f. (cited by Bonioli).

% Einar Haugen, First grammatical treatise. The earliest germanic phonology. An edition, translation and commentary
(London 1972), pp. 24-5, 74.

8 Bieler, The Patrician texts in the Book of Armagh, p. 288 (index orthographicus).

% Ibid.; William Reeves, The Life of Columba (Dublin 1857), p.xvi.

8 Lofstedt, Malsachanus, p. 181, 4£; cf. p. 105, n. 1.



The pronunciation of Latin in medieval Ireland 71

Lofstedt goes on to suggest that the other spellings listed, which he illustrates with a total of
some dozen examples taken mainly from texts transmitted outside Ireland, are in fact traceable
to the influence of Continental copyists®. However, the validity of that conclusion which was
accepted subsequently by Bicler among others, must also be challenged in light of additional
evidence of which Léfstedt was unaware, notably the occurrence of the spellings contensio, consito
(for contentio, concito) in the Book of Armagh®, and seratem (for ceratem) in a fragment written at
Glendalough, ca. 1100%. These spellings, of which the last was peremptorily dismissed by
Bicler as “unirisch”, are of a piece with those from later sources detailed above in (i) and (iv),
and as such are open to the same interpretation in orthoepic terms. They place beyond reason-
able doubt the conclusion that in early Ireland, as in the period of the later sources, there was a
measure of fluctuation in the pronunciation of ¢ before front vowels, and of prevocalic i. Taken
together with the evidence of early assibilation the spellings demonstrate that the passage from
affricate to palato-alveolar fricative (), postulated above, possesses a long indigenous history.

Conclusion

Latin in Ircland in the Later Middle Ages was pronounced, to judge from the orthographical
features analysed here, largely as if it were Irish. But the accomodation to vernacular patterns
was not total. This is apparent in the first instance from what was observed regarding treatment
of vowels. While vocalic substitutions are very numerous in intertonic and atonic syllables,
reflecting the practice of scribes in dealing with vernacular unstressed vowels, no corresponding
sign of a generalisation of word-initial stress after the Irish model is discernible. On the con-
trary, vocalic values in tonic and countertonic syllables are affected relatively infrequently, a
factor which seems to imply observance of the inherited norms of Latin accentuation. Notable
support for this inference is available from Classical E. Mod. Ir. poetry, where, as was pointed
out in a separate context by O’Rahilly, the only stress admitted is initial, except in some Latin-
borrowed proper names which show advanced stress, e. g. uil'isis (Ulysses), Caitir'iona (Catheri-
na)¥’. O’Rahilly adds that it is even probable that the forward-stress found in some modern
dialects of Irish in such words as nddiir (natura), absoliiid (absolutio), convarsdid (conversatio), is
“directly derivable from the stress of the Latin originals”®.

The accomodation of Latin consonants to their vernacular values is manifested principally by
the recurrent use of glide vowels, although, as was noted, some uncertainty arises in regard to
the quality accorded consonants when flanked by vowels with opposing values. However, two
features in particular, namely the soft articulation of ¢ and voicing of t, seem ultimately expli-
cable, not by reference to the vernacular, but rather as phonetic developments proper to Latin.
In both cases there is evidence of pronunciational variation which, when considered in conjunc-
tion with the observations of some external medieval commentators, suggests that there was
controversy during most of the medieval period among Irish Latinists as to which constituted
the correct form.

Many of the more important features here dealt with, such as the vocalic modifications in
8§ 2-4 and those consonantal in §§ 8, 10, have been shown to occur also in early Hib.-Lat.

8 Malsachanus, p. 105; and note (2) ibid. .

% Bieler, loc. cit. .

% 1 Bicler, B. Bischoff, “Fragmente zweier frithmittelalterlicher Schulbiicher aus Glendalough”, Celtica 3 (1965),
pp. 21120 (at p. 216).

8 O’Rahilly, Irish dialects past and present, p. 90.

# Ibid., p. 91.



72 Padraig A. Breatnach

sources. Accordingly, although much investigation remains yet to be done, it seems reasonable
to infer that the number of major changes affecting Hib.-Lat. pronunciation throughout the
course of the Middle Ages was probably small. This consideration is noteworthy in the light of
recent research on the pronunciation of Latin in pre-Carolingian Romance communities. Roger
Wright has argued that “there did not coexist a classicizing pronunciation norm, alongside the
evolved Old Romance pronunciation of any Romance community, until Alcuin introduced
Anglo-Saxon Latin into Carolingian France after 786 A.p.”’%. Elsewhere, by way of illustration
of the breach between speech and the written word, the same author has conjectured that “a
ninth-century Leonese would write TOTUM representing a spoken /todo/”®. Viewed from
the standpoint of the Irish evidence in which vernacular and inherited Latin elements clearly
intermingle, it seems possible that Wright’s case may be overstated.

¥ R. Wright, “Unity and diversity among the Romance languages”, Transactions of the Philological Society (1983),
pp. 1-22 (at p. 4).

% Idem, Late Latin and early Romance in Spain and Carolingian France, Arca Classical and Medieval Texts, Papers and
Monographs 8 (Liverpool 1982), p. 51.



VIRGINIA BROWN

A TWELFTH-CENTURY VIRGILIAN MISCELLANY-COMMENTARY
OF GERMAN ORIGIN
(VATICAN MS. PAL. LAT. 1695%)

Medieval commentaries are important witnesses to the popularity of a classical author. They
demonstrate where, when and which author was read, information that corresponds broadly to
the questions of locus, tempus, persona which the commentaries themselves were so fond of
posing and answering!. The more widely read the author, the more likely it is that his writings
were the object of exegesis of various kinds.

This certainly is the case with Virgil whose medieval role as the Latin poet par excellence is
beyond dispute. The preeminent position maintained by the commentary of Servius throughout
the Middle Ages did not prevent the writing of other commentaries on Virgil which are now
preserved in manuscripts as marginal and interlinear glosses accompanying the text or transmit-
ted independently in continuous form. To be sure, these commentaries often depend heavily on
Servius (with none of them attaining the same wide circulation or auctoritas). Yet the sclection
and arrangement of Servian material tell us much that is interesting about the medieval reader
and purpose of the commentary; moreover, the commentary may draw on non-Servian sources
as well and even contain new information which seemingly has no immediate parallel in the
antique tradition and is sometimes assimilated into the stock of fact and fiction that developed
around Virgil and his poems?. It often happens that a manuscript will contain more than one
accessus along with a commentary and other miscellancous items bearing on Virgil, all juxta-
posed and with no suggestion that they come from various sources’. Hence there is sifting,
classification and identification to be done so as to distinguish different expository strands or
layers.

Vatican Library, MS. Pal. lat. 1695 (hereafter cited as P) presents just such a confusing situa-
tion. This small codex (180 X 115 mm.) was used as a ‘school text” and a “magister E” may be
named (see p. 79 below); it was copied by several German hands in the middle third of the
twelfth century* who also entered scribblings such as we might expect to find in a book intended

* Part of the research for this article was derived from my work on the article on ‘Virgil’ for the Catalogus translationum
et commentariorum and was facilitated by a grant, for the latter project, from the Research Division of the National
Endowment for the Humanities, an independent Federal agency. I am happy to acknowledge this assistance.

! Such headings were, of course, not restricted to medieval commentaries on classical authors; for their appearance in
Irish Biblical commentaries, see the magisterial article of B. Bischoff, “Wendepunkte in der Geschichte der lateinischen
Exegese im Frithmittelalter” in his Mittelalterliche Studien, vol. 1 (Stuttgart 1966), pp. 217-18.

2 For a very convenient list of Virgilian “accessus, notes et commentaires” prior to the thirteenth century see B. Munk
Olsen, L’étude des auteurs classiques latins aux XI¢ et XII° siécles, vol. 2 (Paris 1985), pp. 680-82 (Eclogues), 683-85
(Georgics), 688-91 (Aeneid). Although I offer below some corrections and additions to the entries for Virgil, I should like
to record here my indebtedness to this monumental and indispensable catalogue which I cite frequently.

3 For this practice which may be observed in the ninth as well as in the twelfth century, see L. Holtz, “La redécouverte
de Virgile aux VIII® et IX® siecles d’apres les manuscrits conservés™ in Lectures médiévales de Virgile. Actes du Collogue
organisé par I'Ecole frangaise de Rome (Rome, 25-28 octobre 1982) (Rome 1985), pp. 16-22 and C. Baswell, “The Medieval
Allegorization of the ‘Aeneid’: MS Cambridge, Peterhouse 158", Traditio 41 (1985), p. 183.

* This date was kindly suggested to me by Professor Bernhard Bischoff who notes that a more exact place of origin
cannot be determined on palacographical grounds.



74 Virginia Brown

for the use of students. The manuscript contains the Salutaciones Oddonis addressed to “Chun-
radus” (ff. 3r—4r) and Achilleid of Statius (ff. 4v—24r) followed by a commentary on the Achilleid
(ff. 24r-34r); at the end of the Achilleid commentary there is some Virgilian material (ff.
34r-38r) which has been described as “Commentarius in Vergilii Eclogas seu Bucolica’ or as a
‘life of Virgil’ (ff. 34r-36r) and ‘commentary on the Eclogues’ (ff. 36r-381)°. In fact, we are
dealing here with (1) a miscellany (ff. 34r—-35v) whose various components give the whole the
appearance of a fragmentary commentary on the Eclogues and (2) a genuine commentary (ff.
35v=38r), also fragmentary, on the Eclogues (accessus and comments through Ecl. 5.28). There
are not many surviving witnesses in German hands of either miscellanies or non-Servian com-
mentaries on the Eclogues’, and so the two anonymous fragments in P are of particular interest.
In the following pages I will discuss briefly, identifying as best I can, their contents, and edit
some of the texts not yet published.

I
MS. PAL. LAT. 1695 (P), ff. 34r-35v (Miscellany)

The first item in this miscellany (none of whose elements is distinguished by the scribe of P) is
the passage on Virgil from the Dialogus super auctores of Conrad of Hirsau (c. 1070—c. 1150?)8; this
is followed by the Vita Bernensis I (f. 35r) and argumenta for the Eclogues (f. 35r—v). While the
Vita Bernensis I was popular and is found in numerous medieval and Renaissance manuscripts’,
the Dialogus super auctores and the argumenta had a much more limited circulation.

To take the Dialogus super auctores first. Huygens based his edition of this text on the two
manuscripts that were known, both copied in the twelfth century by German scribes, namely,
Wiirzburg, Universititsbibliothek Mp. th. f. 53 (= A) and Innsbruck, Universititsbibliothck
360 (= B) (Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 6911, s. XIV, preserves on f. 22v an
excerpt super Esopum [= 1. 383-454]). The Innsbruck codex, however, ends incomplete at 1.
1506 magna prolata, i.e., only six lines after the passage on Virgil begins; hence the excerpt in P,
for all practical purposes, constitutes only the second witness to this part of the text!?. P offers a

5 E. Pellegrin et al., eds., Les manuscrits classiques latins de la Bibliothéque Vaticane, vol. 2.2 (Paris 1982), p. 356. ‘Oddo’
is identified in this catalogue (p. 356 n. 1) as “le chapelain Otto, neveu de I'empereur Frédéric I et mort peu apres 11777
and ‘Chunradus’ as “probablement Konrad III de Souabe (1138-1152)". Note that a fragmentary accessus to the Achilleid
is found at the bottom of ff. 3r—4r.

¢ Munk Olsen, L’étude, p. 823.

7 Munk Olsen, ibid., lists the following manuscripts of certain or possible German origin with commentaries on the
Eclogues: (p. 800) Cambridge, University Library Add. 3166 (fragments of 2 ff.) (s. X/XI, Germany?); (p. 802) Edin-
burgh, National Library of Scotland Adv. 18.5.10, ff. 22r-24v (s. XII'); (p. 739) Munich, Bayerische Staatsbibliothek
Clm 14420, f. 149 va—b (accessus only) (s. XII ex.); (pp. 748-49) Oxford, Bodleian Library Auct. F.1.16, pp. 83a-86b (s.
X/XTI). They are all shorter than even the fragmentary commentary preserved in P and no one of them particularly
resembles P or each other. I am preparing studies and editions of these and other pre-thirteenth-century commentaries
on the Eclogues and Georgics.

8 R. B. C. Huygens, ed., Accessus ad auctores. Bernard d’Utrecht. Conrad d’Hirsau, Dialogus super auctores, rev. edition
(Leiden 1970), pp. 120-22 (1. 1500-1571).

? For over twenty medieval witnesses before the thirteenth century, cf. Munk Olsen, L’étude, p. 697, no. 344. I have
consulted the printed version in Vergil. Landleben . .. Vergil-Viten, ed. K. Bayer, 2nd edition (Munich 1978), p. 248.
Bayer has assembled the most complete collection to date of Vitae vergilianae (he includes both independent ‘Lives’ and
‘Lives’ from various accessus), and I cite his edition elsewhere in this article. I am compiling a list of biographies of Virgil
found in fifteenth- and sixteenth-century manuscripts.

" In a letter of 22 September 1986 Professor Huygens kindly informed me that at present he knows of no other
manuscripts containing any passage from the Dialogus super auctores.



A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal. Lat. 1695) 75

number of variant readings, and these are listed below according to the line numbers of Huy-
gens’ edition, with an asterisk denoting an apparent ‘better reading’; Schepss signifies the reading
of the first editor of the Dialogus super auctores.

1508 uidetur] uideretur P

1510 prosequitur] prosequar P

1513-14 putant eadem bucolica] eadem bucolica putant P

1517 abstrusior| obscurior P

1527 uulpes putet esse] putet esse uulpes P

iugales] iugabiles P
1534 ualida ingenia legentium] ualida legentium ingenia P
1536 comprehendit] *consentit P
quod]| quia P

1541 *et cultum P, Schepss] etiam cultum A

1545 distensas| distentas P

1546 duorum] *regum duorum P

1549 *materiam P, Schepss] materia A

1553 occupatione] occupati P

1554 *mentem P, Schepss] mente A

1556-57 propter Helenam] propter raptam Helenam P

1564 officialius] officiosius P

1565 Brundisii] Brundii P

1567 notatur| notantur P

1568 *pascua rura duces P, Schepss] rura pascua duces AP

1570 sumpserunt| susceperunt P.

The student who used P to study Virgil would have found two quite different approaches to
the poet, for Conrad’s treatise is cast in the form of a dialogue between magister and discipulus.
Hence his introductory material on Virgil is more loosely structured than the accessus of the other
Virgilian commentary in P (ff. 35v=381), and has a more ‘immediate’ tone, thanks to the use of
first and second person singular verbs (Il. 1510 prosequar, 1520 existimo, 1524 poteris, 1550 accipe,
1555 adiunge) and a reference to the reader (l. 1506 sagax lector)'2. Nonetheless, despite its rather
rambling aspect, Conrad’s introduction does exhibit, and in the same order, a number of the
divisions which are typical of twelfth-century Virgilian accesss:

1. titulus (11. 1509-13)
2. intentio (1. 1531-35, 1551-54)
3. materia (11. 1535-37, 1539-51, 1556-62)".

11 G. Schepss, Conradi Hirsaugiensis Dialogus super auctores siue Didascalon. Eine Literaturgeschichte aus dem XII. Jahrhun-
dert (Wiirzburg 1889).

12 Except for a reference to the reader, none of these characteristics appears in the second Virgilian accessus in P (p. 84
below, 1. 26 lector consideret), which is impersonal and much more formally constructed with the headings carefully
differentiated. Doubtless this second accessus too had its origins in the schools, but it has been revised so as to eliminate
nearly all traces of oral delivery.

13 For a discussion and complete list of the headings typical of twelfth-century accessis (the ‘type C” of R. W. Hunt),
see A.]. Minnis, Medieval Theory of Authorship. Scholastic Literary Attitudes in the Later Middle Ages (London 1984), pp.
19-28.



76 Virginia Brown

Conrad begins by citing the testimony of Augustine to Virgil’s literary reputation. This is
rather unusual: only one of the hitherto published pre-thirteenth-century Vitae Vergilianae has
recourse to such an authority, namely, the Vita Noricensis II, which, however, does not ac-
knowledge Augustine or even designate the passage from De ciuitate Dei 1.3 as a quotation'®,
Then Conrad describes the three styles of Virgil’s works in the usual, i.e. Servian, way as
humilis, mediocris, grandiloquus (for which see p. 81 and n. 23 below), and applies the epithets to
the Eclogues, Georgics and Aeneid respectively. The warm praise of Virgil continues with a
reference to the impressive gravity of his works and his special skill in handling metre. He
derives the titulus of the Eclogues from their subject matter, namely, the quarrels, songs and
debates of the keepers of cattle, sheep and goats, and observes that there is in some instances
another meaning beneath the literal sense of the poems just as is the case with proverbs and
Virgil’s distich aimed at his rivals Bavius and Maevius. This double meaning applies as well to
Virgil’s purpose (intentio) in writing the Eclogues, for, according to Conrad, Virgil wished to
describe the activities and characters of rural life, show the difference between city and country,
display his affection for Caesar and secure his protection.

Under materia, the next heading, Conrad observes that the country life depicted in the
Eclogues, with its shepherds, seasons, and settings, corresponds to the poet’s intention. Next he
discusses the materia and intentio of the Georgics and Aeneid.

Here the passage from Conrad’s Dialogus super auctores ends, and then, in order to incorporate
this excerpt into a full-fledged accessus, P’s compiler included the text of the Vita Bernensis I. His
choice was prudent, enabling him to avoid conflation and possible confusion, since this is one of
the few Lives which did not originally function as part of an accessus'.

According to the new twelfth-century schema, the accessus should end after the vita poetae. In
P, however, argumenta for Ecl. 1-7, 9, 10 follow immediately after the Vita Bernensis I. They are
certainly not all original: the argumentum for the sixth Eclogue is found in a ninth-century
manuscript copied in Lyons'®; the argumenta for Ecl. 1, 2, 7, 9, 10 are more or less faithful
extracts from the initial comment of Servius on each poem, while those for Ecl. 3 and 5 combine
the initial comments of Servius with material from other parts of his respective commentary; the
argumentum for Ecl. 4 begins with a statement (“‘Hanc eglogam ... Salona ciuitate”) closely
resembling the beginning of Junius Philargyrius II on this Eclogue and thereafter reverts to
Servius and possibly other sources. The anonymous compiler of P’s argumenta (who may well
be different from the compiler of the miscellany) seems to indicate that he gathered the ar-
gumenta from different sources when he observes, regarding the eighth Eclogue, “nichil inueni”
(1. 45-46 below). Thus their originality lies not so much in their contents as in the fact that they
are there at all. While argumenta for the Eclogues are found, as noted above, in the ninth century,
occurrences of a complete set are not frequent, both in this period as well as during the later
Middle Ages'’.

The origin of such argumenta is understandable: they are a convenient guide to the contents of
individual poems, and they have a parallel in the various hexameter summaries which often

" For the text of the Vita Noricensis II see Bayer, ed., Vergil-Viten, p. 324.

> W. Suerbaum, “Von der Vita Vergiliana iiber die Accessus Vergiliani zum Zauberer Virgilius. Probleme — Per-
spektiven — Analysen” in Aufstieg und Niedergang der romischen Welt, ed. H. Temporini and W. Haase, vol. 31.2 (Berlin-
New York 1981), pp. 1204-1205.

1 Wolfenbiittel, Herzog-August-Bibliothek Cod. Guelf. 70 Gud. Lat., which preserves on ff. 1 va—2ra argumenta for
Ecl. 1, 2, 4-10 (published by G. Funaioli, “Chiose ¢ leggende virgiliane del medio evo”, Studi medievali N.S. 5 [1932]
154-55).

7 Munk Olsen, L’étude, pp. 680-82 lists sporadic appearances of argumenta (among which a nearly complete set,
such as we find in P, is rare).



A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal. Lat. 1695) 7T

preceded the Georgics and Aeneid and were very popular. Equally understandable is the fact that
summaries of the Eclogues take the form of prose rather than verse. The Greek names of the
shepherds and the various and often complex subject matter (e. g., the poetic contests) would be
difficult indeed to reduce to a single line for each Eclogue as is done for each book of the Georgics
and Aeneid. So useful must the prose argumenta have been for teaching purposes that it is
curious that there are not more extant instances of them.

By the twelfth century, however, the need for these argumenta may not have been so evident.
Unless the commentary was very brief, it was routine for commentators to include a listing and
summary of the actors and action before the initial comment on an Eclogue. They arranged the
material in 2 more-or-less connected and orderly fashion for most, if not all, the Eclogues, and
employed a principle of selection to deal with the numerous etymologies and allegorical identifi-
cations which had been put forth by earlier commentators'®. Whether P’s argumenta were
assembled in their present form in the twelfth century or at an earlier time is a moot point. At
present, I have not found other contemporary witnesses to them, much less one which is older;
but, of course, other instances may similarly be embedded in miscellanies and awaiting extrac-
tion. Their inclusion at this place in the manuscript is telling because, taken together with the
previous material, which is general in nature, the argumenta suggest that the compiler was
trying to place them in a recognizable framework, namely, an apparent commentary on the
Eclogues. These miscellaneous elements are thus organized into a whole and brought into har-
mony with the genuine Virgilian commentary immediately following on ff. 35v-38r.

* k%

I transcribed the text of the argumenta first from microfilm and then checked it against the
manuscript in situ. The tightness of P’s binding and faded condition of the ink may render
problematic transcriptions of a few words. I have preserved the orthography of the manuscript
and introduced punctuation and capitalization according to modern conventions. Angle brackets
signify editorial additions on my part.

<Argumenta in X Eglogas>

<1>. (f. 35r) Dramatico stilo utitur auctor in prima cgloga. In prima egloga inducuntur duo
pastores, alter securus, alter de iniuria conquerens. Et per Tytirum Virgilius significatur, non
tamen ubique.

<2>. In secunda egloga mictico stilo utitur. Et Coridon et Alexis et Menalcas inducuntur, et
Dametas et Amintas. Virgilius in persona Coridonis, Cesar in Alexis, Antonius in Menalca,
Dametas in Theocriti, Amintas in Cornificii inimici Virgilii intelligitur. Coridon tractum no-
men ex nomine auis que coridalis dicitur, idest dulce canens. Alexis (sic) quasi sine responsione
ac superbum inducit; est significatus Alexander, seruus Asinii Pollionis. Hunc cum Virgilius ad
prandium uidisset in ministerio pulchrum, dilexit eumque dono accepit; et significat Cesarem
formosum operibus et gloria.

<3>. Drammatico stilo utitur in tercia et transit in eglogam plenam conuiciorum pastoralium et
iurgii. Prima uero ocium unius tenet, alterius expulsionem; secunda amantem rusticum expri-

8 For an example see the description of the commentary below, p. 79, whose summaries are arranged in much the
same way as the argumenta discussed here. Possibly the compiler of these argumenta extracted them from one or more
commentaries?

10



15

20

25

30

35

40

45

50

78 Virginia Brown

mit; hec uero lites et contradictiones. Menalcas, Dametas, Palemon inducuntur. Cornificius in
Menalca, Dametas in Virgilio, in Palemone Octauianus intelligitur. Per pecus agri significantur.
Ubi uero dicit “Ab Ioue principium” <Edl. 3.60> etc., amabeo carmine utitur in quo difficilior
est pars respondentis que<m> aut maius aut contrarium aut equiparans respondere oportet. Ubi
uero dicit “tris pateat celi spacium” <Ecl. 3.105> etc., uane quidam dicunt ut uoluisset illum
fallere in nomine Celii cuiusdam luxoriosi, cuius sepulchrum tribus ulnis fuit. Alii uolunt
puteum significari qui est in Syene parte Egipti; quem ualde altum foderunt ut probarent solum
locum esse quem recto intuitu sol irradiaret. Nam VIII Kal. Iul. quando sol in centro est ima
putei irradiat. Sed neutrum est: sed unusquisque puteus debet accipi, in quem cum quis descin-
derit, tantum spacium celi uidet quantum permiserit latitudo poli.

<4>. In quarta egloga est argumentum hoc. Hanc eglogam scriptam esse aiunt in honore Asinii
Pollionis uel filii eius Salonini, qui nomen accepit a Salona ciuitate quam pater suus debellauerat
quia ipse tunc natus est. Hic etiam primus arrisisse matri sue in die natiuitatis dicitur, quod
bonum omen fuit; uel potius de Augusto dicatur. Alii uero dicunt quod risus Salonini parentibus
omen erat infelicitatis, quia dicunt ipsum puerum inter ipsa primordia perisse. Huic ergo puero
nunc Virgilius genethicon dictat, hoc est, generacionis carmen.

<5>. In quinta egloga est argumentum hoc, et drammatico stilo utitur in ea. Menalcas et
Mopsus, duo pastores, hic introducuntur se mutuo laudantes et se inuicem remunerantes. Daph-
nim pastorem filium Mercurii extinctum laudantes, et faciunt ei epicedon, quod est carmen
alicui ante sepulturam factum; deinde epitaphium, quod fit sepulto; postea apotheosin, quod fit
deificatis sic ut ascendant. Allegorice per Menalcam intelligitur Virgilius, per Mopsum Emulius
Macer Veronensis poeta phisicus uel alius quilibet amicus Virgilii. Hi laudant Daphnim idest
[ulium. Est autem epicedon usque ubi dicitur “Spargite humum foliis, inducite fontibus um-
bras” <Ecl. 5.40>. Incipit autem in eodem uersu epitaphium usque ad hunc uersum (f. 35v)
“Candidus insuetum miratur limen Olimpi” <Ecl. 5.56>. Ibi incipit apotheosis.

<6>. In sexta egloga est argumentum hoc. Gentilius Varus rogauit Virgilium ut sibi narraret
quomodo duo iuuenes Chromus et Mnasilus rogauerunt quendam senem poetam nomine Sile-
num discipulum Phebi, qui audiuit omnia uerba que locutus est Apollo de constitucione mundi
et de aliis quam plurimis, ut et illis ea indicaret. Egloga talis est “Prima Syracosio”.

<7>. Septima egloga est “Forte sub arguta’ ctc. Egloga hec pene Theocriti est. Nam et istam
transtulit et ad eam multa de aliis congessit.

<8>. In octauam eglogam que est “Pastorum Musam Damonis et Alphesibei” etc. nichil
inueni.

<9>. In nona egloga que est “Quo te Meri pedes” etc. tale est argumentum. Virgilius post-
quam ab Arrio centurione pene occisus est, Romam reuertens mandauit procuratoribus suis ut
tuerentur agros et ad presens obsequerentur Arrio. Modo ergo Meris procurator eius secundum
preceptum Virgilii portat hedos Mantuam, quos Arrio offerat. Quem sequitur pastor et interro-
gat quo pergat. Ille iam suas deflet miserias, et hinc iam uarie prestantur ex hoc casu cantilene.

<10>. In decima egloga que est “Extremum’” etc. est argumentum hoc. Gallus ante omnes
primus prefectus fuit poeta bonus. Hic Gallus amauit Citheridem meretricem libertam Volum-
nii, que eo spreto Antonium euntem ad Gallias est secuta; propter quod dolorem Galli nunc
uidetur consolari Virgilius. Tamen ea consolatio altius intuenti uituperatio est. Nam et Galli
inpaciencia turpis amoris ostenditur, et Antonius a parte <aperte Servius> carpitur inimicus
Augusti, quem contra Romanum morem Citheris est in castris comitata. Aliter conquestio cum
Gallo est de agris in hac egloga.



A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal. Lat. 1695) 79

it
MS. PAL. LAT. 1695 (P), ff. 35v-38r (Commentary)

The fragmentary commentary preserved in these folios of P consists of an accessus and com-
ments on the first five Eclogues. It breaks off in the middle of f. 38r after a comment on Ecl. 5.28,
and immediately following the last comment another twelfth-century hand (presumably that of
a student) has added “G. (?) Zannartus est asinus (?) ipse est bos’” and other scribbles. On f. 38v
there have been added, in a twelfth-century hand, the Notae Iulii Caesaris, prayers, and the
square of opposition. Between the Notae and the prayers is read, in the form of scribbles:

Explicit liber Stacius Achilledos
Perlecto libro dentur sua iura magistro
magister E (2)"°.

Other known witnesses to the commentary are Leiden, Bibliotheek der Rijksuniversiteit B. P. L.
35, f. 2r (= L, s. XII?, Germany? Italy?), also fragmentary and ending mid-way through the
comment at Ecl. 3.55, and Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 3216, ff. 151r-160v
(= M, s. XIV, formerly at the Benedictine monastery of Aspach), exhibiting a seemingly
complete text of the commentary for all ten Eclogues®. My collation of the three manuscripts
reveals a bipartite stemma, with P, whose text is fuller, as one branch and LM, which exhibit
common readings not found in P and a fair number of lacunae (e. g., omission of lemmata and/
or comments at Ecl. 1.51, 1.65, 2.32, 3.18), as the second branch. For reasons of space it is not
possible to publish here the whole of P’s commentary, even though fragmentary, and so I shall
give a general description of the lemmata and comments preserved in P before turning to an
analysis and edition of the accessus.

For each Eclogue there is a summary which begins “In hac egloga” (an old opening formula
found, for example, in the Scholia Bernensia) and precedes the commentary on that particular
Eclogue. These summaries provide a broad notion of the subject matter and indicate (often with
etymological explanations of their names) the protagonists, who are usually identified with the
poet and members of his circle. The initial comment of Servius on the Eclogue is a major source
of information for each summary; occasionally material well within the body of the Servian
commentary is included. P exhibits 172 lemmata with accompanying brief comment divided

19 “Perlecto . . . magistro” is not listed by the Bénédictins du Bouveret, Colophons de manuscrits occidentaux des origines
au XVE siécle. (I read ‘iura’ as opposed to ‘uina’ in Pellegrin, Les manuscrits classiques latins, p. 357). Between magister
and the following large uncial e there is a space of approximately three letters. Professor B. Munk Olsen has kindly
pointed out to me in a letter of 7 December 1986 that, given the separation and the use of majuscule (as opposed to the
minuscule used for magister), ‘E’ does not necessarily have a connection with magister. If we make allowance for the fact
that these entries are essentially uncalligraphic scribbles, it may be possible to understand ‘E’ as the first letter of his
name. In any case, the role of this magister would have to be interpreted in various ways because of the place and manner
in which his name is entered: he may have been the author of both the commentary on the Achilleid and the commentary
on the Eclogues, or the author of one commentary and not the other; he may have been the author of neither commen-
tary, simply expounding the work of another schoolmaster; he may have had nothing at all to do with the present
contents of P, his name being simply a gratuitous insertion by one of the students who used P. I have not found a
‘Magister (H?)E (. ..)’ connected with either Virgil or Statius or both in the volumes published to date of the Mittelalter-
liche Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz, or indeed any entry in this series which could refer to the contents of
P

2 The Leiden codex is described by Munk Olsen, L'étude, p. 725 as “‘s. XI/XII, [talie?””. This date and origin,
however, apply to the Virgilian corpus beginning on f. 2v and not to the commentary on f. 2r. I am grateful to
Professor Munk Olsen for this information and for the revised date and origin of f. 2r.



80 Virginia Brown

thus among the first five Eclogues: respectively, 24, 42, 52, 38, 16. Probably 75 per cent of the
same lemmata are treated also in Servius, and this will convey an idea of their varied character;
but our commentator followed Servius, whether extracting verbatim or adapting freely, less
than half the time, displaying therefore an independence mostly absent from the preceding
summaries. These non-Servian comments, usually brief and quite simple, consist of definitions,
explanations of syntactical points or the shepherds’ actions and motives, and allegorical identifi-
cations (the last are especially numerous, much more so than in Servius). Our commentator
evidently had access to other sources, for he cites alternative explanations (sometimes involving
philosophy), and it may eventually be possible to identify his anonymous authorities. The
examples given below illustrate various features of his method when expounding a lemma:

(P3671) Ecl. 1.1. Patulum est quod numquam clauditur ut aures, nares; patens, quod ad tempus
patet. Tegmen pax, protectio Augusti Cesaris.

(P 36v) Ecl. 1:36-37. Mirabar: interruptio rusticana. Et allegorice Amarillis pro Roma, et poma
fructus scribendi laudes Romanorum.

(P 36v) Ecl.2.2. Delicias idest delicate habitum a domino. Si hoc de Cesare, dominus erat
Iupiter pro diuiciis et potencia, uel Mars quia plurimum bello studebat. Si de Zebete, bene
sequitur nec quid speraret habebat quia diuicie illi deerant quibus illum reuocaret. Si de Alexandro,
item non habebat unde eum alliceret.

(P 371) Ec.3.60. A Ioue: iste iactando se ab alto incipit. Jouem uel mundanam animam que
omnia implet, uel Cesarem ubique inperantem. Muse uel genitiuus uel uocatiuus.

(P37v) Ecl.4.49. Iouis incrementum idest mundane anime. Quidam enim dicunt hominis
animam fissam de diuina substantia et positam in homine; quo mortuo redit ad integrum suum
totum constituendum. Qui<dam> dicunt deum de uno pariete yles fecisse animas et posuisse in
compares stellas, unde ueniant et quo redeant; quidam uero de anima patris traduci sicut corpus
de corpore. [The first and third opinions introduced by “Quidam dicunt” have some affinity
with statements found in book 10 of Augustine, De Genesi ad litteram, while the second opinion
is close to Calcidius’ translation of Plato, Timaeus 41-42; of course the commentator may have
assembled this material with the help of an intermediate source. |

To consider now the accessus. This contains the standard headings found in the ‘type C’
prologue of the twelfth century. Such headings are eight in number and treat, according to the
order given in our commentary, the title of the work, its subject matter, order, quality, inten-
tion of the author, usefulness, branch of learning to which the work belongs, and life of the
poet?!.

Let us examine the treatment of each heading in our accessus.

(1) Servian influence is especially evident under titulus. Here, in accord with statements made
by Servius at the beginning of his commentary on the Eclogues, the Greek etymology of bucolica
is derived from “apo toy (sic P) boykolon” and passages adapted from Servius attribute their
origin to the events accompanying Xerxes’ invasion of Greece or the theft of the statue of Diana
by Orestes and Pylades or Apollo’s stint as shepherd of Admetus or the dedication of this type of
song to rustic deities.

(2) The materia concerns ‘humble persons’, with the Boethian definition of persona preferred to
the Ciceronian meaning. Boethius is not expressly named, and both citations are rather freely

' For the ‘A’, ‘B’ and ‘C’ types of prologues first proposed by Hunt, see Minnis, Medieval Theory of Authorship
(n. 13 above), pp. 15-28.



A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal. Lat. 1695) 81

adapted. This coupling of Boethius and Cicero may derive ultimately from a commentary on
Boethius.

(3) Under ordo, the author of our accessus contents himself with a broad observation adapted
rather freely from Servius’ opening comment on Ecl. 3, namely, that the first Eclogue deals with
two shepherds in opposite circumstances (prosperity and poverty), the second with shepherds
who are in love, and the third with shepherds who are quarreling.

(4) Qualitas must be considered in a threefold way (“ex modo scribendi. .. recitandi. ..
carminis”’)?:

(a) according to the poet’s use of the humble or mediocre or grandiloquent style, each of
which has an accompanying vice. [In the preface to his commentary on the Eclogues and Aeneid,
Servius mentions respectively Virgil’s use of “tres characteres” (“humilis”, “medius”, “gran-
diloquus”) and “‘tria genera dicendi” (“humile”, “medium”, “grandiloquum”) but does not
name the vices of each style (which derive ultimately from ps.-Cicero, Ad Herennium
4.10.15-11.16). Johannes Scotus Eriugena substitutes “mediocris” for “medius’ in his periochae
(as reported by Vita Gudiana I)™.]

(b) according to the kind of recitation employed, whether ‘exegematic’ (when only the poet
speaks, as in the Georgics and Ecl. 4) or ‘mixed’ (when the author and other persons speak, as in
Ecl. 2) or ‘dramatic’ (when only other persons speak, as in Ecl. 3). [This distinction is based on
Servius’ comment at Ecl. 3.1, with the substitution of the second Eclogue for Servius’ tenth
Eclogue as an example of the ‘mixed’ style.]

(c) according to the ‘heroic’ or ‘elegiac’ nature of the poem. [The definition of ‘heroicum’ as
deriving “ex deis et humanis rebus continens uera cum falsis” comes from Servius’ prologue to
his commentary on the Aeneid.]

(5) Virgil’s intention (intentio) in composing the Eclogues is described as twofold and purely
pragmatic: publicly, to praise Augustus and the leading Romans in an allegorical fashion under
the guise of these poems and, privately, to recover his property which had been given by
Augustus to his victorious soldiers after Antony’s defeat. [Under this heading our commentator
combines information given by Servius under intentio and causa; his silence regarding any sort of
literary motive on Virgil’s part, such as Servius’ suggestion that the poet wished to imitate
Theocritus, is noteworthy].

(6) The utilitas of the Eclogues is similarly public and private: to learn among humble persons
and to signify the powerful in an allegorical way; to secure for Virgil the recovery of his
property.

(7) Ethics is the branch of learning to which the Eclogues pertain since these poems are
concerned with the morals of both the powerful and the lowly.

(8) The vita poete is the most interesting heading in the accessus, for it contains information
which is mostly new or not often found elsewhere (to judge from the biographical material
available in published form and my own manuscript investigations). This vita begins in the
manner of the Servian life with facts regarding Virgil’s place of origin, his three places of study

2 This triple division also occurs under the heading of qualitas in the “Accessus Lucani” of the Accessus ad auctores, and
there are a number of verbal parallels with our commentary in the ensuing discussion of each point; see Huygens, ed.,
Accessus ad auctores, pp. 43-44.128-144. However, this is not to say that the commentary faithfully reproduces in every
detail the passage in the “Accessus Lucani”; the differences between the two suggest rather that each might have drawn
on a common fund of material available. The fact that the “Accessus Lucani’ is part of a collection preserved in German
manuscripts of the twelfth century (Huygens, pp. 2-3) is of interest.

2 Bayer, Vergil-Viten, p. 256. On the contributions of Cicero, Servius and Eriugena see F. Quadlbauer, Die antike
Theorie der Genera dicendi im lateinischen Mittelalter (Vienna 1962), pp. 23-30.

6 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



82 Virginia Brown

(Naples, Cremona, Milan), general integrity, and nickname “Parthenias”. Then, in treating the
etymologies of Virgil’s name, our commentator takes leave of Servius and adduces, first, some
unnamed authorities for the derivation of ‘Virgilius’ from ‘virginalis’, next the more familiar
‘Virgilius’ from ‘virga’, and finally the suggestion that Virgil was called after his father who also
bore the name ‘Virgilius™!. The etymologies are followed by the rather startling assertion that
the poet also studied in Greece. This fourth place of study is mentioned before the loss of his
farm and the composition of any of his works, and so presumably Virgil is still a young man. In
contrast, other biographers customarily put the trip to Greece at the end of Virgil’s life; a few
exceptions are ‘Anselm of Laon’, Zono de’ Magnalis and the author of the Vita Monacensis 11, all
of whom state that Virgil went to Athens to study after his sojourns in Cremona, Milan and
Naples (with variations in the order of listing for the first three cities)®. The declaration that
Virgil’s stay in Greece was short because of his academic prowess and that he obtained a

* Bayer, Vergil-Viten, pp. 757-59 gives a convenient (but not complete) list of the etymologies of Virgil’s names.
‘Virga (virgula)-Virgilius’ is to be found there (mostly in manuscripts of German origin and/or provenance), but not
‘Virginalis-Virgilius” and ‘Virgilius’ (father)-‘Virgilius’ (son). ‘Virginalis-Virgilius’ is connected with the derivation of
‘Virgilius’ from ‘virgo’ indirectly through the nickname ‘Parthenias’, for which see Suerbaum, Von der Vita Vergiliana,
pp. 1244-45. In addition to the Vita Probiana, at least one other medieval source records ‘Virgilius’ as the poet’s father:
the Periochae Tegernseenses (Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 18059, f. 162v, s. XI/XIII, of German origin and
printed in Bayer, pp. 274-78); but the name is not supplied under the guise of an etymology. Some later fifteenth-
century biographers and commentators, such as Sicco Polenton and Cinzio Cenedese (who was strongly influenced by
the Vita Probiana and his teacher Pomponio Leto), also record the same name (‘Virgilius’) for father and son. I am
preparing a study and edition of humanistic accessus and biographies of Virgil.

% Virgil’s study in Athens may have been inspired (at least in part) by Horace, Carm. 1.3.5-6, cited by ‘Anselm of
Laon’ at this point in his accessus. The Horatian quotation does not appear in the accounts of Zono de’ Magnalis and the
author of the Vita Monacensis I1.

A somewhat shortened version of the accessus to the Eclogues commentary attributed to Anselm of Laon (d. 1117) is
printed, but not identified, in Bayer, Vergil-Viten, pp. 260-68 from Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 18451, s.
XV (a. 1494). Anselm’s authorship is doubtful. The oldest manuscripts presently located of ‘Anselm’s’ commentaries on
the Eclogues, Georgics and Aeneid (Berlin, Deutsche Staatsbibliothek Lat. fol. 34, Bern, Burgerbibliothek 411 and 474,
and Paris, Bibliotheque Nationale lat. 5137) date from the end of the twelfth century and appear to have been copied in
France. For these and other witnesses see C. Baswell’s entry in D. Anderson, ed., Sixty Bokes Olde and Newe. Manuscripts
and Early Printed Books from Libraries in and near Philadelphia Illustrating Chaucer’s Sources, His Works and Their Influence
(Knoxville, Tenn. 1986), pp. 60-63, no. 35. To Baswell’s list of seventeen manuscripts may be added: Erfurt, Wissen-
schaftliche Allgemeinbibliothek der Stadt Amplon. Qu. 9 (commentary on the Aeneid, s. XII ex., Germany?, according
to Munk Olsen, L’étude, p. 802 [unidentified]); Leiden, Bibliotheek der Rijksuniversiteit Voss. lat. Q. 42, f. 167r (s.
XIII, fragmentary accessus to the commentary on the Eclogues); Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 19484 (s. XIII,
commentary on the Eclogues) and Clm 28824 (s. XV, commentary on the Eclogues, of which only the accessus is
‘Anselm’s’); Venice, Biblioteca Nazionale Marciana Marc. lat. XIV 264 (4296), f. 241 (s. XV, accessus and beginning of
the commentary on the Aeneid). To judge from the number of surviving copies, ‘Anselm’s’ commentaries were the most
widely circulated and the most popular after the commentaries of Servius; Catherine Emerson is preparing an edition
and study of ‘Anselm’s’ commentaries on the Eclogues and Georgics.

For Zono de’ Magnalis (s. XIV, first half) see the accessus to his commentary on the Aeneid in Vienna, Osterreichische
Nationalbibliothek 28 (s. XIV), f. 2r: “Et dicitur quod studuit Cremone; deinde transtulit se Mediolanum, postea
Neapolim, deinde Athenas et ibi omni scientia fuit instructus et fuit magnus magicus . ..” (I am grateful to Professor
Mary Louise Lord for a copy of her transcription of this accessus).

The Vita Monacensis I is printed in Bayer, Vergil-Viten, pp. 370~76 from Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm
4393, ff. 200v-201v (s. XV); cf. p. 372: “Item primo studuit Cremone, deinde in Mediolano, post hec transtulit se
Neapolim, a qua profectus est Athenas. Ibi omni scientia fuit instructus. Tractavit enim celestia et terrestria, philosophi-
ca...” The all-embracing scope of Virgil’s studies in Greece, “Ibi omni scientia fuit instructus”, is noted also by Zono in
identical words and may derive ultimately from Macrobius (cf. Sat. 1.16.12 “Maro omnium disciplinarum peritus”).
For a discussion of Virgil’s studies in Athens as recorded in the Vita Monacensis II, see Suerbaum, Von der Vita
Vergiliana, pp. 1246-47. The reference to Petrarch in the Vita Monacensis II (Bayer, p. 372) is, of course, proof that this
Vita in its present form could not have originated before the fourteenth century; the anonymous author of our commen-
tary and ‘Anselm of Laon’ attest in the twelfth century to the belief in Virgil’s youthful studies in Greece.



A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal. Lat. 1695) 83

magistracy upon his return to Mantua is seemingly without parallel in the lives and accessus
published by Bayer and in the manuscript material which I have examined to date.

This vita continues in P with an account of the “Nocte pluit” and “Hos ego versiculos”
episodes, which may have their first appearance in the Vita Matildae of Donizo of Canossa (d.
after 1115)*. However, in P they are not linked to the recovery of Virgil’s farm, as was reported
by Donizo and later writers like Zono, Bonamente Aliprandi (c. 1350-1417) in his Cronaca
volgare di Mantova and Sicco Polenton, and Donatus Auctus?. Then follows the story of the
seven poets whose envy of Virgil prompted them to study in Greece, each specializing in one of
the liberal arts, and led to a vain attempt upon their return to surpass Virgil. This incident does
not appear in the Lives published by Bayer or in the accessus of the commentaries attributed to
‘Anselm of Laon’?,

The vita concludes with an enumeration of the three authentic Virgilian works, detailing as
well the patrons who requested them, the length of time it took Virgil to produce the poems,
and the finished or unfinished state in which he left them. Worthy of note are: the prefatory
observation that many of his writings are not preserved because he did not compose them in
Rome (at l. 78 below, M reads “Multa quoque scripserat Mantue que ideo non habentur in usu
quia Rome non scripta sunt”, which statement implies something slightly different and could
refer to the Appendix Vergiliana); the coupling of Quintilius Varus with Pollio as the persons
who asked Virgil to compose the Eclogues (although various combinations may be found, more
often than not only Pollio appears in this role in other Lives); twelve years, instead of the
customary eleven, for the composition of the Aeneid (note that L and M also read “XII”’). No
information is given regarding the date or manner of Virgil’s death, and the details regarding the
correction of the Aeneid are taken more or less verbatim from Servius (prologue to his commen-
tary on the Aeneid).

* Kk %

The text of the accessus below is edited from P, with some readings from L and M where P
seems faulty either through error or omission (all other variants of LM are not reported). As for
the fontes, only the ‘explicit’ citations in the text are identified (for ‘implicit’ quotations, see the

% R. Sabbadini, “Le biografie di Vergilio. Antiche medievali umanistiche,” Studi italiani di filologia classica 15 (1907)
248: “La storiella si trova narrata diffusamente la prima volta in Donizone, il quale la riannoda alla confisca del podere di
Vergilio.”

% Two minor details related by our vita concerning the “Nocte pluit” also appear in Zono’s account, which is fulsome
(as might be expected from this prolix commentator). Zono likewise places the first episode on the Palatine Hill where
Virgil is walking and identifies Cornificius as the rival poet (Egeus in Aliprandi and Bacillus in Sicco Polenton and
Donatus Auctus). Cf. Vienna 28, f. 2v (from Professor Lord’s transcription): “Postea uero ductu istorum deuenit in
noticiam Ottauiani hoc modo. Nam dum Virgilius spaciaretur in Palatio ubi debeba<n>t fieri ludi teatrales, ad quos
uenturus erat Ottauianus, et tota nocte pluisset et mane esset tempus serenum, composuit duos uersiculos et ibi reliquit.
Quibus presentatis Ottauiano ipse uoluit scire quis composuisset. Tunc Cornificius emulus Virgilii ait se fecisse et
repremiatus fuit...” It should be noted that L and M conclude the two episodes with an implication of material gain:
“Vnde magnifice remuneratus receptus est in amiciciam Cesaris” (1. 75 below). Given the presence of magnifice in all
three manuscripts, P seems to be in error when it omits remuneratus. Nowhere in this vita as preserved in P is there a clear
reference to any material reward bestowed upon Virgil for his poetic efforts.

% The ingredients for such a story were readily available. Servius, for example, refers in various passages to Virgil’s
enemies, and some ninth-century texts conveniently assemble and list the names of three foes, e.g., the Periochae
Vossianae (‘“Bavius, Mevius et Cornificius”) and the Periochae Bernenses II (**Cornificius Gallus, Bavius, Mevius”). By
the tenth century a Life copied by a German scribe (Vita Monacensis I) exhibits seven names: “Cornificius, Clodius,
Mebeus, Vabeus, Archades, Vavius, Mevius” (Bayer, Vergil-Viten, p. 334). As for Virgil’s learning, Macrobius pro-
vides ample testimony (see Suerbaum, Von der Vita Vergiliana, p. 1247).

6%



10

15

20

25

30

84 Virginia Brown

discussion above). I have retained the orthography of the manuscript(s), introduced capitaliza-
tion and punctuation according to modern conventions, numbered the headings and divided the
text into paragraphs according to sense. LMP were transcribed from microfilm; P was also
checked in situ. Angle brackets enclose editorial additions.

(P 35v) In hoc opere requiruntur VIII: titulus, materia, ordo materiei, qualitas operis, inten-
cio, utilitas, cui parti philosophie subponatur, vita poete.

1. Titulus est bucolicon uel -ca, quod ita intitulatum est apo ton boykolon, idest a boum curali
custodia, licet hic maxime agatur de ouibus et capris. Maluit enim a bubus scilicet a digniori
possessione rusticorum, qui bubus et pastoribus nichil habent utilius, intitulari.

Vnde autem scribendorum bucolicorum usus primum inoleuerit diuersi diuersa referunt.
Nam quidam dicunt <quod> cum Xerses rex Babilonie per Grecorum humida sicco transiret
uestigio et per sicca nauigaret, tanta obsidione cos constrinxit ut sacrificiis Diane uacare non
possent. Lacedemones uero accepta occasione in montes Laconas cum pastoribus ascendentes
ymnos quosdam in honorem eius decantabant. Vnde bucolicorum usus primum inoleuit. Alii
dicunt quod cum Horestes et Pylades simulacrum Diane de Taurica terra sublatum in Siciliam
nauigio detulissent, pastoribus congregatis, tales ymnos in honorem eius decantabant. Vnde
item inoleuit bucolicorum usus. Alii non Diane sed Apollini consecratum hoc carmen ferunt.
Nam cum Apollo deitate spoliatus armenta Admeti iuxta Amphrisum fluuium pasceret, multa
cum pastoribus et cantabat et docuit. Vnde item mos bucolicorum inoleuit. Alii asserunt hoc
carmen omnibus rusticis numinibus consecratum, scilicet Pani, faunis, satyris, nimphis etc., in
quorum honorem usus huius carminis inoleuit.

2. Materia sunt humiles persone, sed hic aliter persona accipitur quam in Tullio, qui dicit:
“Persona est que ducitur uel uocatur in iudicium, cuius dictum factumue reprehenditur uel
laudatur.” Hic uero sic diffinitur: persona est rationalis substantia congruis proprietatibus infor-
mata. Proprietates autem alie separabiles, alie inseparabiles. Inseparabiles sunt ut substantiales
differentie, que sunt rationabilitas, risibilitas; separabiles ut cantatio, rixacio, de quibus hic
tantum agitur.

3. Ordo materiei talis est, quod in prima egloga introducit duos pastores, alterum cantantem
in pacis delectatione et alterum conquerentem de sui expulsione, in secunda amantes, in tertia
rixantes, etc. Lector consideret.

4. Qualitas operis tribus consideratur modis: ex modo scribendi, ex modo recitandi, ex modo
carminis.

Ex modo scribendi siue scribat humili siue mediocri siue grandiloquo stilo, quorum quisque
finitimum uitium habet. Humilis enim habet aridum et exsangue, ubi neque uires sentenciarum
neque pondera sunt uerborum. Mediocris fluctuans et dissolutum: fluctuans ut in dubiis senten-
ciis, dissolutum ut sine continuacionibus. Grandiloqus turgidum et inflatum, ut pomposis uerbis
se nimis aliquis extollit uel magna dicturum se promittit, ut “Fortunam Priami cantabo et nobile
bellum”. Quos tales irridens Oracius ait “Parturient montes, nascetur ridiculus mus”. Que

3 apo toy boykolon P: om. LM idest boum curalis P
8 nauigaret LM: naugaret P
10 Vnde LM: Vsus P
19-20 Cf. Cic., De amicitia 2.10
20-21 Cf. Boeth., Contra Eut. 3 passim
24-25 alterum . .. et LM: om. P
32 turgidum conieci (cf. ps.-Cic., Ad Her. 4.10.15): tragidum ut uid. M: tragedum PL
33-34 Hor., Ars poet. 137
34 ibid. 138-139



A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal. Lat. 1695) 85

omnia uicia Virgilius his omnibus stilis usus sollerter deuitauit, scilicet in Bucolicis humili utens
stilo, in Georgicis mediocri, in Eneide grandiloquo.

Ex modo (P 36r) recitandi aliter, nam recitacio alia exaggematica idest narratiua, alia mictica
idest micta, alia drammatica idest actiua. Exaggematicum est ubi tantummodo sub persona
actoris aliquid recitatur, ut in Georgicis; micticon ubi aliquando auctor aliquando inducta perso-
na recitat; drammaticon ubi nichil auctor sed tantum introducte persone agentes recitant. Omnes
autem hi modi recitandi in hoc opere inueniuntur: exaggematicon, ut “Sicilides mihi’’; micticon,
“Formosum pastor’’; drammaticon, ‘“‘Dic mihi Dametas”.

Ex modo carminis aliter, nam carmina alia sunt heroica, alia elegiaca, et cetera. Heroicum
autem constat ex deis et humanis rebus continens uera cum falsis, constans ex dactilis, sed
propter difficultatem assumpsit spondeum, in fine trocheum.

5. Intencio est publica et priuata: publica, laudare Augustum et Romanos principes allegorice
sub pastorali carmine; priuata, ut agros suos repeteret quos perdiderat. Nam postquam Augu-
stus Marcum Antonium deuicit, agros Cremonensium suis diuisit quia fauerant Antonio. Cum-
que illi non sufficerent, addidit agros Mantuanorum pro uicinitate. Vnde Virgilius: “Mantua ve
misere nimium uicina Cremone.”

6. Vtilitas et communis et priuata est: communis, discere in humilibus personis et potentes
notare allegorice; priuata, agrorum suorum consecucio, quos cum iterum possideret duce quo-
dam triumuiro, uix euasit manus cuiusdam Arrii centurionis qui illos possederat.

7. Ethice subponitur quia de moralitate agit tam potencium quam pastorum.

8. Vita poete. Civis erat Mantuanus. Diuersis locis studuit, scilicet Neapoli, Cremone, Medio-
lani. Eratque probate uite per omnia nisi quod incontinens erat libidinis, sed adeo inde uerecun-
dus erat ut nominaretur Parthenias, idest uirginalis. Secundum quosdam etiam Virgilius, sed
secundum alios a uirga etc., secundum alios a patre Virgilio. Hic tandem studii gratia profectus
in Greciam, in breui tanta sapientia promotus est ut reuersus apud Mantuam magistratum
obtineret donec occiso M. Antonio de prediis suis, ut dictum est, expelleretur. Expulsusque
tandem receptus est in amiciciam duorum principum, scilicet Pollionis et Mecenatis. Qui cum
aliquando deambularet in palacio Augusti Cesaris, hos uersus inscripsit:

Nocte pluit tota; redeunt spectacula mane.
Diuisum imperium cum Ioue Cesar habes.
His lectis et laudatis a Cesare Augusto quesitus est auctor. Quod dum sibi Cornificius usurpas-
set, magnifice remuneratus est. Videns autem Virgilius alii premium laboris sui cessisse, hos
subscripsit uersus:
Hos ego uersiculos feci, tulit alter honorem.
Sic uos non uobis
Sic uos non uobis.
Quod cum Augustus uidisset, iussit Cornificium semiplenos perficere. Quo deficiente Virgilius
a <rogatu> Pollionis et Mecenatis perfecit sic:

40 auctor om. P

41 Verg., Ed. 4.1.

42 ibid. 2.1, 3.1

49 addit P

49-50 ibid. 9.28

63-64 E. Bachrens, ed., Poet. lat. min. 4.155
68-70 ibid. 4.156

72 rogatu om. PLM

35

40

45

50

55

60

65

70



75

80

85

86 Virginia Brown

uellera fertis oues.
mellificatis apes.

Vnde magnifice receptus est in amiciciam Cesaris. De Virgilii probitate tantam Romani poete
habuerunt inuidiam ut septem ex eis in Greciam profecti septem liberalibus studerent artibus,
singuli in singulis, ut omnes solum uincerent. Sed ille reuersos deuicit, quemlibet in sua arte.
Multa quoque scripsit que ideo non habentur quia Rome non scripsit. Rome dicitur scripsisse
Bucolica maxime rogatu Pollionis et Vari Quintilii, quos laudat in hoc opere, sed maxime
Augustum; que tribus annis edidit et correxit et recitauit. Rogatu Mecenatis Georgica, que VII
annis scripsit, correxit, recitauit. Hec autem duo uolumina preludium sunt Eneidis. Nam in
laudem Augusti et Romanorum principum et populi Eneida scripsit XII annis, sed morte pre-
uentus nec correxit nec recitauit; quare iussit ea comburi. Sed ne tam elaboratum opus periret,
Augustus Tuccam et Varum corrigere iussit hac lege, ut superflua demerent, de suo nichil
adderent. Vnde ibi inueniuntur semipleni uersus. Tanti ergo operis preludium erant Bucolica in
X eglogas distincta et ordinata.

111
Date and Origin of the Miscellany-Commentary in MS. Pal. Lat. 1695 (P)

A claim for the twelfth-century German origin of P’s miscellany-commentary was made in
the title of this article, and it is only fair to conclude by summing up the evidence for such an
attribution.

First, both P’s contents and palacography point unmistakably in this direction. Otto and
Conrad of Hirsau, respective authors of the Salutaciones Oddonis (ff. 3r—4r) and the excerpt from
the Dialogus super auctores (ff. 34r-35v), were German and wrote in Germany in the twelfth
century. In addition, the headings in the accessus (ff. 35v=36r) to the anonymous fragmentary
commentary on the Eclogues are typical of the twelfth-century arrangement (‘type C’) and the
vita in this accessus contains some information unique to, or usually to be found in, medieval
German sources (the name of the poet’s father, etymology of Virgil’s name, seven enemies of
Virgil, threefold consideration of qualitas). P itself was copied by German scribes in the middle
third of the twelfth century and is the oldest witness to the commentary; of the two other
manuscripts exhibiting the commentary, one (L) may be German (or Italian) and the other (M)
has a German provenance. It should be noted too that Conrad of Hirsau’s Dialogus super auctores
is all the more firmly anchored in Germany since the other known manuscripts were also copicd
there. Hence it is unlikely that our miscellany and commentary would have been included in P
unless this material itself had a German connection.

Until further evidence turns up in the form of older (or other) witnesses which were copied
elsewhere on the Continent or in England, I suggest that the miscellany and commentary be
regarded as originating in Germany during the twelfth century. At present, this commentary is
the fullest exposition of the Eclogues known to us among the other non-Servian commentaries
copied by German scribes before the thirteenth century. It also enjoyed a modest success.
“Magister E (?)”” and “Zannartus’ may have to be identified before we can know more precisely
where and when the commentary circulated.

73-74 Poet. lat. min. 4.156
74 mellificatis LM: -castis P
75 post magnifice add. (fort. rectius) remuneratus LM



FRANZ BRUNHOLZL

DIE GESANGE DES FILI

Es war in einem unbestimmten Jahr gegen die Mitte des neunten Jahrhunderts. Ein kalter
Sturmwind von der See her fegte iiber das flache Kiistenland Niederlothringens und riB die
letzten diirren Blitter von den Biumen. Dann fiel auch schon der erste Schnee und verhiillte das
Land mit einer weifien Decke. Durch das Unwetter strebten drei Minner auf ihrer Wanderung
von der Kiiste her der kleinen Bischofsstadt Liittich zu. Am Ziele angelangt, begaben sie sich
alsbald zum Hof des Bischofs. Dieser, Hartgar mit Namen, ein Mann, der das Herz auf dem
rechten Fleck hatte, nahm die Fremden freundlich auf, lieB ihnen trockene Kleider geben, sorgte
fiir ihre Bewirtung und veranlaBte, daB sie ein leerstehendes Haus unweit des Bischofshofes zur
Unterkunft erhielten.

Die drei Fremden — es waren Iren, wie sich herausstellte, die geradewegs aus ihrer Heimat aufs
Festland gekommen waren, und Geistliche dazu — bedankten sich, wohl nicht allzulange nach
ihrer Ankunft, durch den Mund ihres Wortfiihrers, der sich Sedulius nannte, bei Bischof Hart-
gar fiir die freundliche Aufnahme mit einem Gedicht'. Das war gewil3 nicht die iibliche Weise,
nach welcher Giste sich erkenntlich zu zeigen pflegten, schon gar, da es diese nicht bei ein paar
artigen Versen bewenden lieBen. Was die Fremden, was Sedulius da vortrug, war ein festliches
Preislied, wohl gegliedert und nach allen Regeln der Kunst geformt, mit feierlich volltdnendem
Anruf der Muse beginnend:

Florida Thespiadum soror ac praecnobilis Eglae . . .

einem Anruf, der nach vier Distichen mit der Nennung des zu Rithmenden, Hartgars des
Bischofs,

texito carmen
permulcens aures nobilis Hartgarii (1,7/8)

zum eigentlichen Preislied iibergeht, das im fiinften Distichon anhebt:

est pius ille melis condignus laude canoris
Europae sidus nobilitasque potens (1,9sq.)

und sich iiber fiinfzehn Distichen, bis v. 38, (das sind zwei Drittel des gesamten Liedes) er-
streckt.

Dem nach Umfang und Gewicht zentralen Lobpreis Hartgars folgen, als Gegenstiick gleich-
sam zum einleitenden Anruf der Musen, wiederum vier Distichen, die den Dank der drei Iren
fiir die gastliche Aufnahme enthalten (v. 39-46), und, das Ganze zusammenfassend und abschlie-
Bend, ein Segenswunsch fiir den Bischof (v. 47 sq.).

Selten diirfte einem Bischof nach kurzer Bekanntschaft ein so iiberschwenglicher Lobpreis
gespendet worden sein, wie derjenige, den die Iren dem Hartgar zollten in Worten, die man an

! Sedul. Scott. carm. 1. — Das Wichtigste, was seit Traubes grundlegender wiewohl nicht abschlieBender Edition —
MGH Poetae 1II, 1886, 151ff., — gesagt worden ist, steht bei Reinhard Diichting, Sedulius Scottus. Seine Dichtungen
(Miinchen 1968 [Heidelberger Diss. 1965]).



88 Franz Brunhdlzl

den Konig oder Kaiser hitte richten kénnen?, und ganz gewiB hatte Hartgar mit Bezug auf seine
Person noch nichts derartiges gehort.

Wir wissen nicht, ob Hartgar fiir Schmeicheleien dieser Art empfinglich war, ob er gutmiitig
dariiber lachte oder ob er schlichtweg an den Versen sein Gefallen fand, ohne sie sonderlich ernst
zu nehmen. Aber was immer seine Reaktion gewesen sein mag, er hat mit Sicherheit nicht
geahnt, was das Preislied in Wahrheit bedeutete, in welches Verhiltnis er tatsichlich zu den Iren
- zumindest in deren Augen — getreten war.

Das Nachstliegende wire wohl gewesen, daf3 die drei Fremden nach einigen Tagen der Rast
sich fiir die gewihrte Gastlichkeit bedankt und wieder auf den Weg gemacht hitten. Aber davon
war nicht die Rede. Gesetzt den Fall, Hartgar habe sie zum Bleiben eingeladen, was man aus
carmen 3,26 schlieBen konnte (was aber durchaus ungewif ist), so muBte es doch wenigstens
seine Verwunderung erregen, als er nach einiger Zeit — wir wissen nicht, wie lange nach jenem
Preislied — wiederum ein Gedicht von Sedulius erhielt, aus welchem thm nun ganz andere Téne
entgegenklangen®:

Vestri tecta nitent luce serena,
florent arte nova culmina picta,
rident atque tolo multicolora

et formosa micant scemata plura. . .
Nostri tecta nigrant perpete nocte egs.

Die 49 katalektischen Asklepiadeen sind cin einziger Vorwurf gegeniiber Hartgar und denjeni-
gen, die in seinem Auftrag sich um das Wohl der Iren zu kiimmern hatten. Sedulius vergleicht
den Bischofshof mit der drmlichen, unwohnlichen Behausung, die man ihm und seinen Gefihr-
ten zugewiesen hat: wihrend jener hell und freundlich und auf verschiedene Weise mit figiirli-
chen Darstellungen geschmiickt sei, habe ihr, der Iren, Haus nicht SchloB noch Riegel, der Wind
dringe durch und durch, die Winde seien verruBlt, das Dach undicht, die Fenster so triib und
blind, daB im Innern des Hauses selbst bei Tag Dunkelheit herrsche. Das sei ein Haus fiir
Maulwiirfe und fiir Nachteulen, nicht aber fiir Gelehrte; und scherzend 14dt Sedulius den heili-
gen Lambert ecin, mit all seinen Schiitzlingen — er ist der Patron der Blinden — bei den Iren
Wohnung zu nehmen, auf daB dieses finstere Haus in Zukunft fiiglich ,,das Blindenheim**
genannt werde allezeit (v. 32 sqq.). Der Scherz lockert die sonst allzu herbe Kritik. Denn auch
wenn die Iren recht hatten mit ihrer Feststellung, wenn ihr Logis in der Tat sich nicht fiir einen
lingeren Aufenthalt eignete: muBte nicht doch ihre Beschwerde zumindest als recht ungehérig
erscheinen? Da waren die drei ungeladenen Giste buchstiblich hereingeschneit, froh um ein
Dach tiber dem Kopf; dann waren sie, aller guten Sitte vergessend, einfach dageblieben, und nun
erdreisteten sie sich, das Haus des Bischofs mit dem ihrigen zu vergleichen, und damit nicht
genug, mit dem Hause, das man ihnen als voriibergehende Bleibe zugewiesen, nicht nur unzu-
frieden zu sein, sondern beziiglich der von ihnen geforderten besseren Wohnung auch noch
héhere Anspriiche zu stellen: hell und sonnig vor allem solle es sein, verschlieBbar natiirlich mit
SchloB und Riegel, aber auch cine vertifelte Decke wiinschten die Herren und bunte Teppiche
dazu. Hartgar muf ein groBziigiger und giitiger Mann gewesen sein, wenn er solchen Leuten
nicht einfach die Ttiir wies: wen hitte die Unverschimtheit der Fremden nicht geirgert?

Fiir Sedulius und seine Gefihrten sahen die Dinge freilich anders aus: ,, Wirklich, glaub‘ mir:
das ist kein Haus fiir Gelehrte!*“:

non haec apta domus, crede, sophistis

2 Man vergleiche etwa mit Europae sidus v. 10 den pharus Europae in dem Epenfragment Karolus Magnus et Leo papa
v. 169.
* Sedul. Scott. carm. 4.



Die Gesinge des fili 89

sagen sie (v. 28) in dem eigenartigen, etwas nachsichtig belehrenden Ton, der in diesem Gedicht
mitschwingt. Natiirlich lag in diesem Tone selber eine Unverschimtheit oder muBte doch von
Hartgar als cine solche empfunden werden. In den Augen der Iren, die von der ihnen vertrauten
kirchlichen Organisation her in einem Bischof wohl den Inhaber der hoheren Weihebefugnis,
nicht aber den Inhaber der Jurisdiktion in seiner Didzese oder gar den Kirchenfiirsten zu sehen
gewohnt waren (woran sie sich dann allerdings sehr rasch gewdhnten — zu ihrem Vorteil), in
ihren Augen stand der Bischof in der Hierarchie nur um ein weniges tiber dem gewohnlichen
Geistlichen und allemal noch unter einem Abt; da mochten sie, die immerhin auch die Priester-
weihe empfangen hatten*, wohl ein kollegiales Auf-die-Schulter-klopfen fiir erlaubt ansehen.
Sicher aber ist, daB sie sich sophistae oder (v. 44) sophi nannten, an anderer Stelle wohl auch als
docti bezeichneten. DaB die erstgenannten griechischen Termini nur Synonyma des letzteren
sind, die entweder des Metrums wegen oder weil die Iren nun einmal gern mit ihren Griechisch-
kenntnissen prunkten, verwendet wurden, ist klar. doctus aber — und dann natiirlich auch die
Synonyma — werden bei Sedulius nicht in dem tblichen Sinne als Bezeichnung personlicher
Fihigkeiten oder personlicher Kenntnisse gebraucht; sie sind vielmehr, als Selbstbezeichnung
des Sedulius und seiner beiden Landsleute verwendet, nichts anderes als Ubersetzungen des
altirischen fili. Die Fremden geben sich somit als Angehérige des auf dem Kontinent unbekann-
ten spezifisch irischen (oder vielmehr keltischen, aber nur bei den Iren so genannten) angesche-
nen Standes der filid, der Gelehrten unter den Laien gegeniiber demjenigen der altheidnischen
Druiden, die im christlichen Irland im Stande der Kleriker, insbesondere der Monche fortlebten,
zu erkennen. Zur Zeit des Sedulius hatten die filid lingst den gesellschaftlich abgesunkenen
Stand der Barden aus seiner Stellung am Hof der Kénige und Hochkénige verdringt und neben
ihren althergebrachten Aufgaben auch die Titigkeit des offiziellen Hofdichters an sich gezogen.
Zu diesem angesehenen Stande der Gelehrten und Dichter gehérten Sedulius und seine Ge-
fahrten.

Es geht hier nicht um ein mehr oder weniger belangloses biographisches Detail. Die Feststel-
lung, daB Sedulius Scottus fili, daB er in altkeltischer Bildungstradition aufgewachsen war, darf
bei der Betrachtung seines Werkes nicht auBer acht gelassen werden; denn es wire zumindest
{iberraschend, wenn ein Mann, der sich, wiewohl der lateinischen Sprache und Dichtkunst
michtig, auch in der ihm fremden Welt des Frankenreichs sich als fili bezeichnet und aus seiner
Zugehorigkeit zu diesem Stande gewisse Rechte folgert und fordert, dann in seiner Dichtung
cben dies sollte vergessen und verborgen haben. Die Frage ist wohl nur, wie sich in des Sedulius
erhaltenen Dichtungen die von ihm festgehaltenen altkeltischen Bildungstraditionen seiner Hei-
mat mit denjenigen der lateinischen Welt verbinden oder, richtiger vielleicht, in welcher Weise
die ihren Urspriingen nach so grundverschiedenen Bildungselemente aufeinander treffen, in
welchem Verhiltnis sie zueinander stehen.

Man weiB scit langem, daB Sedulius sich in formaler Hinsicht mit den Traditionen der lateini-
schen Dichtung wohlvertraut zeigt®. Mit der Beherrschung der Sprache verbindet sich in stilisti-
scher Hinsicht eine maBvolle Anwendung der Imitation antiker Autoren — Vergils, Ovids vor
allem; die beobachteten Anklinge an Fortunatus scheinen mehr zufillig zu sein — in ihrer schlich-
testen Form, nimlich als unmittelbare Ubernahme von Versen (ausnahmsweise) oder von Vers-
teilen, die nur dem Schmuck der Rede dienen. Auch das Spiel mit Namen und Begriffen aus der
antiken Mythologie nebst solchen aus der Bibel und sonstiger christlicher Uberlieferung gehort
zum gleichsam selbstverstindlichen Bestande der lateinischen Dichtung des Sedulius, die sich

* doctos grammaticos presbiterosque pios carm. 3,14. Vgl. Diichting S. 35 mit Anm. 41.
5 Eine ausfiihrliche Untersuchung liegt nunmehr vor in der Studie von Jean Meyers, L’art de Uemprunt dans la poésie de
Sedulius Scottus. Bibliothéque de la faculté de philosophie et de lettres de I'université de Liege, fasc. 145 (Liege 1986).



90 Franz Brunholzl

insoweit durchaus dem Rahmen der karolingischen Poesie einfligt. Dazu kommt die Beherr-
schung der hiufigeren poetischen Formen: des Distichons und des Hexameters sowie der sap-
phischen Strophe als der bevorzugten Mafe; andere, wie der katalektische Asklepiadeus oder
Rhythmen wie ein Siebensilbler mit fallendem SchluB werden vereinzelt angewendet. Insgesamt
ist der Umgang mit lateinischer Metrik so sicher, daB ein Kenner vom Range Wilhelm Meyers
den Sedulius — iibertreibend, weil es sich um kein wesentliches Merkmal handelt, aber nicht
ohne Grund - einen Verskiinstler hat nennen kénnen®. Die duBere Form der Gedichte entspricht
somit durchaus’” dem Ublichen. Das Gewand der Dichtung ist in sich einheitlich und rein
,,Jateinisch*‘.

Was auffillt und von jeher aufgefallen, wiewohl nicht hinlinglich erklirt worden ist, betrifft
den Inhalt der Gedichte, ihre Gegenstinde und deren Auffassung zum einen, die Vorstellungs-
welt des Dichters zum anderen. Nach Lage der Dinge muB es sich bei diesen fremdartigen
Ziigen um die vermuteten Elemente keltischen Ursprungs, die charakteristischen Merkmale der
Jfili-Dichtung handeln. In der Tat stimmen die Gegenstinde zu dem, was wir von der fili-
Dichtung aus anderen Quellen wissen. Fiir den vorliegenden Zweck geniigt es, auf diec wichtig-
sten Erscheinungen dieser Art hinzuweisen. Am klarsten lassen sich die Verhiltnisse an den
zwolf Gedichten erkennen, die aus der Zeit des Aufenthalts bei Hartgar in Liittich stammen
(carm. 1-11 und 17)%, obwohl auch diese nicht ganz unproblematisch sind.

Vielleicht das dlteste auf dem Kontinent verfaBte Gedicht des Sedulius liegt in carmen 3, 1-20
vor. In einer ungewohnlichen Beschreibung des Wintereinbruchs mischen sich Naturnihe,
Erlebnisbericht und realistische Darstellung mit einer seltsamen Neigung zum Hiniibergleiten in
dic Unbewegtheit des an die zeitliche Abfolge nicht gebundenen Bildes. Sedulius kniipft an die
Beschreibung die Bitte um seine und der zwei Gefihrten Aufnahme bei Bischof Hartgar’. Von
dem Preis- und Dankgedicht an Hartgar, carm. 1, war oben bereits die Rede. Man erkennt
tiberdies, daB8 es dem Dichter um mehr ging als um den Dank fiir die gastliche Aufnahme. Der
festlich gestimmte Ton, der kunstvolle Aufbau'’, fiir den sich in der Dichtung der Zeit so leicht
keine Parallele wird finden lassen, und der Uberschwang des Lobpreises stehen in keinem
Verhiltnis zu dem Vorgang der Inkorporation von Geistlichen in eine andere Didzese. Fiir
Sedulius und seine Gefihrten bedeutete die Aufnahme durch Hartgar nicht mehr und nicht
weniger, als daB sie, die heimatlos gewordenen filid, in dem Liitticher Bischof ihren neuen Herrn
gefunden hatten:

per te Scottigenis requies praestatur egenis:
gaudens, alme pater, hos pietate foves. (1,39 q.)

Das Gedicht ist nicht in erster Linie riickschauender Dank, es leitet vielmehr einen neuen
Abschnitt im Leben des Dichters ein, den dieser, dem Amte des fili am Hof seines Herrn gemiB,
mit dessen feierlichem Preise beginnt.

Zu den Aufgaben des fili gehérte es, die wichtigeren Ereignisse im Leben seines Génners mit
seiner Dichtung zu begleiten. In carmen 2 begriiBt Sedulius den von einer Reise zuriickkehren-
den Bischof. Man muf} annehmen, daB ein entsprechendes Gedicht, das Hartgar zugedacht war,
als er die nicht niher bestimmte Reise antrat, verloren ist. Als nimlich Hartgar zur Winterszeit

¢ Wilh. Meyer, Gesammelte Abhandlungen 11 (1905), S. 352.

7 Eine Ausnahme, carm. 80, ist anders zu erkliren.

® Diichting S. 27ff.

? Diichting S. 35 driickt sich etwas vorsichtiger aus, weil er den literarischen Charakter des Gedichts betont und die
Verse 21-24 anders erklirt, gegen Jarcho, Speculum 3 (1928) S. 537.

" Den Zahlensymbolikern zu Anfang der siebziger Jahre ist dieses Stiick entgangen; was hitte sich nicht an die
Komposition der 4 + (16 — 1) (oder 3 X 5?) + 4 + 1 Distichen an Spekulationen kniipfen lassen!



Die Gesinge des fili 91

cine Reise nach Rom antrat, carm. 5, widmete ihm sein fili ein Propemptikon. Des Bischofs
langes Fernbleiben — er kehrte erst im Hochsommer des folgenden Jahres zurtick — veranlaBte
den zu Hause gebliebenen fili, ein Gedicht von 40 Distichen, carm. 6, das die Schnsucht der
Daheimgebliebenen, insbesondere die des fili, nach dem in der Ferne Weilenden ausdriickt, zu
verfassen. Er fordert den Bischof zuriick von der ,,Tochter Sion‘, von Rom, vom Tiber, von
Italien selber, und heiBt ihn im Namen der ganzen Didzese Liittich willkommen''. Ein drittes
mit derselben Reise zusammenhingendes Gedicht, carm. 7, mit 160 Versen das umfangreichste
des Sedulius iiberhaupt, begriit den heimgekehrten Bischof und berichtet bei dieser Gelegen-
heit, daB er nicht als Pilger, sondern im Auftrag Kaiser Lothars I. nach Rom gereist war.

Zeitereignisse anderer Art spiegeln sich in carmen 8, einem Preislied auf Hartgar, diesmal aus
besonderem AnlaB gedichtet. Der Bischof war mit einer Schar Bewaffneter ausgertickt, um
cinen Haufen eingefallener Normannen zu vertreiben; der fili feiert den gliicklich zurtickgekehr-
ten Hartgar als Schiitzer seines Volkes.

Eines der besonders charakteristischen Gedichte, die Lage der Iren in Liittich wie ihren Stand
als filid kennzeichnend, ist carmen 9, ein Bitt- oder vielmehr Bettelgedicht. Sedulius und seine
Gefihrten, die in volliger Abhingigkeit von ihrem Génner leben, werden von Hunger und
Durst wie von einer grausamen Bestie gequilt und bitten Hartgar um Hilfe. Wie in einem
zusitzlichen Verspaar gesagt wird, erregt die originelle und humorvolle Art der Bitte dic Heiter-
keit des Bischofs, der sogleich den Wunsch seiner Schiitzlinge erfiillt.

Derselben Gruppe von Bitt- oder vielmehr Bettelgedichten gehrt carmen 10 an, in welchem
der Dichter dem Hammel, den er dem bischéflichen Gonner entlockt hat, klarzumachen sucht,
daB das Opfer seines Lebens fiir ihn, den fili, nicht nur deshalb freudvoll sein werde, weil er, der
Hammel, mit seinem Fell den Gelehrten und Poeten zu wirmen die Gunst habe, sondern ihm
selber den gréBten Vorteil, ja die Unsterblichkeit verschaffen kénne, einmal, weil er vielleicht
als Aries an den Himmel versetzt wiirde, auf jeden Fall aber mit seiner Haut als Pergament die
unsterblichen Verse des Dichters aufzunchmen vermége.

Das sind alles Themen, die ganz zweifellos in der fili-Dichtung tiblich waren. Nicht so sicher
3Bt sich dies von dem carmen 11 behaupten, einem Weihnachtslied, das sich dadurch von
Dichtungen, die aus demselben AnlaB verfaBt und auf uns gekommen sind, unterscheidet, daB
der Dichter die am Feste Teilnchmenden mit Personen der ersten Weihnacht gleichsetzt, sie wie
in einem Spiel in bestimmten Rollen auftreten liBt. Der Bischof wird auf solche Weise als der
heilige Joseph, der Nihrvater des Jesuskindes, vorgestellt, die drei Iren, Sedulius und seine
Gefihrten, stellen als die ,, Weisen aus dem Abendlande® gleichsam das zeitgemiBe Gegenstiick
zu den magi ex oriente dar. Die Deutung oder das gedankliche Spiel ist der festlindischen
Literatur fremd; an eine wirkliche szenische Darstellung ist sicher nicht zu denken. Auf der
anderen Seite lige es wohl nahe, sich vorzustellen, daB im christlich gewordenen Irland der fili
auch christliche Feste mit seiner Dichtung begleiten sollte oder konnte. Da8 Zeugnisse hiefiir zu
fehlen scheinen, besagt wenig. Da es aber einstweilen allem Anschein nach keinen Hinweis dafiir
gibt, daB eine derartige Deutung oder ein derartiges Hineinnehmen von Zeitgenossen ins bibli-
sche Geschehen vorkommt, wird man zumindest dieses wesentliche Element des Gedichts als
dem Sedulius Scottus cigen anzusehen haben, womit der Zusammenhang mit der fili-Dichtung

offen bleibt!%.

" Diichting S. 49 nimmt auch hier nachtrigliche, d.h. nach der Riickkehr Hartgars erfolgte Abfassung an. Die
Verhiltnisse liegen #hnlich wie in dem oben Anm. 9 genannten Fall.

12 Nicht gerade als Parallelfall, aber hinsichtlich der Kithnheit einer auf die Gegenwart bezogenen Exegese lieBe sich
das berithmte Hammelgedicht (carm. 41 de quodam verbece a cane discerpto) anschen, in dem auch das ,,Opfer des
Hammels®, wiewohl behutsam und cher parodierend mit dem Opfer des Lammes in Bezichung gesetzt wird; vgl. dazu
Diichting S. 139ff. Aber das sind vielleicht doch Eigenheiten, die auf Rechnung des Sedulius kommen.



92 Franz Brunholzl

Natiirlich erscheint der fili, der das Leben seines Herrn in den mannigfachsten Ereignissen
begleitet hat, auch bei dessen Tod und Begribnis. Bei Sedulius findet sich dafiir ein ebenso
schones wie lehrreiches Beispiel in carmen 17, der Totenklage fiir den plétzlich verstorbenen
Hartgar. Da planctus und speziell Totenklagen auch in der lateinischen Literatur zu den hiaufigen
Erscheinungen gehéren, miiBte sich ein Unterschied in der Behandlung oder Auffassung des
Stoffes erkennen lassen, sofern ein solcher besteht. Dabei ist zu bedenken, daB Sedulius, der sich
der lateinischen Sprache und Verstechnik bedient, auch in stilistischer Hinsicht sich an die im
Raum des Lateinischen tiblichen Ausdrucksformen weitgehend anschlieBt, von vornherein nur
einen geringen Spielraum fiir etwaige Eigenheiten hatte.

Der planctus auf Hartgar ist so aufgebaut, daB zwei nach Gewicht und Umfang ungleiche
Glieder gleichsam um ein Angelstiick angeordnet erscheinen. In den ersten sechs der insgesamt
zwolf sapphischen Strophen ruft der Dichter auf zur Klage um den verstorbenen Bischof und
weist auf den Schmerz hin, der Franzien, Irland, Rom und Italien ergriffen habe. Arm und reich,
Geistlichkeit und Laien, jung und alt, Minner und Frauen sollen klagen, Sonne und Gestirne
und alle Elemente sollen um den Heimgegangenen trauern. Nachdem die Klage sozusagen
geschlossen und mit einem Hinweis auf das iiberraschende Hinscheiden des Bischofs der Uber-
gang zu einem neuen Gedanken erfolgt zu sein scheint, folgt als siebte Strophe der Wehruf des
Dichters selbst, der sein personliches Leid beklagt und sich so ganz allein all den anderen
Klagenden gegeniiberstellt, die er zur Totenklage aufgerufen hat: den Vélkern Europas, allen
Schichten, Stinden, Geschlechtern, Altersstufen, der ganzen Bevélkerung, dem ganzen Uni-
versum:

Heu mihi flenti misero poetae,

Vix queo verbis resonare maestum

corde conceptum misero dolorem.
Heu, bone Christe!

Die folgenden Strophen, der kiirzere zweite Teil, reden von der Freude im Himmel iiber den
neuen Heiligen.

Wie ungew6hnlich, wie fremdartig in diesem Gedicht das persénliche Hervortreten des Dich-
ters, das Hinausrufen seiner, des Poeten, Klage ist, lieBe sich in einem Vergleich mit dem
vielleicht nichststechenden planctus, der Totenklage des Patriarchen Paulinus von Aquileia um
den Markgrafen Erich von Friaul aus dem Jahre 799 zeigen. Obwohl der Klagende nicht, wie
hier, ein einfacher Geistlicher ist, sondern der Patriarch, der dem Tod des Jiingeren seine Klage
weiht, und obwohl er dem Toten so nahe gestanden war wie wenige, tritt er doch ganz zurtick
hinter die Pflicht und die Wiirde seines Amtes. Es ist, was man bei Sedulius antrifft, mehr als das
bekannte SelbstbewuBtsein der Iren, das sie auf dem Kontinent so leicht unbelicbt machte. Es ist
auch mehr als ein personliches dichterisches SelbstbewuBtsein, das man, als eine ingesamt recht
friih wirkende Erscheinung in dieser Zeit, konstatieren kénnte. Es ist der fili, dem es obliegt,
seinen Herrn und Gonner zu beklagen, und der diese Aufgabe erfiillt — nicht nur, weil er, was
man vielleicht nicht ganz vergessen sollte, mit dem Tod des Gonners auch seine Existenz
verliert.

Sedulius scheint, nachdem er Hartgars fili gewesen, in etwa so, wie er es aus seiner Heimat
kannte, zunichst dieselbe Lebensform bei Bischof Franco beibehalten, dann das gleiche bei
verschiedenen, zumeist weltlichen Herren mit wechselndem Gliick versucht zu haben. So keh-
ren auch die Motive seiner Dichtung bei jedem neuen Herrn wieder oder zeigen doch sehr groBe
Ahnlichkeit miteinander. Davon ausgenommen sind nur die eigentlich personlichen, worunter
sich so kostliche Texte wie das —an Horaz (serm. 1,6,122 sqq.) erinnernde, doch durchaus nicht
von diesem abhingige — carm. 74 (Aut lego vel scribo) oder die besonders wertvollen originellen
Verse (carm. 1141 de quodam verbece a cane discerpto) finden. Die fili-Dichtung selber, auf die es



Die Gesinge des fili 93

hier ankommt, ist wahrscheinlich sehr konventionell gewesen, woher der stark formelhafte Zug
in vielen Stiicken des Sedulius sich erkliren wiirde.

Besonders auffillig ist der vergleichsweise hohe Anteil von Preisliedern fiir geistliche und
weltliche Herrn: (auBer den genannten) solchen an Hartgars Nachfolger Franco, vielleicht an
Adventius von Metz, sodann fiir Karl den Kahlen, Lothar I. und IL., fiir die Kaiserin Ermingard,
fiir deren Tochter Berta, fiir den Markgrafen Eberhard von Friaul und andere, nicht selten mehr
als cines fiir dieselbe Person. Mit antiker Panegyrik haben sie wenig oder nichts zu tun, und in
der karolingischen Dichtung stehen sie zwar nicht véllig vereinzelt, wirken aber doch in man-
chem fremdartig und nehmen vor allem ihrer Hiufigkeit wegen eine besondere Stellung ein.
Ungewdhnlich ist auch, daB in einem Gedicht eine besondere Nihe und Vertrautheit mit der
Familie des durch die Dichtung gefeierten Fiirsten zum Ausdruck kommt, wie es in dem
planctus des Sedulius auf den im Kindesalter verstorbenen Sohn des Markgrafen Eberhard von
Friaul (carm. 37) geschieht, in dem Sedulius tréstend darauf hinweist, daB ein weiterer Sprof-
ling ja schon zu erwarten sei:

nec desperamus, quod vobis altera proles
aurea nascetur mox renovante deo. (37,19sq.)

In der festlindischen karolingischen Dichtung ist solches kaum denkbar.

Die Gedichte, die hier als dem fili eigen betrachtet worden sind, zeigen auch im einzelnen
gewisse Eigentiimlichkeiten, welche die Vorstellungswelt des Dichters oder vielmehr die seiner
keltischen Heimat betreffen.

Eines der seltsamsten und auffilligsten Merkmale der Dichtung des Sedulius ist der Gebrauch
von Farbbegriffen, durch welche nichtkdrperliche Eigenschaften bezeichnet werden; sic sind
von den letzteren véllig unabhingig und stehen zuweilen geradezu in Gegensatz zu diesen.
Umgekehrt kénnen auch Gegenstinde oder Lebewesen von feststehender und eindeutiger Farbe
an Stelle dieser Farbe genannt und ihrerseits in tibertragenem Sinn gebraucht werden. Vorzugs-
weise handelt es sich um die Begriffsfelder von Schwarz und WeiB; ob und inwieweit andere
Farben in ihnlicher Weise Bedeutung haben, wire zu untersuchen. An sich ist der metaphori-
sche Gebrauch von Farbbegriffen durchaus bekannt und verbreitet, man findet ihn vermutlich in
allen Sprachen und Kulturen, und daran mag cs liegen, daB die bei Sedulius Scottus schr
auffillige, zu Dutzenden anzutreffende Erscheinung kaum Beachtung gefunden hat.

,, WeiB*“ mit seinen Synonymen ist eine auszeichnende Farbe. Sie kann alles bezeichnen, was
gut und lobenswert ist, und darum auch alles, was dem Sprechenden nahe steht und sciner Sym-
pathie teilhaftig wird'®. Schwarz ist alles Bedrohliche, Feindselige und Bose. Die jeweiligen
Begriffe werden sowohl durch eigentliche Farbbezeichnungen ausgedriickt als auch durch Ge-
genstinde oder Lebewesen, deren Nennung die Vorstellung einer entsprechenden Farbe er-
weckt; Unterschiede zwischen der Verwendung der eigentlichen und der uneigentlichen Farbbe-
griffe scheinen nicht zu bestehen. So ist die Mannschaft, welche mit Bischof Hartgar gegen die
cingefallenen Normannen ausgeriickt ist und sic verjagt hat, ein niveus coetus (8,17). Ebenso
heiBt es von einem Sieg des Markgrafen Eberhard von Friaul tiber die Sarazenen (39,29):

Franciae contra niveusque coetus
torsit in hostes celeres sagittas.

Denselben Sinn haben niveae phalanges (39,16):

vosque Francorum niveae phalanges
corde robusto comitantur

13 Es bedeutet eine Verengung, wenn Diichting S. 32 von biblischen Vorstellungen (vorzugsweise der Apokalypse)
ausgehend, den Begrift niveus im ibertragenen Sinn nur als ,,geistliche WeiBie™ deutet.



94 Franz Brunholzl

oder 66,21 in dem BegriiBungsgedicht, mit dem Sedulius den von einer erfolgreichen Unterneh-
mung gegen diec Normannen heimkehrenden Bischof Franco von Liittich feiert:

Intuens vestras niveas phalanges
fugit ad naves . ..

Wie weit sich die Farbmetapher vom wortlichen Sinn 16sen kann, wird besonders klar an einem
Beispiel, wo beide nebeneinander stehen. So heiBt es von dem geraubten und geopferten Ham-
mel 41,29:

vellere qui niveo niveisque micabat ocellis
fortis et in pugna victor inormis erat

wihrend der Riuber, der das edle Tier entfiihrt, als

terribilis forma, vultu piceusque maligno

beschrieben wird (41,45).
Gleichbedeutend mit niveus ist splendidus; in einem Preislied auf Karl den Kahlen wird von den
Normannen gesagt 12,40:

Nortmannusque tremens splendida castra timet,

ahnlich 28,30:

allophylos contra splendida castra movens (scil. Karolus).

Dasselbe bedeutet cygneus.
In Bezug auf einen Sarazenensieg Ludwigs des Frommen heif3t es 25b,29:

cignea turba stetit Francorum belligerantum
contra corvigenas cignea turba stetit.

Man sicht, da8 das Gegenstiick des Schwans sowohl der Farbe wie auch der Bedeutung nach der
Rabe ist (cornix, cornigena, auch mit dem Fremdwort corax); umgekehrt ist columba Synonym zu
cignus in dem Gedicht tiber die Liigner 55,1:

omnis mendosus corvos facit esse columbas.

Die Beispiele lieBen sich betrichtlich vermehren. Ob und inwieweit andere Farben in ihnlicher
Weise tibertragen und mit besonderem Sinn erfiillt werden, wire zu untersuchen. Feststeht, daB
ein Gebrauch von Farbbegriffen, wie man ihn bei Sedulius dem Iren so hiufig antrifft, sich in der
lateinischen Bildungswelt fremd ausnimmt.

Eine eingehende Interpretation der Gedichte des Sedulius Scottus unter dem Gesichtspunkt
der fili-Dichtung lieBe vermutlich folgendes erkennen: Wie bereits gesagt, ist das Gewand der
Dichtung einheitlich der lateinischen Bildungswelt entnommen. Diese Hiille 1iBt sich in der
Regel ziemlich sicher abheben von dem poetischen Kern der einzelnen Gedichte. Man wird
vielleicht da und dort das nur Personliche als den wesentlichen Teil des Werkes ansehen miissen.
Zumeist aber wird nach der Abhebung der ,,lateinischen Hiille” die Dichtung eines Mannes zu
Tage treten, der trotz seiner Fihigkeit, sich als Dichter der lateinischen Sprache und der dazuge-
hérigen Elemente zu bedienen, doch sein Leben lang fili geblieben ist, fili durch und durch. Dies
aber bedeutet, dal wir in dem stattlichen Corpus von iiber achtzig Gedichten, die wir von
Sedulius Scottus noch besitzen, einen bisher unerkannten Schatz in Hinden haben, nimlich
einen umfangreichen Rest altkeltischer, altirischer fili-Dichtung, einer Dichtung, von der wir
genug wissen, von der wir aber, da sie miindlich war, insgesamt nur wenig und das zumeist erst
vom 12. Jahrhundert an direkt kennen. Die carmina des Sedulius Scottus bilden den mit Abstand
groBten Schatz jener alten fili-Poesie — freilich in lateinischem Gewande.



CHRISTOPHER R. CHENEYt

A REGISTER OF ELECTIONES OF MANUSCRIPTS OF CORPUS CHRISTI
COLLEGE, CAMBRIDGE, 1440-1517".

C.C.C.C.MS. 232 records the bequest of Thomas Markaunt, Fellow of Corpus Christi, who
died in 1439, and the gift or bequest of John Tittleshall, Master of the college from 1432 to 1443.
These two benefactions were not confined to the library: it was explicitly ordained that the
books should be entrusted to Fellows of the college, according to a system of electio, or selection,
by individuals for a year at a time®. Markaunt’s books, amounting to seventy-five volumes,
were listed in a neat, detailed and numbered catalogue in the first (parchment) quire of MS. 232,
after related documents which set out rules for borrowing®. The remaining six quires (paper) of
this MS. contain, on fos. 18r—123r, lists of Markaunt’s books under the names of their borrow-
ers, entered contemporaneously, year by year4. After the electiones of 1458 is inserted the catalo-

! I am greatly obliged to the Librarian of Corpus Christi College, Professor Page and to the Master and Fellows of the
college, for facilities to consult the manuscripts. I must also express very warm thanks to my wife and the following
friends for information, criticism, and advice: Mrs. Catherine Hall, Dr. Roger Lovatt, Professor R. I. Page, and Miss
Jayne Ringrose.

Abbreviations used in footnotes

Brooke, Gonville C.N. L. Brooke, A history of Gonville and Caius College (Cambridge 1985).

BRUC A. B. Emden, A biographical register of the University of Cambridge, to 1500 (Cambridge 1963).
BRUO Idem, A biographical register of the University of Oxford, to 1500. 3 vols. (Oxford 1957-59).

CAS Cambridge Antiquarian Society.

CBST Cambridge Bibliographical Society Transactions.

James, Cat. M. R. James, A descriptive catalogue of the mss. in the library of Corpus Christi College, Cambridge. 2 vols.

(Cambridge 1912).

Ker, All Souls N. R. Ker, Records of All Souls College Library 1437-1600 (Oxford Bibliographical Soc. 1971).

Ker, BLR N. R. Ker, “Oxford college libraries in the sixteenth century”, Bodleian Library Record V1.3 (1959),
pp. 459-515.

Ker, Med. Lov.  N. R. Ker, “Oxford college libraries before 1500, Med. Lov., pp. 293-311.

Ker, Med. Studies N. R. Ker, “The books of philosophy distributed at Merton College in 1372 and 1375”, Medieval
studies for J. A. W. Bennett, ed. P. L. Heyworth, (Oxford 1981) pp. 347-94.

Lovatt, Peterhouse Roger Lovatt, “The first century of the college library”, Peterhouse Record 1983—4 (Cambridge 1984),
pp. 60-73.

Med. Lov. The universities of the late Middle Ages, ed. S. Ijsewijn and J. Paquet. Mediaevalia Lovaniensia, Series I
Studia 6. (Louvain 1978).

Powicke, Merton F. M. Powicke, The medieval books of Merton College (Oxford 1931).

2 For the division common in academic collections between books confined to the library and those intended for
circulation see Powicke, Merton, pp. 5-6 and passim, and Ker, Med. Studies, pp. 293-6. For Gonville Hall see Brooke,
Gonville, p. 34 and n. 64.

3 MS. 232 fos. 5r-8r, numbered from 1 to 76 in arabic numerals, without any no. 30 (seemingly omitted in error at
the turnover of fo. 6). Besides the title or short title of each work in a volume this added the incipits of the second and
penultimate folios of each volume. A contemporary list of the same books re-arranged roughly by subject sets a price on
each volume, to a total of £ 104. 12s. 3d. (fos. 9r-10v).

* Collation: 1'2 (wanting 4) parchment, the rest being paper, 2¢, 3%, 4%, 5%, 6%, 7
and discoloration on fos. 44r, 67v, 68r, 95v, 961 shows that the quires of which these are outside pages were not

. An exceptional amount of dirt

immediately sewn together.



96 Christopher R. Cheney 1

gue of the dozen books which Dr. John Tittleshall gave. He was the Master of the college who
had received Markaunt’s legacy on behalf of the college on 1 August 1440, and perhaps this
inspired him to make similar disposition of his books. At some time before he died in 1446 —
maybe when he retired from the Mastership in 1443 — he made over his books to the college; but
it was only in 1458 that the college made the existing record of their titles in MS. 232 and put
them into circulation with Markaunt’s books. They are catalogued in MS. 232 (fo. 35v) after the
fashion of the Markaunt catalogue. On fo. 36 are the electiones of 1458: Master and Fellows each
took one or more Tittleshall books — eleven in all®.

These catalogues of the two benefactions were printed long ago®, but nobody has published
either the rules to govern the electiones, written on fos. 11r-3r of MS. 232, or the loan-lists on fos.
18r-123r.

The latter tell us which Markaunt and Tittleshall books were ‘elected’” by which individuals
year by year until 1517. To transcribe the annual lists is laborious; even to read them is tedious.
Nevertheless, the fact that a register was maintained continuously for seventy-ecight years de-
serves the attention of scholars. Although most of the borrowed books have vanished in the last
five centuries, in MS. 232 the college retains the record of their borrowers until 15177, I do not
know any English record of electiones, in the sense of distributions to individuals, which covers
such a stretch of years as this. So exceptional a survival as this must surely shed welcome light
on the reading habits of Corpus Christi scholars at a crucial stage in intellectual history. And
cannot our reflexions on this document be applicable to other colleges and other universities in
the same epoch®?

These were my first reactions to the register. On second thoughts the prospect clouded.
Hardly any of the books survive. It would be rash to attempt a close analysis of mere lists of
them and draw bold and far-reaching conclusions.

In the first place, the catalogues are of only two benefactions, one of moderate size, the other
very small. They only purport to name some books which two Cambridge magistri early in the
fifteenth century had chosen to acquire for themselves. The college also had books ‘confined to
the library’. The Master and Fellows possessed books of their own.

Before we look at the annual distributions, a few words are called for on the donors and their
gifts. Thomas Markaunt was probably born ca. 1382, became a Fellow of Corpus Christi in

> Tittleshall no. 12 is not among them and appears in no later electio. Its proper place was in the archives, where it
now is.

©J. O. Halliwell printed the Markaunt catalogue, adding the book-prices ‘with explanatory and historical observa-
tions’, CAS Publications, II (1862), pp. 15-20. It was reprinted, with a few errors corrected and others overlooked, by
M. R. James, “The sources of Archbishop Parker’s collection of MSS.”, CAS Octavo publications, XXXII (1899), pp.
76-82. James published the Tittleshall catalogue in his Cat. I p. 533. Both are summarized in BRUC, s. v., and will be
re-edited in the forthcoming series of the British Academy, ‘Corpus of British Medieval Library Catalogues’ by Miss
Jayne Ringrose.

" There are no lists for 1450 and 1454. After the lists for 1453 is noted (fo. 31r) ‘a.d. mCccccliiii® sicut in anno
immediate precedente’. After the Markaunt lists for 1500 there is no record of a Tittleshall distribution of that year.

Three Fellows described as custodes presided over electiones. Their names head the register annually until 1489 and
again in 1516. The record for 1517 is headed (fo. 123r): ‘Memorandum quod a.d. 1517 21 die Octobris successerunt in
custodia cistarum Byllyngforth et Markaunt de libris in collegio Corporis Christi M. Mareys, M. Morlaye, M. Du-
placke, et magistri tam custodes quam alii singuli elegerunt sibi eosdem libros et omnes quos habuerunt in anno priori’.
This is followed, in another hand, by assignments to M. Cowper (? M. A. 1521), M. Parker (? M. A. 1524 or 1528) and a
third master of four books assigned to others in 1516. Maybe entries for some later year were contemplated, but by this
time the record was evidently collapsing.

& At Paris the college of Sorbonne kept a register of loans, immeasurably larger, of which surviving parts span the
same years as MS. 232 and more (1409-1529): Bibliothéque Mazarine MS. 3323. See Jeanne Vielliard, “Le registre de
prét de la bibliotheque du college de Sorbonne au xv s.”, Med. Lov., pp. 276-92.



A register of electiones of manuscripts 97

1413-4, became an M. A. and B. Th. of the university, and acted as senior proctor in 1417-8. He
died in 1439°. He may have played an active part in university affairs, but there is no evidence of
his scholarly interests and pursuits other than his catalogue of books. John Tittleshall was
considerably older than Markaunt (born ca. 1366?) and is no better known. He was probably at
Corpus Christi by 1394, and nearly forty years later became Master (1432-43). He was a Doctor
of Theology. From 1427 he was rector of St. Bene‘t’s, the parish church which is on the
doorstep of Corpus Christi and is in its gift. As with Markaunt, the catalogue of his books is
virtually his only memorial®.

What sorts of book were included in the two benefactions? The short answer is: the majortiy
were standard texts and commentaries with less formal books of pastoral instruction (e.g.
Pupilla oculi of John de Burgo), and concordances, dictionaries, and elementary works on
grammar. The interest of the Markaunt-Tittleshall books as a whole lies not in rareties, which
are few, but in the fact that most of the books were commonplace, in the sense that they were
found everywhere in fifteenth-century college book-lists. The paucity of legal works is
noteworthy: none of the Fellows during the long period covered by the loan-book proceeded to
a degree in law''. Markaunt’s list and Tittleshall’s each ends with an item which shows the
concern of the owner with administration, and which was destined for the college archives, not
for the lending library.

Coming to the evidence provided by theloan-register from 1440to 1517, we note that Markaunt’s
rules for lending were fairly faithfully but not strictly observed; for not all the books were
distributed annually'®>. One may hope, then, that electiones in some degree reflect personal
preferences. No Fellow need borrow a book which he did not want. Books which were notuseful or
popular could be leftin cista. The lists show that not everyone borrowed equal numbers of volumes.
Some Fellows, doubtless, were slow readers, some fast. In 1445 the three custodes drew ten volumes
apiece, whereas the Master and the five other Fellows were each responsible for seven. Sixty years
later, when electiones habitually distributed fewer out of store, forty-six volumes were divided
between six Fellows in parcels of 5, 9, 5, 7, 9, 11. But this does not tell us much.

What happened to the unborrowed books? A lending library is notoriously exposed to depre-
dations and deterioration. Scholars have remarked on the almost complete disappearance of
other medieval loan-collections'®. MS. 232, despite all defects, allows us to claim that the losses

1440-1517 were relatively few.
For the eighteen years before the accession of Tittleshall’s books in 1458, the average distribu-

tion of Markaunt’s books was sixty-seven out of seventy-five volumes, and in 1458 not one had
been permanently lost'*. During the rest of the century only four books were recorded for the

? BRUC pp. 390-91. College histories and Dict. Nat. Biog. describe him as an antiquary. This seems to rest on the
survival of ‘Markaunt’s Book’ in the University Archives, Collect. Admin. 7, fos. 1-79, originally Markaunt no. 76. For
additions made after the book was catalogued in 1440 see M. B. Hackett, The original statutes of Cambridge University
(Cambridge 1970), pp. 309-10.

1" BRUC p. 589, which misdates as 1433 his vacation of the Mastership.

! The total of Masters and Fellows in these years was forty-six, of which seventeen proceeded to become Bachelors
of Theology and nine of these to become Doctors. The rest graduated only in Arts. This contrasts with the range of
studies in Gonville Hall, as exemplified by books in its library.

12 According to the catalogue, no. 76 was to remain in the library, but the rule was occasionally transgressed.

3 Ker, BLR, p. 463; idem, All Souls, p. 5: ‘36, or perhaps 38, survive from the 1466 books [of All Souls] . .. All but
one of them were either chained books from the first or were chained before the end of the fifteenth century.’; idem,
Med. Lov., p. 294; idem, Med. Studies, p. 353; Powicke, Merton, p. 6. Vict. County Hist. Cambridge, III. p. 393 (on
King’s Coll.); Lovatt, Peterhouse, p. 72.

4 Markaunt, no. 35, Ianuensis in suo Catholicon, never figures in the loan-register: the donor had provided in his will
that it should be reserved (MS. 232 fo. 2v): “immobiliter concathenatur”.

7 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



98 Christopher R. Cheney t

last time. None of these was a major work. But besides the disappearance of a few books must
be noticed a more significant feature of the register. Between 1458 and 1500 the annual loans of
Markaunt books so far diminished as to produce an average of about fifty-five volumes over
forty-three years. Between 1501 and 1517 Markaunt borrowings averaged only about thirty-
two volumes a year’. Nor is this the whole story. For it conceals a sudden dip in 1508, when for
eight years (1508-15) the annual average was about eighteen, followed by a sudden up-turn to
forty-six in 1516. The dramatic decline in loans in the last decades of the register cannot be
wholly or even mainly explained by destruction or wastage. Sixty of Markaunt’s seventy-five
volumes were borrowed in the year 1500, and nine others of his collection were borrowed at
least once during the years 1501-1517. I infer that already by the close of the fifteenth century
many books which had once been in heavy demand were usually left in cista, unborrowed,
unwanted. These particular pools of wisdom and learning lay stagnant; but as yet they had not
drained away.

The inference from the dwindling lists of the sixteenth century is supported by the physical
appearance of MS. 232. It looks as though the custodes were not much interested in promoting
their wares. The fat quire of twenty-four leaves of paper which was brought into use in 1508
offered ample space to record electiones for a good many years to come. When the register ended
untidily in 1517, on fo. 9r of this quire, thirty-one pages were unused'®. It seems probable that
the system of supervised electiones was abruptly abandoned then or soon afterwards, and that,
for one reason or another, nearly all the Markaunt and Tittleshall books were alienated or
destroyed before the end of the sixteenth century.

Sixteenth-century sources are silent about the fate of these collections. John Leland, who
visited the college about 1535, noted after his fashion a few works of scholarship which attracted
his attention. Among them were the works of Boethius and John Damascenus, and Langton on
the Pentateuch; also three treatises or libelli of John Wyclif De rebus sophisticis et dialecticis, and
Sermones dominicales autore Waterton. These titles invite comparison with three items in Mar-
kaunt’s catalogue (nos. 17, 7, 45) and one in Tittleshall’s (no. 2)'7; but they are now lost, like
almost all the rest. Matthew Parker, who had been Fellow and Master of Corpus Christi
between 1527 and 1553 — a most critical time for English libraries — must have known what had
happened to the older books of the college, but he left no account of it. His own magnificent
bequest effaced the memory of the earlier library and obscured the fact that some books listed as
Parker’s were in the college before his time.

Very few have survived to the present day. I have already noted two volumes which pertained
to the archives and escaped destruction (Markaunt no. 76, Tittleshall no. 12). James Orchard
Halliwell identified Markaunt no. 21, Liber diversorum tractatuum, with C.C.C.C. MS. 275. To
this M. R. James added Markaunt no. 72, Liber de apocalipsi in gallicis, now C.C.C.C. MS. 39%4.
Other survivals are Markaunt no. 72, Compendium veritatis theologice, now MS. 64 and Markaunt
no. 31, Brito, now MS. 479. I have identified no others.

Can the register be taken to be a trustworthy record of the electiones, 1440-1517? A document
of this sort, maintained by various scribes over many decades, is bound to show variations in the
quality of its entries. The fact that some entries look more slovenly or were more heavily
corrected in some years than in others does not, however, prove that these were the less careful

15 Markaunt, no. 67; Liber dictaminis with Tragedie Senece cum quibusdam litteris latinis et anglicis formatis, Rethorica dictandi
wmagistri Thome de Novo Mercatu, etc., was on loan every year from 1440 to 1502. It did not surface again in the register
until 1516.

16 MS. 232, fos. 123 v—124r have lists of Masters and Fellows, 1516-53. The remaining twenty-nine pages are blank.

7 Collectanea, ed. T. Hearne (2nd ed., London 1770), IV p. 17. Cf. J. F. Carley, “John Leland and the contents of
English Pre-Dissolution libraries: the Cambridge friars”, CBST, IX. II (1986) 90-100.



A register of electiones of manuscripts 99

records. Fine calligraphy does not always denote a scrupulous recorder. But inevitably not all
the Fellows chosen to distribute and to enrol the loans did their work with equal care. If, as is
certain, the Markaunt-Tittleshall bequests became less important and less attractive to the Fel-
lows, especially after the advent of the printed book, the electiones mattered less. The register’s
format degenerated into disorderly jottings and, save for a few examples of clear humanistic
script, the standard of handwriting deteriorated.

Slack recording is implied (though not proved) when a loan to the Master or a Fellow in one
year is missing from the register of the next year, but is assigned in the following year to the
previous borrower. Dr. John Botwright, Master from 1443 to 1474, seems to have avoided
presenting all his loans at each electio. (His outside activities must have often entailed absence
from Cambridge.) Other uncertainties arise over the interpretation of the record. The custos, in
describing a loan, may depart from the catalogue-description. Ultimately the confusion can
often be resolved; but five books are listed at various times between 1477 and 1516 which
seemingly were neither Markaunt’s nor Tittleshall’s. Again, the custos, or some other person,
may delete an entry'® or add a note — “reportantur”, “non accepit” — undated and unexplained.
But the custodes can hardly be blamed for not anticipating the puzzlement of curious scholars of a
later century. All things considered, they may have done what was required of them fairly
conscientiously.

To consider the contents of the borrowed books in relation to the men who borrowed them
may seem an attractive pursuit; but the obstacles are practically insurmountable. In the first
place, a single manuscript, as so often in medieval libraries, may contain distinct, disparate
works. Markaunt’s catalogue set out to give their titles (for instance, no. 9 enumerates sixteen
works of Augustine, and no. 12 is Ambrosius in Exameron et Augustinus in Enchiridion). By
contrast, some less costly books are only vaguely described: Tittleshall no. 11 appears as Liber in
papiro quo continentur plura. A book may have appealed to a reader for any one of its named or
unnamed contents. Markaunt no. 21 fortunately survives (C.C.C.C. MS. 275). The catalogue,
under the general title: Liber diversorum tractatuum, specifies sixteen works by name. In fact, there
are twenty-one, in various hands, thirteenth to fifteenth century. Beginning with various devo-
tional works, including St. Patrick’s Purgatory and the life of St. Brendan, it continues with Sir
John Mandeville’s journeys, an account of Prester John, the travels of the Franciscan Odericus in
Asia, John de Grandisson’s life of St. Thomas Becket, and much besides. The loan-register
shows that this volume was, not surprisingly, one of the most popular in the whole collection,
borrowed in at least sixty-six years. But who shall say what portions were the favourite reading
of this or that Fellow?

Above all, the almost total lack of complementary information about the Fellows precludes a
meaningful survey of the loans on a personal basis. As a rule, we know little of their intellectual
calibre or their scholarly interests, if any, beyond what it is possible to deduce from the titles of
the books. Assiduity in learning cannot be measured by the number of borrowed books seen on
a scholar’s bookshelf. Every age breeds its bookworms and its butterflies among library-users.
Borrowing may be mark of an inquiring mind or an acquisitive instinct, a matter of habit or a
gesture to impress one’s neighbours. The use of Markaunt-Tittleshall books probably varied in
inverse proportion to the abundance and accessibility of college books in libraria and to the
private resources of Master and Fellows. This collection, ‘frozen’ before 1450, could not reflect

18 A deletion or cancellation may signify the return of a borrowed book (at a date unstated), as in the fifteenth-century
loan-book of the Vatican library (ed. Maria Bertola, I due primi registri di prestito della Biblioteca Apostolica Vaticana,
[Codices e Vaticanis selecti, XXVII. 1942]) — and compare the practice in the library of the Sorbonne — but in our
MS. 232 it is not certain that deletions always signified the same. Sometimes a deleted title appears below in another
Fellow’s list of loans for the same year.

T*



100 Christopher R. Cheney t

later changes of taste. It cannot have conveyed the same message to successive generations of
fellows. Furthermore, irrespective of any decline in the relevance of certain books to current
intellectual movements, it was to be expected that this tiny college — only four to eight Fellows
at one time — would pass through periods of stagnation and periods of vigour and revival when
more Fellows exploited more fully the books at their disposal. To determine the reason for these
fluctuations is impossible. The register enables us to do little more than indicate some of the
books which continued to be in frequent demand.

We must reconcile ourselves to the fact that few Fellows of Corpus Christi in this period made
a great mark in the university or in the world at large. Early in the sixteenth century Dr.
Thomas Cosyn, who as Fellow had once been senior proctor and perhaps chancellor of the
university, held the office of Lady Margaret lecturer in theology (1504-6) while Master of the
college, and Fellows of the college were chosen to be university preachers in four years between
1507 and 1516. Looking at the whole duration of the register, seventeen out of forty-six gradu-
ates in arts proceeded to a bachelor’s status in theology. Of the forty-six Fellows twenty-two
ended their lives as beneficed clergy residing in their parishes'. This fairly strong trend towards
pastoral work agrees with the evidence of extensive borrowing of sermon-literature from the
loan-collections®. But there are no signs of direct influence on Markaunt and Tittleshall or on
their beneficiaries in Corpus Christi of any particular books which passed through their hands.

The deficiency is high-lighted by an example from Oxford of the kind of evidence we
desiderate. Thomas Cyrcetur of Merton College was roughly contemporary with Thomas
Markaunt, and collected theological works to which he added notes and compilations of his
own. He was B. Th. by 1417, became a prebendal canon of both Wells and Salisbury, and died
in 1453. A certain amount is known about his activities and tastes. To Salisbury he bequeathed
no less than twelve surviving books. From the citations and comments in these volumes Dr.
Robert Ball has shown what use Cyrcetur made of certain works: they include Gregory the
Great’s homilies on the gospels, the Opus imperfectum on Matthew by the Pseudo-Chrysostom,
the De veritatibus theologie attributed to St. Thomas and others, Parisiensis (W. Peraldus) De
viciis, John de Burgo, Pupilla oculi. His annotations show his deep interest in pastoral theology
and in the art of preaching, the extent of his reading, and the cast of his mind?'.

These same books were in Markaunt’s library and were in almost constant demand by Fellows
of Corpus Christi from 1440 to 1517. Would that Markaunt’s copies had survived! They might
have provided clues to the ways in which they were used by him and his beneficiaries. We come
back to the hard facts that the books have been mostly lost and that the names of the borrowers
are, for us, seldom more than names.

Although little can be learnt from matching the book-titles in MS. 232 with the names of
Fellows, one highly exceptional case early in the sixteenth century deserves a few words by way
of conclusion to these discursive notes. It is the case of Richard Reynolds, who was admitted a
Fellow of the college in 1507-8. He first appears in MS. 232 (fos. 113v, 1151) as Dominus
Raynold’ in the electiones of 1508. It was a time when Markaunt and Tittleshall books were not

! The number omits four Masters of Corpus Christi and John Syclyng, Master of Christ’s College, who held
churches along with their Mastership and who may have resided intermittently in their rectories.

® E.g., Markaunt, no. 33: Themata divisa cum sermonibus Bonaventure. Sermones dominicales et sanctorum (etc.). This was
borrowed in at least sixty-seven years.

2 R. M. Ball, “Thomas Cyrcetur, a fifteenth-century theologian and preacher”, Journal of Ecclesiastical History
XXXVIII (1986), pp. 205-40, especially pp. 206-8, 218-9, 226-9. Cf. BRUO, I. pp. 531-2. Speaking of MSS. of
manuals of religious devotion Dr Ball writes: “The most informative evidence provided by the manuscripts is that of
use, above all in their annotation”. Cambridge Ph. D. dissertation, 1976, on “The education of the English parish clergy
in the later Middle Ages, with particular reference to manuals of instruction.”



A register of electiones of manuscripts 101

much used. Reynolds borrowed three of Markaunt’s books, nos. 10, 12, 16: Augustine, De
civitate dei, Ambrose, In Exameron with Augustine’s Enchiridion, and a biblical concordance. He
also chose Tittleshall’s copy (no. 5) of the Pupilla oculi. In the electiones of 1509 (by this time he
was M. A.) he retained the Pupilla and exchanged his three Markaunt books for two others, nos.
11 and 14: Giles of Rome on the first book of the Sentences and Parisiensis De viciis. Next year
he chose Markaunt nos. 6 and 26: the glossed epistles of St. Paul and Pseudo-Denis. In 1511 he
took Themata divisa cum sermonibus Bonaventure (Markaunt no. 33) and Holcot on the Sentences
(Tittleshall no. 9). In 1512 he retained Holcot and borrowed Pseudo-Denis again. In 1513 he
vacated his Fellowship and joined the Bridgettine community at Syon Abbey, Isleworth®.

These books which Reynolds borrowed when at Corpus Christi were such as any serious
young student of divinity might choose from the Markaunt-Tittleshall store. The borrowing of
them does not in itself prove the depth and temper of his scholarship. That is attested by the
collection of more than ninety books which the librarian of Syon recorded as gifts by Reynolds
to the monks’ library — one of the largest benefactions it received —, by his distinction as a
theologian, according to Archbishop Cranmer, and by the testimonial given after he had died by
Cardinal Pole to his linguistic attainments as well as his holiness of life. He earned a noble
reputation by the manner of his death. We know enough about Richard Reynolds to be pretty
sure that he read discriminatingly and pondered on the books he borrowed during the years he
lived in Corpus Christi. Augustine, Giles of Rome and the rest may have contributed to his
resolution in the end. In May 1535 he was dragged with three Carthusian monks and one secular
through the streets of London from the Tower to Tyburn, where they were hanged, drawn, and
quartered for maliciously denying royal supremacy over the English Church. He was canonized
in 1970 be Pope Paul VI as one of the Forty Martyrs of England and Wales.

2 Books he gave to Syon are recorded in the Catalogue of the library of Syon monastery, Isleworth, ed. Mary Bateson
(Cambridge 1898). The editor gives the number of books as 94 (p. xiv). The only tangible trace of his gifts scems to bein
Cambridge Univ. Libr. Add. MS. 408, which preserves on its Tudor binding the characteristic book-label of Syon
(parchment under horn) for a book entitled: ‘Sermo ad clerum, Compendium iusticie commutative, cum aliis, 2° fo. ‘venerunt’.
Raynolde. The catalogue does not seem to include it. Maybe he gave it after the catalogue had received its latest
additions.

For Richard Reynolds and Syon Abbey see F. R. Johnston, in Victoria County Hist. Middlesex I (1969), pp. 182-91.



.
. {
: b
:
% v .
. .
“ v e
.
= ¥ ~
N d
N ) Kl
e
" 0 U
0 i
w - v
.
.
:
.
] >
.
: .
. L5t
g 2
R B
¥ e
. L
N
.



GILES CONSTABLE

THE METRICAL EPITAPH OF RUSTICUS
PRIEST OF PESCIA (d. 1132/3)

Claus[us] i[n] hac timba senior magne p[ro|bitatis-,’
Rustic[us] est dictus sine facto rusticitatis:,’

Huius et eccl[esi]e - rector - sapiens - et honestus:,:
Discretus - prudens - factis dictisq[ue] modestus-,’
Iste - domus - domini s-atgens augere decorem:,’
Crassantis - sathane - tolerauit sepe furorem,:

Quem tandem patienter - multa ferens - superauit:,’
Et deus hunc mensis duodeni fine uocauit:,

Annus erat domini cum mundi cessit ab actis-,:

Iam quater octauus centum post mille p[er]actis,:
Virgo dei genitrix et confessor Leonardus:,-

12 Christus ut adiuuet hunc rogitent ne sit sibi tardus-,’

O 0NN AN

UGN
= O

This epitaph is inscribed on a slab of stone measuring 132 by 54 cm set into the west interior
wall, on the right when entering, of the former parish church (since 1726 the cathedral) of St
Mary at Pescia in the Val-di-Nievole, between Lucca and Pistoia!. The text is supplemented by
two notes inscribed in the blank ‘margin’ on the right: one, beside line 9, recording that Rusticus
died two days before the kalends of March and the other, beside lines 11 and 12, that he ruled
this church for thirty-three years. I shall study it here from the point of view of its epigraphy,
text, and historical interest.

Considered epigraphically, the inscription is an accomplished piece of work, showing either
that a skilled stone-cutter lived in or visited Pescia or that it was made at Lucca or Pistoia. “The
text is marked by a high degree of classicism,”” wrote Professor Favreau, to whom I'am indebted
for much of the information in this section, ‘“and appears to be strongly and evenly cut, which is

"It has been published by Ermenegildo Nucci, La chiesa cattedrale di Pescia (Pescia 1938), p. 12, and Enrico Coturri,
“La pieve di S. Maria di Pescia ed i suoi pievani”, Bullettino storico pistoiese 1 (1959), p. 52, n. 52, who called it a
tombstone and said it was moved from the courtyard to its present location “not many years ago”. Both these
publications are defective and print the marginal notes as if they were the last line of the text. I am indebted for a
photograph and other information (including a photostat from MS Lucca, Bibl. capit., 530) concerning this inscription,
which I first saw in 1982, to Don Amleto Spicciani, and to several speakers at the conference on St Allucio held at at
Pescia on 18-19 April 1985, especially Ottavio Banti, Rosanna Pescaglini Monti, and Christopher Wickham, who spoke
respectively on this inscription and on the ecclesiastical institutions and the socio-economic structure of the Val-di-
Nievole in the eleventh and twelfth centuries. I have been further helped by Elizabeth Beatson (Princeton), John
Callahan (Georgetown), Robert Favreau (Poitiers), Robert Huygens (Leyden), Janet Martin (Princeton), Paul Meyvaert
(Cambridge), and Jan Ziolkowski (Harvard).



104 Giles Constable

found especially in the twelfth century®  The lettering is also characteristic of the first half of the
twelfth century, though in theory the inscription could have been made any time after the death
of Rusticus’. Among its most striking features is the wide right-hand margin, which takes up
about a quarter of the entire width of the stone, and the two notes, to which Professor Banti, in
his talk at Pescia, cited a parallel at Milan. Part of this margin is missing, owing to the loss of the
top right-hand corner, and may have contained other notes*.

The letters are a mixture of capitals and uncials, with a predominance of capitals, and a few
rustic capitals®. There are more uncial than capital forms only of the letter H. Uncials are used in
the text of the epitaph (not including the notes) six out of thirty-three times for A, three out of
eighteen for D, seven out of fifty for E, three out of seventeen for M, one out of twenty-eight
for N, and eleven out of forty for U. Taken together, therefore, exactly a fifth of these letters are
uncials. Since the use of uncials in inscriptions tended to become more frequent with time, and
they predominated in the thirteenth century, this is consistent with a date in the first half of the
twelfth century, as are the forms of specific letters. The O en navette, for instance, which is found
in the eleventh century, was no longer used after the third quarter of the twelfth, and the
E-cedilla (found here in line 3) was rare in the twelfth century and subsequently disappeared.
Some forms, on the other hand, point towards the future, including the uncial M with legs
curving out at the bottom in lines 4-6, unlike the rounded legs in line 10 (for which there are
parallels at Narbonne in 1151 and 1173, Vienne in 1186, and Périgueux in 1189, according to
Professor Favrier) and the decorated letters in lines 67 and 9-10. A floriated A like that at the
beginning of line 9 is found at Lesterps in 1143, and the practice of decorating letters was
common between the second quarters of the twelfth and thirteenth centuries.

Abbreviation marks are used seven times (not counting X for Ch in line 12), of which four are
in the first line, including the apparently unnecessary line over the u in tumba. The punctuation
consists only of medial stops, aside from the marks at the end of each line. It is concentrated in
lines 3-7, where twelve points are used, principally to distinguish the attributes of Rusticus. One
point seems to be placed incorrectly in domini satagens (line 5), suggesting that it was inserted
carelessly or subsequently, unless it indicates that the words were elided in an oral presentation.
This punctuation is also consistent with a date in the first half of the twelfth century, since texts
were punctuated more regularly as time went on, and words were commonly divided by one or
more points, rather than run together, as many are here.

II

The text of the epitaph consists of twelve hexameters of the type later known as caudati, or
‘tailed’, because the rhyme is at the end of the line. They fall into roughly three groups of four
lines each, the first concerned with Rusticus himself and his qualities, the second with what he
did, and the third with his death. These break down further into six couplets concerned respec-
tively with his identity, qualities, activities, death, date of death, and future life. The writer was
an accomplished poet, and the text bears comparison with the metrical epitaphs of Hildebert of

% Personal letter dated 17 November 1986. Professor Favreau based his views on a photograph.

? Professor Banti dated it perhaps as late as the early thirteenth century.

* Especially for the first three lines, if the notes began at the same point as the two existing ones.

> The use of uncials seems to have been governed by considerations of aesthetics (and possibly space) rather than rules
of usage. Hunc is spelled with both an uncial (line 8) and a capital (line 12), and different forms of the same letter are used
in several words (satagens and augere in 1. 5, superauit in 1. 7, and uocauit in 1. 8).



The metrical epitaph of Rusticus priest of Pescia (d. 1132/3) 105

Le Mans and Robert Partes, which may also have been written for inscriptions®. If it was
composed locally, it reflects a relatively high degree of culture and education in a rural parish. If
the writer came from Lucca or Pistoia, or even from Pisa or Florence, it raises some questions
about how it was commissioned and who paid for it.

It includes a number of biblical and patristic parallels, and one possible classical echo. The
opening words sound like a commonplace and resemble the beginning Clausa sub hoc tumulo of
one of the epitaphs by Robert Partes’. Rusticus dictus parallels Vulgarius dictus in the metrical
calendar of Eugenius Vulgarius, who lived in the early tenth century; and rector honestus was used
by Alcuin in. his metrical life of St Willibrord®. Dgmus domini . .. decorem may derive from
Domine, dilexi decorem domus tuae in Psalm 25.8, and there are reminiscences, if not citations, in
line 7 of the Epistle of James 5.7 (patienter ferens), Horace, Ars poetica 413 (multa tulit), and
Sedulius, Carmen paschale, V, 385 (Vulneris et mentem patienter ferre labantis)’.

Only two passages present any serious questions of interpretation. The first is crassantis sathane
(line 6). Crassari is a relatively rare word meaning ‘to thicken’ or ‘to swell’, and it may be used
here to mean that Satan was swelling with arrogance and pride. But it is probably a spelling
variant of grassari, which is equated with crassari in Niermeyer’s dictionary of medieval latin, and
means ‘to attack’, ‘to go about with evil designs’, and by extension ‘to rage’. The substantive
grassans meant ‘a robber’ in both Antiquity and the Middle Ages. It was often combined with
furor, and its derivatives grassatio and grassator were applied to the Devil by Zeno, Augustine, and
Sulpicius Severus, who described the immundus spiritus as deprived of the potestas grassandi'. It is
translated here as ‘aggressive’, partly to keep the sound of the Latin, but it may mean ‘deceiving’
or ‘thieving’.

The other doubtful passage is the four final words, ne sit sibi tardus, where the subject may be
either Christ or Rusticus and the reflexive likewise either Christ or Rusticus or even the Virgin
or St Leonard. Grammatically, sibi refers to the subject of the governing clause, that is, to Christ
(or conceivably of the major governing clause, the Virgin or St Leonard), and the phrase should
therefore mean that Rusticus should not be late for Christ. It more likely reflects the tradition of
Psalms 39.18 and 69.2 and other biblical texts, however, and of the ancient prayers calling on
God not to be late and to hasten to the aid of those who need His help, both in this world and the
next. This interpretation also agrees with the relation of the first and last words of the line,
associating Christus with tardus. A third and relatively minor question is posed in line 4, where
factis dictisque probably belong with modestus, preserving the asyndeton of the three adjectives,
rather than separately with prudens and modestus; and the punctuation supports this view.

The epitaph can therefore be translated:

Enclosed within this tomb is a notable of great probity.
He was called Rusticus without the fact of rusticity,
And rector of this church, wise, and honorable,
Discreet, prudent, measured in deeds and words.
Striving to augment the dignity of the Lord’s house,

¢ Hildebert of Le Mans, Carmina minora, ed. A. Brian Scott (Leipzig 1969), pp. 7-9, 18, and 45, nos. 18, 27, and 53;
and William Cornog, “The Poems of Robert Partes”, Speculum XII (1937), pp. 242-3.

7 Ibid., p. 29. This parallel was brought to my attention by Professor Jan Ziolkowski.

8 Paul Meyvaert, “A Metrical Calender by Eugenius Vulgarius”, Analecta Bollandiana LXXXIV (1966), pp. 356-7.

? Sedulius, Opera omnia, ed. J. Huemer, Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum 10 (Vienna 1885), p. 142, and
Poetae latini aevi Carolini I, Monumenta Germaniae historica, Poetae latini (Berlin 1881), p. 209

1 Thesaurus linguae latinae V1.1 (Leipzig 1925-34), cols. 2198. 25-7 (Zeno), 2199. 18-19 (Augustine), 2201. 1-4 (with
furor), and 2201. 80—1 (Sulpicius Severus).



106 Giles Constable

He often suffered the fury of aggressive Satan,

Whom he finally conquered, patiently enduring many things.

And God called him at the end of the twelfth month.

The year of the Lord when he withdrew from wordly acts was
Already when four times eight and a hundred had passed a thousand.
May the virgin mother of God and the confessor Leonard

Ask Christ to help him lest he be late for him.

11

The only other known reference to Rusticus is his obit in MS Lucca, Bibl. cap., 530, f. 4%,
where Rustic[us] p[res[b[ite]r et pleban[us] de Piscia is entered (in larger letters than the other
entries on this page) under the date 11 kl. [Mar.]., preceded by a C which seems to stand for a
day of the week. This date, which coincides with that in the marginal note of the inscription,
confirms the identity of the two men. In the text of the epitaph, Rusticus died in the year 1132
(‘four times eight and a hundred after a thousand’) ‘at the end of the twelfth month’, showing
that the year was reckoned from the Annunciation (March 25) or possibly Easter, rather than
from Christmas or January 1. It is uncertain, however, whether the year started the previous
March (the calculus pisanus) or the following March (the caleulus fiorentinus). Since according to
Mas-Latrie and Giry the calculus fiorentinus was used in Lucca until the end of the twelfth century,
the year was probably 1133 N.S., but since Lane Poole says that the calculus pisanus was also
used, it may have been 1132!!. The year of Rusticus’s death also controls the day, since 1132 was
a leap year. He died on Monday 29 February if the year was 1132 or on Tuesday 28 February if
the year was 1133.

Rusticus ruled the parish church of Pescia for thirty-three years, according to the marginal
note, that is, from 1099 to 1132 or from 1100 to 1133. He is described in the obit as presbiter et
plebanus de Piscia and in the epitaph as senior and rector. The precise meaning of senior is uncertain,
and it is translated here simply as ‘notable’. It may mean that he was advanced in years or that he
occupied a position of authority, perhaps as the superior of a community of canons who served
the church. The fact that the church was dedicated to the Virgin accounts for the request for Her
aid. The appeal to St Leonard is more puzzling, but several churches in the region were dedi-
cated to him, and his cult and popularity grew during the crusades owing to his special concern
for prisoners'.

Although the name Rusticus was not uncommon in the eleventh and twelfth centuries, the
writer of the epitaph stressed that in spite of his name Rusticus was not in any way rustic. Both
rusticus and rusticitas were pejorative terms in the early Middle Ages and implied ignorance,
boorishness, and coarseness'. Rustici were equated with servi by Walter Map, and they were

W A. Giry, Manuel de diplomatique (Paris 1894), p. 127, citing the Nouveau traité de diplomatique and L. de Mas-Latrie,
and Reginald L. Poole, “The Beginning of the Year in the Middle Ages” (1921), rp. in his Studies in Chronology and
History (Oxford 1934), p. 13.

12 Emanuele Repetti, Dizionario geografico fisico storico della Toscana (Florence 1833—46) lists various churches dedicated
to St Leonard, including one at Serra in the Val-di-Nievole (II, p. 681) and another at Pistoia (IV, p. 444); see also George
Kaftal, Saints in Italian Art: Iconography of the Saints in Tuscan Painting (Florence 1952), cols. 628-33.

13 See Peter Brown, “Relics and Social Status in the Age of Gregory of Tours” (1977), rp. in his Society and the Holy in
Late Antiquity (Berkeley and Los Angeles 1982), pp. 230-3, calling rusticitas “a refusal to see the world as intelligible” (p.
232) and contrasting it with reverentia; Gertrud Simon, “Untersuchungen zur Topik der Widmungsbriefe mittelalter-
licher Geschichtsschreiber bis zum Ende des 12. Jahrhunderts [I]”, Archiv fiir Diplomatik IV (1958), p. 112; and Alexander



The metrical epitaph of Rusticus priest of Pescia (d. 1132/3) 107

contrasted with milites and urbani'*. Urbanitas, which was associated with elegance and refine-
ment, was the opposite of rusticitas'®. A contrary tendency, found in the Bible and especially the
works of Jerome, saw rusticity as simplicity in a good sense and as the rejection of worldly
values'. Heriger of Lobbes, writing about 980, praised ‘the simple rusticity of the apostles’, and
various writers in the twelfth century wrote admiringly of sancta rusticitas’. This view was
foreign to the writer of Rusticus’s epitaph, for whom being ‘without the fact of rusticity’ clearly
meant that he was an educated and perhaps even a cultivated man by the standards of the time.

Rusticus was also described as wise, honorable, discreet, prudent, and measured in deeds and
words — a list of attributes forming a sort of secular counterpart to the lists of virtues attributed
to saints in hagiographical works'®. All except discreet are found in the Bible. Wise and prudent
come together at least once, in Proverbs 16.21: “The wise in heart shall be called prudent.’
Honorable and measured are less common and may relate here to Rusticus’s skill in furthering
the interests of his church, which is stressed in the following two lines: ‘Striving to augment the
dignity of the Lord’s house, he often suffered the fury of aggressive Satan.” Decorem also comes
from the Bible, where it usually means ‘beauty’; but here it probably means ‘what is suitable or
fitting’, and is translated as ‘dignity’ in the medieval sense, which (like honor) includes rights
and possessions.

The period when Rusticus was parish priest of Pescia was marked by the continued efforts to
promote the freedom and reform of the church on the local level'. Pescia at this time was not
yet a commune but rather a region focused on the parish church and defined by the two rivers,
the greater and the lesser Pescias, which flowed from the foothills of the Apennines into the
valley of Arno. It was in the diocese of Lucca, of which the bishops held land and a castle on the
river; but it was located almost half way between Lucca and Pistoia, of which the bishops also
had lands at Pescia, as did the counts Cadolingi of Fucecchio in the lower Val d’Arno®. It was

Murray, Reason and Society in the Middle Ages (Oxford 1978), pp. 237-44. I am indebted to Professor L. Genicot for
sending me printouts of the entries for rusticus and rusticitas from CETEDOC at Louvain, which covers all sources from
Belgium through the twelfth century.

" Walter Map, De nugis curialium 1, 10 (‘‘Serui uero, quos uocamus rusticos”), ed. and tr. M. R. James, rev. C. N. L.
Brooke and R. A. B. Mynors (Oxford 1983), p. 12, and P. Guilhiermoz, Essai sur l'origine de la noblesse en France au moyen
dage (Paris 1902), pp. 374 and 378-9.

15 Michael Richter, “Urbanitas-Rusticitas: Linguistic Aspects of a Medieval Dichotomy”, Studies in Church History,
XVI (1979), pp. 149-57.

16 See Eccli. 7.16, praising the rusticatio ordained by God, and esp. Jerome, Epp. 27.1, 46.12, 53.3, and 62.2, ed.
L. Hilberg, CSEL 54-6 (Vienna-Leipzig 1910-18), I, 224, 342, 447-8, and 584, and (on the Middle Ages) Charles
Dumont, “Humanism and Rusticity: Aim and Practice of the Early Cistercians”, Cistercian Studies 1 (1982), pp. 65-81,
and Pierre Jonin, “La revision d’un topos ou la noblesse du vilain”, Mélanges Jean Larmat, Annales de la Faculté des
Lettres et Sciences humaines de Nice 39 ([Nice] 1983), pp. 177-94, who dated the counter-topos of the noble, dignified
peasant from the thirteenth century.

17 Heriger, Gesta episcoporum Tungrensium 1, 29, in: MGH, Scriptores in fol. VII, 177 William of St Thierry, Epistola
ad fratres de Monte Dei c. 64, ed. M.-M. Davy, Etudes de philosophie médiévale 29 (Paris 1940), p. 113; Otto of Freising,
Chronica 1, prol., ed. Adolf Hofmeister, 2nd ed., MGH, Scriptores rerum germanicarum in usum scholarum (Hanover-
Leipzig 1912), p. 10.

18 Ludwig Hertling, “Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen™, Zeitschrift fiir Aszese und Mystik
VIII (1933), pp. 260-8.

19 On the diocese of Lucca see Hans E. Feine, “Kirchenreform und Niederkirchenwesen. Rechtsgeschichtliche Bei-
trige zur Reformfrage vornehmlich im Bistum Lucca im 11. Jahrhundert”, Studia gregoriana II (1947), pp. 50524, esp.
512f., and Catherine Boyd, Tithes and Parishes in Medieval Italy: The Historical Roots of a Modern Problem (Ithaca, N.'Y.
1952), pp. 68-73, saying “Obviously the average Lucchese parish was land-poor”, and giving further references (p. 68,
n. 61), especially to the works of Endres and Nanni

2 Repetti, Dizionario, IV, p. 115, and Regesta chartarum Pistoriensium: Vescovado, Secoli XI e XII, ed. Natale Rauty,
Fonti Storiche Pistoiesi 3 (Pistoia 1974), pp. 15, 31, 35, 53, and 66, nos. 14, 21 (28), 22, 35, and 43. Two charters



108 Giles Constable

surrounded by castles, like those at Uzzano, Pietrabuona, Bareglia, and Casale, held by mag-
nates who, although they were not quite feudal lords in the later sense, were in a position to
oppress the parish church, and even to control the appointment of the priest?. It was also
surrounded by other churches with claims to baptismal and other parochial rights, which were
only gradually absorbed in the process of forming parishes. By the mid-thirteenth century the
church of St Mary at Pescia controlled twenty-one dependent churches®. ‘The fury of aggres-
sive Satan’ encountered by Rusticus in his efforts to augment ‘the dignity of the Lord’s house’,
and his patient endurance before he conquered, may therefore refer to the opposition he encoun-
tered from both local magnates and clergy. The appeal to St Leonard, the patron saint of
prisoners, may even indicate that he was at one time held captive. If so, his epitaph bears witness
not only to the level of culture at Pescia in the early twelfth century but also to the struggle to
establish the rights of the parish church there.

involving counts were enacted at Pescia in the tenth century: Libro croce, ed. Quinto Santoli, Regesta Chartarum Italiac
26 (Rome 1939), pp. 34-5, nos. 8-9; and Guido son of Berithus of Pescia appears on several charters of the late eleventh
century: ibid., pp. 91 and 376, nos. 37 and Breve 32, and Regesta chartarum Pistoriensium: Canonica di S. Zenone, Secolo XI,
ed. Natale Rauty, Fonti Storiche Pistoiesi 7 (Pistoia 1985), pp. 223—4 and 237, nos. 273-5 and 291.

* Dietrich Kurze, Pfarrerwahlen im Mittelalter. Ein Beitrag zur Geschichte der Gemeinde und des Niederkirchenwesens,
Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht 6 (Cologne-Graz 1966), pp. 111-16, who re-
marked on p. 115 that the rights of the congregation in appointing parish priests in the twelfth and thirteenth centuries
were asserted against the claims to patronage of ecclesiastical institutions: “‘Jede nachbarschaftliche Kirchengemeinde
hatte den Kampf fiir sich auszustehen, und nicht immer ist sie Sieger geblieben.’

2 Repetti, Dizionario, IV, pp. 131-2.

5



The metrical epitaph of Rusticus priest of Pescia (d. 1132/3) 109

Abb. 3. Cathedral of Pescia: Inscription on Interior West Wall



110 Giles Constable

S C b bm \‘sg‘r\lﬁﬁ\ 2 w
Hﬁ o ‘P‘G’r wﬁs fr 0’ Jum‘nnu.qp‘ :
R |

.cuuu

bum Beinl in Cmimdm% cc:\pﬁ

e ‘.A,

D 6’usc mbanﬁﬁﬁ\ -

Smﬁ\

~i i - Rl wa\itigmumw
. T :.t £ e . i

; L‘?‘%“i;;; | mm
Ao
bm

o

euu f; .

; 'fi:“.i‘fx
Rf. ,6 Gm’mm’

B

RO ‘P\nmn@

)

Abb. 4. Lucca, Bibl. cap., Cod. 530, f. 47



MANUEL C. DIAZ Y DIAZ

LAS GLOSAS DE UN MANUSCRITO LITURGICO DE SILOS
(LONDRES BRIT. LIBR. add. 30851)

En el afio 1878 ingresé en la biblioteca del Museo Britinico! este manuscrito castellano, sin la
menor duda escrito en Santo Domingo (antes San Sebastidn) de Silos (Burgos) en la segunda
mitad del siglo XI. Contiene bisicamente el Psalterio hispanico en su versién litirgica mas
evolucionada (esto es, acompanado de las respectivas antifonas y oraciones salmografas, aquellas
normalmente neumadas?), al que siguen el libro de Cénticos biblicos con la serie de los 77
poemas’, y el libro de Himnos de fofo circulo anni, que empieza con el de la fiesta de San Aciscloy
concluye con los himnos generales de domingos*. Como sucede en algunos de estos manuscritos
tardios de la liturgia hispénica, el antiguo cédice de Salmos, Cénticos e Himnos fue completado
con una especie de Mistico®, en que se rednen horas candnicas y otros oficios, con inclusién de
vez en cuando de himnos adecuados, entre ellos composiciones de los siglos X y XI°. Todo el
texto del manuscrito fue objeto de una edicién, sumamente escrupulosa, por parte de J. P.
Gilson”. El cédice consta actualmente de 202 folios, de unos 400 X 310 mm., escritos a dos
columnas con una preciosa letra sentada de gran regularidad y belleza, ejecutada en modulo mas
reducido para las partes acompafiadas de musica. El texto presenta miltiples iniciales de entrela-
zos esquematizados y con trazado bastante ristico, como es usual en muchos cddices litirgicos
silenses.

El manuscrito ha sufrido mucho desde época antigua, por lo que se acusan actualmente
numerosas pérdidas de folios o cuadernos enteros que no es el momento de resefiar por menudo.
En cambio interesa notar que la mayor parte de los folios conservados, especialmente los del
Himnario, aparecen cubiertos de notas tanto en el intercolumnio como en el margen exterior.
Algunas de estas notas marginales, que tienen en bastantes casos interés filolégico®, serdn recogi-
das en estas paginas, dedicadas cordialmente a mi viejo amigo B. Bischoff.

! Una bibliografia completa sobre el manuscrito ha sido registrada por mi en Cédices visigdticos en la monarquia leonesa
(Ledn 1983), 316-317.

2 B] salmo 150 se encuentra sélo iniciado por pérdida de un cuaderno que afecta al comienzo de la parte siguiente del
contenido. Sobre la condicién de esta forma del Psalterio y su representacién en nuestro cédice véanse las esquemadticas
notas de J. Pinell, art. «Liturgia», Diccionario de Historia Ecclesidstica de Esparia 11, 1208-1209.

3 En realidad por la razén mencionada en la nota anterior el primero de los cnticos conservados es el final del 17 en
folio 92.

4 Esta parte abarca los folios 111-163; a partir de este tiltimo falta una parte pequena del final del himnario por pérdida
de un cuaderno.

5 Folio 164 — folio 202; y atin seguirfa probablemente a 10 largo de un nuevo cuaderno ahora perdido.

% Sobre este libro y sus distintas formas véase Pinell, cit. nota 2, 1310.

7 The Mozarabic Psalter (Ms. British Museum, Add. 30.851.), Henry Bradshaw Society (Londres 1905), vol. XXX, que
incluye dos liminas buenas pero insuficientes para hacerse cargo ni de la escritura del cédice ni mucho menos del aspecto
que a las paginas confieren las glosas. El manuscrito habia sido tenido en cuenta por Cl. Blume, Hymnodia Gothica,
AHMA 27 (Leipzig 1897), 26-28, que incorpord sus lecciones a la edicién de los himnos. Aunque nada dice al respecto,
Blume consideré este cédice como bastante defectuoso, segtin se deduce del hecho de que casi siempre, y sin verdadera
valoracién objetiva, relega sus lecturas als aparato critico. No cabe duda de que abundan las corruptelas, pero a veces
conserva lecciones preferibles.

8 Habfa llamado la atencién sobre ellas el propio Gilson en su edicién (p. VIII), en la que en nota recoge casi un cuarto



112 Manuel C. Diaz y Diaz

Varios son los anotadores que acttian en el manuscrito, a juzgar por solos criterios paleografi-
cos. En las numerosisimas notas que de ellos nos han quedado podemos distinguir al menos dos
tipos: uno esta constituido por el conjunto de glosas lexicogrificas; en el otro sélo se descubren
observaciones biblicas. Dentro del primer grupo se reconocen dos, probablemente tres, manos
distintas, que utilizan escritura visigética con escasos rasgos de carolina. Por el contrario, el
segundo tipo estd constituido casi exclusivamente por notas de una sola (?) mano del siglo XII,
que colaciona sobre todo textos del Psalterio y registra en los casos oportunos las formas
divergentes de la Vulgata. Dentro de las notas del primer tipo nos interesa ahora un glosador de
letra muy caracteristica, clara, cuidada, que se afana por explicar numerosos vocablos de los
Himnos, en varias ocasiones casi el himno integro. Aparentemente ha sido el primero en trabajar
sobre el manuscrito, porque en bastantes casos su labor ha sido ampliada por una segunda mano
que a veces completa datos o informaciones de la primera, de la que, sin embargo, puede
diferenciarse bien. Prestaremos aqui atencién exclusiva a las notas de esta mano primera que
distinguimos entre los anotadores 1éxicos.

Para comprender mejor la actividad de este curioso anotador baste decir que ha escrito, en la
parte conservada, 585 glosas s6lo para el Himnario, que es la tnica parte del manuscrito en que
se encuentran sus glosas. Su trabajo, como muestra el juego de tintas y ciertos rasgos en fol. 120
y siguientes, se ha iniciado a libro terminado, pero no mucho después de su remate, porque la
escritura parece estrictamente contempordnea de la del copista del cédice, que acttia hacia 1050.
Hay que sefialar ademis que en no pocos rasgos se comprueba que no se trata de la mano misma
que grafia el texto de base. Dispone sus explicaciones con mucha atencién en el intercolumnio y
mdrgenes, generalmente enfrentando su nota con la linea correspondiente del texto para facilitar
la lectura; utiliza ademds para ello signos de envio. La cuidada disposicién de sus glosas obliga a
pensar que estd manejando otro manuscrito glosado como modelo, conclusién que podria verse
favorecida por ciertos errores de trascripcién que serfan dificilmente explicables en otro caso’.
Ademis de su letra, bien formada, mintscula regular, es caracteristica la abreviatura que emplea
para uel, siempre ul, en tanto que la(s) mano(s) posterior(es) usan sélo ['. Ante el problema de si
este glosador tendrd alguna relacién con el que ha escrito las conocidas Glosas Silenses, del
cédice Londres Brit. Libr. add. 30853, no me cabe por el momento mis que una posicién de
fuerte duda, en tanto no se estudie atentamente el conjunto de manos glosadoras que actian a
mediados del siglo XI sobre los manuscritos del monasterio de Silos, y las técnicas y fuentes
empleadas en las glosas.

En el manuscrito que ahora estudiamos las glosas llevan, como he sefialado, signos de envio
para identificacién exacta de la palabra a que se aponen. Estos signos de envio son los siguientes:

~ 1R A JP’s)gP Py o2 oy

de las existentes. Su preciosa observacién pasé desapercibida en toda su importancia. El propio dom L. Brou (art. citado
en nota 11), que les prest6 atencién por otras razones, las creyé simplemente «simples sinénimos». Hablé de ellas y di
unos cuantos ejemplos, antes de poder estudiar por menudo el cddice, en Las primeras glosas hispanicas (Barcelona 1978),
38-39. Ahi se quedé todo.

? Por poner un ejemplo: en 50 todos los glosarios conocidos dan para enixa la equivalencia partu liberata, nata (CGL VI,
389; E. Garcia de Diego, Glosarios Latinos del Monasterio de Silos (Murcia 1927), 141) o conata (de donde podria arrancar
parata, aunque no hay ningun ejemplo).

1 Esta diferencia permite aislar sin dificultad ciertas adiciones o complementos que hacen los glosadores posteriores;
asi, por poner un ejemplo, fol. 134v subnixus. iunctus (I portatus).



Las glosas de un manuscrito litargico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) 113

y consisten solamente en neumas de la notacién musical llamada mozirabe del Norte!!, procedi-
miento que aparece utilizado asimismo en otro manuscrito silense, con la misma finalidad, el
también conservado en Londres Brit. Libr. add. 30855, en que las glosas son escasas, de tipo
estrictamente tradicional, y atribuibles al mismo tiempo, los mediados del siglo XI. En nuestro
cbdice litargico, la presencia de su peculiar caligrafia y la de estos signos de procedencia musical
(que sélo emplea esta mano) permiten asegurar que el glosador comienza a trabajar en fol. 111,
inicia una gran actividad glosistica a partir de fol. 117 y remata su actuacién en fol. 163v. Se
trata, pues, de un glosario a solos los himnos del Himnario'%.

Por su enorme interés ofrezco a continuacién la edicién integra de las glosas de esta mano que,
independientemente de que sean suyas propias o tomadas de otro manuscrito'?, han sido escritas
sin duda alguna en torno a los afos 50 del siglo XI, y ofrecen en muchos casos material
importante para los estudiosos de la lexicografia romance!* y, por consiguiente, también para los
mediolatinistas. Mencionaré el folio en que se encuentran y les daré un ntimero correlativo que
servird de ayuda para comprender la accién del anotador. A la palabra glosada seguird un punto y
la glosa correspondiente, teniendo en cuenta para ello las indicaciones proporcionadas por los
signos de envio. A fin de simplificar las referencias al texto, y para dar al mismo tiempo
informacién suficiente sobre el contexto de las palabras glosadas, ya que con gran frecuencia el
glosador se limita a aclarar el valor contextual de la palabra, sefialo los himnos glosados mediante
numeros precedidos de Ch, que remiten a U. Chevalier, Repertorium hymmnologicum; a continua-
cién con la sigla G, indico las piginas de la ediciéon Gilson. Aunque muchas de las glosas
convienen con la tradicién glosistica conocida, no las he identificado aqui para no hacer engorro-
sa la edicidn.

f. 111 1) sidus. stella uel lumen (Ch 7150; G 185-6
2) quo. unde
3) globo. lumine uel rotundo

f. 111v 4) adsertor. quens (?) (Ch 17572; G 186

(
(
(
(
(5) elinguis. mutus uulnus
(6) organum. sonum
(7) comptum. compositum ornatum
(8) infantis. inloquutum
(9) indixit. inposuit
(10) palpitet. tremet
(11) nequid. non potuit

(12) caterba. multitudo uel congregatio (Ch 3044; G 186-7
f. 112 (13) in substantiis. in his

" El procedimiento fue estudiado por L. Brou («Notes de Paléographic Musicale Mozarabe», Anuario Musical 10
(1955) 23-44), que escribe a propésito de este manuscrito: «dans la partie de 'Hymnaire les signes d’appel des gloses de
cette partie» (p. 32). Brou pondera alli mismo el cuidado puesto en evitar cualquier tipo de confusion en los casos de
himnos con multiples glosas.

2 Muchas de las equivalencias ofrecidas son puramente contextuales; asi 13, 184, 416, 467, 515, ctc.

3 Ademis de la razén antes apuntada en favor de esta hipétesis, creo que la apoyan estos otros hechos: que se emplee
en ellas la forma de escritura mintscula y no cursiva como en otros casos mds espontincos, asi como la limpieza de la
grafia (apenas si pueden sefialarse mds correcciones propias que en fol. 143: (397) feritu corr. in ferita; (404) recedit corr. in
recedat).

! Sin entrar en detalles que no son de mi competencia, querria llamar la atencién del lector, segtin distintos grados de
interés, sobre las glosas n° 10, 25, 64 (frente a 275), 84, 119, 123, 151,152, 201, 223, 226, 258, 264, 308, 311, 331, 410,
427, 439, 459, 464, 468, 474, 476, 513, 558, 575, 580, 582, 583, 585.

8 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



114

f. 112v

f. 115

f. 115v

f. 116v

f. 117
f. 117v

f. 118

f. 118v

f. 120v

Manuel C. Diaz y Diaz

numinis. magestatis
nitescat. splendeat uel fulgeat
tropheo. uictoria

7) declibi. declinati

tandem. aliquando

rimare. scrutare reserare patefacere
abditis. occultis

demnes. damnati

(14
(1
16
(1
(1
(1
(20
2

(22) artemur. ligemur uel cruciemur

(23) compotes. socii consortes consimiles quoequales

(24) celibes. celestes

(25
(26
(27
(28) uerendo. timendo
(29) coruscis. luminosis
(30) exibens. preparans
(31) docens. demonstrans

saucia. plagata
sidus. stella lumen

squalido. arido sordido uel aspero

(32) pendis. solbis uel suspendis
(33) fobeto. solida

)
5)
)
7)
8)
9)
)
1)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
(34) cederet. obediret uel deficeret
(35) rependit. resolbit
(36) conperit. inuenit uel cognoscit
(37) patrona. domestica
(38) affluat. abundet uel retundet
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)
)

(39) fribola. uasa fictilia uel fabila misera
(40) quatit. commobet frangit

41) lictor. gladiator

42) eliciti. producti uel excussi

43

menia edificia murorum

44) nescia. familia

45) stupebat. mirabatur

46) cruentis. sanguinolentis

47) lentoque. blando uel umido

49) repente. subito
50) enixa. parata

51
52) gestiens. gaudens

puerpera. prima parturiens

53
54) aula. domus regia
55) atra. acra uel nigra

numinis. maiestatis

(
(
(
(
(
(
(
(48) pudici. casti
(
(
(
(
(
(
(
(

56) preuiam. precedentem

(Ch 21391; G 187

(Ch 22199; G 187

(Ch 8840; G 188

(Ch 4312; G 192

(Ch 18579; G 193

(Ch 7264; G 193-7

(Ch 10278; G 197-8

(Ch 21; G 198

(Ch 6346; G 198

(Ch 8073; G 201



f. 121

f.121v

f. 125

f. 125v

f. 126

f. 127

f. 128v

f. 129v

8*

Las glosas de un manuscrito litirgico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) 115

(57) 1ussa. precepta
58) fundere. fuderunt

(
(59) pignera. cineres
(60) nixu. inclinato

(61) subprestis. uibus

(62) torridi. succi uel ustum
(63) obstruit. obturauit

(64) uicissim. ad beces

(

(o)
(&S]
N

65) xiromera. unguentum

(66) occasum, interitum
(67) iecore. cor uel pulmone
(68) pollens. potens

(69) promtus. presens

(70) quiritium. Romanorum concessa (!)
(71) facta. loquuta

(72) uulnus. percussura plagarum

(73) arce. principatus celi

(74) incola. habitator

(75) soli. terre

76) cuncti. omnes

(

(77) fraglans. ardens

(78) triumphum. uictoriam

(79) uesanus. malus sanus uel non prope sanus
(80) mandere. manducare

(81) faborem. auxilium

(82) lebamen. subsidium

(

83) cefas. capud eclesie
84) obstruat. serret uel claudat
85) peruigil. peruigilans

(

(

(86) uocabula. nomina

(87) pollet. crescit prefulgit

(88) fertur. portatur

(89) intimum. occultum celi secretum
(90) liquentis. desinentis

(91) edite. canite

(92) etherei. superne patrie

(93) accola. habitator uel possessor
) eximia. magna ciuitas uel nobilis siue excelsa
) glorificos. dulces sonos uel modos
) sideree. celestis
) capitis. accipitis

98) canor. cantus
) lugis. perpetuus
) inclitis. gloriosis

(Ch 2683; G 201-2

(Ch 16237; G 202

(Ch 20756; G 202
(Ch 3219; G 202-3

(Ch 738; G 210-1

(Ch 407; G 212-3

(Ch 13398; G 215

(Ch 18746; G 215-9

(Ch 816; G 219-20



116

f. 130

Manuel C. Diaz y Diaz

(101) reuoat. resonat

(102) reduces. incolumes
(103) austibus. potationibus
(104) affluis. habundantibus
(105) affatim. habunde satis

)
)
)
)
)
(106) nazarene. o sce munde et inpollute
(107) alui. uentris
(108) protulit. genuit parturibit
(109) parsimoniis. abstinentiis ieiuniis
)
)
)
)
)

(110) repente. subito

(111) perfruens. utens

(112) mesta. tristis

(113) auxit. ampliabit

(114) eu. uox flentium

(115) supremum. nobissimum

(116) palpitat. tremuit

(117) cursant. ambulant

(118) moenia. edificia murorum uel turres
(119) pallens. amarellescens

(120) frementem. seuientem

(121) mos. usus uel consuetudo

(122) spernitur. tollitur repellitur

(123) glaucos. nigros

(124) munilibus. ornamentis gutturis uel capitis
(125) matrona. nubtiarum petitore

(126) fluentem. solutum

(127) squalent. sordent

(128) pullati. sordidati pulla uestis sordida
(129) setas. cilicium

(130) summit. induit

(131) textiles. duriores uestes
(132) inplexabilis. grossioribus
(133) uestiabilis. uestibus
(134) uelamine. tegmine

(135) rex. Thorum rex ninneuite
(136) coos. insula uicina attice
(137) extuante. excalescente
(138) murice. ueste pur/pur/ea
(139) lena. togam duplicam uel regia uestem
(140) reuulsam. sublatam

(141) gemmas. lapides smaragdinos

(142) sutiles. consutos uel textiles

(143) insigne. nobile
(144) exuebat. deponebat
(145) pubes. iubenes inbarbis
(146) quin. etiam
(147) parca. ieiuna

(Ch 13303; G 220

(Ch 17081; G 220-1



f. 130v

f. 131

Las glosas de un manuscrito litdrgico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) 117

(148) nutrix. mater

(149) derogat. abstulit

(150) sollers. uigilata uel sollicita
(151) rorulenta. ruscienta

(152) gramina. erba

(153) neue. neque

(154) auriat. bibat

(155) refrenat. sententiam mutat
(156) oraculum. preceptum diuinum uel responsum
(157) prosper. bonus

(158) sinistram. aduersariam
(159) difficulter. turpe

(160) uetuste. antique

(161) artubus. membris

(162) dicato. consecrato

(163) prenuncupatus. prenuntiatus

(164) laxo. soluto

(165) emancipator. manumissor uel liuerator
(166) plasmatis. creati

(167) cupidinis. liuidinis

(168) inospitali. loco secreto

(169) secretus. occultus

(170) quinis . . . octies. quinquies octeni XL fiunt
(171) labentibus. transeuntibus

(172) scilicet. sine dubio

(173) uvas. humana natura

(174) adpetendis. adquirendis

(175) inuecillum. infirmum

(176) hostis. inimicus

(177) limum. humana substantia quam xps in se adsumserat
(178) tauidum. pallidum uel liquefactum

(179) perpeti. sufferre

(180) explorat. exquirit

(181) siscitatur. interrogatur

(182) callida. fraudulenta

(183) post tergum. retrorsum

(184) magister. xps

(185) dogmatis. discipline

(186) sectatoribus. sequentibus

(187) uorandi. absorbendi

(188) libor. emulatio uel zelus seu inuidia diaboli
(189) probat. acceptat

(190
(191
(192
(193

amne. aqua munda

tabescunt. liquescunt uel deficiunt

scabra. rubiginosa uel scabrosa

seges. messis sille incrementa peccatorum

O T — T

(Ch 18771; G 222

(Ch 11589; G 222

(Ch 14840; G 223



118 Manuel C. Diaz y Diaz

(194) opem. auxilium adiutorium adminiculum elemosinam
(195) opes. diuitias

(196) fenerantem. lucrantem uel mutuum dantem

(197) centiplex. centuples

(198) globi. rotunditatem celi ac terre

f. 131v (199) spargit. inlustrat (Ch 1633; G 225
(200) inlabitur. infunditur
(201) spiculum. raio

)
)
)
f. 132 (202) plausti. plasmati (Ch 15678; G 225

(203) noxiali. damnoso

(204) puerpera. prima parturiens puerum generans

(205) edidit. genuit

(206) os. porta aliui genitalia uirginis

(207) pagine. libros (Ch 5174; G 225-6
(208) emicat. splendet

(209) poculis. uasis

(210) ratum. firmum uel acceptum

(211) turgidam. turgidam uel inflatam

(212) piamina. ablutiones

(213) inlinis. unxisti

(214) uexet. fatigat

(215) ratem. nabem

(216) obsecundans. obediens

(217) eftebum adulescentem sine barba (Ch 5696; G 226
f. 132v (218) funerabat. lamentabat
(219) pendulum. directum

(220) inpos. alienus mentis (Ch 19609; G 226
(221) corripit. rapit

(222) suillos. porcinos

(223) qualis. cofanis

(224) dapem. escam

)
)

(225) meatus. triatus (Ch 3386; G 227
(226) crassa. spissa
(227) susurris. loquutionibus
(228) preuius. antecurrens
(229) gestat. portat
(230) expertes. alieni uel extraniati
(231) forent. essent
f. 133 (232) uectibus. clausuris
(233) reuulsis. sublatis
(234) cardo. summus uel extremus ostel partis generis masculini
(235) obice. obpositione
(236) fulua. rubea uel mundissima
(237) lugubri. lamentabili
(238) ferrugine. obscuritate



f. 133v

f. 134

f. 134v

f. 135

Las glosas de un manuscrito litdrgico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) 119

(239) axem. celum
(240) abdidit. abscondit
(241) orruisse. tremuisse

(242) trofeum. signum uictorie
(243) triumphalem. imperiale
(244) cede. ferita

(245) saucius. uulneratus

(246) profane. inmunde

(247) uersipelli. fraudulentum
(248) edidit. dedit

(249) insuesceret. extra usum faceret
(250) preuium. precedente
(251) demum. iterum

(252) eque. equaliter

(253) bustis. sepulcris

(254) prodeunt. exeunt

(255) coire. copulare

(256) fauillis. cineribus

(257) tepescere. calescere
(258) gluttino. aduratura

(259) macte. maior facte

(260) cluis. splendis

(261) prestrepant. sonant

(262) concentibus. carminibus
(263) crepidines. sumitates riparum
(264) pruina. gelata

(265) reserans. aperiens

(266) obstruens. claudens
(267) Yris. arcus

(268) nitet. splendet

(269) bisbini fores. 1iii°" ianuas
(270) iubencus. uitulus

(271) primates. principes seniores
(272) cicladibus. uestibus
(273) laureati. coronati

(274) uchunt. portant

(275) uicissim. inuicem

(276) subnixus. iunctus

(277) uacis. catenis ferreis
(278) obsculat. osculatur
(279) suadit. castigauit
(280) palestre. luctatori
(281) perpetim. sustinere
(282) mederi. curari

(Ch 19208; G 227-8

(Ch 94; G 228

(Ch 15186; G 228

(Ch 20033; G 229-30

(Ch 2486; G 231
(Ch 9446; G 231-2



120

f. 135v

f. 136

f. 136v

Manuel C. Diaz y Diaz

(283) fomentis. solaciis
(284
(285
(286
(287
(288
(289

(290
(291

(292

consulta. principata
custos. saluator
senes. dissimiles
patrandis. faciendis
inpetratu. merito

T N o D T

indifferens. inseparabilis

uesanior. non sanus

=

uitricus. secundus maritus

alumnus. amator
(293) necis. mortis

(294) secuti. sequentes
(295) presulem. iudicem

© (296) poli. ciuitatis

f. 137

f. 138v

f. 139

(297) sidere. celi

(298) inlaui. intrare

(299) rigidis. directis

(300) iubilet. canat

(301) uernans. gaudens uel florescens uirescens
(302) ligustris. flores candidi uel florum genera
(303) sequestrato. separato

(304) adeunt. uadunt

(305) tuendus. regendus

(306) bisseno. XII

(307) teritur. tunditur

(308) cratis. sartaginis

(309) ignite. ignea

(310) gliscunt. crescunt

(311) cardos ferreos. sumizos idest punctos ferreos

)
(312) fabe. consenti

(313) clientum. seruorum uel humilium
(314) mulce. placa uel fobe

(315) crimine demto. peccato ablato

(316) insignia. preclara

(317) sonora. dulcia uel recte
(318) queamus. possimus
(319) promere. dicere

(320) famosa. superba

(321) uabra. fallacia

(322) plecti. occidere

(323) honustum. adgrabatum
(324) sistitur. statuitur

(325) infame. turpe factum
(326) prestrepit. garrit clamat
(327) bisulcis. geminis uncinis
(328) nempe. certe

(Ch915; G 233-4

(Ch 15772; G 234

(Ch 553; G 235

(Ch 6431; G 240-1



f. 139v

f. 140

f. 140v

f. 141

f. 142

Las glosas de un manuscrito litérgico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) 121

(329) turgens. inflata

(330) subditur. humiliatur
(331) ora. oriella

(332) precucurrit. sustinuit
(333) pabescis. conturbationem
(334) freta. adiubata fisa

(335) confluxerit. conuenerit
(336) fessis. lassis infirmis
(337) secunda. prospera

(338) nitescit. clarescit

(339) proditum. palatum
(340) appetunt. arripiunt
(341) triumphos. gaudios
(342) expedirent. conplerent
(343) concitans. mandans
(344) truces. scuos inmittes
(345) rite. recte

(346) dictat. recitat

(347) pertrahunt. ducunt
(348) satellites. maiorum adiutores
(349) quoue. quoque

(350) nempe. certe

(351)

(352) iure. sorte

(353) camenas. cantilenas uel uirtutes
(354) pelle. repelle

freta. confidita ausa

(356) stipite. crucis patibulo
(357) desiste. cessa

(358) reuchit. reuertis

(359) orbita. uia strata uel anni circulus
(360) sidereo. celeste

(361) cesareis. imperialibus

(362) fabentia. mirantia

(363) dogmatis. doctrinis

)
)
)
(355) exustum. combustum uel assatum
)
)
)
)

(364) cristicolis. xpm colentibus
(365) cesar. imperator
(366) innexum. inligatum
(367) inquid. delinquid
(368) anelitum. spiritum
)
)

(369) gliscit. crescit uel ardescit siue cupit

(370) intimum. interior
(371) belligeri. bellatoris
(372) eximius. magnificus
(373) floscula. tlores
)

(374) paret. obedit

(Ch 12885; G 241-2

(Ch 5428; G 243

(Ch 552; G 2434

(Ch 13629; G 24



122

f. 143

f. 143v

f. 145v

Manuel C. Diaz y Diaz

(375) exceptor. susceptor

(376) nitesceret. floreret uel claresceret
(377) aftlatus. inluminatus

(378) extimplo. mox subito

(379) rennuit. negabit uel respuit
(380) acola. abitator

(381) intonat. predicat

(382) latebras. absconsa uel occulta
(383) occulere. abscondere

(384) repperit. inuenit reuertens uel reclamans
(385) uspiam. alicubi uel nusquam
(386) uastis. magnis

(387) rictibus. furiis

(388) arbiter. iudex

(389) propere. uelociter

(390) percite. festinanter

(391) monita. precepta

(392) equore. unda uel maria seu aqua
(393) iuguli. occisoris uel gladium
(394) sternitur. occiditur feritu(>a)
(395) comptus. ornatus uel conpositus
(396) atfatim. abunde satis

(397) quoue. quoque

(398) sedula. sempiterna

)
(399) rite. recte
(400) alumnum. nutritum
(401) efflet. emanet
(402) copulans. coniuges
(403) recisos. separatos uel diuisos
(404) abeat. longe sit uel recedit (>at)
(405) fax. facula
(406) efficax. perfectus uel effector
(407) dogmate. doctrina uel magisterio
(408) inbuis. doces
(409) fobes. nutris
(410) conpulit. apretabit
(411) artus. membra
(412) pererrans. perambulans
(413) inuios. sine uia
(414) questu. lucro
(415) distrahis. portans
(416) esperiam. spaniam

(417) quam. quanto

(418) index. demonstrator
(419) stuprum. adulterium
(420) audax. presumtor
(421) quo. quem

(Ch 10802; G 248

(Ch 7808; G 254



f. 150

f. 150v

£.151

f. 151v

f. 152

f. 152v

£, 153%
f. 154

f. 155v

Las glosas de un manuscrito litdrgico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) 125

(422) probra. facinora scelera
(423) arceat. repellat

)
)
(424) orbis mundi (Ch 15076; G 263—4
(425) uictime. sacrificii

(426) prepetes. ueloces

(427) uigent. uilent

(428) refellunt. spernuntur (Ch. 8130; G 264

)
)

(429) parent. obediunt (Ch 13169; G 265-8

(430) fabentia. adiutoria

(431) confessa. confisa confidita

(432) questibus. querellis

(433) fauctor. consolator

(434) inpetrare. accipere

(435) destitisti. cessasti

(436) proterat. conculcet

(437) cohortibus. plectis

(438) pullulare. crescere

(439) casibus. caditas

(440) nefas. scelus

(441) conflagrare. incendere

(442) exeris. producis

(443) atra. nigra

(444) prodigos. dissipatores

(445) labe. sorde

(446) ultrix. uindicatrix

(447) tabo. dolore

(448) sospites. sani salbi

(449) uersipellis. mutati coloris

(450) confodiri. uerberari

(451) socordie. neglegentie

(452) sudo. sereno

(453) tutissima. custodita

(454) ymnite. laudate

(455) furias. irascens (Ch 18607; G 268-9
(456) bidentium. bidentium uocant arietes qui inter octo dentes
duos altiores habent quos maxime gentiles in sacrificium offere-

bant

(457) deputans. respuens (Ch 4534; G 270
(458) metam. terminum (Ch 19664; G 271-2
(459) prohibe. ueta

(460) tenua. mitiga

(461) sospite. sanato
(462) sudam. serenam
)

(463) dicta. nominata (Ch 20918; G 275-6
(464) uisio. guardia



124

f. 156

f. 157

f. 160

f. 160v

Manuel C. Diaz y Diaz

(465) comitur. ornatur

(466) aditis. secretis locis uel introitis
(467) nomen. nmne (= nomine)
(468) tonsionibus. tollationes

(469) expoliti. ornati

(470) coabtantur. conponuntur

(471) disponuntur. ordinantur

(472)

(473) conpage. iunctura tabularum
(474) nectitur. legatu iet

(475) exoratus. rogatus

(476) accipere. akaptare

edificiis. parietis

(478) redundet. superhabundet

)
)
(477) fertur. datur
)
(479) mancipatum. iunctum

(480) fedus. pactum

(481) unguinis. unctione

(482) mitra. ornamentum kapitis
(483) ambitus. ornatus

(484) inpressa. signata

(485) coccus. rubeus

(486) iacinctus. uiridis

(487) bissus. genus linei

(488) purpura. pura rubea
(489) affigebatur. tenebatur
(490) zmaracdus. uiridis

(491) sardius. rubeus

(492) topadius. uiridis

(493) onicinus. uarius

(494) carbunculus. rubicundus
(495) ligurius. rubeus

(496) saffirus. ceruleus

(497) hyaspis. uiridis

(498) crisolitus. ut auro

(499) effigiasti. plasmasti
(500) uegetata. confortata
(501) choerent. adiungent
(502) aura. aer

(503) liquorem. solutam
(504) labe. resoluta

(505) compacta. adunata
(506) dissociari. disiungere
(507) dissona. dissimilia
(508) abolere. abstergere
(509) reuiset. uisitaberit
(510) impenditur. datur

(Ch 2854; G 2767
(Ch 12678; G 277-8

(Ch 21445; G 278-9

(Ch 4443; G 285-8



f. 161

f. 161v

f. 162

f. 162v

Las glosas de un manuscrito litérgico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851) 125

(511) utpote. quasi
(512) passim. ubique

(513) aggere. montone

(514) exibet. prestat

(515) sator. genitor

(516) heros. uir magnus
(517) ius. legem

(518) rite. studiose

(519) rependitur. reditur
(520) leti. mortis

(521) fatiscere. uanescere
(522) pallida. lubricas

(523) auidus. cupidus

(524) carpit. corrumpit

(525) tenuauit. possidebit
(526) adheso. demto

(527) populatur. uastat

(528) anelus. fatigatus

(529) luet. bene solbet

(530) inepta. stulta

(531) clangens. sonans

(532) arguit. culpat

(533) fobendum. continendum
(534) sequestro. conmendo
(535) enigmata. similitudines
(536) uetustas. uetusta

(537) atram. nigram

(538) nemus. silba frondosa
(539) anguis. serpens

(540) exul. peregrinus

(541) functionis. transitus uel solutionis
(542) dissice. separari

(543) silicis. petris

(544) solido. firmo

(545) igniculis. luminibus
(546) madentibus. papiris intinctis
(547) facibus. luminibus
(548) scirpea. stopa

(549) conlita. conposita
(550) uiget. ualet

(551) caba. candela cabata
(552) suggerit. portat
(553) alimoniam. cibum
(554) teretem. rotundam
(555) nectar. odor

(556) deliquido. disfacto
(557) ambustum. ustum

(Ch 7803; G 288

(Ch 9072; G 288-91



126 . Manuel C. Diaz y Diaz

(558) uis. fortia
(559) madido. molle
(560) emula. aduersaria
(561) peplo. tenebroso
t. 163 (562) cerule. nigre
(563) fidit. confidit
(564) iaculis. armis acutis
(565) calamis. cannis
(566) spicula. sagittas uel lanceas
(567) nosciis. cognitis
(568) densetur. multiplicetur
(569) celeres. ueloces
(570) tumidis. inflatis uel iratis
(571) usta. fatigata
(572) purpurei. rubei
(573) litoribus. extremis
(574
(575) uitreis. gelatis
f. 163v (576) dapibus. cibis
(577) nare. natare
(578) proceres. seniores preualidos
(579) exundat. manat
(580) scatebris. cabatas
(581) ninguidus. gelatus
(582) inbrifero. rusciento
(583) crassa. spessa
(584) inueit. portat
(585) alites. quaternices

~

infert. inmiscuit

= T =



FRIDOLIN DRESSLER

MONASTISCHE CONSUETUDINES ALS QUELLEN
DER BIBLIOTHEKSGESCHICHTE

Die mittelalterlichen Handschriften stammen zu einem sehr grofien Teil aus den Klostern des
Benediktinerordens und seiner Zweige. In ihrer Mehrzahl wurden sie in den Klostern selbst
produziert, geschrieben und gebunden, dort aufbewahrt und gehiitet, manchenorts unverindert
bis in unsere Tage. In jiingster Zeit ist der Besitz ciner cigenen Bibliothek geradezu als ein
Unterscheidungsmerkmal zwischen Kloster und Stift, also zwischen den geistlichen Gemein-
schaften von Ménchen und Kanonikern angesprochen worden'. Die Benediktus-Regel, die ,das
Gesetzbuch® des abendlindischen Ménchtums geworden ist, sagt relativ wenig iiber Buch und
Bibliothek aus. Vieles liBt sich nur indirekt erschlieBen, weil die lectio im Tageslauf der Monche
eine ganz bedeutende Rolle spielte und somit der Besitz eines hinreichenden Biichervorrates
vorausgesetzt werden muf3?.

Seit in karolingischer Zeit die Benediktus-Regel als ,,die una regula der Monchskloster im
frankischen Reiche‘* durchgesetzt worden war, bedurfte sie ,,von dem Augenblicke an, da sie
zum monastischen Grundgesetz erhoben wurde, der stiitzenden Sicherung durch die consuetu-
do, die Gewohnheit und das Brauchtum des Alltags und der Festzeit* festhiclt’. Da sich Bene-
dikt von Aniane (751-821) mit seinem Bestreben nicht durchsetzen konnte, eine allgemein
giiltige Consuetudo neben und zusitzlich zur einen Regel einzufiihren (una regula — una consue-
tudo), entstand im Laufe der folgenden Jahrhunderte eine Vielzahl von Consuectudines fiir
einzelne Abteien oder Zusammenschliisse von Benediktinerklstern.

Die Texte dieser zahlreichen Consuetudines lagen bisher nur in unzureichenden oder schwer
zuginglichen, ilteren Ausgaben vor* und wurden vielleicht deshalb fiir die Bibliotheksgeschich-
te im Mittelalter nur wenig ausgewertet, am meisten noch von Karl Christ®. In dem von Kassius
Hallinger gestarteten Corpus Consuetudinum Monasticarum, in dem diese Texte nunmehr gesam-
melt und kritisch ediert werden sollen, liegen inzwischen bereits 15 Binde vor, die zum Teil
auch bislang ungedruckte Consuetudines bekanntmachen®. Zwar ist diese Edition noch lange
nicht vollendet, doch lohnt es sich bereits, diese Vorschriften und Aufzeichnungen tiber das

! Raimund Kottje, ,,Claustra sine armario? Zum Unterschied von Kloster und Stift im Mittelalter*, in: Consuetudines
monasticae. Eine Festgabe fiir Kassius Hallinger, Studia Anselmiana 85 (Roma 1982), S. 125-144.

2 Anselm Roth, ,,,Bibliothek® in der Regel Benedikts®, Mitteilungsblatt der Arbeitsgemeinschaft der katholisch-theologi-
schen Bibliotheken 24/27 (1980), S. 51-63.

W. Witter ,, Travail et lectio divina dans le monachisme de St. Benoit®, in: Atti del 7 Congresso internazionale di studio
sul alto medioevo (Spoleto 1982), S. 551-561.

3 Josef Semmler, ,,Benedictus II. Una regula —una consuetudo®, in: Benedictine Culture 750-1050. Edited by W. Lour-
daux and D. Verhelst, Mediaevalia Lovaniensia. Ser. I, Studia XI (Leuven 1983), S. 1-49. Zitat S. 28.

* Kassius Hallinger, ,,Consuetudo. Begrift, Formen, Forschungsgeschichte, Inhalt®, in: Untersuchungen zu Kloster und
Stift, Verdffentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte 68 = Studien zur Germania Sacra 14 (Géttingen
1980), S. 140-166.

5 Handbuch der Bibliothekswissenschaft. 2. Aufl. Band 3,1 (Wiesbaden 1953), S. 253ff.: Ordensregeln und Bibliotheks-
ordnung.

¢ Corpus Consuetudinum Monasticarum (CCM). Publici iuris fecit Kassius Hallinger, Tom. -XII, 1 (Siegburg

1963-1985).



©128 Fridolin DreBler

interne Klosterleben mit dem Blick auf Buch und Bibliothek zu durchmustern. Im Ergebnis soll
es dabei nicht um eine Aufzihlung aller Belegstellen iiber einzelne Beobachtungen und Fakten
zur mittelalterlichen Bibliothek gehen, sondern um einige im Rahmen eines Beitrages zu einem
Symposion allein mégliche stichprobenartige Hinweise auf die bibliotheksgeschichtliche Bedeu-
tung dieser normativen Regelungen oder Gewohnheiten bei den benediktinischen Monchsge-
meinschaften. SchlieBlich waren doch alle diese Consuetudines neben der Benediktus-Regel
tiber lingere Zeit hin, eben ,»gewohnheits“-miBig in Ubung, oft auch in miteinander verwand-
ten Klostern herkémmlicher ,, Brauch®, bis sie endlich einmal aufgezeichnet wurden. In man-
chen Fillen handelt es sich freilich auch um die Programmschrift einer geplanten Reform.

Die Benediktus-Regel kennt das Amt eines Bibliothekars nicht’, was angesichts der wenigen
Binde, die in der Friihzeit des benediktinischen Mdnchtums in einem Kloster zu verwalten
waren, nicht verwundern darf. Man hat deshalb immer auf das Kapitel 32 der Benediktus-Regel®
hingewiesen, das von der ,,substantia monasterii in ferramentis vel vestimentis seu quibuslibet
rebus® handelt. Der Abt ,,praevideat. .. fratres, de quorum vita et moribus securus sit, et eis
singula . . . consignet custodienda atque recolligenda‘“.

Mit der anschlieBenden Anweisung ,,Ex quibus abbas brevem teneat, ut dum sibi in ipsa
adsignata fratres vicissim succedunt, sciat quid dat aut quid recipit®, erscheint bereits die Grund-
form fiir ein Biicherverzeichnis verlangt, sei es nun Inventar, Katalog oder Ausleihregister.
Bestirkt wird diese gesamte Interpretation durch das parallele Kapitel 17 der mit der Benedik-
tus-Regel verwandten Regula Magistri, wo ausdriicklich von Biichern die Rede ist’.

Weil die Benediktus-Regel die Verwaltung des Biicherbesitzes in einem Kloster ganz in das
Belieben des einzelnen Abtes gestellt hatte, muBte es dann fast zwangsliufig auch zu den sehr
verschiedenen Bezeichnungen fiir den Bibliothekar und die ebenso unterschiedlichen Formulie-
rungen seiner Aufgabe kommen'?. In Corbie lautet im 9. Jh. die Definition umfassend und doch
knapp und biindig: ,, Bibliothecarius omnium librorum curam habet, lectionum atque scripto-
rum®, wihrend zu Fleury im 10.Jh. er ,,armarius* genannt wird und auch Aufgaben fiir die
Schule sowie archivischer Art wahrzunchmen hat:

ARMARIUS, qui et scole preceptor vel librarius, librorum armarium philosophica redimitus toga
diligenti procurat clausura. Magnum quidem inter fratres et ipse sortitur honorem, quippe qui adeo omni
scientia veritatis fretus existit ut pro apostolo habeatur. Cartas firmatorias atque concambiatorias vel, si
quid id genus negotii exigit, aut ipse ordinat aut discipulorum utitur solatio. Ad illum respicit cura
librorum, scriptorie artis totum instrumentum, pergameni copia, ad conpingendos codices fila retorta,

7 Hallinger (Anm. 4) S. 142: ,,. . . von keiner Regula vorgesehenen inneren Organisation von Skriptorium, Bibliothek
und Schule.

8 Deren Text wird hier nach der lateinisch-deutschen Ausgabe von Basilius Steidle, 4. Aufl. (Beuron 1980) zitiert.

W. Kenneth Humpbhreys, ,,Medieval views of the role of a librarian®, in: Liber amicorum Herman Liebaers (Bruxelles
1984), S. 49-64. Immer noch sehr lesenswert: E. G. Vogel, ,,Einiges iber Amt und Stellung des Armarius in den
abendlindischen Kldstern des Mittelalters®, Serapeum 4 (1843), S. 17-29, 34-55.

? La Régle du Maitre, par A. de Vogiie, Sources chretiennes 105-107 (Paris 1964-65). Albert Ohlmeyer (Ubers.), Die
Regel des Magister oder die Regel der heiligen Viter (Miinsterschwarzach 1974). Die Magisterregel unterscheidet sich von der
Benediktus-Regel durch eine ,,Liebe zum Detail und genauen Reglement* (K. S. Frank, ,,Die Klosteranlage nach der
RM*, Regulae Benedicti Studia 6/7 (1981), S. 39 u. 42.

1 Kassius Hallinger, Gorze — Kluny (= Studia Anselmiana 22-25) (Romae 1951), S. 952f.

Johannes Schneider, ,,Zur Verbreitung und Verwendung von ,,librarius* im Mittelalter bis zum Ende des 13.Jh.,
in: Studien zur Buch- und Bibliotheksgeschichte. Hans Liilfing zum 70. Geburtstag (Berlin 1976), S. 23-32.



Monastische Consuetudines als Quellen der Bibliotheksgeschichte 129

cervorum coria que sunt librorum tegmina. Illius dispositione cuncta que ad scole disciplinam pertinent
effectum inveniunt. Non tepidus, non timidus, sed salva caritate animo cordatissimus, cuius vocem incre-
pationis discipuli ac si tonitrum perhorrescant, ad cuius constantiam vigoris infantum vultus pallescant.
Emendatio librorum et termini lectionum et responsio fidei catholice et hereticorum confutatio et, si quid
sane doctrine obstiterit, illum attinet.

Bei Lanfranc im 11. Jh. wird die Biicherverwaltung dem ,,Cantor®* anvertraut: ,,De canto-
re ... De universis monasterii libris curam gerat et eos in custodia sua habeat, si eius studii et
scientiae sit, ut eorum custodia ei commendari debeat!!.* Manche Aufzeichnung 138t eine sehr
starke Einbindung in die Aufgaben beim Chorgebet und den Gottesdiensten erkennen, wie die
Sorge um die notwendigen liturgischen Texte oder die Verpflichtung einzelner Ménche zum
Vortrag der Lesungen. Als ein Beispiel seien die besonders ausfiihrlichen Consuetudines der
siidenglischen Abtei Eynsham aus dem 13. Jahrhundert genannt, wo noch gesondert ein ,,Sacri-
sta‘ erwihnt wird, der ,,de missalibus, evangeliariis, epistolariis curam gerat et leccionariis et
libris hospitii et benedictionali'?

DaB der Verwalter der Biicher eines mittelalterlichen Klosters perfekt im Lesen und auch
schreibgeiibt sein mufte, versteht sich von selbst. Diese beiden Eigenschaften machten ihn fiir
manch anderen Dienst geeignet, so als Schriftfiihrer im Kapitel der Ménche oder zur Beschrif-
tung der Osterkerze'. Man trug ihm aber auch auf ,,ascendat armarius in pulpitum et nuntiet
plebi malitiam persecutorum‘ ihres und seines Klosters'. Das Amt war deutlich herausgeho-
ben, weshalb die Consuetudo von Afflighem in der Didzese Cambrai vorschrieb: ,,Item debet
dictus vestiarius in festo sancti Michaelis de mense maii cuilibet monacho . . . unum honorificam
dare. ... bibliothecario . . . unum et alium pro labore officiorum que tene(n)t".*

Die wenigen ausgewihlten Texte machen deutlich, daB die Aufgabe der Biicherverwaltung
vielgestaltig je nach Eignung des Trigers und den &rtlichen Verhiltnissen abgegrenzt und mit
anderen Diensten verbunden werden konnte. Wenn die Aufgabe wuchs, hat man auch Gehilfen
beigezogen. Ob sich aus den verschiedenartigen Bezeichnungen fiir den Bibliothekar bzw. den
unterschiedlichen Aufgabenkombinationen die Zugehdrigkeit zu bestimmten Reformgruppen
mit hinreichender Sicherheit ablesen 1iBt, wird man erst untersuchen koénnen, wenn alle
Consuetudinestexte einmal vorliegen'®.

Mit fortschreitendem Mittelalter werden die Texte immer ausfiithrlicher und nennen auch
spezielle bibliothekarische Aufgaben. So ist er fiir Einband und Reparatur der Handschriften
zustindig, vor allem aber fiir die Ausleihe!”. In der Consuetudo des Johannes Rode aus St. Mat-
thias zu Trier von etwa 1435 wird vorgeschrieben': ,,De subpriore . . . Etiam ad officium eius
spectat respicere librariam, ut nullum librum accomodet extra monasterium, nisi habeat schedu-
lam recognitionis, si autem ad remota loca, habeat litteram sigillatam.*“ Die Gefahr der Entfrem-
dung von Biichern war groB, weshalb es schon in den Statuta von Monte Cassino aus dem
13.Jh. heiBt'": ,,Perpetuo prohibemus edicto, ne aliquis abbas, prior ... libros quovis titulo
alienare presumat nec etiam pignori dare etiam in casibus aliis a cure permissis . . .“. In solchen

1! Corbie: CCM 1, S. 421, Z 36f. Fleury: CCM VII, 3, S. 16f. Lanfranc: CCMIIL, S. 68, Z. 21-23.

2 CCM1V, S. 179, Z. 19f. CCM VI, S. 149, Z. 9 und S. 150, Z. 23. S. 165, Z. 12ff. S. 166, Z. 3ff. CCM X, S. 238,
Z. 20f. Eynsham: CCMI, S. 165-168. ,,Sacrista**: S. 165, Z. 23 ff.

3 CCMII, S. 165, Z. 3f. 18f.

4 CCMX, S. 247, Z. 10f.

15 CCM VI, S. 241, Z. 14-22. CCM VI, S. 242, Z. 18f.: ,,Item dictus vestiarius debet dare quando aliquis monachus
moritur cilicium quod sit honorificum pro eo sepeliendum.

16 CCM VI, S. 145, Z. 145ff. Vgl. auch CCM VII, 3. S. 16 Anm. zu Zeile 8.

7 CCMII, S. 165-168.

B CCMV, S. 165, Z. 12-17.

¥ CCM VI, S. 256, Z. 14-21.

9 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



130 Fridolin DreBler

Fillen wird also nicht nur der Bibliothekar, sondern der Abt und andere Obere im Kloster
angesprochen. Der Biicherverwalter Pflicht war es aber, auf die Biicher im Kloster zu achten
und sie am vorgesehenen Ort unter VerschluB zu halten®: ,,Habent etiam ambo, cantor maior
videlicet et cantor minor, claves ad armarium librorum cantualium.‘“ Wo war der Standort aller
dieser Biicher im Kloster nach den Aussagen der Consuetudines, muf3 deshalb die nichste Frage

lauten?

II

Uber die Aufbewahrung der Biicher erfahren wir aus den monastischen Consuetudines nur an
relativ wenigen Stellen etwas. Grund dafiir ist die Zweckbestimmung solcher Gewohnbheiten,
die festhalten wollen, was die Monche zu tun haben, vor allem nach dem liturgischen Brauch
des Klosters. Die Einrichtung des Klosters kommt nur beiliufig vor, am ehesten noch in
Consuetudines, die die Organisation des ganzen Klosterlebens im Auge haben. Die friihere
Geschichtsschreibung tiber die mittelalterlichen Bibliotheken lieB sich viel zu stark von dem
Idealplan von St. Gallen beecinflussen, der zwischen Chor und Querschiff ein zweistdckiges
Gebiude fiir Bibliothek und Scriptorium mit einem Grundmal von etwa 10:10 Meter vorsah.
Eine solche Einrichtung diirfte aber im Frihmittelalter selten, aber auch im Hoch- und Spitmit-
telalter nur an wenigen, groBen Abteien realisiert worden sein?'.

Wihrend die Benediktus-Regel iiber die Unterbringung der Handschriften schweigt, er-
wihnt? die Regula Magistri eine ,,arca cum codicibus*, damit zugleich aber den bescheidenen
Umfang frithmittelalterlicher Buchbestinde charakterisierend. Die Erklirung der Benediktus-
Regel des Abtes Smaragdus aus der ersten Hilfte des 9. Jahrhunderts interpretiert die heute in
ihrer Bedeutung umstrittene Erwahnung des Wortes ,, Bibliotheca in der Benediktus-Regel als
,,cellula ubi libri reconduntur®*. Wir mégen daraus aber so viel entnehmen, daB zur Karolin-
gerzeit im durchschnittlichen Kloster nicht mehr als ein ganz kleiner Raum, eben eine ,,cellula®,
zur Unterbringung des Blicherbesitzes notig war.

Aus den Consuctudines ergibt sich aber schliissig, dafi die Codices nicht nur an einer Stelle
zum Gebrauch bereit gehalten wurden. So heiit es zum Beispiel in der Consuetudo von Eyns-
ham?: | Libri communes, qui cotidiec ad manum habendi sunt sive ad cantandum sive ad
legendum, in loco competenti reponendi sunt, ut competens accessus omnium fratrum esse
possit®, und weiter, dal} sich ein Monch eine Strafe zuziche, ,,si. .. libros loco suo honeste et
ordinate non reposuerit . . ., si liber in quo ad mensam, ad capitulum, ad collaccionem legendum
est suo neglectu defuerit.* Zu den hier aufgefithrten drei Funktionen miissen wir dann noch den
vielfiltigen Gebrauch in der Kirche hinzunechmen.

Der wichtigste Ort der Lektiire war aber auf weite Strecken des Mittelalters nach dem Zeugnis
der Consuetudines das ,,Claustrum®, der Kreuzgang®. Er, und nicht nur Kirche, Kapitelsaal
und Speisesaal, ist Ort von gemeinsam angehdrten Lesungen, er ist vor allem der Ort der
individuellen Lektiire. Hier stehen mindestens in der Friihzeit ein oder mehrere Behiltnisse,

2 CCMV, S. 172, Z. 16f. Vgl. auch S. 203, Z. 7 oder CCMI, S. 166, Z. 6; ferner Joachim Angerer, Die Brauche der
Abtei Tegernsee . .. mit textkritischer Edition der Consuetudines Tegernseenses, Studien und Mitteilungen zur Geschichte des
Benediktinerordens und seiner Zweige. Erg.Bd. 18 (Ottobeuren 1968), S. 165, Z. 20ff.

* Konrad Hecht, Der St. Galler Klosterplan (Sigmaringen 1983).

2 RM (Anm. 9) cap. 17, 13.

# CCM VIII, S. 273, Z. 24f. Vgl. Mundé (Anm. 30).

#* CCMII, S. 167, Z. 2ff. CCMII, S. 84, Z. 16-19.

» CCMII, S. 108, Z. 11£. VI, S. 290, Z. 9 und 14. VIL3, S. 17, Z. 16.



Monastische Consuetudines als Quellen der Bibliotheksgeschichte 131

Truhen oder Schrinke, in denen die Handschriften aufbewahrt werden: ,,Post Nonam etiam
vadunt in claustrum sedere, sed non accipiunt libros nec armaria aperiuntur®.** Bei wachsendem
Bestand mag hier eine ,,cellula® oder ein groBerer Raum eingerichtet worden sein. Im Kreuz-
gang lernte man aber auch wohl Lesen und wahrscheinlich sogar Schreiben, wie wir noch
erfahren werden. DaB daneben auch die Sakristei beim Chor der Klosterkirche die Biicher des
gottesdienstlichen Gebrauchs barg, erfahren wir cher beiliufig aus der Consuetudo von Afflig-
hem?. Hier allein wire auch die von Edgar Lehmann postulierte ,,Schatzkammerbibliothek* zu

plazieren, wenn ein Kloster reich an besonders wertvollen liturgischen Handschriften war®,

I

Die Bedeutung des Lesens bei den benediktinischen Gemeinschaften machen zwei Anordnun-
gen im Kapitel 48 der Benediktus-Regel deutlich, nimlich die Vorschriften iiber die Fastenlektii-
re und iiber die Festsetzung ausgedehnter Zeiten fiir die Lectio divina. Beide Anordnungen haben
zwar eine ausgesprochen religiése Zielsetzung entsprechend dem Sinn und der Aufgabe mona-
stischen Lebens; sie bezeugen aber zugleich in einer Gesellschaft, die {iberwiegend des Lesens
unkundig war und noch viel weniger des Schreibens michtig, eine deutlich akzentuierte Kon-
trasthaltung, die auch fiir die Werte Bildung und Wissenschaft die unerliBlichen Grundlagen
bewahrte und die ndtige Aufgeschlossenheit immer neu bereitete.

Uber den geradezu symbolhaften Akt der férmlichen Ausgabe je eines Codex an jeden Mdnch
bei Beginn der Fastenzeit hat Karl Christ® bereits ausfiihrlich gehandelt. Ansgar Mund6 hat
inzwischen wahrscheinlich gemacht, daB die Benediktus-Regel bei der Anweisung ,,In quibus
diebus Quadragesimae accipiant omnes singulos codices de bibliotheca, quos per ordinem ex
integro legant* (cap. 48, 15) eine Verteilung von Bibelteilen meint, die durchgehend und nicht
wie bei den liturgischen Lesungen nur in ausgewihlten Abschnitten gelesen werden sollen®.
Eine Reihe von Vorschriften und Consuetudines beschreibt z. T. diese Zeremonie in allen Ein-
zelheiten bis hin zur Art und Weise der Verbuchung der einzelnen Binde fiir die Empfinger®.
Eine Ausleihliste im Liber tramitis aevi Odilonis abbatis belegt, daBl man im 11. Jahrhundert bei der
Fastenlektiire iiber Bibeltexte hinaus ein breites Spektrum patristischer und spiterer theologi-
scher Literatur einbezogen hat, in einzelnen Fillen sogar ,,weltliche® Texte ausgab, wie ,,Histo-
riam losephi‘ (Flavii), ,, Ysidorum Ethimologiarum‘ oder ,,Historiam Titi Liuii**“. Die Mehr-
zahl der bisher neu edierten Consuetudines legt es nahe, daB die meist ziemlich umfangreichen
Werke nicht nur fiir die 7 Fastenwochen, sondern als Pflichtlektiire fiir die Dauer eines ganzen
Jahres bis zum Beginn der nichsten Fastenzeit belassen wurden, man dann aber auch vom
Empfinger ein Bekenntnis iiber die tatsichliche Lektiire verlangte®.

Da die Benediktus-Regel, anders als die Regula Magistri (cap. 50, 76) stillschweigend voraus-

% CCM1V, S. 29, Z. 25f.

27 CCM V], S. 161, Z. 24. CCM V, S. 25, Z. 10 (Trier).

% Edgar Lehmann, Die Bibliotheksriume der deutschen Klster im Mittelalter, Schriften zur Kunstgeschichte, H. 2 (Berlin
1957), S. 2-7: Die romanische Schatzkammerbibliothek. Ein Beispiel notiert Otto Lehmann-Brockhaus, Schriftquellen
zur Kunstgeschichte des 11. u. 12. Jh. (Berlin 1938), Nr. 1124 (Petershausen): ,, Armarium valde bonum cum multis que in
eo recondita erant, . .. codices optimi tam altaris quam divini officii . . . flamma consumpsit.

 In caput Quadragesimae. In: Zentralblatt fiir Bibliothekswesen 60 (1943) S. 33-59. Hallinger (Anm. 10) S. 917-919.

% Ansgar Mundé, ,,Bibliotheca. Bible et Lecture du Caréme d’aprés S. Benoit®, Revue Benedictine 60 (1950),
S. 65-92. Vgl. Roth (Anm. 2) S. 60ff.

3 CCMI, S. 461. 520. 547. 558. 111, S. 19f. IV, S. 26. VII, 2 S. 54. 294f. IX, S. 52f.

2 CCMX, S. 261-264.

¥ CCMIX, S.53, Z. 1f.

9%



132 Fridolin DreBler

setzt, dafl alle Monche lesen koénnen, mindestens mehr oder weniger gut, werden die langen
Zeitraume verstindlich, die neben dem Vortrag von Lesungen in der Messe und beim Chorge-
bet, im Kapitel und bei Tisch dem mehr personlichen Lesen gewidmet sind*. Nach dem
Zeugnis der Consuetudines war Hauptort dafiir das ,,claustrum®, der Kreuzgang. Aus der
Vielzahl der Belege cin paar Beispiele: ,,Post Sextam vadunt in claustrum legere* heiBt es in den
Consuetudines Beccenses™, ,,in claustro sedet legendo** in den Consuetudines Affligenienses®. | His
finitis conventus exiens et in claustro sedens lectioni uacet” bestimmt der cluniazensische
Brauchtext aus Wiirzburg”. Ahnliches galt {ibrigens fiir die ganz jungen Klosterschiiler: ,, . . .
post Primam, si dies est ut possint legere in claustro, sedeant pueri in claustro. Si autem dies satis
clara non est, pueri sedeant in choro super scamna, donec satis possunt videre in claustro®““. Der
Kreuzgang erscheint nach den Consuetudines-Texten somit auch als Schulraum, wo die Anfin-
ger Lesen und Schreiben tibten.

Besonders festgehalten zu werden verdienen aber Zeugnisse, daB8 das individuelle Lesen min-
destens bis in das hohe Mittelalter hinein auch in den Kldstern vielfach ein lautes Lesen gewesen
ist, wie es die Antike gepflegt hat””. Schon die Benediktus-Regel schreibt vor*: | Post Sextam
autem surgentes a mensa pausent in lecta sua cum omni silentio, aut forte qui voluerit legere sibi
sic legat, ut alium non inquietet.” Wie anders kann ein Leser andere storen als durch lautes
Lesen? In den Consuetudines finden sich noch weitere Belege!!, so wenn Lanfranc anordnet:
,,Omni tempore antequam legant infantes nullus in claustro legat. .. nisi in silentio‘. In der
Abtei Afflighem galt die Bestimmung, dal nach dem Abendessen die Betten gerichtet werden,
sodann ,,descendentes de dormitorio sedent in conventu. In hoc spacio summum debet esse
silentium ut nullius legentis vox audiatur®’. Genauso beweist das laute und zugleich das stille
Lesen folgende Passage aus den Statuten von Monte Cassino: ,,Ut estivo tempore post pran-
dium unusquisque monachus ad proprium lectulum vadat cum summa cautela et sine alicuius
perturbacione aut legat sub silencio . . .“

Vor allem mit der individuellen Benutzung der Codices hingen auch Vorschriften iiber den
sorgfiltigen Umgang mit den Binden zusammen. So muB der Aufseher, ,,circator genannt,
nach dem Nachtgebet darauf achten, falls er einen Gegenstand ,,in claustro vel in aliqua officina
incaute derelictum reppererit, aut vestimentum, aut codicem®, daB er diesen in den Kapitelsaal
zu bringen hat, um den Nachlissigen tadeln zu kénnen*. In Monte Cassino im 9. Jahrhundert
,,concessum est etiam fratribus nostris manutergia habere . .. ad codices, quos ad legendum

suscipiunt, involvendos*‘. Auch bei der Austeilung der Fastenlektiire wurden die Binde ,,su-

* RB cap. 48, 1-14. 22. Vgl. Mundé (Anm. 30) S. 69.

¥ CCM1V, S. 29, Z. 23f.

¥ CCM VI, §, 132, Z. 22.

7 CCM1V, S.275, Z. 8f. Vgl. auch CCM, S. 273, Z. 21f. IV, S. 173, Z. 9f.

¥ CCMIV, S. 152, Z. 32-34.

¥ Josef Balogh, ,,Voces Paginarum. Beitrige zur Geschichte des lauten Lesens und Schreibens®, Philologus 82 (1927),
S. 84-109. 202-240.

Georg Rohde, Studien und Interpretationen zur antiken Literatur (Berlin 1963), S. 294: ,,Der antike Mensch hat bis in die
spitesten Zeiten des Altertums laut gelesen, auch wenn er allein las.

Paul Saenger, ,,Silent reading®, Viator 13 (1982) S. 367-414, diskutiert das Problem ausfiihrlich, allerdings ohne
Berticksichtigung der Consuetudines. Diesen Hinweis verdanke ich Dr. Giinter Glauche.

Manfred Giinter Scholz, Horen und Lesen (Wiesbaden 1980), S. 103-111: Vom lauten und stummen Lesen (in der
volkssprachigen Literatur des Mittelalters).

“ RB 48, 5.

# Lanfranc: CCMIIL, 1, S.5 Z. 14f. Afflighem: CCM VI, S. 152, Z. 19f. Monte Cassino: CCM VI, S. 216, Z.
18-20.

“ CCM VI, 3, S.17, Z. 16f.

®CCMI, 8. 172, Z. 3-5.



Monastische Consuetudines als Quellen der Bibliotheksgeschichte 133

per tapetum extensum‘ gelegt*. Im 13./14. Jahrhundert zihlen dann wiederum nach den Statu-
ten von Monte Cassino zu den leichteren Verfehlungen, wenn jemand ,,damnum rei parve
intulerit vel codice negligenter usus fuerit aut alicubi ad momentum secesserit**.

Durch gewisse Verbote erfahren wir ebenfalls Niheres tiber den Umgang mit Handschriften,
so wenn in Afflighem vorgeschrieben war ,,nec debent duo in eodem libro respicere**. Im Bett
zu lesen war wenigstens nach den Statuta Lanfranci den ,,iuvenes* nicht gestattet: ,,Meridianis
horis in lectis suis non debent legere®, was freilich auf einen groBen Lesehunger bei manchem
Novizen schlieBen 148t*. Ahnliche Vorschriften finden sich auch im Liber tramitis, wihrend es
andernorts offenbar erlaubt war®.

Ein Biichergebrauch in einer Einzelzelle wird erst im 15. Jahrhundert durch die Aufzeichnun-
gen des Johannes Rode aus der Abtei St. Maximin in Trier belegt®: ,,Quod si quis fratrum ex
licentia superioris librum aliquem necessarium . . . absente fratre de cella extraxerit, quod solum
in necessitatis causa permittitur‘. Moderne Lesegewohnheiten bezeugen die Consuetudines aus

Tegernsee™:

DE LECTIONE REGULARI.

Lectionem regularem ante aut post refectionem, ut supra notatum est, habemus non in ambitu, sed
singillatim in cellis, nisi forte tempore hiemali quis legere velit in refectorio aut stuba communi. Qua
lectionis hora vela a singulis cellis amoventur, ut prior vel cui commissum fuerit, clare videre possit, si
fratres legant aut aliis intendant. Quod si pro tempore praedictis horis lectio haberi non possit, nihilominus
horis aliis et temporibus pro posse non est obmittenda.

Das Gebot der stindigen Lektiire galt aber nicht nur im Kloster, sondern auch fiir den Ménch
auf Reisen, wie wir zwar aus keiner Consuetudo, wohl aber bereits aus der Regula Magistri
erfahren®’: |,Si vero in viam longiorem dirigatur, codiciclum modicum cum aliquibus lectioni-
bus de monasterio secum portet, ut quavis hora in via repausaverit, aliquantulum tamen legat*.
Die vielen besonders kleinformatigen Handschriften, sicher nur ein Bruchteil einstiger Bestin-
de, finden in dieser Bestimmung eine frithe Erklirung™.

IV

Welchen Rang die Sorge fiir die Handschriften in einem Benediktinerkloster im hohen Mittelal-
ter erreicht hatte, zeigt die bekannte Darstellung der Buchherstellung in einem Bamberger
Codex aus dem Kloster Michelsberg®. Ebenso beweiskriftig ist aber die in den Consuetudines
von Becc tiberlieferte Vorschrift, daB bei der Liturgie aller fiirbittend zu gedenken sei, ,,qui
laboraverunt circa libros seu scripserunt vel dederunt®®.* Die Benediktus-Regel hat die Beschaf-
fung der Handschriften, gewiB ein Vorgang im Rahmen der geschlossenen Hauswirtschaft einer
mittelalterlichen Ménchsgemeinschaft wie die Sorge fiir Nahrung und Kleidung, nicht eigens

# CCMIIL, S. 19, Z. 8f. Ahnlich CCM X, S. 52, Z. 18 u. 22.

$ CCM VI, S. 226, Z. 31.

% CCM VI, S. 152, Z. 23f.

7 CCMIIL S. 95, Z. 27f. CCM X, S. 224, Z. 24.

® CCM VI, S. 132, Z. 23.

¥ CCMV, S. 245, Z. 7-10.

% Angerer (Anm. 20), S. 169, Z. 12-19.

' RM 57, 4-6.

52 In der Bayerischen Staatsbibliothek z. B. bei den lateinischen Handschriften aus Tegernsee (Clm 20023-20212).

33 Fridolin Dressler, | Schreiber-Ménche am Werk. Zum Titelbild des Bamberger Codex Patr. 5%, in: Scriptorum
Opus. Prof. Dr. Otto Meyer zum 65. Geburtstag (Wiesbaden 1971), S. 4-14.

* CCMIV, S.28 Z. 12ff.



134 Fridolin DreBler

der Erwihnung wert gehalten, sehr wohl aber die zum Schreiben unerliBlichen Gebrauchsge-
genstinde Messer, Griffel und Schreibtafeln (,,cultellum, grafium. .. tabulas®) einzeln ge-
nannt®. Im Liber tramitis wird dann prizisiert, da3 der ,,camerarius monasterii* jedem Mé&nch
zu geben habe ,,singula vagina cum cultello (praeter scriptores qui duos habeant)*.

Wie groB die Schreibkenntnis im einzelnen war, 146t sich aus diesen Quellen schwer abschit-
zen. Am deutlichsten gibt die Regula magistri® Auskunft: ,,In his tribus horis infantuli in decada
sua in tabulis suis ab uno litterato litteras meditentur. Nam et inalfabetos maiores usque ad
quinquagenariam actatem litteras meditari hortamur. Duricordes uero et simplices fratres uel
qui litteras discere nolunt et non possunt, ipsi gurdis operibus intricentur® (,sollen mit belanglo-
sen Arbeiten beschiftigt werden®).

Trotzdem bieten uns die Consuctudines einige bemerkenswerte Stellen, die tiber die in groBer
Zahl gesammelten Beobachtungen der seitherigen Literatur® hinausfithren. Dafl dem Bibliothe-
kar, wie immer er auch genannt sein mag, die Aufsicht iber das Schreibwesen anvertraut war,
wurde schon erwihnt und 4Bt sich 6fters belegen®. Er muB fiir die Schreibmaterialien sorgen,
bis hin zu den ,,tabulas pro libris qui sunt in bibliotheca®* oder das Zuschneiden der Perga-
mentblitter (,,Cantoris est providere quando percamena incidenda sunt®‘‘). Die wichtige Ent-
scheidung, was geschrieben werden soll, liegt in Afflighem beim Prior: ,,De officio prioris . . .

Nullus sine eius licentia . . . scribit®.“ In Eynsham dagegen lautet die Vorschrift®:

QUOD CANTOR SCRIPTORIBUS PROVIDEAT ET QUOD SINE LICENCIA FRATRES SCRI-
BERE NON FACIAT. Omnes scripturae, quae in ecclesia sive intus sive foris fuerint, specialiter ad
cantoris officium pertinent, ut ipse secundum facultatem suam scriptoribus quae ad scribendum sunt
necessaria provideat. Quicumque de fratribus intra claustrum scriptores sunt et quibus officium scribendi
iniunctum est, omnibus hiis cantor providere debet quid scribant, et quae ad scribendum necessaria sunt
secundum possibilitatem suam exhibere. Nec quisquam eorum aliud scribere quam quod ille vel maiores
eius praeceperint vel permiserint praesumat. Ceteri autem fratres, qui scribere sciunt et tamen scribendi
officium eis iniunctum non est, sine licencia scribere non possunt.

Doch auch tiber bloBe Anderungen, gerade bei den liturgischen Texten wird streng gewacht:
,,Nemo alius praeter cantorem vel custodem librorum sive in praedictis sive in aliis libris
quibuslibet vel demere vel addere aut mutare pracsumat quicquam, nisi ei specialiter concessum
fuerit vel iniunctum*‘. Ahnlich wurde auch die Korrektheit bei den Lesungen iiberwacht®. Die
Vorlagen entlich man von auswirts oder man mufBte den Schreiber zum Besitzer senden, wenn
dieser nicht zur Ausleihe bereit war. Der Liber tramitis gibt dafiir aufschluBreiche Belege®: ,,Si
domnus abbas aliquem librum de alio monasterio adquisierit et praefinito debet tempore reddere

® RB 55, 19.

% CCMX, S. 255, Z. 14-16. Vgl. auch Albert d” Haenens, ,,Ecrire, un couteau dans la main gauche®, in: Clio ef son
regard. Mélanges d’histoire . . . d Jacques Stiennon, éd. par Rita Lejeune et Joseph Deckers (Liege 1982), S. 129-141.

57 RM 50, 12f. 76.

%8 Wilhelm Wattenbach, Das Schriftwesen im Mittelalter (Leipzig *1896). Bernhard Bischoff, Paldographie des romischen
Altertums und des abendlindischen Mittelalters (Berlin 21986), S. 58-69.

Alfred Wendehorst, ,, Wer konnte im Mittelalter lesen und schreiben?*‘ In: Schulen und Studium im sozialen Wandel des
hohen und spdten Mittelalters, Vortrige und Forschungen 30 (Sigmaringen 1986), S. 9-33.

Wieland Schmidt, ,,Vom Lesen und Schreiben im spiten Mittelalter®, in: Festschrift fiir Ingeborg Schrobler, Ttibingen
1973, S. 309-327.

¥ CCMII, S. 167f. Vogel (Anm. 8) S. 19ft.

9 CCMIL, S. 167, Z. 29ff. CCM VI, S. 249, Z. 17. Vgl. oben S. 128f. das Zitat aus CCM VII, 3, S. 16.

' CCMII, S. 168, Z. 4.

2 CCM VI, S. 159, Z. 1f.

® CCMIL, S. 167, Z. 26ff.

% CCMII, S. 167, Z. 7-10. CCM VII, 3, S. 207, Z. 10ff.

% CCMX, S.227, Z. 11-14. S. 219, Z. 11-14.



Monastische Consuetudines als Quellen der Bibliotheksgeschichte 135

vel alia necessitas fuerit et domnus abbas praecipiet uel ad monasterium mandauerit, psalmos
familiares et missam uel meridianum frater ille propter hanc scipturam dimittat®. Die hier
zugleich ausgesprochene Befreiung von Gebetsverpflichtungen wegen der Dringlichkeit des
Schreibauftrages wird anderwirts noch prizisiert: ,,Hacc tria non sint illi dimittenda: lactania,
offerenda et Vigilia mortuorum®. Sogar an manchen einfachen Festtagen durfte geschricben
werden, ausgenommen ,,in maximis quippe festiuitatibus et dominicis diebus nec ipsis est
scribendum®*‘. Die andere Verfahrensweise bezeugt die Stelle”’: ,, Ex quibus unus valde inspira-
tus et accensus in fervore monastico ex discipulis domni Romualdi nomine Johannes cum uno
suo socio ad videndum et scribendum properavit apud eundem Cluniacensem caenobium. Etita
exaravit in paginulis ut oculis vidit et in codicibus affixit posterisque legenda contradidit.

Eine merkwiirdige Aussage iiber Stérung der Stille im Kloster durch das Schreiben findet sich
in den Consuetudines von Becc®, wo es heifit: ,,Post Vesperas omni tempore omnino silentium
custodiatur, ut nec sonus pennae scriptoris audiatur vel pedum ambulantis*, und noch deutli-
cher fiir Afflighem®: ,,In hoc spacio etiam debet esse silentium in conventu ut nullius legentis
vox audiatur, aut si quis scripserit, ita debet scribere ut strepitus penne vel pergameni sui non
possit audiri**. Verursachte das Schreiben mit dem Federkiel auf Pergament wirklich ein solches
Geriusch oder haben die Schreiber vielleicht doch auch beim Schreiben laut gelesen?

Tadel und Strafe fiir nachlissiges Schreiben werden in den Texten aus Eynsham” erwihnt:
,,Si quis negligenter scripserit . . . cantor reprehendere poterit*, und gestraft wird ,,si quis circa
officium sibi iniunctum negligens repertus fuerit, ut sunt . .. scriptores in scribendo®. Bedenkt
man die Schwierigkeiten der ganzen Buchherstellung und des Schreibens selber, so wird man
Verstindnis fiir die Verse im Liber tramitis’' haben:

Haec quicumque legis et sursum gaudia quaeris
Scriptori veniam studiis pro talibus ores.

Vollendet war das Werk freilich erst, wenn Korrektur gelesen und auch ein Einband gefertigt
war, woriiber es wiederum in den Consuetudines von Eynsham’ heiBt: ,, Cantoris est providere
quando ... sunt vel radenda vel libri emendandi aut ligandi aut aliquid huiusmodi. .. Et si
fratrum adiutorio indiguerit, quemcumque ipse ad aliquid horum faciendum vel praecparandum
admonuerit si ei vacat non excusare habet*“. Der Dienst am Buch ging vor und mancher von den
Novizen war offenbar so eifrig, daB8 ihnen von Lanfranc geboten werden muBte”: |, Meridianis
horis in lectis suis non debent . . . scribere®.

Vom Ort des Schreibens erfahren wir aus diesen Texten nichts. Nur in den Consuetudines
Corbeienses gab es ein Kapitel ,,L. De scriptoribus solarii’*, das die Aussage des Idealplanes von
St. Gallen von einer eigenen Schreibstube im Oberstock iiber dem Bibliotheksraum zu bestiti-

gen scheint, wohl aber doch nur Verhiltnisse in GroBkléstern widerspiegelt.

*

% CCMX, S. 224, Z.. 20-22.

% CCMX, S. 4, Z. 16-20.

% CCMIV, S. 173, Z. 12f.

9 CCM VI, S. 152, Z. 21f. Auch S. 133, Z. 1-3.

7 CCMII, S. 165, Z. 8-10; S. 85, Z. 6-9.

TCCMX, S.7, Z. 23f.

72 CCMITI, S. 168, Z. 4ff.; auch S. 165, Z. 20-29.

7 CCMIIL, S. 95, Z. 27f.

7* CCM, S. 415, Z. 6 und die umfangreiche Anmerkung dazu.



136 Fridolin DreBler

Bibliotheksgeschichte muf3 aus vielen Quellen schépfen, voran den Biichern und Handschrif-
ten selbst. Daneben verdienen aber manch andere Zeugnisse Beachtung wie etwa die hier
skizzenhaft ausgewerteten monastischen Consuetudines. Sie miissen bei der Erforschung von
Verwaltung und Benutzung mittelalterlicher Buchbestinde fiir uns die Stelle von Geschiftsord-
nungen und Benutzungsvorschriften moderner Bibliotheken vertreten. Die Beschiftigung mit
solchen Texten differenziert und verdeutlicht unser Bild von den Bibliotheken mittelalterlicher
Monchskonvente, unter denen es nicht nur die viel beachteten Abteien wie z. B. St. Gallen,
Reichenau oder Tegernsee gab, sondern allein im Gebiet des heutigen Bayern im 9. Jahrhundert
schon ca. 40, im 12. Jahrhundert sogar fast 80 benediktinische Gemeinschaften der unterschied-
lichsten GroBenordnung. Sie alle haben ihren Beitrag zum religidsen Leben und zur geistigen
Kultur geleistet. Man konnte in allen Klostern Lesen und Schreiben, tiberall war ein Vorrat an
Biichern vorhanden, weil die Liturgie und die Lectio divina, aber natiirlich auch der Unterricht,
voran zum Erlernen der nicht mehr wie zu Zeiten Benedikts allgemein geliufigen lateinischen
Sprache einen Grundbestand an Texten voraussetzte. Die Consuetudines-Texte bedeuten fiir
uns deshalb eine besondere Gattung authentischer Belege” fiir die Geschichte des mittelalterli-
chen Buch- und Bibliothekswesens.

7 Den Rang einer Consuetudo charakterisiert ein Satz aus den Texten fiir die Abtei Bece: ,,Nemo debet consuetudi-
nem vel veterem mutare vel novam inducere nisi abbas aut abbate iubente et hoc cum summa ratione* (CCM IV, S. 173,
Z. 23f).



PETER DRONKE

HECTOR IN ELEVENTH-CENTURY LATIN LYRICS

The poetic vitality of the ‘matter of Troy’ in the twelfth century has long been recognised.
The most fecund imaginative achievements arise in vernacular poetry in the second half of the
century — Benoit’s Roman de Troie, the Roman d’Eneas and Veldeke’s Eneide. Yet the Latin
tradition of Trojan narrative, too, is many-sided and at times innovative — from Hugh Primas’s
Trojan vignettes (ca. 1140) to the epyllia of Simon Chéevre d’Or and the anonymous poet of the
Historia Troyana in the mid-century, to Joseph of Exeter’s flamboyant epic Frigii Daretis Ylias
towards 1190".

What remains less clearly perceived, on the other hand, is the imaginative force that Trojan
themes already had in several parts of Europe in the period before 1100. While valuable work has
been done on particular compositions from this earlier time by scholars such as Boutemy and
Stohlmann, the sense that there was already a many-sided burgeoning of Troy in the cleventh
century is still largely lacking: it is symptomatic, for instance, that in Margaret Scherer’s panora-
ma, “Works of Literature and Music”, arranged by centuries, in her book The Legends of Troy,
the eleventh century is left blank® Yet it is to the later eleventh century that we must assign,
among other works, the verse epistle addressed by Godfrey of Reims (t 1095) to Bishop Hugh
of Langres, that breaks off in the middle of an ecphrasis De excidio Troie (vv. 395-481), and the
extensive lost Trojan poem by Odo of Orléans, the scope of which can be surmised from
Godfrey’s recollections of it in his own dream-poem dedicated to Odo®. Similarly, the anonym-
ous Heroides epistle of Deidamia to Achilles®, and the pair of Heroides by Baudri of Bourgueil —
Paris to Helen, Helen to Paris® — probably all belong to the late eleventh century; and the
immensely popular virtuoso epitome of Troy’s fall, Pergama flere volo, with its lament of Hecuba
and lament for the city, is usually dated ca. 1100”.

But the eleventh century likewise sees the beginnings of the florescence of Trojan lyrical
poetry, a poetry that culminates in the lament of Dido, the brilliant lai lyrique, O decus,
o Libie regnum, composed in the northern French or perhaps Anglo-Norman world ca.

! Hugh Primas: Die Oxforder Gedichte des Primas, ed. Wilhelm Meyer (repr. Darmstadt 1970), nos. IX and X (pp.
61-70), and The Oxford Poems of Hugh Primas and the Arundel Lyrics, ed. C.]J. McDonough (Toronto 1984), pp. 41-7;
Simon Chévre d’Or: ed. André Boutemy, Scriptorium 1 (1946/7), pp. 267-88 and Le Moyen Age 52 (1946), pp. 243-56;
Joseph of Exeter [Joseph Iscanus], Werke und Briefe, ed. Ludwig Gompf (Leiden-Kéln 1970); Historia Troyana: Jiirgen
Stohlmann, Anonymi Historia Troyana Daretis Frigii (Beihefte zum Mittellateinischen Jahrbuch 1, 1968), who also gives a
helpful survey of related poetry and an extensive bibliography.

2 Margaret R. Scherer, The Legends of Troy in Art and Literature (New York-London 1963), p. 224.

3 Ed. André Boutemy, “Trois oeuvres inédites de Godefroid de Reims”, RMAL 3 (1947), pp. 335-66, at pp.
362—4.

* Ibid. pp. 344-51.

5 Ed. Jiirgen Stohlmann, in Literatur und Sprache im Europdischen Mittelalter: Festschrift fiir Karl Langosch zum 70. Ge-
burtstag, ed. Alf Onnerfors et al. (Darmstadt 1973), pp. 195-231.

¢ Baldricus Burgulianus, Carmina, ed. Karlheinz Hilbert (Heidelberg 1979), nos. 7-8 (pp. 21-40).

7 Carmina Burana, ed. Alfons Hilka — Otto Schumann — Bernhard Bischoff, 12 (Heidelberg 1941), no. 101; cf. André
Boutemy, “Le poéme Pergama flere volo . . . et ses imitateurs du Xlle siecle”, Latomus 5 (1946), pp. 233—44.



138 Peter Dronke

1130-50%. It is on two Italian predecessors of this lyrical composition that I should like to focus
in the present essay.

The first is a dramatic planctus for Hector, written in the margin of a text of the late-antique
prose narrative, Excidium Troie, in a hand of the end of the eleventh century; the manuscript is of
Italian, most probably of Roman, provenance’. The planctus was first printed by Ernesto Monaci
(1897), who unfortunately took the refrain, Heu, male te cupimus !, which also serves as a heading
for the song, to read Heu male tecum; his text, though generally faithful, contained five other
minor slips. The lyric was edited again in 1955 by Maria De Marco, who believed it to be “still
unknown (tuttora sconosciuto)”. She read the refrain correctly, but introduced five new errors
(in 17, 19, 25, and two in 32), as well as six classicising corrections (in 16, 35, 50, 55, 61, 62)
which in my view are probably not justifiable, since the poet’s Latin shows a markedly unclassi-
cal, vernacularising impulse. In a later article, De Marco attempted to argue that this planctus was
intended for reading and not performance — a view that will be questioned below'’. First a fresh
text seems desirable; the accompanying translation may serve to indicate how some of the
interpretative problems might be resolved, though, as the interpretation of the song has never
yet been discussed, a number of detailed points must also be considered separately thereafter.

Heu, male te cupimus ! Alas, we badly long for you !
(Choraula) (Precentor)
Hector, pugne victor Graie, Hector, conqueror in the Grecian fight,
cum uxore de te age ! . speak with your wife about your fate !
Eu, male t<e cupimus I> Alas, we badly long for you !
Uxor Andromache tua Your wife, Andromache,
mala tibi refert sua. 5 is telling you her woes.
Eu, male te cu<pimus !> Alas . ..
(Andromache) (Andromache)
Honor patrie, marite, Honour of my land, my husband,
verba audi mea rite : hear my words aright:
Eu, <male te cupimus !> Alas . ..
Bellum nobis sit in hostes, 10 Though there is war against our enemies,
ne Achilli, cave, hostes ! take care not to confront Achilles !
Eu, <male te cupimus !> Alas . ..

8 Carmina Burana 12 (n.7), no. 100. I have offered a discussion of this song, with a new text and translation and
indications concerning its probable dating and provenance, in “Dido’s Lament: From Medieval Latin Lyric to Chaucer”,
Kontinuitit und Wandel, Franco Munari zum 65. Geburtstag, ed. Ulrich Justus Stache et al. (Hildesheim 1986), pp. 364-90.

° Even if this MS may have been copied, as Maria De Marco suggests (Aevum 30, 1956, pp. 38-9), by a central Italian
hand from a Beneventan exemplar, the codex must have been in Rome already very early in the twelfth century. This I
would infer from the fact that in the gathering fols. 191-8, which originally came straight after fol. 166, fol. 191
continuing the Paulus Diaconus extracts from fol. 166 (see L. Duchesne, Le Liber Pontificalis 11, Paris 1892, p. XXII),
there is “un récit de I'arrestation et de la captivité du pape Pascal II (mars-avril 1111), dd a la plume d’un clerc de
I'entourage du pape” (Duchesne, ibid.). The editors of the Excidium Troiae, E. Bagby Atwood and Virgil K. Whitaker
(Cambridge, Mass. 1944), did not use this MS.

10 Ernesto Monaci, “Per la storia della Schola cantorum lateranense”, Archivio della Societd Romana di Storia Patria 20
(1897), pp. 451-63; Maria De Marco, “Un ‘planctus’ sulla morte di Ettore”, Aevum 29 (1955), pp. 119-23; ead., “Cuius
mortem defle lector”, Giornale Italiano di Filologia N. S. 3 (1972), pp. 372-7.



Ne cum illo, cave, certes :
dive fertur proles certe.
Eu, <male te cupimus I>

Marithetis dea mater,
Peleus sit eius pater,
Eu, male te cu<pimus !>

Subit et eum nec terror,
cuius feras adit terror.
Eu, <male te cupimus !>

Erudivit enim illum
ypocentaurus pupillum,
Eu, <male te cupimus I>

Est et ita eruditus
nobis ut refert auditus :
Eu, <male te cupimus I>

Lapithas ferit pugnando,
leones capit venando,
Eu, <male te cupimus !>

Cutis eius sic est dura
quod vix ferrum ibi durat.
Eu, <male te cupimus !>

Multum ergo, vir mi, <c>ave,
ne illic eas ! Nunc ave !
Eu, <male te cupimus !>

(Hector)
En cum illo dimicabo
solitaque vi necabo !

Eu, <male te cupimus I>

Cum Patroclo dimicavi,
sumptis armis quem necavi.
Eu, <male te cupimus !>

(Choraula)

Unde indignatus ille

ad campum venit Achilles,
Eu, <male te cupimus >

Quem adorsus miles Hector —
cuius mortem defle, lector !
Eu, <male te cupimus !>
Postquam se iunxerunt ambo,
mistis telis pugnant ambo.
E<u, male te cupimus !>
Hectori fracta fit hasta,
illi tamen dixit “Asta !’
Eu, male <te cupimus I>

Hector in Eleventh-Century Latin Lyrics

15

20

25

30

35

40

45

50

Take care not to engage with him :
he’s surely said to be a goddess’ son.
Alas . ..

Divine Sea-Thetis is his mother —
though (mortal) Peleus be his father,
Alas . ..

He (like his mother) is immune to fear;
fear of him even comes upon wild beasts.
Alas . ..

For the centaur trained him
as his pupil,
Alas . . .
And he has indeed been trained

as we have heard tell :
Alas . ..

He wounds Lapiths when he fights,
he captures lions when he hunts,
Alas . ..

His skin is so hard
that there iron can scarcely hold.
Alas . ..

So, my husband, take great care :
do not go there ! Now farewell !
Alas . ..

(Hector)

Look, I shall contend with him

and slay him with my usual strength !
Alas . ..

With Patroclus I contended
and slew him, taking away his arms.
Alas . ..

(Precentor)

Outraged at this, the great

Achilles came to the battlefield.
Alas . ..

Hector, the knight, assailed him

— reader, weep for his death !
Alas . ..

After they have joined combat,

both fight with weapons clashing.
Alas . ..

Hector’s spear gets broken,

still he says to him “Stand your ground !”

Alas . ..

139



140 Peter Dronke

Et Achille spata cedit — 55 And strikes Achilles with his sword —
set successus illi cedit. but success yields to Achilles.
Eu, <male te cupimus > Alas . ..
Ubi se sentit necari, When he sensed he was being slain,
<ce>pit Hector deprecari : Hector started to beseech :
Eu, m<ale te cupimus !> 60 Alas . ..
(Hector) (Hector)
O Achille, scelus vita : Oh Achilles, shun a crime :
mihi misero da vita ! give me my life, wretched as [ am !
Eu, male <te cupimus !> Alas . ..
Per me patriam vicisti By (defeating) me, you have overcome my
et parentes subiecisti. 65 land
Eu, <male te cupimus !> and have bowed my parents down.
Alas . . .
Senex pater pro me plorat, My old father laments for me,
te Andromache implorat ! Andromache is imploring you !
<Eu, male te cupimus !> Alas . ...
(Choraula) (Precentor)
Talia dum Hector dicit, 70 While Hector says these words
eum Achilles occidit. Achilles kills him.
Eu, male te cupimus ! Alas, we badly long for you !

V : Vat. lat. 1984, fol. 14" (Vat. lat. 1984 A, erroneously, De Marco p. 120)

M : E. Monaci, Archivio della Societa Romana di Storia Patria 20 (1897), 460-2

D : M. De Marco, Aevum 29 (1955), 120-2

Punctuation and line-arrangement are mine; I have noted all divergences from M and D other than purely orthographic

ones.
Heading : sic V. Heu male tecum M om. D (The spelling Heu occurs in V only here, elsewhere it is Eu throughout) 7 Tecum
honor p.m. M (misreading the close of 6) 10 sit: fit MD 11 hostes V: corr. obstes D 16 Marithetis (sic V): corr. Mari<s>
Thetis D 17 sit: fit D 19 et eum: enim eum D 25 et: enim D 31-3 om. M 32 quod vix: quam nec D 34 Mutum M
ave Vi corr. cave D 35 illic: corr. illuc D 47 mortes M 50 mistis: corr. mixtis D 52 fit (?) V : sit (recte ?) M 55 Achille:
corr. Achilli D 61 Achille: corr. Achille<s> D scelus: salus M 62 vita: corr. vitam D

The first remarkable feature of the form is that at line 7 Andromache appears to begin
speaking (or singing) in person'!, and that at 37, without any sign of introduction or narrative
transition, Hector answers her. Again at 43, without introduction, someone who is neither
Andromache nor Hector narrates what followed. This narrator introduces Hector’s final pleas to
Achilles (61ff.) and concludes the composition (70f.).

In round brackets set above the relevant strophes I have distinguished these three speakers, not
in order to pre-empt the question, in what sense is this planctus dramatic, but simply to show its
articulation as clearly as possible. For the same reason I have distinguished the ‘narrative’
moments from the refrain: while these could be assigned to the same speaker or singer, it may be
helpful to underline that the refrain, “Heu, male te cupimus!”, with its colloquial tone and its
plural, shows kinship with traditional Italian vernacular ritornelli, which are lyrical and not
narrative in orientation. Thus the refrain here can be imagined as sung by a chorus, or indeed by
the whole of an assembled company, almost more readily than by a soloist.

' It is at least possible that Andromache is also speaking in the first two strophes, but referring to herself in the third
person. This was the way Monaci construed the opening strophes (p. 460).



Hector in Eleventh-Century Latin Lyrics 141

According to De Marco, on the other hand, the existence of line 47 — “cuius mortem defle,
lector!” — is a clear proof that this planctus was intended for reading only, and not for perform-
ance'?. (She appears to mean private reading, not public, and does not specify whether she
means silent reading or reading aloud). Yet the clarity of this testimony seems to me deeply
problematic, indeed illusory. First, because I know of not a single planctus in lyrical form in
medieval Latin (or in any medieval vernacular) that was meant exclusively for reading and not
for singing or chanting. Still less do I know of any songs with refrain that were meant for
reading only. Was the poet perhaps tempted to use lector (rather than auditor or some equivalent)
at 47 because it offered so convenient a rhyme for Hector? While this cannot be ruled out, the
choice was by no means an inevitable one: verses auch as “Troie maximus protector”, or
“Miserere, celi rector!”, would have been equally feasible for completing the couplet.

I would suggest a different solution. When in 1192/3 the Milanese “magister Humbertus de
Balesma” gave his astonishing philosophical-astrological Advent sermon to the masters and
students of Paris, taking as his text Isaiah VII 14, he began:

Audi, lector theologe, primi adventus et tue fidei argumentum,

secundi adventus et tui laboris remedium,
utriusque adventus et tue lectionis solatium?.

He was addressing an audience each member of which was himself a lector of religious texts.
Humbertus was in effect saying, ‘Listen, you who at other times read such things’. Similarly I
believe the Italian poet was summoning to emotional participation each member of an audience
who at other times read about Troy’s fall. That is, notwithstanding the popular ring of the
refrain, his song will have been destined for, and sung for, a learned audience, one that could
read about Hector as well as hear about him and mourn for him.

Was the planctus performed with separate singers for narrator, Andromache and Hector?
While there may well have been occasions when it was performed by a single soloist — for
instance, if there was only one available who had mastered the words and music — the entrances
of the two protagonists without explicit introduction would indicate that the poet at least
conceived his planctus with three soloists in mind. Paradoxically, the hypothetical performance
by a single soloist would have been possible only before an audience so familiar with dramatical-
ly sung dialogue that, because of this familiarity, they could also follow, making the necessary
mental leaps between the characters, even when these were not physically distinguishable. The
refrain is implicitly the lament of a chorus of Trojans; it could, as occasion suggested, have been
sung either by a choir or by the audience; the narrator is likely to have acted as their precentor.

Songs composed in rhyming couplets followed by a refrain are not uncommon: the dirge for
Charlemagne, A solis ortu usque ad occidua (814), and the love-song Deus amet puellam, copied in
the early tenth century, are renowned examples'. It is relatively uncommon for these couplets
to consist of octosyllabics with paroxytone, not proparoxytone, ending (in Norberg’s notation,
8p lines, as against the 8pp ones so frequent in Latin hymnody). From tenth-century Italy there
are the mocking couplets (2 X 8p) on Adalbertus, son of King Berengarius —

Age, age iam Alberte,
ultra Decium superbe’®. . .

12 “Cujus mortem” (n. 10), esp. p. 374.

13 Marie-Thérése d’Alverny, “Humbertus de Balesma”, AHDLMA 51 (1984), pp. 127-91, at p. 159. I have printed
the lines so as to articulate the parallelism in Humbertus’ rhythmic prose.

1 Poetae Latini (MGH) 1, pp. 434-6; V 2, 553f. On the authorship of the first, see the suggestion of Michael Lapidge,
Studi medievali, 3a serie, 18 (1977), pp. 856fF., which is not in my view invalidated by the objections of Heinz Lowe,
Deutsches Archiv 37 (1981), 3f.

15 Poetae V 2, pp. 560f.



142 Peter Dronke

but these have no refrain; among more archaic religious lyrics, songs such as Ama, puer, cas-
titatem and Ab aquilone venite consist of quatrains (basically 4 X 8p) followed by a refrain, yet the

', The eleventh-century Italian planctus poet, in

octosyllabics admit a number of irregularities
short, availed himself of a simple but effective form, one that was not yet jaded (as forms
confined to 8pp lines tended to be by his time).

His language has a freshness that is bound up with its unclassical features. It is not always easy
to tell how far these are consciously present, or how far they may be due to his, or his copyist’s,
carelessness (such slips as 11 hostes for [h]obstes or 34 ave for cave make it unlikely that we have an
autograph). Certain vernacularisms I believe should not be corrected: the form Achille, which is
used in place of the classical accusative in 55, the form wvita, used in place of the classical
accusative in 62, or mistis for mixtis in 50. So, too, the use of illic for illuc is common in early
medieval Latin', and in 35 illic should be allowed to stand. More problematic is Marithetis in 16:
it is clearly written as one word, and Monaci’s suggestion that it is the poet’s attempted
compound formation (‘Sea-Thetis’) still seems to me more attractive than De Marco’s correc-
tion to “Mari<s> Thetis dea mater”, which results in an awkwardly inverted word-order.

While the poet was familiar with the mythography of Hector and Achilles from several
sources, the beauty and originality of his planctus stem in large measure from the way he
transforms what I believe to have been his principal source, the 24th chapter in the Historia of
Dares Phrygius. This might seem a singularly arid and unpromising fount for poetic inspiration,
yet, as Margaret Scherer, referring primarily to some fifteenth-century elaborations of Dares,
noted perceptively:

As Hector’s death draws near the romances make one of their most effective changes in the order of
incidents. They combine the farewell to Andromache, which the Iliad places before the early combat with
Ajax, with the scene near the end of the epic, in which the hero’s parents plead with him not to fight. Then
they place the combined action just before the fatal encounter with Achilles. It is rare to find the romances
more dramatic than the Iliad, but from the modern point of view this change increases the suspense,
quickens the action, and leads to the inevitable end'®.

But the poet of the planctus has done something more arresting than any of his successors in
Trojan romances from the twelfth to the fifteenth centuries: he has simplified Dares’ account,
taking from the crucial chapter only what gave his song the highest concentration and force, and
discarding all else. In Heu, male te cupimus all the to and fro in Dares’ narrative is eliminated;
Priam, Alexander, Helenus, Troilus, Aeneas, the infant Astyanax, the eight Greek heroes be-
sides Achilles — all of whom Dares mentions in his brief chapter — make no appearance here.
Instead of Dares’ crowded scene, the poet, with masterly selectiveness, evokes only two mo-
ments of utmost intensity, in which two human beings encounter each other. To cite the
passages he has chosen that are transmuted in his lament, setting those he has rejected in
parenthesis alongside!”:

1 Poetae IV 2, pp. 573fF., 587f.

7 Cf. Albert Blaise, Dictionnaire latin-frangais des auteurs chrétiens (Turnhout 21962), p. 403, s. v. illic. For the previously
mentioned vernacularisms, it is helpful to compare the language of a text such as the Chronicon Salernitanum, written
shortly after 974 (ed. Ulla Westerbergh, Studia Latina Stockholmiensia III, 1956). There, as the editor notes (p. 226), “s
and ss are repeatedly used instead of x”* (cf. mistis, Planctus 50), and there too (p. 229) “the fact that final s, m, and ¢ were
not pronounced . . . is reflected in the language of the chronicle”. Westerbergh gives examples such as cum Galli (= -is)
and venusta forma (= -am -am): compare Achille (= -em, 55, = -es?, 61) and vita (= -am, 62) in the lament.

'8 Legends (n. 2), p. 82.

' I translate from Daretis Phrygii de Excidio Troiae Historia, ed. Ferdinandus Meister (Leipzig 1873), pp. 28-30.



Hector in Eleventh-Century Latin Lyrics 143

But when the time for combat came, An-

dromache, Hector’s wife, saw in her dreams that

Hector must not go out to fight, and when she told

him what she had seen, Hector rejected her words

as womanish.
[Andromache in her sorrow sent word to Priam,
that he should forbid Hector to fight that day.
Priam sent Alexander, Helenus, Troilus and Aeneas
into battle. When Hector heard of this, bitterly re-
proaching Andromache he demanded that she
bring out his armour — there was no way to hold
him back. Andromache, her long hair untied in
grief, falling before Hector’s feet holding out their
son Astyanax, still could not call him back. Then
with womanly lament she roused the town, raced
into Priam’s palace, told what she had seen in her
dreams and that Hector was still determined to leap
into battle, and, holding out Astyanax before
Priam’s knees, she bade him call Hector back.
Priam commanded all to go into battle, but kept
Hector behind. Agamemnon, Achilles, Diomede
and Locrian Ajax, as they saw that Hector was not
fighting, fought fiercely and killed many of the
Trojan chieftains. |

When Hector heard the tumult, and heard the Tro-

jans struggling wildly in the combat, he leapt into

the fray.
[Immediately he slaughtered Idomeneus, wounded
Iphinous, killed Leonteus, pierced Sthenelus’ thigh
with a spear. |

Achilles, when he saw that many leaders had fallen

by Hector’s hand, turned his spirit against him in

order to confront him.
[For he thought that, unless he killed Hector, many
of the Greeks would perish by his hand. Meanwhile
there was the clash of battle.
Hector killed Polypoetes, a very brave chieftain,
and as he began to strip off Polypoetes’ armour,
Achilles advanced. The fighting intensified, a
clamour arose from the town and all the army.]

Hector wounded Achilles’ thigh. Achilles, despite

the inflicted pain, began to pursue Hector all the

more, and did not cease till he had killed him.

After further details (the flight of the Trojans, a combat between Achilles and Memnon in
which both are wounded), the chapter concludes: “At night the Trojans lamented Hector, the
Greeks their own dead”. This is the Trojan lament that the eleventh-century poet creates,
ignoring the mass of frantic detail in Dares and focussing only on the two essential, hopeless
confrontations — Hector first with his wife, then with his enemy.

The refrain Heu, male te cupimus !, which dominates the piece, means that to the chorus of
mourners Hector is already dead: they miss the hero who had been their greatest hope. Yet the
words can equally evoke Andromache’s tragic love-longing for her dead husband and the
chorus’s oneness with her in grief. The song is at once a dirge for Hector and a re-enactment of
his death — just as haif a century later Abclard, in his Planctus virginum Israel super filia Iepte
Galadite, shows us both the ceremony of mourning for Jephtha’s daughter and the dramatic



144 Peter Dronke

% Here in the lament for Hector the

recreation of her sacrifice by the maidens of a later time
narrator, or precentor, summons Hector to listen to the warnings and pleas of his wife. An-
dromache tells him of Achilles’ reputed superhuman powers (“dive fertur proles certe”) and of
the inhuman terror he can inspire (“cuius feras adit terror”): Achilles has been trained for this
since youth, he has absorbed both the cunning and the half-bestial nature of the centaur who
fostered him. In the course of Andromache’s words, the poet touches lightly on a number of the
motifs concerning Achilles’ youth, all of which he could have found for instance in Statius’
Achilleis: not only the details of Achilles’ nurture by the centaur Chiron (Ach. 11 86ff.), including
his fighting of Lapiths (I 40f., I 112f.) and his capturing of lions (I 168 ff., II 125), but also that
iron cannot penetrate Achilles” limbs, which Thetis had in his infancy dipped in the river Styx (I
480f.).

Hector answers his wife loftily: he does not chide Andromache’s words as ‘womanish (mulieb-
ria)’, as in Dares, but simply claims he cannot see why his ‘usual strength’ should not prevail as it
has done till now. Nonetheless, Andromache’s awestruck portrayal of Achilles has goaded him
to indignation. This is told by the narrator who, after his ominous warning to the audience, step
by step recounts Hector’s defeat. Then for three strophes comes the motif (as far as I know
unparalleled in this form) of Hector begging Achilles to spare him. I would see it as the poet’s
individual transformation of the passage in the Ilias Latina (980-7) where Hector pleads with
Achilles, not for his life, but that his corpse be returned to his parents:

En concede meos miseris genitoribus artus,

Quos pater infelix multo mercabitur auro:

Dona feres victor. Priami nunc filius orat

Te primus, dux ille ducum, quem Graecia solum
Pertimuit: si nec precibus nec vulnere victi

Nec lacrimis miseri nec clara gente moveris,
Afflicti miserere patris, moveat tua Peleus

Pectora pro Priamo, pro nostro corpore Pyrrhus?'.

In this text we are told that Hector had ‘lost his strength (amissis viribus)’; the medieval poet
introduces Hector’s prayer more vividly: ‘When he sensed he was being slain (Ubi se sentit
necari) . .." Hector in his humiliation is no longer heroic: he pleads for his life in terms that
contrast pathetically with the way he had set out for the duel. Then he had promised to slay
Achilles; now what had seemed just to inflict on Achilles seems a ‘crime (scelus)” when aimed at
himself. Hector’s plea has a further import that the poet’s source had not even hinted at: he
claims that by defeating him the Greeks have won Troy itself — the war is over, why should
Achilles sully the victory by a needless killing? Where in the Latin Ilias Hector ends by alluding
to Peleus and Pyrrhus, Achilles’ own father and son, in the planctus, with its greater emotional
power, his last words and thoughts turn to Andromache.

The poet’s final imaginative feat lies in another omission. The author of the Latin Ilias gives
Achilles a harsh, vengeful reply of seven lines (989-95; cf. Homer, I. 22, 345-54), and there arc
perhaps few other medieval poets who could have resisted the temptation to adapt and indeed
amplify such a speech. How much more eloquent is the silence of Achilles in this planctus.
Achilles himself is left featureless and remote: we have been shown him only through the eyes of
Andromache. We are told nothing of his emotion as he cuts the now defenceless Hector down.
The final occurrence of the refrain suggests that, even in Hector’s weakness and helplessness at

* Cf. Margaret Alexiou, Peter Dronke, “The Lament of Jephtha’s Daughter”, Studi medievali, 3a Serie, 12 (1971), pp.
819-63, at pp. 851-9.
' Ed. Aemilius Bachrens, Poetae Latini Minores 111 (Leipzig 1881), pp. 55f. Cf. Homer Il. 22, 338-43.



Hector in Eleventh-Century Latin Lyrics 145

the last, the Trojans still feel tenderly towards him. The refrain here finds its profoundest
meaning; the past, recreated and confronted, joins the present of lament; the song comes full
circle”.

A second song lamenting Hector’s death is preserved in an Italian manuscript of the end of the
twelfth century, but its language and rhymes suggest to me that it was likewise composed
before 1100. Where Heu, male te cupimus (however it may have been performed) is akin to drama
in conception, the other song, Sub vespere Troianis menibus, is akin to ballads. It moves swiftly,
each moment recorded in staccato fashion; the poet does not linger over any instant long enough
to generate an imaginative intensity comparable with that in the lyrical dialogue. Yet this
balladlike song is remarkable too in its departures from hallowed classical tradition. As the only
edition known to me, that of C. P. Bock in 18517, is not easily accessible and can be improved
at several points, I give a new text below.

Sub vespere Troianis menibus At twilight from the Trojan ramparts

prodit Hector, miles egregius, Hector, the peerless knight, came forth.

quem ut vidit turba Myrmidonum, As the crowd of Myrmidons saw him,

versis equis  in castra fugiunt. turning their horses, they fled to their camp.

Clamat simul ~““Achilles, properal 5 All at once they cried “Achilles, hasten!

Arma cape et tuos libera!” Take up your arms and free your own!”

Ait Hector “Fuga et saucia Hector said “Put to flight and wound

quem turpiter fugit Achagial” (if you can) him from whom Greece is basely
. : ; ! fleeing!”

Ad hec verba Achilles protinus At these words Achilles forthwith [ &

arma capit, it ei obvius. 10 took up his arms, went out to face Hector.

Concurrerunt uterque Atrides, Both the Atrides raced up to support him,

Diumedes, Aiax et Ulixes. Diomede, Ajax and Ulysses.

Ait Hector  ““Viri, quo ruitis? Hector said “Men, where are you rushing?

Mecum certat filius Thetidis! With me (alone) is Thetis’ son fighting!

[am sentiet quid Hector valeat 15 Now he shall feel Hector’s might —

)

et si possit perfodi lancea.’ he shall feel if he can be pierced by lance!”

Pugnat Hector, pugnat nec dubitat, Hector fights, he fights unhesitating,

iacit astam, ensem evaginat. he hurls his spear, unsheathes his sword.
Ferit hense Achillis clipeum, With his sword he strikes Achilles’ shield;
frangit eum mox prope capulum. 20 soon he breaks it near the hilt.

22 This is true also, even to the details of form and melody, of Abelard’s Planctus virginum Israel: see “The Lament” (n.
20), loc. cit.

2 “Lettres 2 Monsieur L. Bethmann sur un manuscrit de la Bibliothéque de Bourgogne intitulé ‘Liber Guidonis’”,
Annuaire de la B. R. de Belgique 12 (1851), pp. 41-212, at p. 61. On the MS see especially J. Van den Gheyn, Catalogue V
(Bruxelles 1905), no. 3095 (pp. 27-30), and R. Calcoen, Inventaire des manuscrits scientifiques de la Bibliothéque Royale de
Belgique 1 (Bruxelles 1965), pp. 79f., with a large bibliography. I am grateful to Albert Derolez for this last reference, and
for his kindness in helping me obtain a photograph of the page containing the lyric. In Van den Gheyn’s description of
the MS he notes at fol. 173 “Fragment d’hymne notée, Inc. ... lycheris iam rosam aspicis”: these words, however, stem
not from a hymn but from the love-song, “Ver prope florigerum, flava Licori,/iam rosam aspicis . ..”, that I have
attributed to Peter of Blois (see The Medieval Poet and his World, Roma 1984, pp. 319, 332). The fact that the other known
MSS of this song lack musical notation makes this a particulaily precious testimeony; I hope to prepare an analysis and
edition, together with the musicologist Susan Rankin, in the near future.

”»

10 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



146 Peter Dronke

Fit certamen, set fit dispariter: There 1s combat, but unequally:

unus obstat multis viriliter. one man confronting many, manfully.

Leti duces 1ita desiliunt Joyous, the princes thus dismount

et crudeli funere obruunt. and assail him with a cruel death.

Sic cecidit nunc decus Asie, 25 Thus has Asia’s glory fallen now,

sic occidit luctus Achagie! thus he who was Greece’s sorrow now lies low!

B : Bruxelles, Bibl. Royale 3897-3919, fol. 119"

A : C. P. Bock, Annuaire de la Bibliothéque Royale de Belgique 12 (1851), 61

In B the couplets, apart from the first two, are written each on a separate line; punctuation and other verse-divisions are
mine.

7 At, fugat, sauciat B 13 Ait (sic B): At A 15liam B 20 mox frangit eum B 23 desiluat B 24 ut crudeli A

The song is in decasyllabic couplets, in a measure (4 + 6pp) that may derive from the refrains
of some of the most archaic hymns (In tremendo  die iudicii), and that is well attested in strophic
forms, Latin and vernacular, in the later eleventh century and throughout the twelfth?*. In Sub
vespere there are no rhymes on stressed syllables: weak rhymes and half-rhymes (manibus/
egregius) are used throughout, and twice (Myrmidonum/fugiunt, valeat/lancea) there is only asso-
nance. These freedoms with regard to rhyming, and the complete absence of strong rhyme,
suggest to me that the song stems from the eleventh century rather than the twelfth. Sub vespere
may indeed be slightly older than the planctus of Oedipus composed in the same measure, Diri
patris infausta pignora (s. XI ex.), which has quatrains with half-rhymes (aspera/misera/scelera/
sidera) alongside others with full rhyme®.

From the outset the poet gives Hector the most heroic aura imaginable. He has nothing of the
moving hamartia of the protagonist in Heu, male te cupimus. The Myrmidons, at the mere sight of
him, scuttle back to the Greek camp and call upon Achilles for help (I punctuate and construe
line 5 so that the subject is turba Myrmidonum). Line 7, as it stands in the manuscript (‘“At Hector
fugat et sauciat”), is metrically defective, and would give a bizarre sense if it were combined in
this form with 8 (“quem turpiter fugit Achagia”) — it would be saying that Hector was putting
to flight and wounding someone on his own side. The solution I propose is to emend At Hector
to Ait Hector (cf. 13, where this phrase is preserved correctly) for metre, and, by emending to
Jfuga and saucia, to show Hector as issuing a challenge, daring Achilles to put him to flight and
wound him, since the other Greeks are too cowardly to face him. The challenge is evidently one
to single combat, and Achilles appears to accept it thus (the correctness of the emendation Ait
Hector in 7 is confirmed by the complementary Ad hec verba in 9). But at once, as Achilles comes
forth, five other Greeks (Agamemnon and Menelaus, Diomede, Ajax and Ulysses) rush out as
well, leaving Hector badly outnumbered. Hector now reiterates that he wants to encounter
Achilles alone (even though, in 16, he shows himself aware of Achilles’ reputed invulnerability).
But to no avail: the many Greeks set upon the one valiant Trojan (21-2). Joyful at their
advantage in numbers, they even descend to the baseness of dismounting and dispatching him
on foot (23—4), and the poet brings home the grief and the shame of it with the Sic. . . sic of his
concluding couplet. It is this couplet that gives the succinct balladlike narrative the dimensions
of planctus: only here do the poet’s imaginative identification with his hero and his compassion-
ate grief become explicit.

* Cf. Dag Norberg, Introduction a I'étude de la versification latine médiévale (Stockholm 1958), pp. 152f. and 153 n. 1. To
the examples Norberg mentions from the eleventh century should be added the bilingual play Sponsus (ed. D’Arco Silvio
Avalle, Milano-Napoli 1965), in which the majority of the strophes, both Latin and vernacular, use this measure.

% Cf. Peter Dronke, Fabula (Leiden-K&ln 1974), p. 128 n. 2.



Hector in Eleventh-Century Latin Lyrics 147

The notion that Hector was too great to be killed in fair combat, that the Greeks, including
Achilles, had to use deceit to murder him, first occurs in the Trojan ‘journal’ of Dictys, notwith-
standing this author’s frequently pro-Greek attitude. There (IIl 15) we read:

Not many days had passed before it was suddenly announced that Hector had set out with a few men to
meet Penthesilea . . . So Achilles, taking a few loyal companions with him, hastened to lay an ambush. He

cut off his unsuspecting enemy, and surrounded him as he was starting to cross a stream. Thus unexpected-
ly he killed Hector and all those comrades of the prince, who had never known this kind of deceit™.

The detail that Hector and Achilles fought on foot is explicit in the Ilias Latina (956), where, as
in Homer, Hector is less heroic and the deceit involved in his death is of a wholly different kind:
Hector only takes courage to fight Achilles as he sees what appears to be his brother Deiphobus
coming to help him, but it turns out to be Pallas Athena who, favouring Achilles, comes in
Deiphobus’ shape?. In a poem later than Sub vespere, the Historia Troyana Daretis Frigii (ca.
1150), Stohlmann aptly observed that Achilles’ fighting on foot is seen as an aspect of his
deceitfulness (“It pede, quod fraudi via congruit ista latenti,”” 344), because in medieval combat
leaders invariably fought on horseback®. This sense of an ignoble way of fighting would seem
already to lie behind the expression “Leti duces ita desiliunt” in the lament Sub vespere.

While we can see what details in earlier accounts stimulated this eleventh-century lyrical poet,
his specific way of forming the episode and interpreting Hector’s death cannot, to my knowl-
edge, be paralleled. The notion that Hector sought a duel with Achilles, but was forced instead
to fight six of the major Greek heroes simultaneously, in an unfair contest, may well have been
this poet’s own invention — just as Achilles’ silent cutting down of a Hector who dies with
Andromache’s name on his lips was the invention of the poet of Heu, male te cupimus. Far more
than their contemporaries who used classical and leonine metres, the lyric poets assume as of
right not only a freedom in the interpreting of emotion but, more startlingly, a freedom with
long-established narrative facts. Thus the Dido of O decus, o Libie regnum takes her life in order to
rejoin Aeneas (not Sichaeus!) in the otherworld; the Aeneas of Superbi Paridis, having reached
Italy, rues his desertion of Dido and affirms he should never believed or obeyed the gods’
command to relinquish her”. The classical elements are compounded anew, in wholly unclassi-
cal ways.

In conclusion, we can hazard a conjecture about the milieu in which at least the first of these
Italian laments was performed. If Monaci was right in his tentative linking of Heu, male te
cupimus with the papal Schola cantorum, we have a rich documentation of its festivities and songs
in the eleventh century, in the Polyptique du Chanoine Benoif, and even earlier we know from

% 1 translate from Dictys Cretensis, Ephemeris, ed. Werner Eisenhut (Leipzig 1958), pp. 70f.

27 Cf. Homer, II. 22, 226 ff.

% Jiirgen Stohlmann, Historia (n. 1), p. 39; on the nature of Achilles’ deceit in Benoit’s Roman de Troie, see ibid. p. 170.
Compare also the more summary declaration in Carmina Burana 12 (n. 7), no. 102 (Fervet amore Paris), st. 9: vite fraus
Hectora demit.

2 Carmina Burana 12, no. 99, st. 19 (p. 133):

Non semper utile est diis credere,

nec quicquid ammonent  velle perficere —

nam instigaverant me te relinquere.
As I indicated long ago (PBB Tiibingen 84, 1962, pp. 182f.), the editors’ decision to remove ten of the twenty strophes
of this song, relegating them to the critical apparatus, is misconceived. A further misconception underlies their notion
that Aeneas in these strophes is mocking Dido — voce ironica, as their emended text declares. The MS reading, yranica, is, 1
submit, a semi-learned spelling of uranica (on which see Lexicon Latinitatis Medii Aevi, Turnhout 1975, p. 940, s.v.),
perhaps influenced by Gk. OYPANIA. Aeneas, that is, speaks to Dido “with sublime voice (voce uranica)”’. Aeneas’
blend of loving, compassionate addresses to Dido with self-accusations in this song is closely paralleled in Veldeke’s
Eneide, esp. at 2089fF. and 2169ft.: see “Dido’s Lament™ (n. 8), pp. 378f. In both poems the context precludes irony.

% Ed. P. Fabre (Lille 1889); see especially Ricarda Liver, “Cornomannia”, Vox Romanica 30 (1971), pp. 32-43.

10%



148 Peter Dronke

John Immonides’ own testimony the liveliness of the miming and singing and playing (“‘saltan-
tem me Iohannem ... cantantem ... iocantem attendite: satiram ludam”) with which John as
compere presented his Cena Cypriani (876), which he dedicated to Pope John VIII and also
intended for performance in the presence of Charles the Bald (“hanc exhibeat convivis imperator
Karolus”)?!. It seems altogether possible that in the same Roman ambience where the biblical
characters appeared in John’s elaborate comic lyrical masquerade, Andromache and Hector
entered and sang, presented as tragic figures, two centuries later. Something of the poetic
freedom with which John had interpreted biblical moments as comedy will have extended to the
classical moments, perceived freshly and tragically.

»

3 See most recently Giovanni Orlandi, “Rielaborazioni medievali della ‘Cena Cypriani’”, in L'eredita classica nel

Medioevo: il linguaggio comico, Atti del IIl Convegno di Studi (Viterbo 1979), pp. 3-26.

ADDENDUM. While these pages were in proof, several valuable points of detail concerning the first lament came to
me in a Latin seminar at G6teborg from Professors Tore Janson and Erik Wistrand, and also from Kimmo Jirvinen, who
suggested that hostes (11) should be taken as an Italianate spelling of obstes, rather than as a copyist’s slip, as I wrote
above.



PETER FLURY

OSCULUM UND OSCULARI
Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen

Die nachfolgenden Beobachtungen sind hervorgegangen aus der Redaktionsarbeit an den
Thesaurusartikeln osculari und osculum'; die Grundziige der hier vorgetragenen Uberlegungen
sind in jenen beiden Artikeln enthalten, allerdings in der komprimierten, Wesentliches oft nur
durch die Kunst der Disposition ausdriickenden Darstellungsweise, die der Lexikographie cigen
ist. Zwar weicht gerade der Artikel osculum zum Teil vom iiblichen Artikelaufbau ab und mag
dadurch fiir eine Lektiire anzichender sein als andere. Aber die Erfahrung zeigt doch immer
wieder, daB die knappe Sprache des Wérterbuchs nicht jedermann leicht zuginglich ist. So ist es
vielleicht nicht unniitz, dieselben Gedanken hier in einer weniger strengen Form darzulegen und
an einigen Beispielen aufzuzeigen, was sich aus den im Worterbuch vorgelegten Daten ablesen
1iBt. GewiB bediirfen Sie, sehr verehrter Herr Bischoff, eines solchen Protreptikos am allerwe-
nigsten, sind Sie doch seit vielen Jahren eng mit der lateinischen Lexikographie verbunden.
Umso mehr darfich hoffen, daB Sie diese kleine Gabe mit Wohlwollen und Nachsicht entgegen-
nehmen werden.

Obwohl die lateinische Sprache gemeinhin als niichtern und verhiltnismiBig wortarm einge-
schitzt wird, begegnen uns in ihrer Literatur erstaunlicherweise nicht weniger als drei verschie-
dene Bezeichnungen fiir den KuB, nimlich basium, osculum und savium. Jedes dieser drei Substan-
tive bildet den Kern einer eigenen kleinen Wortfamilie, zu der die jeweiligen Verben und deren
Komposita sowie abgeleitete Substantive gehdren®. Dieses Nebeneinander weckt natiirlich die
Frage, wie sich die drei Grundwérter und ihre Familien zueinander verhalten. Schon die antiken
Grammatiker und Kommentatoren haben versucht, eine Ordnung in dieser Vielfalt zu finden’.
In ihren Erklirungen werden die verschiedenen Bezeichnungen jeweils verschiedenen Arten des
Kusses, bestimmten sozialen Konstellationen zugeordnet. So heifit es etwa im Kommentar des
Servius zu der Stelle im ersten Buch der Aeneis, wo Juppiter seine Tochter Venus kiiBt
(Aen. 1,256 ,,oscula libavit natae): ,,sciendum osculum religionis esse, savium voluptatis,
quamvis quidam osculum filiis dari, uxori basium, scorto savium dicant."

Zwar gibt es Unterschiede zwischen diesen Erklirungen, wie gerade das eben zitierte Beispiel
zeigt. Sie stimmen aber doch darin iiberein, daB sie savium regelmiBig dem LiebeskuB, der
voluptas, libido etc. zuordnen und osculum als Bezeichnung des zeremoniellen Kusses vor allem
unter Familienangehdrigen erkliren; ,,oscula officiorum sunt® heiBt es bei Donat*. Wie wir

! In anderer Form wurden sie vorgetragen in einem Seminar der Universitit Fribourg im April 1985. — Fiir anregende
Kritik danke ich meinen Kollegen H. Beikircher und H. Wieland.

2 Eine knappe Ubersicht iiber die drei Wortfamilien findet sich bei Ph. Moreau, ,,osculum, basium, savium®, Revue
de Philologie 52 (1978), S. 87, Anm. 1.

3 Die einschligigen Stellen sind gesammelt in Thesaurusartikel basium, vol. 11 1776,60-72; einige Nachtrige im
Artikel osculum, vol. IX 2,1108,43-48. Vgl. auch Moreau (Anm. 2), S. 88.

*Don.Ter.Eun. 456,1.



150 Peter Flury

noch sehen werden, ist diese Unterscheidung nicht ganz aus der Luft gegriffen, auch wenn sie in
solcher Verallgemeinerung nicht mehr zutrifft, was schon daraus hervorgeht, daB in der ganzen
romischen Liebeselegie, von einer einzigen Properzstelle mit savium (2,29,39) abgesehen, nur
osculum vorkommt.

Gegeniiber den Systematisiecrungen der alten Grammatiker hat in neuester Zeit vor allem
Ph. Moreau® unter Beriicksichtigung der stilistischen Unterschiede und der historischen Ent-
wicklungen ein differenzierteres Bild gezeichnet, das ich im folgenden kurz zusammenfasse®. Im
ganzen ist osculum bei weitem das hiufigste der drei Worter; es begegnet uns vom Altlatein bis in
die spiteste Zeit und muB nur bei wenigen Autoren (Plautus, Catull und Martial) vor seinen
Konkurrenten zuriicktreten. savium ist beliebt in der altlateinischen Komédie (hiufig bei Plau-
tus, daneben bei Caecilius und Terenz belegt) und wird dann wieder aufgegriffen von den
Archaisten des 2. Jahrhunderts n. Chr.”, wihrend es in der Zwischenzeit nur ganz sporadisch
belegt ist, zwar auch bei namhaften Autoren, aber nicht in stilistisch anspruchsvollen Werken.
Das dritte Wort, basium, erscheint erst bei Catull. Wie es schon dort nur in den kleinen Gedich-
ten vorkommt, so bleibt es auch in der Folgezeit aus der hohen Literatur ausgeschlossen:
Phaedrus, Petron, Martial und Juvenal verwenden es®; dazu kommt ein Graffito, das in den
sechziger Jahren in Pompeji entdeckt wurde’. Ganz entsprechend sieht das Bild beim Verbum
basiare aus. Andererseits leben basium und basiare in den romanischen Sprachen kriftig weiter. Es
handelt sich offenbar um eine in der Umgangssprache verbreitete Familie, die nur in begrenztem
MaB Eingang in die Literatur gefunden hat.

In stilistischer Hinsicht ergibt sich also ein deutlicher Unterschied zwischen osculum auf der
einen, basium und savium auf der anderen Seite, und die Mchrzahl der Ausdriicke fiir ,KuB‘ und
,kiissen® reduziert sich fiir die gehobene Literatursprache der klassischen Zeit auf die Familie von
osculum. Wie steht es nun mit den Unterschieden in der Bedeutung oder Anwendung der drei
Worter? Bei Plautus werden osculum und savium noch ganz deutlich auseinandergehalten, wie
K. Plepelits in einer Untersuchung des plautinischen Sprachgebrauchs gezeigt hat'’: osculum
bezeichnet immer den zeremoniellen BegriiBungskuB, den Kinder ihren Eltern, Ehefrauen ihren
Minnern entbieten; savium hingegen ist die Bezeichnung des Liebeskusses und deshalb in der
Komddie auf die Sphire der meretrices beschrinkt. Plepelits hat auch beobachtet, daf} sich diese
Zuordnung bei den Verben nicht wiederholt, sondern daB die zahlreichen plautinischen Belege
flir osculari alle in den Bereich des Licbeskusses gehdren'!. Auf eine mogliche Erklirung dieses
zunichst tiberraschenden Befundes werde ich noch zu sprechen kommen. Bei spiteren Autoren
1Bt sich eine derartige Differenzierung nicht mehr feststellen; osculum und savium werden ohne
erkennbaren Bedeutungsunterschied fiir die verschiedensten Arten der Kiisse verwendet. Auch
basium, das bei Catull stets den LiebeskuB bezeichnet, erfihrt spiter eine entsprechende Auswei-
tung seines Gebrauchs. So kommt es nicht selten vor, dal Vertreter der verschiedenen Wortfa-

milien innerhalb desselben Kontextes einander ablésen'2.

>S. Anm. 2.

¢ Vgl. auch TLL vol. IX 2,1108,49ff.

7 Bei Apuleius neunmal belegt; bei Fronto zwar nur einmal, aber das Verbum saviari sechsmal. Spiter scheint es
ausgestorben zu sein, denn nach Ausweis des Thesaurusmaterials kommt es nur noch bei Grammatikern vor.

8 AuBerdem vereinzelt bei spiten Dichtern, vgl. TLL vol. II 1776,78f. 1777,13ff.

? Publiziert von H. Solin, ,,Die Wandinschriften im sog. Haus des M. Fabius Rufus* in: Neue Forschungen in Pompeji
hrsg. von B. Andreae und H. Kyrieleys (Recklinghausen 1975), S. 266 Nr. 66 (mit der vulgiren Schreibung vasia).

10 K. Plepelits, ,,Beobachtungen zu Plautus® in: Antidosis, Festschrift W. Kraus (Wien 1972), S. 267-277.

' Uber scheinbare Ausnahmen s. Plepelits (Anm. 10), S. 268ff. Fiir das Verbum saviare (saviari) gibt es keine Belege
aus dem Altlatein, vgl. TLL vol. IX 2,1106,9ff.

12 Belege im TLL vol. IX 2,1108,83ff.



osculum und osculari, Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen 151

II

Betrachten wir nun die Bedeutung und Verwendung von osculum und osculari etwas genauer.
Seiner Herkunft nach ist osculum ganz durchsichtig als Deminutivum zu os, oris. Auch fiir die
damit anzunechmende Bedeutungsentwicklung von ,Miindchen‘ zu ,Kuf}* fehlt es nicht an Paral-
lelen. In der galanten Dichtung des Rokoko, etwa beim jungen Goethe, finden wir ofters das
Deminutivum ,Miulchen® fiir ,KuB‘"%, und in manchen Mundarten, z. B. im Berndeutschen ist
,Miintschi‘ (Miindchen) der iibliche Ausdruck fiir den KuB. In festen, formelhaften Verbindun-
gen wie osculum dare alicui oder osculum ferre alicui war eine Bedeutungsverschiebung von ,jeman-
dem das Miindchen geben, anbieten® (sc. zum KuB) zu ,jemandem ein Miulchen geben® sehr
leicht méglich'. Es stimmt gut zu dieser Erklirung, daB die Wendungen osculum dare, ferre nur
im Singular und fast immer mit einem Dativ der Person vorkommen, wenn wir von der
besonderen Entwicklung in der poetischen Sprache vorerst einmal absehen'.

Soweit ist alles einfach. Aber wenn wir uns den Texten zuwenden, so miissen wir immer
wieder feststellen, daB die Bedeutung ,KuB‘, die wir schon in der Schule gelernt haben, nicht so
recht passen will. Wir finden denn auch in Kommentaren und Interpretationen zu klassischen
Autoren 6fters Hinweise darauf, daB an dieser oder jener Stelle osculum noch nicht ,KuB‘ bedeu-
te, sondern daB noch die urspriingliche Bedeutung erhalten sei, also ,Miindchen® bzw. ,Lippen’
(so wird der Plural oscula vielfach tibersetzt). Ein typisches Beispiel ist Horaz carm. 1,13,15
,,dulcia barbare laedentem oscula®. Dazu heiBit es etwa im Kommentar von KieBling-Heinze,
,,noch bei Ovid* habe oscula fast ausschlieBlich die Bedeutung ,Lippen‘'. Solche Formulierun-
gen gehen offensichtlich aus von dem iiblichen, vielfach bewihrten Bild einer Bedeutungsent-
wicklung, die kontinuierlich nur in einer Richtung verlauft.

Bei der Arbeit am Thesaurusartikel osculum ergab sich jedoch aus dem Material ein anderes
Bild. Zunichst ist festzuhalten, daB das Wort osculum fast immer in Kontexten vorkommt, wo
vom Kiissen die Rede ist. Nur selten und erst in der Kaiserzeit finden wir Belege aus anderen
Zusammenhingen, so daB osculum einfach den kleinen Mund oder gar cine kleine Offnung
bezeichnet!?, Verwendungen, die gewiB als sekundire Aktualisierungen der Grundbedeutung zu
verstehen sind. Davon abgeschen ist also vom Beginn unserer Uberlieferung an eine sachliche
Bezichung zum Kufl immer vorhanden.

Dies kommt nicht zuletzt darin zum Ausdruck, daB die von osculum abgeleiteten Worter, vor
allem das Verbum osculari ebenfalls ganz auf das Kiissen festgelegt sind. Wenn wir osculari, den
Woérterbiichern folgend, schlechthin mit ,kiissen’ iibersetzen, werden wir aber dem besonderen
Charakter dieses Wortes kaum gerecht. Beim Vergleich mit dem deutschen ,kiissen® fillt bald
einmal auf, daB die uns vertraute Konstruktion mit einem Akkusativ der Person bei osculari zwar
schon im Altlatein vorkommt, aber keineswegs die Regel ist. Plautus verwendet das Verbum
hiufiger absolut und daneben kommt oft die auf den ersten Blick recht befremdliche Verbin-
dung osculari cum aliquo vor'®. Ausgehend vom Ursprung der Wortfamilie miiten wir ein

3 Belege aus Giinther, Gellert, Lenz, Goethe, Voss u.a. im Deutschen Worterbuch von J. und W. Grimm (Leipzig
1854ft.), Bd. 12, Sp. 1800.

14 Diese Erklirung schon bei A. Debrunner, Indog. Forschungen 46 (1928), S. 93. M. Leumann, Lat. Laut- und Formen-
lehre (Miinchen 1977), S. 307 geht von oscula iungere aus, doch kommt diese Verbindung als historischer Ausgangspunkt
kaum in Frage, weil sie aller Wahrscheinlichkeit nach erst spit entstanden ist, vgl. unten S. 154.

15 Vgl. dazu unten S. 152.

16 Einen Uberblick iiber verschiedene Interpretationen der Stelle gibt F. Quadlbauer, ,,laedentem oscula® in: Monu-
mentum Chiloniense, Festschrift E. Burck (Amsterdam 1975), S. 347, Anm. 3.

7 TLL vol. IX 2,1115,21-51.

18 TLL vol. IX 2,1106,36 ff. 621f.



152 Peter Flury

solches osculari nicht mit ,kiissen* wiedergeben, sondern besser mit mundartlichem , miintschle®
(miindeln)", so daB osculari cum aliquo so viel bedeutet wie ,mit jemandem miintschle‘, also mit
ihm Zirtlichkeiten austauschen (mit dem Mund).

Wenn eine solche Ubersetzung den Klang von osculari trifft, so kénnte von daher auch die
erwihnte, merkwiirdige Differenz im Gebrauch von osculum und osculari bei Plautus eine Erkli-
rung finden. Ein derartiges ,miintschle’ mag das ungezwungene Spicl Verlicbter passend be-
schreiben, aber fiir den BegriiBungs- oder Hoflichkeitskuf, also ein durch festen Brauch gere-
geltes Zeremoniell® waren formlichere Wendungen wic osculum dare, Serre sicherlich angemesse-
ner. Die Férmlichkeit dieses Zeremoniells wird hiibsch illustriert durch eine Szene im plautini-
schen Epidicus. Periphanes ist nach vielen Jahren wieder seiner chemaligen Geliebten Philippa
begegnet. Sofort ruft er seine vermeintliche Tochter Acropolistis aus seinem Haus im irrigen
Glauben, sie sei die von Philippa gesuchte Tochter. Aus dieser Situation ergibt sich folgender
Wortwechsel (Epid. 570-75):

AC. quid est pater, quod me excivisti ante aedis? PE. ut matrem tuam
videas, adeas, advenienti des salutem atque osculum.

AC. quam meam matrem? PE. quae exanimata exsequitur aspectum tuum.
PHI. quis istaec est quam tu osculum mihi ferre iubes? PE. tua filia.

PHI. haecine? PE. haec. PHI. egone osculum huic dem?

Ist osculum also schon in den iltesten Texten sachlich immer auf den KuB zu bezichen, so gibt
es andererseits auch Indizien dafiir, daB die Verbindung mit dem Grundwort os im Sprachgefiihl
lebendig blieb. Auffallend ist vor allem das zihe Festhalten am Singular, nicht nur in den
Verbindungen osculum dare, ferre, sondern auch sonst. Zwar begegnet uns der Plural oscula seit
Catull und Lukrez, aber zunichst nur in daktylischen Versen, wo der Singular osculum kaum zu
brauchen war. Erst in der Kaiserzeit und auch dann nur selten dringt er in die Prosa ein, wo
pluralisches oscula dare erst bei Petron, oscula ferre iiberhaupt nicht zu belegen ist?'. Es scheint also
die urspriingliche Bedeutung des Wortes noch nachzuwirken, denn so lange das der Fall war,
kam pluralisches oscula dare nicht in Betracht.

Auf Grund seiner Herkunft und solange der urspriingliche Sinn des Deminutivums noch
empfunden wird, hat das Wort, verglichen mit seinen lateinischen Konkurrenten und mit den
Entsprechungen in den modernen Sprachen eine weitere und damit weniger bestimmte Bedeu-
tung. In den einzelnen Textbeispielen kann es nach der einen oder anderen Seite akzentuiert
werden, oder es bleibt gleichsam in der Mitte zwischen ,Lippen* und ,KuB‘. Schwierigkeiten
entstehen erst bei der Ubersetzung in andere Sprachen, welche in diesem Bereich eine klare
Aufteilung auf zwei verschiedene Worter mit engerer Bedeutung kennen und praktizieren.

Ein Beispiel mége das illustrieren. In einem Brief an Atticus duBert Cicero den Wunsch, seine
eigene Tochter Tullia und des Freundes kleine Tochter Attica treffen zu kdnnen: ,,utinam
continuo ad complexum meae Tulliae, ad osculum Atticae possem currere® (Att. 12,4,1).-In
dem Ausdruck ad osculum currere bleibt die Bedeutung des Substantivs gerade in der Schwebe.
C. M. Wieland konnte das vor bald zweihundert Jahren ganz genau wiedergeben: ,, Wollte Gott,
ich kénnte schon in diesem Augenblick der Umarmung meiner Tullia und dem Miulchen der

¥ Vgl. Schweizerdeutsches Werterbuch (Frauenfeld 1881ft.), Bd. IV, Sp. 346. Im Hochdeutschen wire das Verbum
,schnibeln® vergleichbar, das vom Liebesspiel der Tauben auf das Tindeln verliebter Menschen iibertragen werden
kann. H. Beikircher verdanke ich den Hinweis auf die analoge Bildung ,fiileln’, z. B. bei Goethe, Faust II 6342 | bei
Tafel schwelgend fiiBle mit dem Lieben*‘. &

% Dazu Moreau (Anm. 2), S. 95f.

' TLL vol. IX 2,1112,55ff. 82ff. Anders steht es bei savium, wo pluralisches savia dare, ferre schon bei Plautus
vorkommt (Pseud. 948 Stich. 658).



osculum und osculari, Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen 153

holden kleinen Attica entgegenfliegen. Neuere Ubersetzungen hingegen greifen bezeichnen-
derweise zu dem eindeutigen Plural ,Kiisse*.

Die sozusagen labile Bedeutung des Wortes kann besonders augenfillig werden, wenn eine
literarische Imitation ins Spiel kommt. Lukrez beschreibt die freudige BegriiBung durch die
Kinder, die dem heimkehrenden Vater bevorsteht, mit den Worten (3,895f.): ,,dulces occurrent
oscula nati praeripere®, wo vermutlich jedermann unter dem Eindruck des Verbums die Uber-
setzung ,Kiisse' wihlen wird. Nun diente diese Passage Vergil als Vorbild fiir eine dhnliche
Familienszene in den Georgica, wo es heiBt (2,523): ,,dulces pendent circum oscula nati‘‘, was
wir wohl ohne Zgern iibersetzen: ,die Kinder hingen an den Lippen des Vaters®. Der jlingere
Dichter kehrt also gleichsam zuriick zu der urspriinglichen Bedeutung; das zeigt, daB wir nicht
von einer Bedeutungsentwicklung, die in einer bestimmten Richtung verlduft, sprechen kon-
nen. So kann denn auch noch ein schr spiter Autor mit den beiden Bedeutungen spiclen, wie es
Martianus Capella tut, wenn er beschreibt, wie der géttliche Schwan sich Leda nihert (9,918):
,,admovetur ori roseumque circumactae rapit osculum puellac”, wo im Attribut roseum die
urspriingliche Bedeutung des Substantivs nachwirkt.

I1I

DaB die schillernde Bedeutung des Wortes osculum gerade von Dichtern ausgenutzt wird, ist
zu erwarten. Es kommt nun noch ein Faktum hinzu, welches vor allem die romischen Elegiker
veranlaBt haben muB, das Wort mit besonderer Aufmerksamkeit zu verwenden, niamlich die
Tatsache, daB die ganze Wortfamilie fiir daktylische Verse unbequem ist. Das gilt schon fiir das
Substantiv, wie wir sahen, und gilt erst recht fiir das Verbum, dessen simtliche Formen jeweils
einen Creticus enthalten®. Das heiBt aber mit anderen Worten, daB die Elegiker gar kein
einfaches Verbum fiir ,kiissen‘ verwenden kénnen, denn basiare und saviare kommen aus stilisti-
schen Griinden kaum in Betracht und wiren im iibrigen fiir das VersmaB kaum besser geeignet.

Notgedrungen muBten sie also zu Umschreibungen vom Typus oscula dare, oscula ferre Zu-
flucht nehmen, tun das allerdings mit so viel Geschick und Phantasie, daB8 wir das metrische
Problem, das sich dahinter verbirgt, gar nicht mehr wahrnehmen. Einige Beispiele aus Tibull
und Ovid moégen das verdeutlichen. In Tibulls Marathus-Elegie (1,4) rit Priap dem Dichter, er
solle sich unablissig um den Knaben bemiihen; so konne er sich den sproden Geliebten allmah-
lich geneigt machen und seine Liebe gleichsam verdienen (1,4,53-56):

tunc tibi mitis erit, rapias tum cara licebit
oscula: pugnabit, sed tamen apta dabit.

rapta dabit primo, post adferet ipse roganti,
post etiam collo se implicuisse velit.

Stellen wir diese Verse neben die frither zitierte Passage aus Plautus’ Epidicus, so wird sofort
deutlich, wie sehr sich die konventionellen Formeln hier verwandelt haben. Das Substantiv wird
ausgeschmiickt durch die Attribute cara, apta, und die Verbindungen oscula dare, rapere, adferre
beschreiben den Vorgang genauer als es mit dem einfachen osculari méglich wire. Dafl Tibull

2 M. Tullius Cicero, Atticus-Briefe lateinisch-deutsch ed. H. Kasten (Miinchen 1976), S. 749 ,,zu den Kiissen der
kleinen Attica eilen®. Cicéron, Correspondance tome VII ed. J. Beaujeu (Paris 1980), S. 222 «recevoir les baisers d’Atticay.
Cicero’s letters to Atticus ed. D. R. Shackleton Bailey (Cambridge 1965-70), vol. VII'S. 246 “hurry straight to ... Attica’s
kisses™

2 Fine Ausnahme bildet nur die erste Person des Singulars im Prisens osculor, und das ist denn auch digjenige Form,
die ein einziges Mal bei Properz vorkommt (4,3,30).



154 Peter Flury

Marathus Kiisse rauben darf, ist ein erstes Entgegenkommen; der Knabe wehrt sich zwar noch,
aber nur zum Schein, denn er bietet ihm ,anschmiegsame Lippen‘ oder ,Kiisse® dar (apta dabit).
In Vers 55 faB3t der Dichter dann die Antithese oscula rapere — oscula dare, die zuerst auf zwei Verse
verteilt war, sehr pointiert, aber kaum tibersetzbar in einem einzigen Ausdruck zusammen: rapta
dabit*.

Ovid hat diesen Ausdruck zweimal iibernommen. In den Amores, wo er vom Gesang eines
Midchens so bezaubert ist, daB er ihr Kiisse zugleich rauben und geben méchte (am. 2,4,26):

oscula cantanti rapta dedisse velim

und im Brief der Sappho, die sich daran erinnert, wie Phaon ihr einen KuB raubte und gab, als
sie sang (epist. 15,44):

oscula cantanti tu mihi rapta dabas.

Bei Ovid ist allerdings derselbe Partner Subjekt zu rapere und dare, wihrend bei Tibull die
beiden Verben auf die Partner verteilt sind. Tibull beschreibt eine Bewegung des Nehmens und
Gebens, an der beide Seiten beteiligt sind; Ovid charakterisiert eher den raffinierten Liebhaber,
der eine Situation geschickt ausnutzt.

Die traditionellen Ausdriicke osculum dare, ferre bezeichnen an sich eine einseitige Aktion. Fiir
die Beschreibung der reziproken Handlung boten sich zunichst solche Doppelausdriicke wie
rapere und dare an. So verbindet Ovid dare mit accipere, sumere oder reddere™. Aber er wagt es
auch, gegen den herkémmlichen Sprachgebrauch das Verbum dare in den Plural zu setzen wie in
epist. 16,225 ,,0scula cum . .. coram non dura daretis* und in epist. 19,168 (Hero stellt sich vor,
daf3 sie Leander schwimmend im Meer begegne) ,,obvia ... in summis oscula demus aquis*,
wo die reziproke Handlung gliicklich verdeutlicht wird durch das Adjektiv obvia.

SchlieBlich verwendet er dafiir auch den Ausdruck oscula iungere, den er vermutlich selber
geprigt hat®. Versteht man in dieser Verbindung oscula als ,Kiisse*, so kann man es nur erkliren
als effiziertes Objekt, analog zu amores iungere, amicitiam iungere etc®’. Auf Grund der bisherigen
Ausfiihrungen tiber osculum liegt es aber nahe, darin einen bewuBten Riickgriff auf die Grundbe-
deutung des Wortes zu schen, oscula iungere also zu verstehen als ,Miindchen, Lippen verbinden®.
Datfiir spricht auch ganz deutlich der Kontext der fiinften Elegie im zweiten Buch der Amores,
wo uns der Ausdruck zum ersten Mal begegnet.

Ovid hat beim Gelage seine Geliebte beobachtet, wie sie im Glauben, der Dichter sei einge-
schlafen, sich einem Rivalen zuwendet. Mit Empérung und Eifersucht beschreibt Ovid diese
Zirtlichkeiten, die er heimlich beobachtet (23-28):

improba tum vero iungentes oscula vidi
(illa mihi lingua nexa fuisse liquet),

qualia non fratri tulerit germana severo,
sed tulerit cupido mollis amica viro;

qualia credibile est non Phoebo ferre Dianam,
sed Venerem Marti saepe tulisse suo.

* Auch wenn wir rapta dabit nicht befriedigend iibersetzen kénnen, scheint mir Lachmanns Konjektur apta dabit eine
unnétige Normalisierung.

3 epist. 15,130 ars 1,664 met. 10,256.

* Die Verbindung ist vor Ovid gar nicht, nach ihm nur selten belegt, wihrend er selber sie nicht weniger als
zwolfmal verwendet, vgl. TLL vol. IX 2,1113,26ff.

% So wird die Verbindung erklirt im Thesaurusartikel iungere, vol. VII 2,660,65, wobei natiirlich zu beriicksichtigen
ist, daB der Bearbeiter von iungere dic besondere Wortgeschichte von osculum noch nicht kennen konnte. Fiir die
Erklirung oscula iungere = ,Miindchen verbinden® spricht auch die Tatsache, daB kein analoges basia oder savia iungere
belegt ist.



osculum und osculari, Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen 155

SchlieBlich legt der Dichter seine Verstellung ab und weist die Geliebte ihrer Untreue wegen
heftig zurecht. Doch sein Zorn dauert nicht lange; das anmutige Bild der vor Schuld und Scham
errétenden Corinna riihrt ihn so sehr, da er um Verséhnung bittet (49-51):

qui modo saevus eram, supplex ultroque rogavi,
oscula ne nobis deteriora daret.
risit et ex animo dedit optima.

So kénnte er zufrieden sein, wenn nicht die besondere Leidenschaft dieser Kiisse in ihm neuen
Verdacht erregen wiirde, so daB er argwohnt, Corinna habe mit dem Rivalen nicht nur Kiisse
getauscht (59f1.)

nec tamen hoc unum doleo, non oscula tantum
iuncta queror, quamvis haec quoque iuncta queror.

Hier erscheint nun wiederum die Verbindung oscula iungere, wihrend in dem Zwischenstiick
die herkdmmlichen Ausdriicke oscula ferre (25-28) und oscula dare (50f.) verwendet sind. Und an
dieser zweiten Stelle wird deutlich, was der Dichter mit dem Ausdruck beabsichtigt: oscula
iungere weist zugleich hin auf ein corpora iungere, das er nicht aussprechen will.

Nachdem Ovid den Ausdruck einmal gefunden hatte, verwendete er ihn noch 6fters. So in der
Totenklage fiir Tibull, wo er beschreibt, wic dic beiden Geliebten Delia und Nemesis dem
Dichter den AbschiedskuB auf die Lippen driicken (am. 3,9,53f.):

cumque tuis sua iunxerunt Nemesisque priorque
oscula nec solos destituere rogos.

Manche Interpreten bezichen freilich den Ablativ tuis nicht auf die Lippen Tibulls, sondern
substantivisch auf dessen Angehorige, die vorher erwihnte Mutter und Schwester. So ubersetzt
etwa Munari: ,assieme ai tuoi cari hanno unito i loro baci®®. Doch schon Tibull und Properz
sprechen von den Kiissen, welche die Trauernden auf die Lippen der Toten driicken®. So liegt es
nahe, Ovids Ausdrucksweise als eine Variante zu den Verbindungen oscula dare bzw. oscula
ponere seiner Vorginger zu betrachten, oscula iungere also wie anderswo zu verstchen und zu
tibersetzen: ,sie haben ihre Lippen mit den deinen vereinigt’.

Auf das Spiel oscula/corpora iungere ist Ovid spiter in den Metamorphosen zuriickgekommen,
in der Erzihlung von Byblis‘ verbotener Liebe zu ihrem Bruder. Byblis glaubt, kein Unrecht zu
begehen, wenn sie den Bruder 6fters kiift und umarmt (met. 9,4581.):

nec peccare putat, quod saepius oscula iungat,
quod sua fraterno circumdet bracchia collo.

Kurz danach triumt sie davon, daB es zu einer vdlligen Vereinigung gekommen sei (9,470f.):

visa est quoque iungere fratri
corpus et erubuit, quamvis sopita iacebat.

Wihrend das im Traum offen ausgesprochen werden kann, deutet sie spiter, als sie dem Bruder
ihre Liebe gesteht, den letzten Schritt nur an (9,5601.):

et damus amplexus et iungimus oscula coram.
quantum est, quod desit*’?

% Ovidi Amores, ed. F. Munari (Florenz 1970%), S. 207. Ebenso die Ubersetzungen von R. Harder — W. Marg, Ovid,
Liebesgedichte (Miinchen 1968% und von H. Bornecque, Ovide, Les Amours (Paris 1968). Anders z. B. F. W. Lenz, Ovid,
Liebeselegien (Darmstadt 1965).

¥ Tib. 1,1,62 Prop. 2,13,29.

% Daneben gibt es allerdings auch Stellen, wo oscula iungere weniger prignant, mehr oder weniger als Synonym zu
oscula dare verwendet wird, vgl. TLL vol. IX 2,1113,33ff.



156 Peter Flury

IV

SchlieBlich mégen zwei Episoden aus Ovids Metamorphosen einerseits eine charakteristische
Verwendung des KuBmotivs in diesem Werk illustrieren, andererseits noch einmal zeigen, wie
der Dichter immer wieder Bezug nimmt auf die urspriingliche Bedeutung von osculum, insbe-
sondere durch mehrfache Wortspiele mit os.

Betrachten wir zuerst die Pygmalionepisode im zehnten Buch. Der Kiinstler hat am Venusfest
im Tempel zu den Gottern gebetet, sie mochten ihm eine Frau schenken, die der von ihm
geschaffenen Statue gleicht, und kehrt nun nach Hause zuriick (280-82):

ut rediit, simulacra suae petit ille puellae

incumbensque toro dedit oscula: visa tepere est;
admovet os iterum, manibus quoque pectora temptat.

Unter seinen tastenden Hinden belebt sich allmihlich die starre Schénheit der Statue, bis er
schlieBlich wirkliches Leben in ihr spiirt. So kann er endlich einen lebendigen Mund kiissen, und
sie empfindet die Kiisse, welche sie empfingt (291-94):

oraque tandem
ore suo non falsa premit dataque oscula virgo

sensit et erubuit timidumque ad lumina lumen
attollens pariter cum caelo vidit amantem.

Hier finden wir das Wortspiel oscula — os gleich in doppelter, symmetrisch angeordneter Form.
Ovid beginnt mit dem Deminutivum oscula (281), das beides bezeichnen kann, das Organ des
Kusses und den KuB} selber als Ausdruck eines Gefiihls. Diese GefiihlsiuBerung weckt vorerst
allerdings nur eine schwache, undeutliche Reaktion: ,,visa tepere est* (281). Dann geht der
Dichter tiber zu os (282), was nur das Organ bezeichnet, wie auch die folgenden Verse dominiert
werden von Bezeichnungen der Organe: pectora, digiti, pollex, facies, manus, corpus, venae lauten
die Stichworter, bis wir schlieBlich wieder zu os gelangen (291 f.) und weiter zu den oscula (292),
wobei nun die Emotion erwidert wird: die Geliebte spiirt die Kiisse, errdtet und schligt die
Augen auf’.

Auch das zweite Beispiel aus dem neunten Buch zeigt eine Verdoppelung des KuBmotivs:
Dryope ist in einen Lotosbaum verwandelt worden und wird nun von ihrem Vater und Gatten
gesucht. Als ihnen der Bruder, der die Verwandlung miterlebte, den Baum zeigt, kiissen und
umarmen sie das noch warme Holz (9,365f.)

tepido dant oscula ligno
adfusique suae radicibus arboris haerent.

Fast dieselbe Formulierung findet sich schon in der Erzihlung von Apollo und Daphne
(1,556):

oscula dat ligno: refugit tamen oscula lignum.
Aber Dryopes Reaktion ist kontrir zu derjenigen Daphnes, keine Flucht, kein Sich-Entziehen,

sondern ein letzter Versuch, zu menschlicher Gemeinschaft mit den Ihren zuriickzufinden. Ihre
Verwandlung ist noch nicht ganz abgeschlossen, sie kann noch sprechen. In bewegten Worten

' Andere Beispiele fiir das Wortspiel oscula — os finden sich in der Narcissusepisode (met. 3,451f.) und in der Szene,
wo Hecuba von der toten Tochter Polyxena Abschied nimmt (met. 13,491) oscula . . . ore tegit. Hier schligt die Grundbe-
deutung des Wortes so stark durch, daB eine Ubersetzung ,Kiisse‘ nicht mehr méglich ist. In dieser Schwierigkeit mag
der Grund dafiir liegen, daB der ungewdhnliche Ausdruck in einigen Handschriften ersetzt wurde durch oscula legit, petit
oder dedit, Varianten, die alle darauf hinauslaufen, dem Substantiv die {ibliche Bedeutung ,KuB‘ zu geben.



osculum und osculari, Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen 157

juBert sie ihre Klage {iber ihr unverdientes Schicksal und bittet ihre Angehorigen, fiir ihr Kind
zu sorgen. Diese letzten Worte enden mit der Bitte, Vater und Gatte mochten sie noch einmal
kiissen und sich deshalb zu ihr emporrecken, weil sie sich nicht mehr hinunterneigen kann

(386£.):

erigite huc artus et ad oscula nostra venite,
dum tangi possunt.

Der Ausdruck ad oscula venite erinnert an Ciceros Formulierung ad osculum currere. Der Schwe-
bezustand des Wortes, von dem wir dort sprachen, ist auch hier zu erkennen, zumal durch den
Nachsatz dum tangi possunt die Bedeutung ,Mund, Lippen‘ evoziert wird.

\%

Damit breche ich ab. In den angefiihrten Beispielen ist der charakteristische Grundzug dieser
Wortgeschichte wohl hinlinglich deutlich geworden: eine ausgeprigte Ambivalenz zwischen
zwei verschiedenen Bedeutungen, von denen bald die cine, bald die andere mehr hervortreten
kann. Aufs Ganze gesehen sind sicherlich die Stellen, die wir mit ,KuB‘ iibersetzen werden, in
der Uberzahl, was auch daran liegt, daB die Dichtung fast nur den Plural verwendet. Anderer-
seits zeigen die zahlreichen Wortspiele mit os, daB wir auch dann, wenn wir ohne weiteres mit
,KuB* iibersetzen kénnen, Herkunft und urspriingliche Bedeutung des Wortes mithoren sollen.

Es lieBen sich weitere interessante Beispiele und Ausdriicke diskutieren. So ist etwa die Ambi-
valenz des Wortes besonders evident in den Verbindungen oscula libare, delibare®. Doch diese
und weitere Details moge der geneigte Leser selber entdecken, falls ihn die vorstehenden Aus-
fiihrungen dazu verlocken konnen, einmal das Worterbuch aufzuschlagen und darin zu lesen.

2 TLL vol. VII 2,1341,3ff. IX 2,1113,14ff.



\ . x ‘ 3
, A . k
-~ . B -
. '
. % o
N . E
=
B i v
. vk
" 5 a
. .
(H N
B 3 4l : . N
. - o
.
- - " @ v
- - - S
% ~
B R S R S
. v 4 - -
“ \ )
» v
. > LW, = E 1,
. ' .
x . R > -
- . »
, % P,
W 2 d
"
"
i : :
W : y
“ - .
. .
N . B
: '
a
. g =
& i
o
v :
. “




ANN FREEMAN

ADDITIONS AND CORRECTIONS TO THE LIBRI CAROLINI;
LINKS WITH ALCUIN AND THE ADOPTIONIST CONTROVERSY

Much of the fascination the Libri Carolini (LC) have long held for scholars comes from the fact
that the basic manuscript, Vat. lat. 7207, is the original working copy of the treatise'. These
were the very pages over which Charlemagne’s scribes and scholars labored, as they tried to do
justice to the orthodox position on images, and to reconcile differing opinions on the arguments
the work presented in the king’s name. The scrutiny given this manuscript at the Frankish court
produced hundreds of changes?, major and minor, falling into a number of different categories,
from the touching-up of Bible quotations to eliminate echoes of an unfamiliar liturgy® to the
reformulation of the conclusions of many individual chapters®. One category of corrections can
be shown to have links with documents from the Adoptionist controversy dating from 792 to
794, thus indicating that work on the LC continued well beyond their traditional date of
790-7915. In its final form Vat. lat. 7207 thus reflects a wide range of contemporary concerns. In
its marginal and interlinear additions and notes, and in its thorough-going correction and
revision, Charlemagne and his advisers can be said to speak for themselves, revealing their
attitudes, their interests, their preoccupations, and their prejudices.

Not all the voices can be identified, but there is no longer any doubt that the principal
spokesman is Theodulf, the aristocratic Visigoth whom Charlemagne befriended after his flight

' E. A. Lowe, Codices latini antiquiores, Part I, The Vatican City (Oxford 1934), p. 16, no. 52: Bernhard Bischoff, “Die
Hofbibliothek Karls des GroBen,” Karl der Grofle: Lebenswerk und Nachleben (Diisseldorf 1965), vol. II, pp. 56-57 and
plate 5; also my “Further Studies in the Libri Carolini 1,”” Speculum 40 (1965), pp. 203-222.

2 Walther Schmandt reported more than 3400 corrections in his published dissertation, Studien zu den Libri Carolini
(Mainz 1966), p. 6.

3 Such changes are illustrated in “Theodulf of Orléans and the Libri Carolini,” Speculum 32 (1957), Plate II. For further
discussion of the relationship between LC Bible texts and the Mozarabic liturgy, see “Further Studies in the LC” (note 1
above), pp. 223286, and “Theodulf of Orléans and the Psalm Citations of the Libri Carolini,” forthcoming in the Revue
Bénédictine (1987). The relationship was first noted by Arthur Allgeier, “‘Psalmenzitate und die Frage nach der Herkunft
der Libri Carolini,” Historisches Jahrbuch 46 (1926), pp. 333-353; his work is reassessed in the forthcoming study.

“ A case in point is the conclusion of LC I 6: “Quod sancta Romana catholica et apostolica ecclesia ceteris ecclesiis praelata pro
causis fidei cum quaestio surgit omnino sit consulenda.” This chapter was evidently conceived and interpolated into Book I
when the decision to send the Adoptionist bishop Felix of Urgel to Rome provided an opportunity to consult Hadrian I
on image-worship as well. Its arguments later became crucial in determining the LC’s ultimate fate; it proved impossible
to disregard the judgment rendered by the pope when consulted — and he had chosen to confirm the edicts of Nicaea II;
on the implications of this fact with respect to the LC, see ““Carolingian Orthodoxy and the Fate of the Libri Carolini,”
Viator 16 (1985), p. 75fF.

Given its importance, the loss of this chapter’s final page (fol. 18) through erasure is all the more unfortunate. The
conclusion as corrected occupies only a few lines and gives no clue to the original content of the passage that has been
erased. If modern photographic techniques, developed for use with palimpsests, were to offer any hope of restoring lost
passages in the LC, this one would naturally stand at the top of the list.

I regret to report that such an attempt, made at the Vatican Library in July 1986 (with the help of the Istituto per la
Patalogia del Libro) did not succeed in recovering any legible text; the erasures are too deep and too thorough-going. I
remain very grateful, however, to Father Leonard Boyle, Prefect of the Biblioteca Apostolica, for his kind interest and
generous assistance in this matter.

5 A new chronology for the production of the LC, dating their completion to 793, is offered m “Carolingian
Orthodoxy” (note 4 above). pp. 105-106.



160 Ann Freeman

from Moorish Spain, and later made bishop of Orléans®. In the LC Theodulf is speaking,
however, not for himself but for Charlemagne; he adopts a style appropriate for a royal manifes-
to, in which the king asserts orthodox doctrine against the image worship understood to have
been enjoined on all Christians at the Second Council of Nicaea in 787. In this great treatise, the
most ambitious of its age, Charlemagne is presented as the defender and protector of the
Western Church and its apostolic faith, as he is of the Western lands given into his keeping by
God’s grace. The LC’s tone is therefore magisterial throughout, as befits a monarch sure of his
ground. Theodulf seldom lapses from the royal first person plural, and betrays his own identity
as the work’s true author only in details that escaped notice at the time.

As originally composed, his work was also marked by distinctively Visigothic orthography.
The four scribes of Vat. lat. 7207 faithfully reproduced it, copying what lay before them, but
few traces remain today; almost all were removed by the manuscript’s main corrector’. His hand
is visible on every page; in all forty of its occurrences he corrects Theodulf’s characteristic cerubin
(displayed in mosaic at Germigny)® to cherubim, and changes the uniquely Visigothic supraestitio
to superstitio twenty times’. In dozens of instances he removes or supplies a misplaced or absent
h, and painstakingly deals with confusion of b/p, b/v, c/g, ¢/qu, c/t, d/t, e/ae, e/i, i/y, m/n, and
o/u. Theodulf had an evident preference for unassimilated prefixes (adpetit, inconmutabilis, obmit-
tendum, etc.). The corrector invariably substitutes the assimilated form. Whatever was individu-
al or regional in Theodulf’s diction he obliterates, in effect removing its Iberian accent in favor of
standard speech and spelling; his standard is consistent in itself, and no doubt conforms to what
were thought to be “classical” norms. The corrector’s task is ordinarily a prosaic and practical
one, but in the unwavering adherence of this anonymous scribe to an ostensibly timeless and
objective standard we can perhaps perceive an early indication of the urge toward order and
renovatio that is one of the hallmarks of the Carolingian age.

In this, as in its beautiful minuscule script, Vat. lat. 7207 is an admirable representative of its
time. Its value in this respect is immeasurably enhanced, moreover, if the Tironian notes in the
margins are recognized as transmitting the voice of Charlemagne himself. This interpretation,
put forward in 1930 by Wolfram von den Steinen'’, has not yet achieved acceptance every-
where, although many questions have been resolved''. The notes are not the work of a later
generation, as some have thought. All are transliterations into Tironian notation of minuscule
notes, erased when their Tironian equivalents were supplied. A few of these minuscule originals
are still visible in ultra-violet light, and Professor Bischoff has found their tiny minuscule,
together with the Tironian notation, to be contemporary with the main script'?.

© Publication of the forthcoming study on LC Psalm citations (see note 3 above) should remove the last vestige of
doubt. Theodulf is now recognized as the LC’s author in general works like The Oxford Dictionary of the Christian Church
(Oxford 1974); for other references, see “Carolingian Orthodoxy’ (note 4 above), p. 73.

7 See “Further Studies in the LC I”” (note 1 above), p. 207 and Figs. 3 and 8. o

8 The apse mosaic in Theodulf’s oratory has an inscription (in silver on a blue ground): “ORACLVM SCM ET
CERVBIN HIC ASPICE SPECTANS . .."; see “Theodulf of Orléans and the LC” (note 3 above), p. 692 and Plate IV.

? See “Further Studies I’ (note 1 above), pp. 220-221.

10 “Karl der GroBe und die Libri Carolini,” Neues Archiv 49 (1930-31), pp. 207-280.

! See “Further Studies in the Libri Carolini III; The Marginal Notes in Vaticanus Latinus 7207,” Speculum 46 (1971),
pp. 597-612.

12 asked Professor Bischoff about this in a letter of December 1982, to which he replied early in 1983. I wondered
whether there were any possibility that the substitution of Tironian for minuscule notes could have taken place in
Hincmar’s scriptorium, to prevent his scribes from copying them into the text of his copy of the LC (Paris Arsenal 663;
see p. XX, note 18 below) — as they did, for example, in the case of the note on fol. 182 (see p. XX below) that reminded
the author of an addition intended to be interpolated at that point. Professor Bischoff replied “Bei den Notae Tironianae

3

wiirde ich zur Zeit Hincmars einen etwas anderen groBeren Stil erwarten.’



Additions and corrections to the Libri Carolini 161

It is true that marginal notes are so frequent a feature of medieval manuscripts that elabo-
rate explanations are neither necessary nor appropriate in most cases. What is remarkable ab-
out the LC notes is not their presence in the book’s margins, and certainly not their vocabul-
ary, which is conventional, but the strange and unprecedented procedure of converting them
from one script into another. Someone has gone to a great deal of trouble to preserve them
in a new and different form. As far as I have been able to determine, this is a unique occur-
rence, suggesting unusual circumstances. Here recent findings are illuminating; circumstances
prevailing at the time were indeed unusual, providing just such a background as the Tironian
notes require.

I have explained elsewhere why Charlemagne could not publish or circulate the LC, as
originally planned™. The work had taken shape before any intimation of pope Hadrian’s own
attitude toward the Byzantine rulers and their Council reached the Frankish court. The subse-
quent revelation that the pope was prepared to sanction the edicts of Nicaea II made it impos-
sible for Charlemagne to issue a public proclamation of the errors of the Greeks. Nor was it
possible to enumerate their errors at the Council that met at Frankfort in 794, with two papal
legates present, although Nicaca II was mentioned in the proceedings and the most shocking of
its pronouncements repudiated'!. When the question of images came up again in the next reign,
a concerted effort was made to induce the pope to change his mind. By the time Anastasius the
papal librarian completed his revised and improved translation of the Nicene Acta, in 873, the
continued opposition of Frankish bishops to the Council’s decrees was apparently well known in
Rome, and Anastasius referred to it in the preface to his translation®.

The Franks thus remained unreconciled through several generations, still expecting future
vindication in which the LC might have a part to play. Itis only in connection with future use of
Vat. lat. 7207 that the procedure undertaken with respect to the marginal notes can be explained.
Charlemagne’s personal endorsement of the points made in his name had permanent value, and
would be relevant to his posterity. The book itself could be kept safely at hand in the palace
(where Hincmar later found it)'®, but apparently it was felt that the comments inscribed in its
margins needed special protection. Some future reader, for instance, being unaware of their
special character, might perhaps add notes of his own, thus introducing confusion and destroy-
ing the integrity of the original list. Conversion into Tironian notation avoided this hazard, and
improved the appearance of the manuscript. Although it also made the notes inaccessible to
readers untrained in the Tironian system, there would always be someone nearby, among the
scribes serving the court, who would be able to decipher them.

We have little evidence in later writings of the subsequent use of the LC that seems to have
been so carefully prepared for. Hincmar provides the only notice. Vat. lat. 7207 may have been
taken to Frankfort in 794, to serve behind the scenes!’, but since the Frankfort proceedings are
recorded only in summary fashion, we have no documents in which to seek echoes of the LC. It
was once thought that Paris, Arsenal 663, the only extant copy, had been made from Vat. lat.
7207 for the reconsideration of the image question that took place at the Paris Synod in 824. The
copious documentation of that meeting has no obvious connection with the LC, however, and

3 See “Carolingian Orthodoxy,” (note 4 above).

Y Monumenta Germaniae Historica (MGH), Concilia aevi karolini I, pt. II, p. 165; quoted in “Carolingian Orthodoxy”
(note 4 above), pp. 66-67, 92-93.

15 7. D. Mansi, ed., Sacrorum Conciliorum . . . Collectio 12 (Florence 1766), col. 983.

16 As he noted in his Opusculum in causa Hincmari Laudunensis, Migne, Patrologia latina (PL) 126, 360; quoted in
“Carolingian Orthodoxy” (note 4 above), pp. 68 and 96.

7 This was the opinion of Wolfram von den Steinen, “Entstechungsgeschichte der Libri Carolini”, Quellen und
Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 21 (1920-30), p. 88.

11 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



162 Ann Freeman

as for Arsenal 663, Professor Bischoff has determined that it was not produced for any public
purpose, but in Hincmar’s scriptorium at Rheims'®, for his own use.

It has remained therefore for scholars of modern times to rediscover the dialogue that takes
place in Vat. lat. 7207 between the scholarly author of the work and its unschooled but en-
thusiastic protagonist. Some of Von den Steinen’s interpretations of individual notes need to be
revised on the basis of more accurate readings of the Tironian signs'®, or a better understanding
of their relationship to the text, but subsequent study has only confirmed his original intuition
that the marginal comments are those of a layman—a layman who displays limited comprehen-
sion and little sophistication in his responses20. Theodulf’s rhetorical flourishes, his exercises in
irony, his elaborately balanced grammatical constructions inspire little praise, but the basic
thrust of the case he is making against the Greek rulers and their Council is thoroughly under-
stood and supported?. Charlemagne welcomes LC censure of their arrogance, and the appear-
ance in the argument of powerful festimonia from the Fathers, whose names he salutes as they
occur: “eleganter” for Jerome, “ecclesiastice” for Gregory, and “optime” for Augustine. St. Pe-
ter’s encounter with the centurion in Acts 10 is proof enough for him that adoration should be
reserved for God alone, and he responds to this story each time it is mentioned. His comments
show that Charlemagne is something more than the LC’s patron and sponsor; the work is not
written in his name alone, but expresses opinions, convictions, and policies he resolutely main-
tained. His remarks, as recorded, are generally comprised of a single word, and never more than
two, in a vocabulary that is limited and repetitious, but behind them stands a personality whose
force can be felt.

This sort of interplay of personalities is much more difficult to discern in the additions and
corrections to the LC text. When afterthoughts are added or changes made it is ordinarily
impossible to tell whether Theodulf is revising and improving his text on his own initiative, or
responding to the objections or suggestions of others. Toward the end of LC III 26, a chapter
dealing with dreams and visions, a note in the lower margin of fol. 182 reads: “Hic interponen-
dum de quinque generibus visionum iuxta Theodosium Macrobium.” This note (the only one
of its kind in the manuscript) survives in the margin because the desired passage was never
inserted—although the LC text has been touched up at this point to agree with that of Macrobius,
as Luitpold Wallach has pointed out®. This modification of the text suggests that the author
himself'is at work here, reminding himself to make the addition at the earliest opportunity. If so,
it would seem that the manuscript was still in the process of production, and that he had scribes
and parchment ready at hand. Theodulf was the best-read and most highly educated of Char-
lemagne’s scholars, and would certainly have known the Somnium Scipionis. This was not,
however, so rare or exotic a work that others would not also have known it, and some one else
may in fact have made the suggestion. The fact that the relevant passage was never inserted
might indicate, on the other hand, that the idea arose at a very late stage, perhaps after the work
of composition was completed, and that of discussion had already begun.

An interlinear addition on fol. 172 has quite another character, however. Here (LC III 23)
mythological scenes are being discussed, and Theodulf makes the point that they are attractive

'8 Bernhard Bischoff, in: Karl der Grofle, Werk und Wirkung, Zehnte Ausstellung unter den Auspizien des Europarates
(Aachen 1965), no. 346, p. 193 and plate 33.

' Important corrections were furnished by Arthur Mentz, “Die Tironischen Noten,” Archiv fiir Urkundenforschung 17
(1942), pp. 261-263.

 This was Von den Steinen’s strong impression, on first analyzing the LC’s marginal notes: “Karl der Grofe und die
LC” (see note 10 above), pp. 244-247.

2! See “Further Studies in the LC III” (note 11 above), pp. 604-607.

2 See his Diplomatic Studies in Latin and Greek Documents from the Carolingian Age (Ithaca 1977), p. 63.



Additions and corrections to the Libri Carolini 163

and familiar motifs for pagan poets and painters: “poetis gentium vel ad cantandum suavia et
pictoribus ad firmandum familiaria.” “Sive philosophis vel ad tractandum mistica” is then
added between the lines, in recognition of the usefulness of these subjects, mystically inter-
preted, to philosophers. This addition must be Theodulf’s own, since it conforms so closely to
the final phrase in the title of one of his best-known poems: “De libris quos legere solebam et
qualiter fabulae poetarum a philosophis mystice pertractentur”. This instance is exceptional; it is
the clearest (though not the only) indication that the author himself participated in the emenda-
tion. We know very little about that procedure — when and how it was undertaken, and who
took part in it — but at least it can be said with reasonable certainty that the author himself had a
hand in some, at least, of the corrections.

The impact of criticism by his colleagues can best be seen where they questioned Theodulf’s
choice of terms, replacing his words by others of their own choosing. One of their most
consistent interventions comes in the LC’s repeated references to HadrianI. Theodulf had made
no distinction between beatus and venerabilis when referring to the reigning pope, nor to his
predecessors, nor indeed to the Fathers. For the correctors, however, beatus was an appellation
that could be used only with reference to saintly figures of the past. Beatus is therefore changed
to venerabilis in Vat. lat. 7207 whenever Hadrian is the reference®. This suggests that usage of
beatus was changing, toward that which has prevailed ever since, and that Theodulf represents an
older tradition, in which the force for change had not yet been felt.

Other substitutions are more enigmatic. How can we account, for instance, for the critics’
distaste for conhibentia (connivance), which they tried to eliminate in all its occurrences®™? (A
small mark in the margin beside one of the two surviving instances, and erasures more or less
the same size beside other corrections, show that most were not made immediately; the place
was marked, and the corrector returned to it later.) Sometimes they objected to terms they
thought too poetic — they substituted igniforum, for instance, for sinuosorum on fol. 44 — but
although it appears in one of Theodulf’s poems, there is nothing particularly poetic about
conhibentia. Another change made passim is the substitution of insensatus for insensibilis — a term
naturally in constant use with respect to images. A possible ground for the preference lies in the
Vulgate, where insensatus is invariably the choice. Perhaps it will be possible to find justification
also for the substitution of regula for confessio, in introducing the formal profession of faith in LC
I 1.

Other changes seem quite arbitrary. “Unus . . . alter” is a perfectly respectable construction,
but it is usually changed to “alter ... alter,” and vasibus, although an acceptable variant, is
invariably replaced by vasis. As with the orthography of this manuscript, such changes seem to
result from the imposition of a different standard. Careful analysis of contemporary writing by
other figures associated with Charlemagne’s court might yield some indication, through
similarities of practice, of the identity of the critics and correctors of the LC text. Alcuin’s De
orthographia®, a little work written some years later, defines principles that can be compared
with those applied in the LC’s correction, but there are discrepancies, and it does not seem that
influence by Alcuin can explain changes in the diction of the LC like those enumerated here.

Alcuin and his influence cannot be ruled out, however. As long as the LC were considered to
date themselves to 790-791, this early date precluded his participation, since he was absent in
England at the time. But if, as now seems much more likely, the LC were not completed until

3 MGH, Poetae latini I, pp. 543-544; cited in “Theodulf of Orléans and the LC” (note 3 above), pp. 701-702.

2 There are five such instances, on fols. 7, 11v, 15, 67 and 71v.

% As pointed out by Paul Meyvaert, “The Authorship of the ‘Libri Carolini’”’, Revue Bénédictine 89 (1979), pp. 40-42.
% Alcuini Orthographia, ed. Aldo Marsili (Pisa 1952).

11%



164 Ann Freeman

sometime in 793, it is clear that Alcuin could have been near at hand during the final stages of
their preparation. Having been summoned by Charlemagne to take charge of the campaign
against Adoptionism, he apparently arrived at court in the late spring or early summer of 793%.
Although his efforts on the Adoptionist front are well-documented, we have no documentary
evidence of involvement on his part in the image question after his departure from Britain. His
prominence at the Frankish court and his closeness to the king nevertheless make it unlikely that
any major undertaking could have reached its completion there without his knowledge, if not
participation. Whether he would have approved the response to Nicaea II as Theodulf had
conceived and shaped it is another question; had he been present at Charlemagne’s side when the
Nicene Acta arrived, the subsequent proceedings might have been quite different. It is tempting,
however, to look through Vat. lat. 7207 for touches here and there in which a word or two in his
voice might be perceived.

Such a possibility arises, for instance, in a correction on fol. 29. Here the LC take issue with
the interpretation at Nicaea II of the name “Israel” as “mens videns Deum.”” According to LC I
11, this name is interpreted by some as “vir videns Deum” or “fortis cum Deo,”” and by others
as “princeps cum Deo,”” while the Nicene “mens videns Deum” is almost unheard-of, and not
known to occur in any canonical source®. The corrector has added veracius between the lines, as
a comment on ‘“princeps cum Deo.” The interpretation first mentioned, “vir videns Deo,” is
provided by many Fathers, including Augustine, Jerome, Isidore, Hilary, and Eucherius.
Jerome, however, later abandoned it in favor of “princeps cum Deo,” a preference in which he
was followed by Eucherius and also by Alcuin. The insertion of veracius expresses this prefer-
ence, a preference on which Alcuin can be shown to have acted when he compiled his own
questions and answers on Genesis®. It is touches like this, adding a kind of counterpoint to
Theodulf’s text, that now and again suggest the influence of others; the main text is Theodulfian
throughout.

Contributions by others that can be considered personal and individual will therefore be
limited in number and scope. Direct intervention can only be assumed where editorial changes
are visible in alterations to the original text of Vat. lat. 7207. Indirect contributions, on the other
hand, could have been made almost anywhere, especially in an effort that sought to marshall all
available resources, both within Charlemagne’s court and beyond it. In 792, at what was still an
early stage in the LC’s production, letters had gone in the king’s name both to the pope and to
possible allies in England, to whom Charlemagne also sent the volume of Nicene Acta. The
appeal to Rome failed to win Hadrian’s support, but the York Annals report that the bishops and
princes of Northumbria returned to Charlemagne the answer he expected. The Annals record
expressions of shock (“Heu, pro dolor...pene omnium orientalium doctorum [et] epis-
coporum unanima assertione confirmatum, imagines adorare debere, quod omnino ecclesia Dei
execratur”)®,

The York account then describes a letter composed by Alcuin in the name of the local bishops
and princes “‘ex auctoritate divinarum scripturarum’ which he himself delivered to Char-
lemagne, at the same time returning the Nicene Acta. The letter has unfortunately not survived,
but we have no reason to doubt that it arrived safely with Alcuin, to be welcomed by the king

% See Donald A. Bullough, “Alcuin and the Kingdom of Heaven”, Carolingian Essays, ed. Uta-Renate Blumenthal
(Washington 1983), p. 34.

% “Nescio tamen an ullus eorum qui in canone recipiuntur reperiatur hoc ‘Mens videns Deum’ interpraetatus fuisse’’;
“nescio . . . eorum’’ over erasure). This assertion is curious, inasmuch as “vir aut mens videns Deum’” appears in the first
of Jerome’s three entries under “Israel” in his Liber interpretationis hebraicorum nominum (ed. Paul Lagarde, 13, 21).

# Interrogationes et Responsiones in Genesim, PL 100, 552 C.

* MGH Scriptores 13, p. 155.



Additions and corrections to the Libri Carolini 165

and all his scholars. If made up mainly of extracts from Scripture, as the Annals imply, it would
have offered little that had not already been put to use in the LC. But if other material was
included, or appended, or simply brought along by Alcuin as additional support for the stand he
and his compatriots were taking, the use or influence of these new resources could be sought in
those chapters that were the last to be added to the LC.

To establish connections between an extant source and another that has not survived is no easy
matter; in such an exercise suggestions are necessarily hypothetical and conclusions tentative.
Nevertheless the task of looking for traces of Alcuin’s lost letter in the completed LC has
recently been attempted by Donald Bullough®'. His approach has much to recommend it. He
takes account of the fact that composition of the LC took place in several distinct stages, only the
last of which would have been open to influence by Alcuin. He seeks to identify those particular
passages that use sources, methods, and terms otherwise unrepresented in the LC. Where the
influence of such sources can be suspected, he makes a point of showing that these sources
would have been available at the Carolingian court at more or less the same time, because they
are represented in related manuscripts. With this impressive undergirding, his suggestions com-
mand respect.

As the indispensable background and basis for any such procedure we must assume that the
response from Northumbria arrived at the Frankish court before the response from Rome, so
that a period of time ensued in which the two enterprises, against image-worshippers and
Adoptionists, moved along together. If it can be shown that the final stage of LC composition
was definitively affected by the campaign against the Adoptionists, this would demonstrate that
time and opportunity existed for influence also by Alcuin. Such evidence is indeed available;
links between the LC text and the Adoptionist campaign are sufficient in number and in
significance to show that the final version of the LC reflects renewed concern with another cause
— a cause that in fact was to eclipse image-worship as the primary focus of the Frankfort Council
in 794.

A striking example of the interplay between the two campaigns against doctrinal error is
illustrated in LC III 6, on fol. 130 v. Here an erasure, about one line in length, occurs in the
sentence introducing a patristic quotation that comments on the “canticum novum” of Apoc. 5,
9. The words erased have been partially replaced by a briefer phrase, “quidam doctorum,”
suggesting that a more specific name or title has been eliminated. Dom De Bruyne commented:
“Je me demande si le premier rédacteur n’avait pas écrit un nom propre et si les conseillers de
Charlemagne n’ont pas jugé cette citation comme apocryphe®.” Wallach has identified the
citation as belonging to the “recensio Hieronymiana” of Victorinus of Pettau’s commentary on
the Apocalypse, and has suggested that the line erased originally read “Victorinus Petavionensis
episcopus.” He surmises that this name was deleted because it was discovered that the works of
Victorinus were included among the “apocrypha” in the Decretum Gelasianum, a work to which
appeal is made elsewhere in the LC*. It was not Victorinus’ name, however, that was eliminated
and replaced by “quidam doctorum,” but rather that of Jerome. Jerome revised Victorinus’
commentary and wrote a preface to it, and it was under his name that the work circulated in
medieval times, as the manuscript transmission amply attests*’. One needs a name like that of
Jerome, moreover, to explain the “luculente dissereret” that qualifies the quotation on fol. 130,

3 “Alcuin and the Kingdom of Heaven,” (note 27 above), pp. 34-38.

3 “La Composition des Libri Carolini”, Revue Bénédictine 44 (1932), p. 233.

3 Diplomatic Studies (note 22 above), pp. 59-60.

3 Commentarii in Apocalypsim Iohannis, ed. ]. Haussleiter, Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum vol. 49
(Vienna 1916), pp. 3-9; for a list of the extant manuscripts see B. Lambert, Bibliotheca Hieronymiana Manuscripta, vol.
I B (Steenbrugge 1970), pp. 393-395 (no. 490).



166 Ann Freeman

and the comment “optime” that saluted the name, in the margin, when the chapter was read and
approved in Charlemagne’s presence.

To understand why Jerome’s name was then eliminated we must turn to the documentation
connected with the Adoptionist controversy. In the letter Elipand of Toledo and his fellow
bishops sent, in support of their doctrinal position, to the Frankish bishops in 792-793, they
quoted among other patristic evidence two works of Jerome:

Item beatus Iheronimus in expositio Apocalypsin . . .
Item in epistola ad Cesarium . . .%

The reply the Frankish bishops sent to Spain at the time of the Council of Frankfort in 794 dealt
with both these references:

Item de tractatu in Apocalypsin beati Hieronimi, ut dicunt, hoc modo testimonium positum in epistola
repperimus praefata . .. quod longe aliter in eodem tractatu invenitur . . . Epistola vero beati Hieronimi,
quam ad Caerasiam scriptam dicitis, actenus nec apud Romanos nec apud nos inveniri potuit. Nec um-
quam eum sibi ipsi contraria scribere putamus, et veris credere melius est exemplaribus quam dubiis®.

It is not surprising that Theodulf in the LC and Elipand in his letter both quote the commen-
tary on the Apocalypse attributed to Jerome, since both had the same background in the literary
tradition of Spain. It is clear, however, that doubts arose among the Frankish bishops, at the
time of the Council of Frankfort, about the authenticity of the work; “veris credere melius est
exemplaribus quam dubiis.” Here we have the true reason for the elimination of “beatus
Hieronimus in Apocalypsin” and the substitution of “quidam doctorum.” It is worth noting,
moreover, that this correction in Vat. lat. 7207 can be dated with some certainty to the period
between the arrival of the letter of 792-793 from the Spanish bishops and the Council of
Frankfort in June, 794, thus confirming the new chronology recently proposed for the composi-
tion of the LC¥.

The same Frankfort document, in which the Frankish bishops respond to Elipand and his
fellow Adoptionists, provides the clue to another alteration, on fol. 6v, to the original text of
Vat. lat. 7207. Here there is a discussion, within the context of the chapter (LC 11) of I Ioh. 3,2:
“Carissimi, nondum apparuit quid erimus; scimus quoniam cum apparuerit similes ei erimus,
quoniam videbimus eum sicuti est.” Somewhat more than two lines of the LC discussion of this
text were erased and replaced by a long insertion which, because there was not enough space
within the erasure, was continued in the lower margin (where it ends with the characteristically
Visigothic sign SR). The insertion reads:

Similes videlicet non in corporis similitudine sed in interiore homine dicente beato Augustino in epistola ad
Italicam virginem: “Quis autem dementissimus dixerit corpore nos vel esse vel futuros esse similes Deo? In interiore
igitur homine ista similitudo est.” Videbimus ergo eum sicuti est.

The same verse from John’s Epistle had also been quoted, for their own purposes, by the
Spanish bishops in their letter of 792-793. In the Frankish reply of 794 the Adoptionists’
treatment of I Ioh. 3,2 is rebutted by a long quotation from Augustine’s letter to Italica, in which
the very words cited in the LC insertion on fol. 6v (and italicized above) occur®, It is not forcing
the evidence to suggest that in the course of preparing the rebuttal to the Adoptionists someone
(perhaps Theodulf himself?) realized the usefulness of Augustine’s words to Italica in the LC’s
discussion of I Ioh. 3,2, and so made the insertion on fol. 6v.

% MGH Concilia aevi karolini 1, pt. 11, p. 112.

% Ibid., pp. 144-145.

%7 “Carolingian Orthodoxy” (note 4 above), pp. 105-106.
¥ MGH Concilia aevi karolini (note 35 above), p. 147.



Additions and corrections to the Libri Carolini 167

Another LC festimonium from Augustine, this time a part of Theodulf’s original text, is found
in LC 111 4, on fols. 127v—128v. It contains a passage of fourteen lines appearing entirely over
erasure. Here the size of the script has been reduced, and extra lines added to accommodate more
material; on fol. 128 ten lines replace seven, and four replace three at the top of fol. 128v. The
text, from the fifth book of the De Trinitate®®, does not feature the repetition of words and
phrases that would suggest the omission of part of its content through homoioteleuton. Exami-
nation of the whole festimonium, from its beginning on fol. 127v (where the note “optime”
appears in Tironian script in the outer margin), to its end, with the chapter, on fol. 128v, shows
that Theodulf tailored it to his own purpose; Augustine’s text is interrupted twice, on fol. 128
and again on fol. 128v, each time resuming with the words “Item idem post pauca.” Nothing
extraneous has been added, however, or inserted — the LC testimonium, as rewritten, reproduces
the text of the De Trinitate, slightly abridged, but otherwise exactly as it comes down to us from
Augustine.

The only plausible explanation seems to be that there had been an additional omission of lines
in Theodulf’s original treatment of this testimonium, and that the lines left out in this third
abridgement were later restored. Notable in the passage that now appears over erasure on
fol. 128 is the following:

Exit enim [Spiritus sanctus] non quomodo natus, sed quomodo datus; et ideo non dicitur Filius, quia neque
natus est sicut unigenitus neque factus, ut per gratiam in adoptionem nasceretur, sicut #os.

In the time that had clapsed since this chapter was composed, the Adoptionists had raised a
powerful argument for including in this testimonium the lines containing Augustine’s teaching
that it is faithful believers, and not the only-begotten Son, who through grace are made sons of
God by adoption. As originally conceived, the LC had had nothing to do with Adoptionism,
which was a Western heresy; their focus was with the Greeks in the East. Theodulf’s treatise was
nevertheless intended to establish Carolingian orthodoxy beyond question, no matter in what
quarter such question might arise. Here Augustine’s De Trinitate provided an answer not only
for the Byzantine image-worshippers but also for the Spanish Adoptionists.

Concern at the Frankish court over the Adoptionist issue is also responsible, I believe, for the
most massive of the alterations in Theodulf’s original text of the LC, namely the replacement of
the profession of faith introducing Book III by a creed attributed to Jerome but recognized today
to be that of Pelagius. The LC’s first reference to this statement of belief is found in the Preface
to Book II (fols. 66—66v), where we learn that Books I and II draw their armament against the
Greeks from the two Testaments, while the LC’s “fundamentum fidei” will be reserved for
Book III, chosen because its number is that of the Holy Trinity. Accordingly we find the title of
LC III 1 given in the chapter list on fol. 114v as “Confessio fidei catholicae, quam a sanctis
patribus accepimus, tenemus, et puro corde credimus.” This title is repeated on fol. 117v, where
the creed begins, but only the initial word “Credimus” survives from the original text. All the
rest is written over erasure, to the bottom of 117v. Then two leaves of the original quire have
been removed and replaced by a new bifolium on which the creed continues to its conclusion on
fol. 119v. It is followed by a brief statement:

Haec est catholicae traditionis fidei vera integritas quam sincero corde credimus et fatemur et in hoc opere
beati Hieronimi verbis expressam taxavimus.

Here a clash emerges between this conclusion and the intention announced in the chapter title,
“Confessio . . .quam a sanctis patribus accepimus.” The title seems to imply a group of Fathers
serving as sources. If on the other hand the faith of the Fathers was intended from the outset to

% Ed. W. J. Mountain and Fr. Glorie, Corpus Christianorum vol. 50 (Turnhout 1968), pp. 220-221.



168 Ann Freeman

be expressed in the words of Jerome, why was his name not featured in the title? Some light is
shed on this problem when we discover a long passage on fols. 125v—126 where every line is
cancelled by the stroke of a pen. It reads as follows:

Quae duo, immo omnia pericula tunc facillime evitari poterunt, si exclusis verborum novitatibus et
sensuum opinationibus his sensibus hisque verborum proprictatibus catholicae fidei confessio proferatur,
quibus a sanctis patribus Hilario, Atanasio, Augustino, Hieronimo, Gregori vel ceteris huiuscemodi, qui pene
omnibus Latinis lectoribus noti sunt, prolata et ecclesiae tradita esse dinoscitur . . .

This implies that a single ““catholicae fidei confessio™ is viewed as present in the individual
statements of many Fathers, while the repetition of “‘a sanctis patribus” in the chapter title and in
the cancelled passage strongly suggests that what was eliminated from the original fols. 117-119
was a series of individual creeds assembled by Theodulf to underline the unity of Christian faith.

The practice of making collections of creeds apparently began in Carolingian times (perhaps
with Theodulf in his preparation of the LC?). The group of five included in the Dagulf Psalter is
an example; this collection includes the Pelagian creed with the same attribution to Jerome seen
in the LC. The creed given under his name in the LC’s original series must have been much
shorter, however, than the single one that has replaced it and all the others. What can have
brought about the change? The longer “‘Jerome” creed must have seemed more complete and
more comprehensive; perhaps it was felt that a single, unified statement of faith was superior to
a series of shorter, less inclusive ones. But another, perhaps more persuasive argument can be
suggested. A survey of all the patristic creeds that have come down to us under the names listed
by Theodulf in the original text, later cancelled, of fol. 126 reveals that the “Jerome” or Pelagian
creed is the only one to contain the statement

verum Deum unigenitum et verum Dei Filium non factum aut adoptivum sed genitum et unius cum Patre
substantiae . . .

A profession of faith believed to come from the pen of a major Father, revered for his learning
and his many didactic works, had much to recommend it, but it was its unique designation of
Christ as non adoptivus, I believe, that swept all other creeds out of the competition, and won for
it the place of honor inaugurating Book III. When the substitution was made the corrector
deleted LC passages referring to the original series of creeds, but neglected to revise the chapter
title with its “a sanctis patribus,” which still provides a clue to what has been lost in this
chapter’s revision.

Where did the new, longer creed come from? Its earlier history, during which its true paren-
tage was lost sight of, and it began to circulate under Jerome’s name, need not concern us here. It
had not been Theodulf’s choice; he had preferred another, briefer statement of belief. As it
appears in the Dagulf Psalter, produced at the Frankish court only a year or two later, the same
“Jerome” creed contains Insular signs and symptoms noted by Donald Bullough, who sug-
gested an Insular model®. Might not this model have come to Charlemagne’s court with
Alcuin, perhaps among other documents supporting the letter he delivered from the Northumb-
rian bishops and princes? Evidence presented in this study shows that in its final phases the
campaign against Greek image-worship was occasionally intersected by the campaign against
the Adoptionists, and it is not difficult to see the figure of Alcuin emerging at the intersections.
The letter giving the Frankish reply to the Adoptionist bishops of Spain seems to be his work;
his hand is in it and when the texts it invokes as authoritative cause modifications in the LC,

“ “‘Imagines Regum’ and Their Significance in the Early Medieval West”, Studies in Memory of David Talbot Rice
(Edinburgh 1975), p. 242 and note 88, and “Alcuin and the Kingdom of Heaven” (note 27 above), p. 47, note 109.
“ See L. Wallach, Alcuin and Charlemagne (Ithaca 1959), pp. 158-165.



Additions and corrections to the Libri Carolini 169

one can certainly suspect his influence. Doubt about the attribution to Jerome of Victorinus’
commentary, for instance, is far more likely to have been introduced by Alcuin than by
Theodulf, who had accepted the work as authentic, quoting it in the LC as a work of Jerome.

Of the two, Alcuin must have been the greater enthusiast in the anti-Adoptionist cause.
Although his own orthodoxy was irreproachable, Theodulf’s character as a son of the same
Visigothic tradition must have complicated his position, and perhaps his feelings. The instinct
that was later to lead him to prefer old Italian exemplars, even if fragmentary, over all later Bible
manuscripts may have made him aware that the Adoptionist elements in the Visigothic liturgy
were ancient formulae, harmless in themselves — they became dangerous only when plucked
from context and forced to serve the polemical purposes of Elipand and other zealots. As Dom
De Bruyne once remarked, these liturgical expressions “qui au IVe siecle n’aurient pas provoqué
de scandale . . .en vicillissant, étaient devenues hérétiques*.*“ In any case, Theodulf cannot have
been comfortable in a camp that pitted “noster Gregorius” against “Ildefonsus vester®.* If it is
he who is responsible for the introduction of anti-Adoptionist elements into the LC, this is the
only evidence we have for direct action on his part against the Christology of his misguided
compatriots.

This study has examined only those aspects of the parallel campaigns against Adoptionism and
image-worship for which there is visible evidence in corrections and additions to Vat. lat. 7207.
It will serve to show how much can be discovered from small but significant details. Since such
details are only partially and imperfectly represented in Bastgen’s 1924 edition of the LC, all the
conclusions presented here were drawn from pages prepared for the new MGH edition. The
first to be based directly on Vat. lat. 7207, it will reproduce the manuscript pages as closely as a
printed page will allow. Bastgen used one of the printed editions (based on Arsenal 663) for his
basic text, changing it to reflect the readings of the Vatican manuscript whenever he perceived a
divergence. He tried to indicate erasures and alterations, but seldom concerned himself with
earlier readings, and ignored the Tironian notes in the margins, whose significance had not yet
been realized. Nevertheless his work provided the foundation for the labor of several genera-
tions of scholars, enabling them to solve many important questions, and to integrate the LC into
the history and culture of their time. Now that the work’s importance is everywhere recog-
nized, it is time for a new edition, more accurate and informative than its predecessor, to serve
the scholarship of the future.

# “De I'origine de quelques textes liturgiques mozarabes,” Revue Bénédictine 30 (1913), p. 430.

# This was the language of the Frankish bishops in their reply to Elipand and his colleagues; MGH Concilia aevi
karolini (note 14 above), p. 145. Edmund Bishop pointed out that the reference to Gregory the Great as “noster
Gregorius” reveals Alcuin’s hand, since this usage was peculiar to Britons (who had learned it from Bede); Journal of
Theological Studies 8 (1907), p. 285.






MONIQUE-CECILE GARAND

LES PLUS ANCIENS TEMOINS CONSERVES DES
CONSUETUDINES CLUNIACENSES D’ ULRICH DE RATISBONNE

Les circonstances dans lesquelles ont été rédigées les Coutumes clunisiennes que dom Luc
d’Achery a publiées sous le titre Antiquiores Consuetudines Cluniacenses' sont assez bien connues,
grice au témoignage de leur auteur, le moine allemand Ulrich, et a celui de leur destinataire,
’abbé Guillaume d’Hirsau. Il ne me semble pas inutile de les rappeler brievement avant d’abor-
der, en hommage au grand savant que nous honorons aujourd’hui, I'examen des problemes que
pose la tradition manuscrite.

Ulrich, né 2 Ratisbonne o il avait fait profession, dans le monastére de St. Emmeram, était
arrivé i Cluny vers 1061% il y séjournait depuis une dizaine d’années lorsque, ainsi qu’il I'expli-
que dans son épitre de dédicace A Guillaume d’Hirsau, en téte des Consuetudines, et dans les
prologues des livres I et III, «senior noster dominus abbas humilitatem meam in Germaniam
direxit . . .»*> La mission que lui confia s. Hugues devait le conduire en divers licux, en Suisse et
en Brisgau, avant qu’il ne parvint auprés de Guillaume «cujus monasterium situm est in pago
Spirensi et in Silva cognomento Nigra». Cette double précision désigne en réalité deux monas-
teres: Hirsau, la maison-meére située dans le diocese de Spire, et I'une de ses filles, St. Georg im
Schwarzwald, au diocése de Constance, dont ’abbé Guillaume entreprit la restauration en 1083.
C’est 1a probablement qu’eut lieu la rencontre et que I'abbé, au cours de longues conversations
auxquelles fait allusion la dédicace, pria son visiteur de mettre par écrit a son intention les
coutumes de Cluny, dont il souhaitait s’inspirer pour réformer sa propre congrégation. Tou-
jours selon les termes de la dédicace, Ulrich, de retour dans le prieuré de Griiningen en Brisgau
dont il avait la charge, rédigea «tres . .. partes ipsius qualiscunque collectanei» dont il définissait
ainsi le contenu: «Pars autem prima est de opere divino et quod maxime fit in Ecclesia per
annum universum; secunda, de eruditione novitiorum; tertia, de obedientiis . . .»; il les envoya
ensuite 3 Guillaume, dans un délai sans doute assez bref, en tout cas avant le transfert, dont il ne
parle pas, mais dont il s’occupa vers 1087, de Griiningen a Zell («Cella S. Petri in Silva Nigra*»):
ce qui situe la composition des Antiquiores Consuetudines entre 1083 et 1086/7 au plus tard. Il est
vrai qu’une circonstance dont il ne parle pas non plus a facilité la tiche de I'auteur: il se trouvait a
Cluny au moment ou fut compilée, vers 1064, la premiére version de 'autre grand coutumier
clunisien de la fin du XI¢ siecle, celui de Bernard, et il y a fait de larges emprunts®.

Guillaume, ayant réalisé son projet, devait confirmer dans la préface de ses Constitutiones
Hirsaugienses le récit d’Ulrich, en y ajoutant une information d’importance: «Postea conside-
rantes in eisdem libellis [la compilation d’Ulrich] multa deesse . .. primo duos ex nostris fratribus,
atque iterum alios duos, tertio nihilominus duos Cluniacum direximus, qui tam diligenti exami-

' P. L. 149, col. 635-778.

2 Cest la date retenue par les savants contemporains: cf. Kassius Hallinger, «Klunys Briuche zur Zeit Hugos des
GroBen (1049-1109). Prolegomena zur Neuherausgabe des Bernhard und Udalrich von Kluny», Zeitschrift der Savigny-
Stiftung fiir Rechtsgeschichte. Kanonistische Abt. 45 (1959), p. 99-140.

3 P. L. 149, col. 635-9, 643, 731.

* 11 devait y mourir en 1093. Le prieuré prit ensuite le patronyme de St-Ulrich de Zell.

® Hallinger, «Klunys Briuche», p. 137-139. Voir aussi H. R. Philippeau, «Pour I'histoire de la coutume de Cluny»,
Revue Mabillon 44 (1954), p. 141-151: mais ce dernier travail contient des affirmations souvent discutables.



172 Monique-Cécile Garand

natione omnia illius Ordinis secreta rimati sunt, ut ipsi eorum magistri, in quorum audientia
scriptas consuetudines recitabant, affirmarent numquam aliquos illius spiritualis scholae discipu-
los vel plenius vel veracius suae institutionis artem comprehendisse»®.

C’est donc par I'intermédiaire de I'abbé d’Hirsau que les Coutumes d’Ulrich, compilées en
Allemagne, ont été connues 3 Cluny. Mais le texte que les trois groupes d’envoyés hirsaugiens
ont présenté a s. Hugues et a ses moines était-il exactement celui que nous possédons aujour-
d’hui? La période au cours de laquelle eut lieu la vérification demandée par I'abbé Guillaume ne
peut étre trés postérieure a la rédaction, puisque Guillaume lui-méme allait mourir en 1091; elle
correspond 2 celle ou fut réalisée, aux environs de 1085-1088, la seconde version des Consuetu-
dines de Bernard’. La codification d’Ulrich n’aurait-elle pas été remaniée sous I'influence de celle
de son confrére clunisien? A de telles questions, nous allons voir que la tradition manuscrite
actuellement identifiée ne fournit pas de réponse évidente.

L’exemplaire envoyé a Hirsau par Ulrich ne semble pas avoir été conservé. Deux témoins
proches de I’époque de la composition du texte nous sont parvenus: ce sont les mss Paris, B. N.
Latin 18353 (2¢ partie) et Nouvelles acquisitions latines 638, qui proviennent tous deux de la
bibliotheéque de Cluny. Un troisieme, légérement postérieur, est relié A la fin du ms. B. N. Latin
2208", qui appartenait au fonds de Saint-Martial de Limoges.

Posons alors une autre question: I'un des deux manuscrits conservés 2 Cluny ne serait-il pas
I'exemplaire — ou I'un des exemplaires — que les missionnaires hirsaugiens avaient apporté avec
eux? Nous tenterons de répondre en procédant a une analyse codicologique et paléographique
des documents.

1. Paris, B. N., Latin 18353

Ce manuscrit est un recueil factice formé de deux éléments principaux: 1) Un dossier diploma-
tique de 73f., datant du deuxieéme quart du XIV* siecle, intitulé au f.1: Concordata inter Johannem
papam et regem Philippum Valezium super passagio transmarino®; 2) Un manuscrit de la fin du XI¢
siecle, également de 73f., qui contient les Consuetudines d’Ulrich: c’est 'exemplaire qui a servi de
témoin de base 2 d’Achery, nous verrons dans quelles circonstances.

Entre les deux éléments, 2 feuillets plus anciens ont été chiffrés tardivement, a la suite de la
premicre partie, 74 et 75. 1l s’agit en réalité d’un fragment de psautier du X¢ siecle, le bifeuillet
extérieur du second cahier, signé .II. au verso du f. 75. Le f. 74 contient les Ps. I, II et III (jusqu’a
«...non est salus ipsi») et le f. 75 les Ps. XVIII (depuis «Delicta quis intelligit. ..») 2 XXI
(usqu’a «. .. dinumeraverunt omnia ossa mea»). Le fragment est écrit sur un parchemin épais,
souple et ferme, au poil clair; ses dimensions ont été réduites par rapport a son format originel,
surtout en largeur; il mesure actuellement 235X 151 mm au f. 74 et 235X141 mm au f. 75. Le
texte comprend 38 lignes par page, avec des initiales a ’encre noire rehaussées de rouge et
bouletées en téte de chaque psaume et des incipits en capitale rustique. Un espace avait été
réservé au-dessus du premier psaume, f. 74r°, pour une peinture qui n’a pas été exécutée; il a recu
au début du XII° siecle la formule de la profession de foi imposée 2 Bérenger de Tours par le
synode de Latran (1079), transcrite perpendiculairement au texte principal; tout en haut du f. et

6 P. L. 150, col. 929.

7 André Wilmart, «Manuscrits liturgiques de Cluny», Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie, t. 3, 2e part.
(1948), col. 2089; Hallinger, «Klunys Briuche».

811 s’agit des piéces d’une négociation préalable  un projet de croisade, menée entre le pape Jean XXII et le roi de
France Philippe VI de 1331 a 1334.



Les plus anciens témoins conservés des Consuetudines Cluniacenses 173

dans le sens du texte, les mots «Consuetudines Cluniacenses» ont été répétés cinq fois par des
mains successives, du XIV¢ au X VI sidcle. Autant d’ajouts qui permettent de rattacher, en dépit
de sa foliotation, le bifeuillet 4 la deuxieme partie, celle des Consuetudines d’Ulrich, a laquelle il a
servi de feuillets de garde.

Description de la 2° partie

Parchemin de qualité médiocre, assez raide et cassant, de coloris bistre au poil noir, avec de
nombreuses irrégularités.

11 f. de garde (cf. supra) + 73f., chiffrés au XVI° siecle 1-44 + 1f. oubli¢ (44°%) + f. 45-72.

Dimensions: 239X149 mm.

Cahiers: 18—88 (f. 1-63 + 44"®), 9° (f. 64-72). Pas de signatures. Respect de la régle de
Gregory, coté poil a 'extérieur.

36 longues lignes par page. Justification moyenne (faibles variantes): 209X108 mm.

Réglure tracée  la pointe séche sur chaque feuillet du c6té poil, selon le systéme courant du
temps dit «nouveau style»: I><1><]|B><ID><]. Piqdres rectilignes verticales ou horizontales. La
surface écrite est limitée par un double trait vertical de part et d’autre, les deux premicres et les
deux derniéres lignes rectrices débordant sur toute la largeur de la page’.

Organisation du contenu: En dépit d’une hate apparente dans la réalisation, la copie est claire,
sans corrections ni remaniements contemporains, avec des titres en téte des livres et de la plupart
des chapitres, conformément a la volonté de lauteur!®. L’enchainement du texte est le suivant:

F.1: Epitre de dédicace («Domino reverentissimo ac piissimo patri Willehalmo, Hirsaugiensi
abbati...»)

F.3: Capitulation générale (rubriquée)

F.5: L.I (Prologue, chap. I-LV)

F.36v% L. II («Explicit liber primus. Incipit secundus de disciplina noviciorum») — pas de
séparation des chapitres.

F.54v°: L. III («Explicit libellus secundus. Incipit tercius») — Prologue, chap. [-XXIX!.

F.72v°: «Expliciunt consuetudines».

1l convient de noter que cette disposition se rapproche de celle des Consuetudines de Bernard,
dans le ms. B. N. Latin 13875 qui peut étre considéré comme une mise au net de sa deuxieme
version, réalisée vers 1088—1090'2.

Ecriture

Tout le manuscrit est 'oeuvre d’une seule main, pratiquant une écriture petite, assez lourde et
serrée, inclinée 3 droite, au tracé brisé avec des formes anguleuses; écriture de type semi-
diplomatique, liée dans les mots et posée sur la ligne, de celles que le Prof. Bischoff a caractéri-
sées naguere comme des gothiques primitives”. Elle est trés comparable, sans toutefois étre

9 Ce schéma correspond i la formule préconisée par Denis Muzerelle: 2-2/0/2-2/].

10 (Sola capitula singularum sententiarum curavi praenotare propter utilitatem legentium, ut facilius quod quisque
voluerit possit invenire.» (P. L. 149, col. 640).

1 Le livre III, tel qu’il a été édité par d’Achery, comporte trente-deux chapitres. Mais nous verrons plus loin (infra,
p. 175) que la version transcrite dans le présent manuscrit ne contient pas les chap. XII-XIV de I'édition.

12 Voir la notice consacrée A ce manuscrit dans le Catalogue des manuscrit en écriture latine portant des indications de date, par
Charles Samaran et Robert Marichal, t. III: Bibliothéque nationale, fonds latin (N> 8001 & 18613) (Paris 1974), p. 341.

13 Bernhard Bischoff, «La nomenclature des écritures livresques du IX¢ au XIII® sigcle», Nomenclature des écritures

livresques du IX au XV siécle (Paris 1954), p. 11.



174 Monique-Cécile Garand

identique, a celle de la deuxi®me main du ms. Latin 13875 des Coutumes de Bernard, celle qui
apparait aux f.6v’-35 et 92-99 (cf. P1. 1-2).

La surface écrite est dense, sans désordre; les titres s’y détachent, en capitale mélée d’onciale 3
lettres enclavées et bouletées, en noir et rouge, pour les livres, en capitale rustique ou en onciale a
I'encre noire, pour les chapitres.

Ornementation

Les initiales placées en téte des livres et chapitres appartiennent  deux catégories:

(a) Soit des lettres ornées, a motifs (profils d’animaux, entrelacs, feuillages A tiges baguées)
hachurés pour simuler le relief, réservés sur des fonds alternativement ou simultanément peints
en jaune clair, rouge vermillon et vert céladon'*.

(b) Soit des lettres simplement dessinées en noir et en rouge, i corps cerné, bouleté ou terminé
par des fleurons lancéolés.

L'une et l'autre catégorie, comme I’écriture, ressortissent 2 la pratique clunisienne courante

sous I’abbatiat de s. Hugues'®.

Histoire

Les informations diverses fournies par le manuscrit, construction des cahiers, préparation de la
mise en page, types de I'écriture et de la décoration et méme nature des feuillets de garde,
s’accordent a désigner un produit du scriptorium de Cluny, que les ressemblances constatées
avec I'exemplaire original des Consuetudines de Bernard situent dans la méme tranche chronolo-
gique, entre 1086 et 1090.

Le texte a été annoté et complété dans la premiere moitié du XIII° sigcle, toujours 3 Cluny ot le
manuscrit a dfi rester jusqu’au XVI° siécle, si I’on en croit les mentions portées sur son premier
feuillet de garde et I'indication «Consuetudines Cluniacenses. X VIII», inscrite précisément au
XVI siecle sur le £.1. On ignore 3 quel moment il a quitté 'abbaye, mais le recueil auquel il
apppartient aujourd’hui se trouvait, deés le début du X VII® siecle et sous sa forme actuelle, dans la
bibliothéque de Frangois Pithou (1543-1621'%); il passa ensuite, avec la plus grande partie de la
collection de Pithou, au college de I'Oratoire de Troyes, dont il porte ’ex-libris au début de
chacune de ses parties'’. C’est 1a que d’Achery le découvrit et qu’il en obtint le prét, en 1650,
pour préparer son édition. On sait qu’il rendit le livre avant d’avoir terminé la copie des
Consuetudines et que, lorsqu’il voulut le revoir quelque temps plus tard, les Oratoriens ne purent
le retrouver, ce qui obligea I’éditeur 2 compléter son travail au moyen d’un exemplaire du X VII®
siecle, conservé maintenant 2 la Bibliothéque nationale sous la cote Latin 1173218,

Une telle circonstance explique les différences que I'on constate entre le contenu du présent
manuscrit et celui de I'édition. Elles sont peu nombreuses, mais significatives. Sans parler de

“Voiraux f. 1, 5, 6 (r° et v°), 16v°, 17v°, 24v°, 31, 32, 34v°, 36v°, 51v°, 55v°, 57 (r° et v°), 61v°.

% Voir Jean Vezin, «Un martyrologe copié 2 Cluny 2 la fin de I'abbatiat de saint Hugues», Hommages a André Boutemy
(Bruxelles 1976), p. 404-412; Monique-Cécile Garand, «Le missel clunisien de Nogent-le-Rotrou», Ibid., p. 129-151, et
«Le scriptorium de Cluny, carrefour d’influences au XI° siécle: le manuscrit Paris B. N. Nouv. acq. lat. 1548», Journal des
savants (1977), p. 257-283.

' Grosley, Vie de Pierre Pithou (1766): t. II, p. 275-286, «Catalogue des manuscrits de la Bibliothéque de Frangois
Pithou» (voir p. 279, sous «Auteurs ecclésiastiques», a la cote Ji15).

"7 «Ex libris Oratorii Collegii Trecensis» (XVIIIs., f. 1 de la 1re partic et premier f. de garde (74) de la 2e).

8 P. L. 149, col. 635. Aimé-Georges Martimort, La documentation liturgique de dom Edmond Marténe. Etude codicologique,
Studi e Testi 279 (Vatican 1978), p. 530: le manuscrit a été retrouvé plus tard et il a fait partie du contingent entré en 1804
a la Bibliothéque nationale, ot il porta d’abord le n°® 142 du fonds Bouhier.



Les plus anciens témoins conservés des Consuetudines Cluniacenses 175

I'absence de séparations dans le livre II, il est intéressant d’y relever, dans le chapitre XXX de ce
livre, De sacerdote hebdomadario, un texte beaucoup plus court que celui qui a ét¢€ imprimé, entre
les mots «. .. quantum manum extendere]» (£.46v°, 1.8) et «[Sacerdos autem primo manus suas
lavat . ..» (£47v°, 1.21'"). De méme doit-on noter I'absence, dans le livre II, des chapitres De
apocrisario, De corporalibus abluendis et De reliquiis sanctorum entre les ch. XI (De camerario) et XV
(De obedientia radendi™); les titres prévus ont été grattés dans la capitulation (cf. f.4v°*). Autant
d’observations qui pourraient désigner le présent manuscrit non comme un exemplaire de
travail, puisqu’il n’a pas subi de corrections, mais comme la reproduction d’un état précoce dela
compilation, ot serait peut-&tre intervenue une rédaction déja plus avancée, possédant une
capitulation compléte du livre III; rédaction pouvant correspondre au modele du ms. Latin
11732.

2. Paris, B. N., Nouvelles acquisitions latines 638

Contemporain du précédent, ce second témoin des Consuetudines s’en Eloigne par nombre de
détails matériels; il a subi des remaniements et des mutilations; I'identification de son origine,
comme la reconstitution de son histoire, ne sont pas sans soulever des problemes.

Description

Parchemin assez raide, de coloris jaunitre, au poil fauve, parfois irrégulicrement coupé avec
des manques sur les bords.

119f., foliotés au XV¢ siécle en chiffres romains, 2 'angle supéricur droit du recto de chaque
feuillet. Plusicurs mutilations: les f. 9-16 et 113-119 ont été refaits sur papier au XVII® siecle; les
f. 71-72 ont disparu.

Dimensions: 238X 165 mm.

Reliure en basane fauve marbrée, X VII® siecle.

Cahiers: 18 (f. 1-8), 2 (refait), 3%-8° (f. 17-64), 9° (f. 65-70), (f. 71-72 manquants), 108-148 (f.
73-112), 15 (refait). Signatures i la fin de chaque quaternion, dans la marge inférieure du dernier
f. v°, formées des lettres en ligature «QR» suivies du numéro du cahier en chiffres romains, «.I.
(effacé), .1I-.VIIL, .X.-. XIIIL» ,

Le ternion (9¢ cahier) n’est pas signé; c’est celui qui précéde immédiatement les deux feuillets
manquants et sa construction comporte d’autres anomalies par rapport au reste du manuscrit: le
parchemin dont il est fait est plus foncé, plus cassant qu’ailleurs et ses folios offrent des traces de
pliures antérieures, verticale dans le 1 et le 2° f., horizontale au tiers de la hauteur des 2°/5° f. qui
sont solidaires. On peut supposer que le scribe, se trouvant A cours de parchemin, a utilisé ici des
chutes ou des restes de peaux; hypothése d’autant plus vraisemblable que les cahiers VII et X
présentent eux aussi des défauts de construction, leur troisieme bifeuillet a I'un et a I'autre étant
constitué de 2 folios séparés, réunis au niveau de la couture centrale.

26 longues lignes par page. Justification moyenne (faibles variantes): 185X117 mm.

Réglure tracée A la pointe séche, selon le systeme communément appelé «ancien style» dans les
quaternions, ol les feuillets sont réglés deux par deux toujours dans le méme sens, de I'extérieur
vers l'intérieur:>>>>|< </<<: pratique archaisante 4 pareille époque et tout a fait inhabituelle

9 p_ L. 149, col. 717-724.
D Cf. f. 64r° voir P. L. 149, col. 751-759.
2L Cf. f. 4v°; supra, n. 11.



176 Monique-Cécile Garand

a Cluny deés la deuxiéme moitié du X° siecle™. Seul le ternion, se singularisant ici encore, est
réglé selon le systéme courant du temps, sur chaque feuillet du c6té poil: ><ID>|<II><]. Le
schéma est semblable a celui du ms. Latin 18353 (cf. supra, p. 173), a partir de petites piqiires
rectilignes, coupées le long des marges latérales extérieures.

Organisation du contenu: Le texte, qui offre des traces de remaniement contemporain sur
lesquelles nous reviendrons, est réparti en livres et chapitres, avec des titres, sauf pour les
chapitres du livre II, copiés a la suite les uns des autres comme dans le ms. Latin 18353, et pour
quelques-uns de ceux du livre III, notamment les n® IV a VIL La transcription commence au
prologue du livre I, sans dédicace ni capitulation, et s’enchaine de la facon suivante:

F.1: L. I (Prologue, chap. I-LV)

F.51: «Explicit libellus primus de opere divino. Incipit .II. In vigilia Natalis Domini ad
nocturnos capitula ... » Ceci n’est pas le début du L. II, mais celui d’une table des oraisons,
collectes, séquences etc. de tous les offices des principales fétes de 'année et des messes votives,
qui a été placée entre les livres I et IL

F. 54: L. II («Incipit liber secundus de disciplina»)

F. 79v°: L. IlI (Prologue, chap. [-XXXII)

Les derniers feuillets du manuscrit ayant été remplacés au XVIIC siécle, la copie primitive du
texte s’interrompt au bas du f. 112v°, avant la fin du chap. XXIV, De infirmario; quelques
modifications y apparaissent, nous le verrons plus loin, dans 'ordre des chapitres et leur conte-
nu, par rapport a I’édition.

Ecriture

La plus grande partie du manuscrit est 'ocuvre d’'un méme scribe, une deuxi¢éme main ayant
transcrit les f. 69v°~70 et une troisi¢me les lignes 1-13 du f. 96r°, dernier du cahier XII. Ces trois
mains sont proches les unes des autres et pratiquent le méme type d’écriture, une caroline tardive
commune, lourde, inclinée a droite et peu liée, avec des formes larges (cf. Pl 3). Le copiste
principal n’utilise que le d oncial, un a rond avec I’a oncial et une onciale assez fruste pour les
majuscules et les titres; il emploie les ligatures cf, or et or(um), os avec s suscrit, re, et alternant
avec le signe tironien, mais pas de st; quod est abrégé par g suivi du d oncial barré. Des brisures
apparaissent aux points de rencontre des traits dans les séquences, avec parfois des prolonge-
ments aigus qui donnent a certaines lettres (D, M, O, Q, ligature re) un aspect épineux. Autant
de caractéres qui contribuent, en relation avec des graphies telles que I'emploi de d pour ¢
(«inquid» pour «inquit») ou la survivance de la diphtongue ae aupres de I'e cédillé, A suggérer
pour le scribe une origine méridionale.

L’écriture est posée sur les lignes; les mots sont peu séparés, mais la surface écrite reste claire
grice a l'importance des interlignes: 7/8 mm contre une hauteur moyenne des lettres de 2/3 mm
et des hastes de 3/4 mm. Des rehauts rouges soulignent les initiales des phrases, les titres et les
chiffres. De fagon générale, la disposition du texte, quoique sans élégance, est réguliere, et méme
soignée.

Ornementation

Quelques initiales en noir et rouge décorent, de ci de 13, la mise en page®. Ce sont des lettres
ornées de motifs simples, des entrelacs, des feuillages, un profil d’animal, une téte de monstre,

* Monique-Cécile Garand, «Une collection personnelle de saint Odilon de Cluny et ses compléments», Scriptorium 33
(1979), p. 167.
2 Voir aux f. 1r°, 5v°, 37 (r° et v°), 42v°, 51r°, 54r°, 79v°.



Les plus anciens témoins conservés des Consuetudines Cluniacenses 177

tantdt réservés sur fond rouge, tantdt dessinés a I'encre et cernés ou rehaussés de rouge, avec des
prolongements épineux. L’alphabet est indéniablement clunisien, mais le traitement, comme le
ton rose du rouge, seraient plutdt méridionaux.

Histoire

Le manuscrit a appartenu 2 Cluny, dont il porte au bas du f. 1 un ex-libris du XV¢si¢cle, «De
conventu Cluniacensi»?. Mais est-ce 12 aussi qu'il été réalisé? Si I'aspect méridional de I’écriture
et de la décoration ne suffit pas a justifier le doute, des moines de toutes origines étant passés par
Cluny sous ’abbatiat de s. Hugues et certains d’entre eux ayant travaillé dans le scriptorium®,
I'archaisme de la préparation des cahiers est une autre affaire; il a de quoi laisser 'observateur
perplexe, désireux d’en savoir davantage. Ce fut mon cas et j’ai eu de la chance: en scrutant, page
apres page, le texte et ses annotations, je suis tombée sur la mention suivante dans la marge
supérieure du f. 88v°: «R. divina miseracione abbas Sancti Tehotfredd(i)». C’était un essai de
plume de la premiere moitié du XIII¢ siecle, qui désignait un abbé de Saint-Chaffre du Monastier
au diocese du Puy, Raymond Ier (vers 1223-1255).

Cette abbaye de Saint-Chaffre a toujours été tres liée 3 Cluny. Le chanoine Ulysse Chevalier,
qui a édité son cartulaire®, évoque dans son introduction les abbés Guillaume II (mort en 1042),
neveu de s. Odilon, Guillaume III (1074-1086) et Guillaume IV (1086—v. 1136), restaurateurs du
monastére apres une période de décadence, grice au soutien spirituel et financier de s. Hugues;
I'action de Guillaume IV s’orienta ensuite vers la rédaction du cartulaire et «la codification des
documents qui précisaient les conditions dans lesquelles devaient s’exercer les divers offices de la
maison»?. Que voici une information précieuse pour notre propos! Ne conviendrait-elle pas a
merveille aux Consuetudines d’Ulrich? L’archaisme du présent exemplaire n’aurait plus de quoi
surprendre, dans une région oti, comme en Languedoc, I'«ancien style» de réglure a survécu
jusqu’a la fin du XI° si¢cle®; son écriture, que j’ai pu comparer avec celles de manuscrits du Puy
(notamment le ms. Latin 1914 de la Bibliotheéque nationale, copié pour la cathédrale vers la
méme époque et qui contient les Confessions de s. Augustin), offre avec celles-ci de nombreux
points communs; il en va de méme pour I'ornementation. Quant aux anomalies de construction
des cahiers, elles conviennent a un centre sans doute dépourvu d’un véritable scriptorium et qui
devait manquer de parchemin. Que I’abbé de Saint-Chaffre ait fait venir un modele en Velay ou
qu’il ait envoyé un de ses moines prendre copie du texte a Cluny, il semble bien étre I'ordonna-
teur du manuscrit. Est-il aussi celui qui a fait ajouter la table des offices de I'année entre les livres
I et II, aux f. 51r°-54? Ne disposant pour appuyer I’hypotheése d’autre preuve que «I’absence de
preuve contraire», je me contenterai de faire remarquer que cette table ne figure ni dans le ms.
Latin 18353 ni dans I’édition, et que le présent exemplaire est le plus ancien qui la contienne.

Le contenu differe par d’autres détails de celui du ms. Latin 18353 et de I’édition. Dans le livre
111, les chap. XI (De camerario) et XII (De apocrisario) sont ici intervertis; le chap. De apocrisario,

211 est resté a Cluny jusqu’a la Révolution; volé a cette époque (il porte le n° 213 sur la liste des manuscrits disparus:
Léopold Delisle, Inventaire des manuscrits de la Bibliothéque nationale. Fonds de Cluni (Paris 1884), p. 402), il a appartenu au
XIXes. a «C. O. Viguet, prof. theol.» (cf. intérieur du plat supérieur); il est entré a la Bibliotheque nationale en 1896.

% Noreen Hunt, Cluny under saint Hugh. 1049-1109 (Londres 1967), p. 83-84; Garand, Le scriptorium de Cluny, p.
258 sq.

% Cartulaire de I'abbaye de Saint-Chaffre du Monastier, ed. Ulysse Chevalier (Paris 1884). Voir aussi F. Lacroix, «L’ab-
baye de Saint-Chaffre-du-Monastier et ses rapports avec Cluny», Annales de I’Académie de Macon, 2e sér., t.9 (1892), p.
8-14.

7 Cartulaire, Introduction, p. XX-XXII.

% Jean Dufour, La bibliothéque et le scriptorium de Moissac (Paris 1972), p. 41.

12 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



178 Monique-Cécile Garand

qui manque dans le ms. Latin 18353, est abrégé par rapport a I'édition et il est suivi, sans
séparation, d’un abrégé des chap. XIII-XIV de I'édition (De corporalibus abluendis, De reliquiis
sanctorum), également absents du ms. Latin 18353%. Autant d’observations qui prouvent que ce
dernier manuscrit n’a pas servi de modele au présent exemplaire et qu’il en existait un autre,
intermédiaire entre le premier état du texte et celui qui a été reproduit dans le deuxieme témoin
tardif utilisé par d’Achery, le ms. Latin 11732%.

Il me reste A signaler une correction intervenue au niveau du f. 73, donc aussitot apres les
feuillets disparus (71-72) et que 'absence de ces feuillets empéche d’expliquer de facon satisfai-
sante. La lacune porte sur une partie du chap. XXX (De sacerdote hebdomadario) qui a été large-
ment développée dans I’édition par rapport a la version du ms. Latin 18353": le texte s’inter-
rompt au bas du f. 70v° sur les mots mémes, «incensat quoque contra utraque altaris cornua
dextrum et sinistrum, quantum manum extendere...» qui précédent le passage modifié; il
reprend au f. 73r°, avant la fin de ce passage, a partir des mots «contra dextrum cornu alta-
ris . . .» jusqu’ A la reprise du texte commun au manuscrit et a I’édition, «Sacerdos autem primo
manus suas lavaty» (f. 73v°, 1.19). Or toute cette fin du morceau, recto du folio et 1.1-19 du verso,
a été biffée; une main du début du XII° siecle a écrit, dans la marge supérieure du recto, «Ista
pagina est falsa»; vers le bas de la méme page figure, de la méme main, I'indication «Totum
hoc»; au verso, au niveau de la reprise: «usque hic». La question se pose alors de savoir ce que
renfermaient les feuillets arrachés; s’il s’agissait du début du passage incriminé, celui-ci occupe 45
lignes dans le ms. Latin 18353 alors que la fin représente 39 lignes, correspondant ici a 45 lignes.
Un rapport analogue aboutit 4 évaluer le texte manquant a 52 lignes, soit un feuillet et pas deux.
Faut-il comprendre, puisque la mutilation s’est produite beaucoup plus tard, apres le XV¢siecle,
époque de la foliotation, qu’il y avait eu, peu de temps aprés la réalisation du manuscrit,
remplacement d’un feuillet portant la version ancienne courte par deux folios consacrés au
nouveau texte plus développé? Pareille hypothese viendrait a Pappui, puisque le remaniement
s’applique aux rites de la consécration et de la communion dans la messe quotidienne, de la
situation du manuscrit dans un centre tel que Saint-Chaffre, qui manifestait un intérét actif pour
les usages liturgiques.

Il allait y rester jusque dans la seconde moitié du XIII siecle au moins, apres I’abbatiat de
Raymond ler, pour passer ensuite dans la bibliotheéque de Cluny.

Le troisiéme témoin se présente au début comme une copie du ms. Nouv. acq. lat. 638. 11
contient le méme livre I, sans la dédicace ni la capitulation, suivi de la table des offices (amputée
ici du cycle apres la Pentecdte) avant le livre II. Mais la fin du livre II et le livre III ont été
considérablement modifiés et développés, au moyen d’additions entre les lignes et dans les
marges, par un scribe contemporain qui s’inspirait de la Coutume de Farfa™.

Ce manuscrit est une piece de grand format (495X370 mm), reliée a la fin d’un exemplaire en
deux tomes des Moralia in Job de Grégoire le Grand (mss Paris, B. N. Latin 2208"™") qui provient
de la bibliotheéque de Saint-Martial de Limoges. Le texte principal a été copié a Saint-Martial

¥ Cf. supra, p. 175.

¥ Ce n’est donc pas, contrairement a I'hypothése proposée par Mgr Martimort (Documentation de dom Marténe, p.
530), le présent manuscrit, Nouv. acq. lat. 638, qui a servi de modéle au ms. Latin 11732.

* Cf. supra, p. 175.

3 Jean Leclercq, «Un coutumier de Saint-Martial», Revue Mabillon 44 (1954), p. 37-42.



Les plus anciens témoins conservés des Consuetudines Cluniacenses 179

sous 'abbé Adémar (1064—1109)*. Les Consuetudines, qui occupent deux quaternions foliotés a la
suite des Moralia, dans le ms. Latin 2208", 173188, ne paraissent pas en &tre trés éloignées dans
le temps. L’aspect du texte, dense, transcrit 3 deux colonnes par page avec des rubriques et des
initiales noires et rouges, accuse ’extréme fin du XI° ou le tout début du XII° siecle. Sans donner
leurs raisons, les Bénédictins du Bouveret en ont attribué I'origine a I'abbaye de Moissac,
hypoth&se que I'historien du scriptorium, notre confrére Jean Dufour, a jugée fort douteuse™.
Quant 32 moi, je ne vois pas de contre-indication pour une réalisation du manuscrit a Saint-
Martial méme: I’écriture est de style aquitain et les initiales, d’un ton rouge cerise, rappellent
celles des livres de travail de Limoges.

Au terme de ce bref tour d’horizon, il apparait que la tradition ancienne des Consuetudines
d’Ulrich de Ratisbonne nous a été conservée sous une forme essentiellement clunisienne; partie
de Bourgogne, elle est passée par la région du Puy pour atteindre Limoges, apres le rattachement
de Saint-Martial 2 ’Ordre de Cluny™.

La tradition allemande semble perdue, 2 moins d’une découverte heureuse; mais I’examen des
premiers témoins révele I'existence d’états successifs du texte qui pourraient correspondre aux
documents que ’abbé d’Hirsau a fait soumettre par trois fois aux critiques clunisiennes. Une
étude attentive de ces variantes, mises en relation avec la rédaction des Constitutiones Hirsaugien-
ses, permettra, je I'espére, A un nouvel éditeur d’approcher de plus pres le travail original
d’Ulrich.

3 Samaran-Marichal, Catalogue, t. I1: Bibliothéque nationale, Fonds latin (N 1 a 8000) (Paris 1962), p. 111.

¥ Colophons des manuscrits occidentaux des origines au XVI° siecle, t. I (Fribourg 1965), n° 1320; Jean Dufour, «La
composition de la bibliotheque de Moissac a la lumiere d’un inventaire du XVIle si¢cle nouvellement decouvert»,
Scriptorium 35 (1981), p. 208-209.

% L’abbaye de Saint-Martial de Limoges a été rattachée a I'Ordre de Cluny 2 partir de 1062.



180 Monique-Cécile Garand

Abb. 5. Paris, B. N., Latin 18353 (2° partie), f. 5v°. (Ulrich de Ratisbonne, Consuetudines Cluniacenses: Cluny, vers
1088-1090). Photographie Bibliothéque nationale, Paris.



Les plus anciens témoins conservés des Consuetudines Cluniacenses 181

o

MWMMMM#W amm
nonrecy m’mﬁmmm
wmwwwwf W 4
umdmy aprecusm cunerye deferany Ww

/Mw fquumdl it toctuchaver denowenf.
i aurem W adi ffmwg eopof &quaeeis placer” C
v;gmdbmmfmmmmwsﬁwﬁw T
WWWW Quareow aliquus quaeis o
— poceft dam udodangls Wrmnmquq; -
| m&wm!&t’ fuw/MMm

- Cellermého

- firmarwlfceonedfasul’ qua Al MW’
"& cluseric: Cllemraf.. Ww&oumm
.tt’wfm‘ ;mmxmm eﬂgumtw ~
Mﬁﬁwm lm«zmm’mfw b

praruf & carmie erate dw
naaramt’fmu' mmwwﬁ‘fm e J

: 4

Abb. 6. Paris, B. N., Latin 13875, f. 15r°. (Bernard de Cluny, Usus et consuetudines monasterii Cluniacensis: Cluny, vers
1088-1090). Photographie Bibliothéque nationale, Paris.



182 Monique-Cécile Garand

* " o :’—W‘WM

s?

wep (gl horar .o Pralmz m«*rémf exvm.tixds.

$- wide-pralmodia hwqd;r ofu1EAD e cocluna inclieb:.
dna’11nalif exon xb%ﬁzw‘ et Agrdgr
me pf:!lmm,f dutf wate-nichil éamplus gd-dics.
W&' ‘zwf'ym drnmm- feir

i G
& mmz pr:dim m:::oAppmww&emm P,

Mm teflur: e ARE noves. 113 Toe- rue-officurm ‘
- 1 nmw‘w ?&MW @MW!‘MMM

m&f«ﬂ“&aw«w&m 2erasy. Im o

i
gwtww awmrmmwdm‘mquq Pt
Wrnrmw&wm;. 'zu{icuw‘vmfmmw

Abb. 7. Paris, B. N., Nouv. acq. lat. 638, f. 5v°. (Ulrich de Ratisbonne, Consuetudines Cluniacenses: Saint-Chaffre du Monastier, fin
du XI° siecle). Photographie Bibliothéque nationale, Paris.



PAOLO GATTI

NOTE SULLA TRADIZIONE MEDIEVALE DI NONIO MARCELLO (LIBRI I-III):
IL MS. CAMBRIDGE, CORPUS CHRISTI COLLEGE, 229

Il ms. Cambridge, Corpus Christi College, 229 & un codice membranaceo di 79 fogli, scritto
su due colonne di 48 linee ciascuna. Esso viene cronologicamente collocato dal James' tra il XII ¢
il XIII secolo. Nella parte superiore del f. 1¢ indicato un prezzo («prae. 26° 89») in scrittura che ci
riporta all’Inghilterra del X VI secolo. Il James avanza I'ipotesi che il ms. abbia fatto parte di una
donazione di Daniel Rogers, il quale nella seconda meta del XVI secolo dono alla biblioteca
cantabrigense almeno i mss. n. 214, 223, 224, 228, 230, 236, 2482, Il nostro ms. contiene la
Compendiosa doctrina di Nonio Marcello.

Come & noto, la tradizione noniana & rappresentata da un cospicuo numero di mss. apparte-
nenti ai secoli IX—XI°. Essi risalgono tutti ad un unico archetipo medievale ¢, secondo la
classificazione del Lindsay, I'ultimo editore di Nonio, si possono raggruppare in tre famiglie*. 11
Lindsay propose tre differenti stemmi, uno per i libri I-III, uno per il IV, uno per i libri V-XX,
che rispecchiano le tre sezioni in cui sarebbe stato diviso 'archetipo. Numerosissimi sono i mss.
umanistici, probabilmente molto contaminati e quindi di difficile valutazione per la costituzione
del testo®. Il nostro ms. si colloca cronologicamente a meta strada e, se sara possibile inserirlo
nello stemma lindsayano — stemma tuttora valido, almeno per quanto riguarda la divisione in tre
famiglie® di codici — potrebbe essere non inutile per la costituzione del testo. Fedeli alla triparti-
zione dell” opera effettuata dal Lindsay ci limiteremo qui a prendere in considerazione i primi tre
libri della Compendiosa doctrina’.

In seguito ad una parziale collazione, si pud traquillamente concludere che il nostro ms., che da
ora in poi chiameremo C, appartiene alla seconda famiglia, quella rappresentata principalmente
da G

I seguente elenco riporta una serie di casi di concordanza tra lezioni di C e errori singolari di
G:

Non. p. 2,27 M.: hae sunt om. (add. sec. man. C); 4,1: lutim (volutim corr. sec. man. C); 9,12:
adsumes; 9,15: utuntur; 14,5: manifestor; 15,27: interflectus (corr. sec. man. C); 16,32: a om.;

' M. R. James, A Descriptive Catalogue of the Manuscripts in the Library of Corpus Christi College, Cambridge, T (Cam-
bridge 1912), p. 529.

2 James, A Descriptive Catalogue, II (Cambridge 1911), p. XXVIL

3 Vedi a questo proposito il capitolo dedicato da L.D. Reynolds alla tradizione manoscritta noniana in L. D.
Reynolds, Texts and Transmission. A Survey of the Latin Classics (Oxford 1983), pp. 248-252. Il Reynolds (n. 17 a p. 252)
da anche notizia del presente ms., riferendo perd erroneamente che si tratta di «excerpts». Nel nostro ms. la Compendiosa
doctrina & invece completa, ad eccezione naturalmente del sedicesimo libro, gid scomparso nell” archetipo. Il Reynolds
ricorda anche il ms. Parigi, Bibl. Nat., lat. 7596 A: si tratta di un glossario noniano su cui ritorner in altra sede.

* Nonii Marcelli, De compendiosa doctrina libri XX, ed. W. M. Lindsay, I (Lipsiae 1903), pp. XXI-XXXII.

5 Nonius Marcellus, De compendiosa doctrina I-I11, ed. J. H. Onions, (Oxford 1895), pp. XXIV-XXVI.

6 [ ’unico lavoro sulla costituzione stemmatica della Compendiosa doctrina successivo all’edizione del Lindsay, ¢ costitui-
to dalla ricerca di Rosanna Mazzacane sul codice Gudiano 96 (= G) conservato nella Herzogliche Bibliothek di Wolfen-
biittel, con una rivalutazione dello stesso, e quindi della seconda famiglia, di cui & il rappresentante pitt importante — cf.
Rosanna Mazzacane, «Il codice Gudiano di Nonio Marcello (libb. I-III)», in: Studi Noniani V (Genova 1978), pp.
117-201.

7 Come, del resto, ha fatto Rosanna Mazzacane per G.

8 Cfr. la nota 6.



184 Paolo Gatti

17,12: pomnius (corr. sec. man. C); 17,19: hic medio; 17,32 delerare; 18,5: delero; 18,22: lego
sancti patri (corr. sec. man. C); 18,23: rutru (corr. sec. man. C); 20,21: tropea; 21,14: calidum;
21,18: illa hec; 22,5: comes (corr. sec. man. C); 22,7: frequenter om. (add. sec. man. C); 23,26:
ducitis de (corr. sec. man. C); 27,4: helquesticon; 27,9: non; 27,18: nana (corr. sec. man. C); 27,24:
cetera retina; 27,27: teram (corr. sec. man. C); 28,1: ambigosos (corr. sec. man. C); 28,30: plus est;
28,31: consequite; 29,10: a om.; 29,28: afferenter; 30,12: papula; 32,13: gravidonosos; 35,7;
sinanca (corr. sec. man. C); 35,9: anguina; 35,23: nugis tubator; 35,30: diligitis (corr. sec. man. C);
38,19: quicquam; 38,22 diotam (corr. sec. man. C); 39,18: vituperent; 40,1: anti; 40,3: lateras;
40,16: titinnat; 40,28: obtulit; 43,13: vernatus est; 43, 16: ista haec; 44,12: blaterasti; 44,24: iuvem;
45,28: pudicia (corr. sec. man. C); 48,16: dequitur (corr. sec. man. C); 48,20: addes (corr. sec. man.
C); 49,30: agmina; 53,6: abhorreat; ecc.

I casi di concordanza qui elencati tra lezioni della prima mano di C? ed errori singolari di G —e
I'elenco potrebbe essere allungato a piacimento — sono sufficienti a far collocare C nella stessa
famiglia di mss. rappresentata da G, cio¢, come abbiamo gii detto, la seconda. La frequenza di
tali concordanze fa supporre inoltre uno stato di parentela abbastanza stretto tra C e G'°.

Si puod escludere un rapporto di parentela verticale tra C e G per la caratteristica di recenziore
che C ha rispetto a G. Viceversa, cio¢ un rapporto diretto tra G e C, ¢ da escludersi se prendiamo
in considerazione alcuni errori singolari di G a cui corrispondono lezioni giuste — o perlomeno
concordanti con il resto della tradizione — di C. Anche qui riportiamo soltanto alcuni esempi,
sufficienti, a nostro parere, a escludere un rapporto G— C:

Non. p. 3,30 M: ostire G, hostire CLHPE'!; 6,2: exercita G, exercito CLHPE; 13,16: com
comperi G, comperi CLHPE; 15,24: om. G, erit tempus cum hic torrus quem amburi vides
CLHPE; 16,24: om. G, malivolensia letans malo alieno de CLHPE; 36,8: coniungeret G, coniun-
gere CLHP?E (errore dell’archetipo, la lezione degli editori & coniugare); 36,8: copularet G,
copulare CLHPE; 40,12: titinnacula G, tintinacula C, tintinnacula L?’HPE; 41,30: om. G, est
CLHPE; 47,10: prodendo G, prodeundo CLHPE; 50,24: sorus G, sonorus CLHPE; 52,22:
figendo G, fingendo CLHP; 61,3: samnones G, sanniones CLHPE; 67,1: omnes G, omnis
CLHPE; 71,27: servivunt G, serviunt CLHPE; 74,30: profrari G, profari CLHPE; 76,13: om. G,
in CLHPE; 79,16: paserculus G, passerculus CLPE? 80,5: saucciis G, sauciis CHPE; 80,24:
blitteae G, blitee C, bliteac LPE; 85,26: Castera G, Casteria CLHPE; 90,29: una una G, una
CLHPE; 91,14: academicocorum G, academicorum CLH?PE; 101,11: ibi de G, inde CLHPE;
104,1: exemplo G, exempla CLHPE; 104,1: ostenta ore G, ostentare CLHPE; 105,19: et deamare
G, ut deamare CLHPE; 108,7: hebriacus G, ebriacus CLHPE; ecc.

? Si direbbe che il correttore abbia avuto a sua disposizione H (v. nota seg.) o un ms. ad esso molto simile.

"% Da rilevare la frequenza di concordanze tra G e C ogniqualvolta G da solo presenti lezioni poziori rispetto al resto
della tradizione, ad es.: p. 35,19 M. accedunt GC (accendunt LHPE); 51,23 agricolani (agricola LHPE); 55,25 vixent
(vixissent LHPE); 103,23 ratione (ratiore LHPE); 115,14 neque ordinis (ne hordinis L ne ordinis HPE); 123,23 profecto
(profectu LHE profactu P); 138,8 ceteri (citeri LHPE); 145,28 dein (deinne LHE); 150,13 describere (discribere LHE);
156,20 lactis (iactis L); 180,19 transenna (transsenna H? transsennam H'E); 222,16 ne quam (nec quam LHE); 228, 20-21
a dicendo (addicendo L addendo E). A p. 12,5 C riporta I'errato orbis come il resto della tradizione, mentre G ha I’esatto
orbus: in questo caso spiegherei la lezione di G come frutto di una facile congettura.

" Accanto a C riportiamo le sigle degli altri mss. che hanno in comune la lezione. Utilizziamo anche qui le sigle
introdotte dal Lindsay nella sua edizione, e cioé:

L = Leida, Voss. Lat. F 73, sec. IX in.

H = Londra, British Library, Harley 2719, sec. IX-X.

P = Parigi, Bibl. Nat., lat. 7667, sec. IX-X.

E = Escorial, M. III. 14, sec. X %.

L e H sono rappresentanti, secondo il Lindsay, della prima famiglia; P ¢ E - quest’ultimo fino alla meta del secondo libro
— della seconda. La terza famiglia, di minore importanza, & costituita da mss. che tramandano un testo abbreviato.



Note sulla tradizione medievale di Nonio Marcello 185

A questo punto & preferibile collocare C accanto a G: i due mss. sarebbero stati trascritti da una
fonte comune. Ecco lo stemma relativo alla seconda famiglia, chiamata dal Lindsay B*, costitui-
to da Rosanna Mazzacane'?:

BA

V P E (-1l med)
G

Il ms. V, fonte di G, sarebbe il perduto Victorinus'.
Il nostro ms. C dovrebbe derivare anch’esso da V:

\%

o meglio':

G C

Abbiamo cosi collocato C sullo stesso piano di G; ne consegue che le sue lezioni sono indispen-
sabili per la ricostruzione del perduto ms. X, ¢ quindi del subarchetipo B, Se la rivalutazione
della seconda famiglia (B*) fatta da Rosanna Mazzacane'® risulterd poi confermata, in questo
caso le lezioni di C potranno essere importanti anche per la costituzione del testo noniano.

12 Rosanna Mazzacane, Il codice Gudiano, p. 200.

3 Ms. scomparso, il Victorinus, fu identificato con G da Madvig, da Gerlach e Roth, ¢ da Miiller (cfr. Rosanna
Mazzacane, Il codice Gudiano, pp. 196-199). Viceversa sarebbe stato a base dell’edizione del Mercier, e viene distinto da
G per opera del Quicherat. Di V si sa, come possiamo aspettarci, pochissimo: esso avrebbe avuto il lemma Vatrax (p.
25,10 M.) scritto in margine (come in G). In C questo lemma si trova ben inserito nel testo noniano; da cid si puo
escludere I'identita tra C e V.

1 Piuttosto che di Victorinus & preferibile parlare genericamente di fonte comune (X) a C e G. Sembra infatti che le
prove del Miiller — Noni Marcelli, Compendiosa doctrina, ed. L. Miiller, II (Lipsiae 1888), p. 303 — sull'identificazione tra G
e V siano ben fondate.

15 Rosanna Mazzacane, Il codice Gudiano, pp. 200-201.



i

1
i
)
i
i
!
i
i
]

v




GUNTER GLAUCHE

DIE REGENSBURGER SODALITAS LITTERARIA UM CHRISTOPHORUS
HOFFMANN UND SEINE EMMERAMER GEBAUDE-INSCHRIFTEN

Uberblickt man das reichhaltige (Euvre Bernhard Bischoffs, so fillt von allen literarischen
Themen, die der Jubilar in seinem bald sechzigjihrigen Forscherleben ausfiihrlicher behandelt
hat, eines besonders ins Auge: Es sind die Studien iiber die Handschriften von St. Emmeram nebst
Untersuchungen iiber die karolingischen Schreibschulen Siidbayerns, mit denen er 1933 an der Ludwig-
Maximilians-Universitit in Miinchen von Paul Lehmann, dem damaligen Ordinarius fiir Latei-
nische Philologie des Mittelalters, promoviert wurde. Wihrend die allzu bescheiden, gleichsam
im Untertitel apostrophierten paliographischen Abschnitte als Teil I von Die siidostdeutschen
Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit zuerst 1940 veroffentlicht wurden, erschien
1933 iiber St. Emmeram nur ein kleiner Auszug im Druck, dem 1954 in derselben Zeitschrift!
ein zweiter Beitrag zur Geschichte des Klosters im Spitmittelalter (1324-1525) folgte; beide
finden sich, geringfligig verindert, unter den ausgewihlten Aufsitzen Mittelalterliche Studien,
Band II von 1967 wieder.

An Bischoffs Ausfiihrungen iiber die literarische Titigkeit in St. Emmeram, vor allem unter
den Abten Erasmus Miinzer (1493-1517) und seinem Nachfolger und Neffen Ambrosius Miin-
zer (1517-35), mochte der Gratulant an dieser Stelle ankniipfen und dabei einen Konventualen
als humanistisch gesinnten Dichter in den Mittelpunkt riicken, der bisher iiberwiegend als
Regensburger und Emmeramer Geschichtsschreiber gewiirdigt worden ist: Christophorus
Hoffmann aus Rothenburg ob der Tauber.

Zunichst aber ein kurzes Restimee der Forschungslage. Hoffmanns erster neuer Biograph
O. Kronseder hatte 1899, gestiitzt auf rund ein Dutzend Miinchner Autographcnz, als dessen
Gelegenheitspoesie in der Hauptsache metrische Tituli, Widmungen und abschlieBende Betrach-
tungen zu eigenen Arbeiten bezeichnet (S. 12) und kleinere Proben daraus mitgeteilt, so die
Begleitverse zur Hymnologia nocturna in Clm 14575 (S. 20f.). Diese wurden allerdings bereits
1876 von W. Wattenbach herausgegeben; er schreibt dazu: ,, Was mich aber vorziglich bewegt,
sein Andenken hier zu erneuern, sind die hiibschen SchluBverse . .. Nicht weniger tiberrascht
auch die gute humanistische Bildung des Mdnches; es wiirde mich nicht wundern, wenn man
darin fremde Federn entdeckte®‘. Wattenbachs Verdacht konnte Kronseder erhirten mit dem
Nachweis, daB Hoffmann die von ihm beniitzten Autoren hiufig nur vage angibt, ja sogar die
Ubernahme fremden Gutes mitunter verschweigt. Das gelte flir Vorbilder vom Range eines
Sebastian Brant ebenso wie fiir Gregorius Tiphernus, dessen Mariengedicht Hoffmann dem
ersten Band seines Chronicon generale in Clm 14869 vorangestellt hat, und es gilt auch fiir
Baptista Mantuanus, von dem Teile seines Votum ad beatam virginem in die am Griindonnerstag
1513 gehaltene und in Clm 14626 iiberlieferte Kapitelpredigt eingeflochten sind. Kronseder hatte
die Distichen fiir Hoffmann selbst beansprucht und als Beispiel seiner Dichtkunst abgedruckt
(S. 23f.); hier ist offenbar noch manche Quellenarbeit zu leisten.

U Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 51 (1933), S. 102-142 und 65 (1953/
54), S. 152-194.

2 Otto Kronseder, Christophorus Hoffimann, genannt Ostrofrankus, Programm des Koniglichen Maximilians-Gymna-
siums fiir das Schuljahr 1898/99 (Miinchen 1899). S. 19f.

3 Wilhelm Wattenbach, in: Anzeiger fiir Kunde der deutschen Vorzeit, Neue Folge 23 (1876), Sp. 47.



188 Giinter Glauche

Ein entscheidender VorstoB gliickte H. Menhardt 1932 bei einer ersten groben Analyse des in
den Tabulae viel zu summarisch behandelten Wiener Codex 3301, als er neue Erkenntnisse iiber
den Dichter Hoffmann in einer Miszelle vorlegte! — im gleichen Jahr nimlich, da sich auch
B. Bischoff Notizen tiber dic Handschrift anfertigte. Beide Forscher® erkannten iibereinstim-
mend, daB der dickleibige Kollektaneenband, der zuvor dem Regensburger Augustiner Ménch
und Prior Hieronymus Streitel gehérte, eine auch heute noch nicht ganz ausgeschopfte Fund-
grube von bedeutsamer Kleinpoesie Hoffmanns darstellt, die sein Freund Streitel aufgezeichnet
und gesammelt hat. Jedenfalls fiihrte damit eine direkte Spur zu Hoffmann, von dessen eigener
Hand ein eingeheftetes und als Brief an Streitel adressiertes Doppelblatt mit Inschriften zu
Glasfenstern der neuen Emmeramer Abtsstube stammt (fol. 370/371), die uns noch beschiftigen
werden. Ferner nennt ihn Streitel ausdriicklich als Verfasser eines Epigramms Carmina que dudum
cecinit veneranda vetustas (5 Dist., fol. 294™), das die Gruppe von Gedichten aus dem Codex
aureus® begleitet, ibrigens mit zwei Verbesserungen (bei Menhardt, S. 553 Anm. 4) von Hoff-
mann selbst, und eines Neujahrswunsches Ecce iam tempus renovatur. Amen (4 sapph. Str., fol.
303%). Endlich entdeckte Bischoff einen Andreas-Hymnus in Clm 14905, fol. 17 und 14934, fol.
127, jeweils vom gleichen Schreiber, und wies auerdem auf Verse Hoffmanns Pro docto candida-
toque adolescente Adolpho G. apud Augustinianos ludi litterarii moderatore in einem Prager Konvolut
hin, die sich wiederum unter Aufzeichnungen Streitels finden’.

In diesem Beitrag soll nun ein weiteres Autograph Hoffmanns prisentiert werden, das sich
von den bisher bekannten insofern unterscheidet, als es ausschlieBlich Poesie enthalt, und zwar
nicht nur eigene Gedichte Hoffmanns, sondern auch solche, die Freunde an ihn gerichtet haben.
Bei dem neuen Fund handelt es sich um Clm 28307, den sein Bearbeiter im Rahmen einer
Katalogisierung des lateinischen Supplements bei der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen
nach modernen Richtlinien unerwartet am Fach aufspiiren konnte, nachdem diese Signatur in
cinem provisorischen handschriftlichen Repertorium aus unerfindlichen Griinden unbesetzt ge-
blieben war. Der 95 Blatt starke Codex im Format 22 X 16,5 cm wurde am 29. Dezember 1915
vom Miinchner Antiquariat Jacques Rosenthal erworben; er trigt auf notdiirftigem, braunen
Papierumschlag die Lagernummer ,,Quart 29833 und fol. 2" den Provenienzvermerk Carthu-
siae Buxheim des 17. Jahrhunderts.

Eine Verbindung von Regensburg zu Buxheim liBt sich besonders iiber das 1484 durch
Herzog Albrecht IV. in eine Kartause umgewandelte Benediktinerkloster Priill herstellen, zumal
mindestens zwei Handschriften, Clm 28527 und Berlin, theol. lat. qu. 246, tatsachlich das
Schicksal solcher Wanderung erfahren haben. Wihrend diese beiden wohl dort auch entstanden
sind, liegen bei Clm 28307 dic Griinde fiir den voriibergehenden Verbleib in Priill vollig im
dunkeln. Sogar Hoffmanns Gedicht an einen Hildericus, der in den Kartiuserorden ecintreten
will (fol. 59), scheint keinen iiberzeugenden Beweis hierfiir zu liefern. Der Vollstandigkeit
halber sei noch gesagt, daf sich Jacques Rosenthals Bruder Ludwig bei der Versteigerung der

* Hermann Menhardt, ,,Kleiner Fund zur Geschichte des Miinchener Codex aureus, Zentralblatt fiir Bibliothekswesen,
49 (1932), S. 551-554.

> Nicht unerwihnt bleiben soll, daB nahezu hundert Jahre frither Joseph Chmel, in: Der dsterreichische Geschichtsforscher
1 (Wien 1838), S. 98-121 aus CVP 3301 ,, Excerpte meist zur Sitten- und Cultursgeschichte* des frithen 16. Jahrhunderts
bekannt machte und sein Augenmerk auch auf die zahlreichen cingeklebten ,,fliegenden Blittchen* richtete, meist
Holzschnitte und Einblattdrucke. Die Beschreibung verdient umso groBere Beachtung, als jene Stiicke spiter aus
Systemzwang abgeldst und der Kupferstichsammlung einverleibt wurden, wobei manches verlorenging.

¢ Vgl neuerdings Paul Edward Dutton-Edouard Jeauneau, ,, The verses of the ,Codex aureus® of Saint-Emmeram*,
Studi Medievali 24 (1983), S. 75-120.

7 Bernhard Bischoff, in: Mittelalterliche Studien 2, S. 146 Anm. 182 nach Anton Podlaha, Zwei Legenden iiber das Leben
des Laienbruders Friedrich von Regensburg, Editiones Archivii et Bibliothecae S. F. Metropolitani Capituli Pragensis 111
(Prag 1905), S. 6.



Die Regensburger Sodalitas litteraria um Christophorus Hoffmann 189

Bibliothek der chemaligen Reichskartause Buxheim 1883 den Lowenanteil gesichert und das
Bindchen (Auktionskatalog, Nr. 2440) sogleich in seinem heute schwer zuginglichen Verzeich-
nis 40 unter Nr. 222 angeboten hatte: Celnus, Joa. Clestatinus et Ad. Graberius, Disticha ad
fratrem Christoph. Hoffmann. — Hoffmann, Chr., Erytrapolitanus Tuberinus Rotepurgii apud
S. Emeran. Carmina. Manuscrit de I’an 1525. 90 feuilles. 4. Br.

Daraus ist ersichtlich, daB die Sammlung mit je einer Gruppe von Gedichten an Hoffmann
eréffnet wird, als deren Absender Joannes Celnus Clestatinus (fol. 2°ff.) und Adolphus Graberius
(fol. 117ff.), sehr wahrscheinlich jener im Prager Konvolut angesprochene Brieffreund Hoff-
manns®, bezeichnet werden. Dank neuerer Publikationen von Registern zu Universititsmatri-
keln sind wir in der Lage, wenigstens die Studienaufenthalte der beiden ,,Poeten® zu ermitteln.
Celnus, von dem Kronseder behauptete (S.25 Anm. 1), sein Name finde sich auch in den
Dichtungen Jakob Wimpfelings mehrfach zitiert, hat sich am 14. April 1514 als Johannes Celnus
Clestattinus zuerst in Wien, darauf am 9. Mirz 1515 als Joannes Zelnuss Klestadiensis und
moglicherweise ein zweites Mal am 21. April 1516 (hier Olen, irrttimlich statt Cellen?, ex
Clesstat) in Ingolstadt cingeschrieben’; sein Heimatort wurde als Kleestadt (Kr. Dieburg) in
Hessen identifiziert'.

Zellns achtzehn Carmina an Christophorus Hoffmann, den er im ersten Gedicht als unbe-
kannten Freund tituliert, beinhalten leider wenig autobiographische Angaben. So erfahren wir
cigentlich nur, daB es um die Gesundheit des Celnus schlecht bestellt ist und ihm allerlei
Beschwerden zusetzen (fol. 5%, Leitwort premere). Trotzdem sendet er NeujahrsgriiBe an Hoff-
mann: Mensis adest priscum _Janus quo desecat annum (6 Dist., fol. 7%) und begleitet ihn in Gedanken
zur Weinlese (fol. 97%). Die meisten dieser poetischen Spielereien sind reich an mythologischen
Andeutungen und zeugen von Gewandtheit im Umgang mit antiken Stoffen. Es tiberrascht
deshalb nicht, wenn neben dem bevorzugt gebrauchten Distichon eine erstaunliche Vielfalt
anderer klassisch-lyrischer VersmaBe und Kompositionsformen gewihlt wurden, niamlich die
sapphische Strophe (fol. 37); ein System bestehend aus zwei kleineren Asklepiadeen, Pherekra-
teus und Glykoneus (9 Str., fol. 4) wie z. B. Horaz, Carm. L,5; carmine Sotatico cine Folge von
drei Ionici a minore pro Zeile, eben jenes personliche Bekenntnis; der einténige und himmernde
Rhythmus Miserum me mala quenam valetudo (20 V., fol. 57) unterstreicht Zellns tiefe Niederge-
schlagenheit und die Aussichtslosigkeit auf Besserung oder Heilung; ferner in carmine Pindarico
anapistische Dimeter und Alcmanico ipercathalectico Hemiepes mit Adoneus (je 13 V., fol. 5" bzw.
6%) wie Boethius, Cons. 1,5 und I,2; eine archilochische Strophe aus Hexameter und Hemiepes
(11 Str., fol. 6¥) wie Horaz, Carm. IV,7; endlich in carmine eptametro buccolico ein katalektischer
daktylischer Tetrameter neben einem trochiischen Dreifiiller oder Ithyphallicus: Typhi ne pro-
sumias agiles fugis Aeolo favente (15 V., Fol. 8/9").

8 Die von Christine Elisabeth Ineichen-Eder (Bearb.), Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz,
Bd. IV, 1. Bistiimer Passau und Regensburg (Miinchen 1977), S. 467 Anm. 13 vorgeschlagene Deutung, entgegen der
bisherigen Anschauung adelphus im Sinne von Freund, Gefihrte zu konjizieren und die Initialen G. P. in Georgius
Peratinus (Tischler) aufzulsen, halte ich fiir verfehlt, zamal diese Anrede in keinem cinzigen Gedicht der ganzen
Sammlung vorkommt.

9 Willy Szaivert-Franz Gall (Bearb.), Die Matrikel der Universitdt Wien. 1. 1450-1518, Publikationen des Instituts fiir
Osterreichische Geschichtsforschung VI,1,2 1. Lieferung (Graz-Kéln 1959), S. 407,3; Register als 2. und 3. Lieferung
(1967) erschienen. Gotz Frhr. v. Pélnitz (Hrsg.), Die Matrikel der Ludwig-Maximilians-Universitit Ingolstadt, Landshut,
Miinchen, Teil 1,1 (Miinchen 1937), Sp. 377, 1f. bzw. 390,11; Personenregister, von Laetitia Boehm bearbeitet, in Bd. 4
(1981).

10 Es scheint gesichert, daB es sich bei dem zum Lic. jur. civ. des Vizekanzlers Johannes Eck avancierten und 1535 zum
Doktor promovierten Absolventen gleichen Namens und gleicher Herkunft um den Hoffmann-Freund handelt; vgl.
Helmut Wolff, Geschichte der Ingolstidter Juristenfakultdt 1472-1625, Ludovico Maximilianea, Forschungen 5 (Berlin
1973), S. 341.



190 Ginter Glauche

Nun kann es wohl kein Zufall sein, daB alle diese VersmaBe und Systeme mit einer Ausnahme
auch von Hoffmann in seinen zwdlf Gedichten an Zelln, die wiederum als Einheit iberliefert
sind (fol. 62'-68"), verwendet wurden. Die Frage nach Erfinder und Nachahmer ist hier gegen-
tiber dem Phinomen selbst von untergeordnetem Wert. (Es entsprechen in paralleler Anord-
nung fol. 3"~ 625 4"~ 62; 5"~ 63"; 5' ~ 64%; 6" ~ 66%; 9" ~ 68'.) Die Ubereinstimmung im
Metrum setzt sich bisweilen im gleichartigen Inhalt fort. So sind Hoffmanns Verse Modulos iam
steriles cur tibi pangam, in denen er — umgekehrt — dem Freund sein Leid tiber zahlreiche Krankhei-
ten klagt'!, ebenfalls aus einer Kette von Ionici a minore gebildet (31 V., fol. 63"). Neu sind bei
Hoffmann innerhalb dieses Nestes der Phalaeceus, ein Elfsilbler (19 V., fol. 65¥) und der akata-
lektische iambische Dimeter (12 V., fol. 67°). AufschluBreich fiir die Biographie des Celnus ist
indessen die Information, daB dieser eine metrische Chronik Bayerns verfal3t hat, die offenbar
verloren ist; Hoffmann schreibt ein Widmungsgedicht dazu und teilt auBerdem mit, daB Zelln
aus dem Odenwald stamme (fol. 63):

Celnus ab antiquo deducens nomine Celno,
Clestadium et patriam silva in Othonis habens.

Hystorias veterum depinxit carmine Boium,
Stemmate quo creti, qui fuerintve duces.

Erginzend nachzutragen ist ein bereits von Kronseder (S.25) publiziertes Epigramm des
Celnus zum Geleit fiir Hoffmanns Abschrift des Chronicon de principibus terrae Bavarorum des
Andreas von Regensburg, erhalten in Clm 14989, fol. 112,

Die nichste Gruppe besteht vorderhand aus zwélf Carmina des Adolf Graber an Christopho-
rus Hoffmann, zu denen sich noch ein Zweizeiler Hoffmanns gesellt, Antwort auf ein Gedicht
von 110 Hexametern, das die ungliickliche Liebe eines Unbekannten zur Frau eines Regensbur-
ger Ratsherren behandelt (fol. 18"). Auch richtete Graber einige Distichen an Johannes Zelln
(fol. 14Y/15), den er ein andermal in einem Somnium (fol. 16%) beiliufig erwihnt. Wichtiger ist
darin jedoch die liebevolle, beinahe huldigende Schilderung des von einem schweren Gichtlei-
den arg geplagten und kranken Hoffmann, dessen umfassende Kenntnisse und schriftstellerische
Aktivititen auf den Gebieten Historiographie, Astronomie, rémisches Recht, Kanonistik,
Theologie, Rhetorik und Poesie Graber anerkennend wiirdigt; in der Dichtung, das wird eigens
betont, zeige er eine Vorliebe fiir die ernste Muse, ohne allerdings auf heitere Tone, Scherz,
Humor und Ironie zu verzichten (fol. 17%):

"' (Fol. 647):  Capitis languor abundeque fatigat;
Oculi contenebrescunt, ebet auris,
5 Putidum est os, fluitat nasus utrimque;
Faciem squallidulam pallor obambit;
Macies tabida vultum premit omnem
Rubicundus color et deserit ora;
Manus et pes tremit et cor quoque pectus;
10 Cutis et laxa tremens ossa relinquit;
Sonitum vox neque format modulando
Placidos ut Philomela et modulos dat;
Stomachus friget ob id nauseat atque.
Recubans noctis in umbra sopor omnis
15 Fugit artus, varior donec Eous
Propiat sol, ve dies claret ubique.
Gravat ah! me senium cesariesque
Nivis instar (pudet huius) satis albet.
"> Wiederholt von Georg Leidinger (Hrsg.), Andreas von Regensburg, Samtliche Werke, Quellen und Erérterungen zur
bayerischen und deutschen Geschichte, Neue Folge 1 (Miinchen 1903), S. LXXVII.



Die Regensburger Sodalitas litteraria um Christophorus Hoffmann 191

Hic est Christophorus nobis qui surgida pandit,
Gesta ducum scribens gestaque pontificum. |

Tempore quid nostro Latio sermone recludit,
Quidquid in antiqua contigit historia.

Sidereos motus hic perlustravit ad unguem,
Cesareas leges iuraque pontificum.

Theologo quidquid perfecto scire necesse est,
Egregie callet rhetoris arma simul.

Quid referam, quantum prestet in carmine vates
Seria seu mavult scribere mixta iocis.

Allein Hoffmanns liturgische Arbeiten, ein Lektionar (Clm 14618) und die beiden Hymnolo-
gien, blieben in der Charakterisierung unberiicksichtigt, vielleicht weil sie eher als Schreiblei-
stungen einzustufen, denn von Eigenstindigkeit geprigt sind. Immerhin kénnte ein Lobpreis
des hl. Benedikt, singulir in Clm 14575, fol. 114" iiberliefert (und daraus gedruckt in Analecta
hymnica 4, Nr. 189), sogar von Hoffmann selbst stammen.

Graber bezeichnet sich in der Titelaufschrift seines Traumgedichtes als phileterus. Er bringt
damit die Gesinnung der &taupio zum Ausdruck, jene von den Humanisten eifrig gepflegte
sodalitas, die sich in der Griindung unzihliger literarischer Gesellschaften manifestierte. Ihre
Mitglieder scharten sich hiufig um eine als ,,Oberhaupt** anerkannte Autoritit — man denke nur
an die Gelehrtenrunde um Jakob Wimpfeling, der in StraBburg Koryphden wie Sebastian Brant,
in Schlettstadt Beatus Rhenanus, Jakob Spiegel, Johann Sapidus und andere Personlichkeiten
angehorten'?.

So klangvolle und iiber die Landesgrenzen hinaus geliufige Namen finden sich in unserem
Regensburger Dichterkreis freilich nicht, wuBte man doch tiber Zelln und Graber bisher nur
wenig. Als weitere Freunde erwihnt dieser in einem Distichon (fol. 14Y): ,, Wolfgangum quoties
Conradum Kobler amicos/Atque tuum Paulum Streyteliumque simul®. Wahrend die Identifi-
zierung der beiden Erstgenannten leider fehlschlug, sind wir iiber Streitel, Prior der Augustiner-
Eremiten (1515 und 1518 gewihlt) hinreichend informiert'*; von Paulus wird spiter die Rede
sein. Das Gedicht an Hoffmann sandte Graber von Briinn aus (,,ex Brunna Moravi¢*‘), wohin er
in unbekannter Mission, vermutlich einer Ordensangelegenheit, befohlen worden war. Der
Abschied von seiner geliebten, unvergleichlichen Regensburger Stadt fillt ihm sichtlich schwer,
aber er hofft auf baldige Riickkehr. Er befand sich wohl in Begleitung von Augustiner Mitbrii-
dern, denn in jeweils wenigen Zeilen bittet er Jupiter um Schutz fiir sie wihrend ihrer Fahrt auf
der Donau®®, wiinscht ihnen gliickliche Reise und sagt in Erwartung des Schiffes nach Wien
(,,Viennam petiturus*) Hoffmann ein letztes Lebewohl (fol. 22™). Aus der Adresse des Briefes,
den der Emmeramer Christophorus mit einem poetischen GruB als Beilage am 9. April 1516 an
Adolf G. schickte, wissen wir ohnehin schon, daB dieser als Lehrer ,,apud Augustinianos‘ titig
war. Ein paar archilochische Strophen Hoffmanns an Graber sind im Hauptteil seiner Carmina
versteckt (fol. 75%), hier mit dem Schreibversehen Augustano in der Anrede, wihrend es Graber
seinem Freund unbedingt heimzahlen méochte, daB er eine Einladung zum Essen ,,apud Augusti-
nianos* trotz fester Zusage versiumt hat, wo ihn doch jener Wolfgang und der ganze Konvent

13 Vgl. Joseph Knepper, Jakob Wimpfeling (1450-1528). Sein Leben und seine Werke, Erliuterungen und Erginzungen
zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes III,2—4 (Freiburg im Breisgau 1902), S. 288ff. und 308 ff.

4 Vgl. P. Wilhelm Riigamer, Der Augustinereremit Hieronymus Streitel und seine literarische Tiétigkeit. Eine historisch-
kritische Studie, Programm des K. Humanistischen Gymnasiums Miinnerstadt fiir das Schuljahr 1910/11 (Wiirzburg
1911).

15| Per Danubium vecti®, hier Partizip Perfekt Passiv anstelle des zu erwartenden Partizips Prisens ,fahrend*; so be-
reits Vergil, Georg. 1,206 ,,in patriam vecti* ,auf dem Weg in die Heimat".



192 Giinter Glauche

schnstichtig erwartet hatten (fol. 15%). Ubrigens stammte Adolf Graber laut Eintrag in der
Wiener Matrikel aus Wertingen (LKr. Augsburg) und lieB sich am 29. Mirz 1511 an der Univer-
sitit in der Donaumetropole einschreiben'®.

Die Gruppe von Grabers Gedichten an Hoffmann wird mit einigen Distichen aus der Feder
des Augustinus Kolhoch ,,canonici Arundei* abgerundet (fol. 23%). Es ist nicht auszuschlieBen,
daBl Hoffmann bei der Niederschrift wiederum ein Fliichtigkeitsfehler unterlaufen ist, daB er
eigentlich Arundinei schreiben wollte — aus Rohr, nimlich dem Augustiner-Chorherrenstift in
der Nihe von Aventins Geburtsstadt Abensberg, obgleich diese nach gutem Humanistenbrauch
latinisierte Form gegeniiber dem einfachen Ror(a) nicht belegt scheint. Der vorletzte Vers nennt
als neue Freunde den licben Michael'” und den gelehrten Johannes Mayer, jenen Emmeramer
Monch, der 1514 ein Sequentiar (Clm 14593) vollendet und vor allem, so bereits Kronseder
(S. 48 Anm. 3), ein Epigramm fiir Hoffmanns einzige zu Lebzeiten im Druck erschienene
Abhandlung tiber die Judenaustreibung De Ratisbona metropoli Boioariae et subita ibidem _Judaeorum
proscriptione (Augsburg 1519) verfaBt hat.

Hoffmanns Gelegenheitspoesie in der Uberlieferung des Clm 28307, fol. 25'ff. umfaBt die
betrichtliche Anzahl von rund 140 Carmina und ist vom Inhalt her so vielschichtig, daf ich hier
nur eine subjektive Auswahl treffen und einige wesentliche Aspekte aufzeigen kann. Die Samm-
lung ist nicht sehr systematisch gegliedert und kaum mit Datierungen angereichert, aus denen
man die Hypothese, die Gedichte stiinden in der Reihenfolge ihrer Abfassungszeit, ableiten
konnte.

Sie beginnt mit zwei Oden an den Heiligen Geist. Die ersten drei Distichen des einen Stiickes
Spiritus alme veni pariter gradiens ab utroque finden sich mit den Initialen C. H. noch in Hoffmanns
Kapitelpredigt zum Griindonnerstag des Jahres 1516 (Clm 14626, fol. 252"). Die Verse iiber die
Antiphon Salve Regina'® (fol. 26%) sind mitsamt einem Widmungsbricf an ,,meoque Joanni
carissimo Veiol'” omnis laboris angustieque in latrocinancium Bohemorum laribus conpartici-
pi*“ und der Bitte an den Adressaten, dem Hieronymus (Streitel) die Lektiire seines dichterischen
Versuches nicht vorzuenthalten, auch in dem eingangs zitierten Wiener Codex 3301, fol. 2997/
crhalten. Im Miinchner Bindchen folgen unmittelbar cine hexametrische Fassung der Antiphon
Regina celi (fol. 26") und wenig spiter zwei gleich gebaute Systeme von sapphischen Strophen
tiber die Sieben Freuden und die Fiinf Schmerzen Mariens (fol. 27Y; 29"). AuBerdem ist eine
Version des Tropus (,,planctus®) Audi tellus fiir den Regensburger Weihbischof Peter Krafft®
anzufiihren (fol. 73Y).

Breiten Raum nechmen die Lobpreisungen von Heiligen ein, selbst wenn sie zwischen den
tibrigen Dichtungen unauffillig verstreut sind. So werden von Hoffmann in jeweils drei Hym-
nen Agnes (fol. 31°ff.), zwei davon ausdriicklich fiir Petrus Similimontanus (Gleichberger) aus

1% Matrikel Wien (wie Anm. 9), S. 374, 58.

"7 Auch Hoffmann bestellt einem Michael GriiBe im einzigen Gedicht an Streitel (fol. 42Y). Dieser wiederum teilt in
seinen Kollektaneen in Wien 3301 einen Zweizeiler mit, der vielleicht die Identitit des gemeinsamen Freundes aufkliren
hilft (fol. 299): ,,Nomine qui Michael Kelhamer cognomine functus/Prompcior hos apices perlegat et valeat.

'® Auf eine andere poetische Ausgestaltung des Salve Regina wie der Antiphon O decus in Hoffmanns chronologisch
geordneten Kapitelpredigten sei hiermit verwiesen (Clm 14626, fol. 103 bzw. 248"). In einem 1514 datierten Brief an
den Studenten Hieronymus N. in Ingolstadt bedauert Hoffmann, daB er ihm die Sequenz (,,prosam missalem‘) Ave
virginalis — in freier Bearbeitung — noch nicht habe schicken kénnen, versichert aber, daB er den ,,Auftrag® an Georg
Indersdorfer (Understorff), Schreiber und Gesangsmeister bei der mit dem Kloster vereinigten Pfarrkirche St. Rupert,
tibergeben habe (Clm 14611, gefaltetes Blatt, beiliegend).

Y Name offenbar korrekt, da im Emmeramer Nekrolog zum 26. Oktober ein ,,Andreas Veyol plebanus ecclesie
sancti Emmerami‘‘ von einer Hand um 1430 eingetragen ist; vgl. MGH Necrol. 3 (1905), S. 328.

* Vgl. Karl Schottenloher, Tagebuchaufzeichnungen des Regensburger Weihbischofs Dr. Peter Krafft von 1500-1530, Refor-
mationsgeschichtliche Studien und Texte 37 (Miinster in Westf. 1920).



Die Regensburger Sodalitas litteraria um Christophorus Hoffmann 193

Kelheim?' bestimmt, und Ulrich (fol. 35%) verherrlicht, anschlieBend Matthias, dazu personli-
che Korrekturen des Autors (fol. 36"), mit einigen sprachlich geglitteten Varianten erneut in
jenem Wiener Codex iiberliefert (fol. 298"); ferner werden Remigius und die 14 Nothelfer
gefeiert (fol. 437"), Erasmus in zwei Gedichten, wovon das erste geringeren Umfanges Abt
Erasmus Miinzer gewidmet ist (fol. 45"), Vincenz (fol. 547), Wilgefortis oder Heilige Kiimmer-
nis (fol. 567, Andreas (fol. 607), dessen Hymnus schon Bischoff in zwei Emmeramer Codices als
von Hoffmann verfaBt nachgewiesen hatte; nochmals Ulrich (fol. 617) und Barbara (fol. 71%),
beides Auftragsarbeiten (,,ad instanciam®), die eine fiir Ulrich Preu (Prew) aus Ingolstadt®,
Sekretir des Abtes, Chorherr der beiden Kollegiatstifte St. Johann und zur Alten Kapelle, spiter
Vikar der dem Kloster inkorporierten Pfarrei Pforring (LKr. Ingolstadt), die andere fiir den
vorhin genannten Georg Indersdorfer (Undensdorfius); endlich Onuphrius in einem Einzeiler
(fol. 77%): ,,Fer, precor, auxilium misero mihi, dulcis Onofri®“. Nicht {ibergangen werden sollen
die drei Gedichte iiber den Kirchenvater Augustinus (fol. 41¥ff.), deren mittleres an Hierony-
mus Streitel gerichtet ist, ein Distichon auf den hl. Ambrosius (fol. 83") und die Verse ad iconam
divi Christophori, die sich wohl auf das im frithen 14. Jahrhundert entstandene, erst 1959 entdeck-
te riesige Wandgemilde des Heiligen neben der Eingangstiire zum Abtei- oder Léwensaal®
bezichen (fol. 44%):

Christophori effigiem dum cernis, chare viator,
Dicere non pigeat: Splendide martir, Ave!

Et Christus quondam scapulis quem rite serebas
Det veniam culpis, te rogitante, meis.

Nil negat ille tibi, pro cuius amore subisti
Tot mala, tot pgnas corporis atque necem.

Daneben wurden solche zentrale Themen, wie sie die Hochfeste des Herren versinnbildlichen,
etwa die wunderbaren Vorginge in der Osternacht (fol. 44), das Geheimnis der Menschwer-
dung Gottes an Weihnachten (fol. 56¥) und die Auferstehung Christi an Himmelfahrt (fol. 767),
in Versen dargestellt.

Einem ungenannten Freund iiberreichte Hoffmann eine poetische Neujahrsgabe (fol. 52%): Ecce
iam natum tibi do tenellum, deren erste Strophe mit der letzten eines frither erwihnten Gedichtes
zum gleichen AnlaB im Wiener Codex 3301, fol. 303™ bis auf die Anfangsworte (hier Interim)
{ibereinstimmt. Unmittelbar voraus geht dort ein Brief Hoffmanns, wie ich meine, an Streitel
(anders Menhardt, S. 553), dem er einen Sexternio mit jiingst verfaBten Carmina als xeniolum
zum Jahreswechsel darbietet. Sonst ist er ginzlich mittellos (fol. 302'%): ,,Sum miser et nudus

2 Vgl. Matrikel Wien (wie Anm. 9), S. 369, 55: 13. Juni 1510; Matrikel Ingolstadt, Sp. 342, 15: 14. Mirz 1511, jeweils
Gleichberger. In einem Gedicht mit stichischer Verwendung des kleineren Asklepiadeus verabschiedet sich Hoffmann in
zwei zusitzlichen Zeilen von seinem Freund und redet ihn mit deutschem Namen an (fol. 51Y): ,,Vale, mi Petre,
charissime Gleichperger/Nestoris annos‘. Diese beliebte Formulierung, um jemandem sehr hohes Alter zu wiinschen,
erscheint bei Hoffmann gerne als letzter Vers (Adoneus) der sapphischen Strophe (fol. 41%; 74*, auch 65%) und in Prosa
am Ende der Widmung seiner Abschrift des Andreas von Regensburg an Abt Erasmus Miinzer, ebenso bei Graber als
HexameterschluB (fol. 14%); vgl. Leidinger (wie Anm. 12), S. LXXVII, allgemein August Otto, Die Sprichwdrter und
sprichwartlichen Redensarten der Romer (Leipzig 1890; Nachdruck Hildesheim 1962), S. 242.

2 Vgl. Paul Mai-Marianne Popp, Das Regensburger Visitationsprotokoll von 1508, Beitrige zur Geschichte des Bistums
Regensburg 18 (Regensburg 1984), S. 32; Johann Carl Paritius, Allerneueste und bewdhrte historische Nachricht von allen in
denen Ring-Mauren der Stadt Regensburg gelegenen Reichs-Stifftern, Haupt-Kirchen und Clostern catholischer Religion . .. (Re-
gensburg 1753), S. 371; Joseph Schmid, Die Geschichte des Kollegiatstiftes U. L. Frau zur Alten Kapelle in Regensburg
(Regensburg 1922), S. 131; Preus Todestag (13. Mai 1527) in Kraffts Aufzeichnungen (wie Anm. 20), S. 46 vermerkt.

2 Vgl. Max Piendl, ,,Fontes monasterii s. Emmerami Ratisbonensis. Bau- und kunstgeschichtliche Quellen®. In:
Quellen und Forschungen zur Geschichte des ehemaligen Reichsstiftes St. Emmeram in Regensburg, Thurn und Taxis-Studien 1
(Kallmiinz 1961), S. 268f. und Taf. 27.

13 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



194 Giinter Glauche

monachus nec divite censu/Percipio nummos . . .“ Nicht weniger als drei solche strenae sind an
den Weihbischof Peter Krafft gerichtet, dem Hoffmann reichen Geldsegen wiinscht, damit er
die ,,iura sodalicii* ordentlich erfiille (fol. 52, auch 72", dazu 50"), dal er mit anderen Worten
sich als Mizen zeigen und ihn mit Spenden unterstiitzen moge. Bei einer dieser Gelegenheiten
bedankt sich Hoffmann fiir erhaltene Speisen, dann wieder fiir die Einladung zu einem kostli-
chen Mahl mit Gefliigel und Wild im Hause seines Gonners (fol. 49¥). Mit nahezu den gleichen
Worten und ebenfalls in sapphischer Strophe beschreibt er ein Essen bei Paulus Faberculus
(Schmidl)*!, Pfarrer bei St. Ulrich und hernach bei St. Kassian in Regensburg, ferner Kanoniker
der Alten Kapelle und Kaplan in Wunsiedel (fol. 40Y/41%). Schmidl, jener ,,tuus Paulus*, hatihn
auBerdem mit edlem Wein versorgt, ein gewisser Florus gar mit &sterreichischen Gewichsen —
er hitte ihm nichts Besseres schicken kénnen! —, denn Bacchus alias Lyaeus lassen ihn fiir eine
Weile Kummer und Traurigkeit vergessen, locken angenechmen Schlaf herbei zu nichtlicher
Stunde (fol. 54"); von Peter Gleichberger bekam er einen italienischen Apfel geschenkt (fol. 40Y).

Unter den Adressaten sind einzelne Ordenspersonen anzutreffen, neben Streitel der von Hoff-
mann sehr geschitzte Abt Erasmus Miinzer in zwei weiteren Gedichten. Einmal bittet er ihn im
Namen der Klosterangehorigen, die zur Weinlese aufbrechen, sich selbst wohl eingeschlossen,
instindig um die Erlaubnis des Fleischgenusses25 (,,pro esu carnium®, fol. 30”"). In diesem
Zusammenhang ist eine AuBerung Hoffmanns an Gleichberger bemerkenswert, derzufolge er
die Hiigel (mit den Weingirten) besteigen wolle, die Kaiser Arnulf St. Emmeram zu ewigem
Nutzen tibereignet hatte. Sie lagen am Nordostufer der Donau in der Gegend von Schwabel-
weis, wo der Freund ihn auf dem gleichnamigen Gut® besuchen kénne (fol. 69%). Wir erinnern
uns, dafl auch Johannes Zelln Distichen an Hoffmann ,,in vindemia‘ gesandt hat. Im anderen
Gedicht an Miinzer ist er voll des Dankes fiir Verstindnis, Hilfe und Trost, die er bei diesem
wegen seiner angegriffenen Gesundheit findet; weder drztliche Kunst noch allerlei Krauter, die
der schlaue Apotheker teuer verkauft, konnen so wirksame Linderung verschaffen®.

Vertreten ist auch der Emmeramer Kustos, dem Hoffmann zwei Epigramme als Zellenverse
gewidmet hat, wobei er den Mitbruder zunichst aufgrund seiner Eigenschaften als scharfer
Wachhund mit beiBendem Spott verfolgt®™. Mit je einem Gedicht bedacht wurden ein Novize
Georg im Kloster Metten, den er als sodalis willkommen heit (fol. 39%), der Chorherr Simon
von St. Mang in der Vorstadt, dessen Todes — er starb 1522 an der Pest — Hoffmann gedenkt

2t Vgl. Joseph Rudolph Schuegraf, ,,Geschichtliche Nachrichten von der Dompfarr-Kirche St. Ulrich . . .*, Verhand-
lungen des historischen Vereines von Oberpfalz und Regensburg 12 (1848), S. 210; Schmid (wie Anm. 22), S. 129; Mai-Popp
(wie Anm. 22), S. 197; 123. Mirz 1537.

% Laut VisitationsrezeB von St. Emmeram, ausgestellt am 18. Februar 1452, waren dort Fleischspeisen fiir gesunde
Moénche strikt verboten; nur den Schwichsten und Kranken war es erlaubt, derlei in der Infirmarie zu essen (Clm 14196,
fol. 157%); dazu und zur kontroversen Literatur des 15. Jahrhunderts iiber diese Streitfrage vgl. Paulus Volk, ,,Das
Abstinenzindult von 1523 fiir die Benediktinerkldster der Mainz-Bamberger Provinz*, Revue Bénédictine 40 (1928),
S. 344 und 342.

% SinngemiB im Chronicon generale (Clm 14869, fol. 227°) ,,vineta predii Swabelweis®, eine Schenkung Arnulfs.
AuBerdem ist bekannt, daB ein eigener Weinmeister vom Kloster bestellt und Weinernte wie -abgabe von diesem
iiberwacht wurden; vgl. Walter Ziegler, Das Benediktinerkloster St. Emmeram zu Regensburg in der Reformationszeit, Thurn
und Taxis-Studien 6 (Kallmiinz 1970), S. 113 und 120.

2 Zahlreiche autobiographische Details enthiillen auch Hoffmanns Verse unter dem Titel suam deplangit miseriam (fol.
53Y), die insgesamt eine recht diistere Stimmung verbreiten, jener im Gedicht an Johannes Zelln mit identischer
Aufschrift vergleichbar (s. Anm. 11).

% (Fol. 56": ,,Huc intrare cave, nisi pregnans causa requirat/Morsibus aut diris te canis iste premit* und ,,Hg¢c domus
omnicolor vario est redimita decore/Ingenio Pauli, quem Ducipelta vocant (Fiirnschildt); vgl. Ziegler (wie Anm. 26),
S.209. Aus dem Kolophon in Hoffmanns Schatzverzeichnis von St. Emmeram, das am 27. Mai 1525 angelegt wurde
(Clm 14987a), wissen wir, daB derzeit Konrad Mair als Kustos wirkte, dem vordringlich die Verwahrung der Klein-
odien in der Sakristei oblag.



Die Regensburger Sodalitas litteraria um Christophorus Goffmann 195

(fol. 50), und jener Hildericus, der Kartiuser werden mdchte, aber bald von seinem Vorhaben
abgewichen ist (fol. 59%); als SchluBzeilen der sapphischen Strophen dienen jeweils verschiedene
Kasus des Namens Carthusianus, womit Hoffmann eindeutig sein poetisches Vorbild, Sebastian
Brants Lebensbeschreibung des Ordensgriinders Bruno, zu erkennen gibt. Anzuftigen ist noch
eine Grabinschrift fiir die am 5. September 1523 unerwartet gestorbene Nonne Kunigunde von
Paulsdorf aus dem Kanonissenstift Obermiinster (fol. 85Y).

Damit ist die lange Liste der Adressaten nicht einmal erschopft; eine kurze Aufzihlung der
restlichen Personen, die von Hoffmann poetische Griile tiberreicht bekamen, soll aber gentigen.
Zwei beriihmte Ingolstidter Professoren sind darunter, der Theologe Johannes Eck sowie der
Mathematiker und Astronom Johannes Stabius, spiter Sekretir Kaiser Maximilians I. in Wien,
worauf Hoffmann auch hinweist (beide fol. 70%; Stabius 11. Januar 1522). Die Verse an den
Physikus Paul Keyl®, der ihn medizinisch betreut und seine Gliederschmerzen zeitweise sogar
beheben konnte, sind auf den 10. September 1525 datiert (fol. 88¥); umgekehrt hat Hoffmann
von dem Arzt Georg Zech Neujahrswiinsche erhalten und — mit fehlendem Anfang, wie er
bemerkt — aufgezeichnet (fol. 857). Weitere Gedichte sandte er an den Handwerker Stephan in
Reichenbach (LKr. Roding), wohl einen Goldschmied, der eine kunstvolle kleine Reliquienkap-
sel angefertigt hat (fol. 60¥), an Johannes Prell aus Redwitz a.d. Rodach® (LKr. Lichtenfels),
dessen Schulzeit in St. Emmeram Hoffmann noch lebhaft in Erinnerung ist (,,Prelle, ubi in
nostra fueras palestra®, fol. 74%), zuletzt an einen Unbekannten mit dem Decknamen Ebulo (fol.
77Y).

Eine kleinere Gruppe bilden die Bucheintrige, und zwar fiir ein Diurnale (fol. 26"), einen Band
mit Opuscula Bernhards von Clairvaux (fol. 27%), zwei Psalterien (fol. 27"; 44%), das bereits
genannte Chronicon des Johannes Zelln (fol. 63Y), der seinerseits Verse zu Ovids Heroides
gedichtet hat (fol. 8%), und die Widmung zur Chronik des Andreas von Regensburg-St. Mang
(fol. 75%), die schon Kronseder aus Hoffmanns eigenhindiger Abschrift in Clm 14989 mitgeteilt
hat (S. 23). Drei Strophen sind an den verliebt tindelnden Gleichberger adressiert, der die in
zahlreichen Drucken erschienene Sammlung von einhundert Epigrammen (Hecatodistichon) des
Publius Faustus verschlingt (fol. 72%); gemeint ist Andrelini aus Forli, der sich bis zu seinem Tod
1518 in Paris aufhielt und als bedeutendster Vertreter des franzésischen Humanismus anzusehen
st

Besonderes Interesse verdienen Hoffmanns metrische Tituli, die in Verbindung mit einigen
BaumaBnahmen an der Klosteranlage entstanden sind. Dariiber sind wir vor allem durch seine
im Stile von Augenzeugenberichten gestalteten Biographien der beiden Prilaten Erasmus und
Ambrosius Miinzer innerhalb des Emmeramer Abtekatalogs gut unterrichtet. Bisher durften in
vorsichtiger Einschitzung lediglich jene von Hoffmann in Form eines Originalbriefes an Streitel
tbersandten Zweizeiler ad fenestras nove magneque stubg abbacialis . . . circa quamlibet spheram figuram
continentem in Wien 3301 als echt gelten (die Adresse mit einem witzigen Epigramm bei Men-
hardt, S.553; lies: fervor statt semior). Dasselbe Distichon ist tibrigens, abgesehen von einer
kleinen Umstellung im ersten Halbvers, auch in der Miinchner Sammlung erhalten (Non legat
hos numeros . . ., fol 41Y), und zwar als Vorspann zu dem frither genannten, Streitel gewidmeten

# Sein aufwendiges Bronzeepitaph (Todestag [2. April] 1530) in St. Emmeram; vgl. Die Kunstdenkmiler der Oberpfalz.
22. Stadt Regensburg. 1. Dom und St. Emmeram, bearb. v. Felix Mader (Miinchen 1933), Abb. 177.

% Vgl. Matrikel Wien (wie Anm. 9), S. 392,25: 13. Oktober 1512; zur Schule, speziell unter Abt Erasmus Miinzer, vgl.
Andreas Felix v. Oefele, Rerum Boicarum scriptores nusquam antehac editi . . ., Tom. I (Augustae Vindelicorum 1763),
S. 568b, allgemeiner Kronseder, S. 11.

* Vgl. Godelieve Tournoy-Thoen, Publi Fausti Andrelini Amores sive Livia. Met een biobibliografie van de auteur,
Verhandelingen van de Koninklijke Academie voor Wetenschappen, Letteren en Schone Kunsten van Belgié, Klasse der
Letteren 100 (1982), bes. S. 189ff.

13*



196 Giinter Glauche

Gedicht tiber den hl. Augustinus. Die Verse zu den Glasmalereien in der Abtsstube sind hier
ebenfalls parallel tiberliefert und fithren zu einem ganzen Nest von Gebiudeinschriften (fol.
78 ff.).

Abgebildet sind also auf insgesamt zehn Fenstern der Reihe nach in je zwei verschiedenen
Szenen die Regensburger Lokalpatrone Emmeram, Dionysius, Wolfgang sowie Benedikt und
als Huldigung an den regierenden Abt Erasmus. Mit diesem Raum direkt verbunden war dessen
Schlafgemach, laut Hoffmanns Verzeichnis ,,abbatiale . . . conclave insertis cubiculis et stubis*‘.
Die beiden Fenster darin (thalami, fol. 78" bzw. in cubiculo, Wien) waren mit Bildnissen der hll.
Agidius und Leonhard® geschmiickt. Das diese Serie im Wiener Codex abschlieBende Disti-
chon, das tiber den Bauherren Erasmus Miinzer und seine Geburtsstadt Nabburg Auskunft gibt,
steht in Clm 28307 mit der ortsbezogenen Uberschrift Foris in atrio erst am Ende eines weiteren
Zyklus von acht Glasfenstern ,,estivi solarii* mit doppelt so vielen Hexametern alttestamentli-
chen Inhaltes (fol. 79%). Dabei handelt es sich um einen zur Sommerzeit benutzten Saal im
ObergeschoB, doch wohl jenes Refektorium, in dem Hoffmann mit seinem Abt iiber die genaue
Anzahl von Regensburger Prilaten diskutierte — ein Gesprich, das ihn zur nochmaligen, kiirze-
ren Bearbeitung seines Catalogus abbatum et episcoporum anregte, wie er in der Widmung bekennt.
Es wird in beiden Fassungen als ,,cenaculum estivum visu delectabile* beschrieben®; dariiber,
niamlich unter dem Dach, lagen Kornspeicher.

In der 1524 unter Abt Ambrosius Miinzer neu erbauten Infirmarie ist die Passion Christi
anschaulich dargestellt auf Glasgemilden, deren Lokalisierung die Traditiones mit ,,praeclarum
illud et sumptuosum coenaculum visu delectabile, quo infirmi fratres hospitantur et custodiun-
tur* angcben“. Auch zu den Szenen dieser Fenster ,,nove domus fratrum infirmancium*‘, deren
Zahl nicht bekannt und deren Verteilung auf mehrere Riume immerhin méglich ist, hat Hoff-
mann metrische Erlduterungen gedichtet (92 Hex. zu je zweien mit Aufschriften, fol. 79"-83").
Das Gros davon ist in dem von Fl. Miitherich entdeckten Briisseler Codex II, 284 von Hand des
vorhin erwihnten Kustos Ambrosius Mayrhofer (1560) nachweisbar®. Der Quartband ist we-
gen seiner oft ganzseitigen kolorierten Ilustrationen von Bildern und Gegenstinden aus dem
Klosterschatz bedeutsam und dhnelt in seiner kiinstlerischen Ausstattung dem Miinchner Clm
14900. Er 148t sich im Katalog, den der letzte Emmeramer Bibliothekar Koloman Sanftl, fast
erblindet, kurz vor seinem Tode 1809 fertigstellen konnte, einwandfrei als q 12 identifizieren
(CbmC 14,2, S. 1004). Hier schon heift es ausdriicklich, daf jene Carmina ,,a quodam conven-

321494, schon unter Abt Erasmus, erfolgte die Weihe eines Altares in honorem s. Leonhardi, s. Egidii, s. Allexii; vgl.
Piendl (wie Anm. 23), Regest 109.

* Vgl. Piendl (wie Anm. 23), Regest 113 nach den Traditiones, wo allerdings das maBgebende Beiwort fehlt. Sie
beruhen in diesem Abschnitt eindeutig auf Hoffmanns Angaben bei v. Oefele (wie Anm. 30), S. 568a bzw. bei [Johann
Baptist Kraus], Bibliotheca principalis ecclesiae et monasterii Ord. S. Benedicti ad-S. Emmeramum epis. et martyr. Ratishonae,
Pars II ([Ratisbonae] 1748), S. 436 und 458. — Zu solarium (ahd. solari, mhd. solre; ,Soler‘, Séller) im Sinne von
coenaculum vgl. J[ohann] Andreas Schmeller, Bayerisches Wirterbuch 2 (*Miinchen 1877; Sonderausgabe Miinchen 1985),
Sp. 261.

¥ Vgl. Piendl (wie Anm. 23), Regest 115; v. Oefele (wie Anm. 30), S. 577b bzw. Kraus (wie Anm. 33), S. 461f. Es
ist zu berticksichtigen, dal Hoffmann, der ein gutes halbes Jahr vor A. Miinzer gestorben ist, von dessen Amtszeit eine
unvollstindige Wiirdigung hinterlassen hat, die auch im Original fragmentarisch erhalten ist (Clm 14987, fol. 87%). Vor
allem die die Baugeschichte betreffenden Einzelheiten wurden von einem spiteren Chronisten erginzt, der noch tiber die
folgenden Abte Leonhard Pfenni(n)gmann alias Vischer (1535-40) und Erasmus Nittenauer berichtet, von diesem aber
nur den Amtsantritt mitteilt und ein fliichtiges Lebensbild zeichnet. Laut Auskunft von Kraus, S. 460 soll der Autor der
1575 selbst zum Abt gewihlte Ambrosius Mayrhofer sein.

% Florentine Miitherich, ,,Zur Geschichte von St. Emmeram in Regensburg im 16.]Jahrhundert®, Zeitschrift des
Deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft 21 (1967), S. 157-164. Auf dieselbe Vorlage geht eine Abschrift der Verse durch
Nikolaus Gallus in seinen Kollektaneen zuriick (Cgm 1317, fol. 160-161"); den Hinweis auf diesen Codex verdanke ich
Herrn Franz Fuchs (z. Zt. Mannheim).



Die Regensburger Sodalitas litteraria um Christophorus Hoffmann 197

tuali Christophoro Hofmann® verfaBt wurden. Jedoch weist diese Uberlieferung ohne jeden
Titulus, in bisweilen erheblich abweichender Reihenfolge der Doppelverse und mit etlichen
Zusitzen — gemessen am Autograph — auf eine zweite, ziemlich verderbte Redaktion hin.
Eingestreut sind nimlich ohne einen sinnvollen Zusammenhang mit den benachbarten Zeilen
zwei Epigramme, die sich in Clm 28307 unmittelbar an die Passionsdarstellung Hoffmanns
anschlieBen, eines iiber den Kirchenvater Ambrosius, wohl mit einem Seitenblick Hoffmanns
auf seinen Abt gleichen Namens, das andere ad stemmata monasterii iiber dessen Leistungen als
Bauherr (fol. 83Y).

Die historischen Quellen fithren zum Beispiel ein prichtiges Gebiude an, ,,Der Camin®
genannt, das an die Abtei angrenzt und sogar auf der Ansicht des Klosters in Karl Stengels
Monasteriologia von 1619 zu erkennen ist. Auch Hoffmann erwihnt diesen Bau beiliufig im
Titulus zu einer weiteren Serie von Aufschriften fiir Glasmalereien in den Pferdestallungen ad
novam structuram prope camina caballorum (40 Hex. zu je zweien, fol. 83"). Als Themen wurden
Stoffe aus den biblischen Biichern der Kénige gewihlt, ebenso zu den folgenden Versen, die fiir
die Kleiderkammer ad stubam deposicionis vestimentorum bestimmt sind (5 doppelte Hex., fol. 85).
Wihrend diese bisher am Verbindungsgang zwischen Dormitorium und Léwensaal vermutet
wurde®, liegt sie nach Aussage Hoffmanns beim Bad. Einem Zweizeiler zu entnchmen ist
dessen Erbauungsjahr, das, mit Hilfe von Zahlzeichen und, aus metrischen Riicksichten, von
Distributiven in kleinere Einheiten zerlegt, 1524 ergibt (fol. 86%). Derselben Ausdrucksweise
,,Post M quinaque C... bediente sich Hoffmann in der Ankiindigung seiner Hymnologia
nocturna von 1511, die Kronseder abgedruckt hat (S. 20).

In die Zeit Ambrosius Miinzers fallen {iberdies Renovierungsarbeiten an der Kirche in Lauter-
bach (LKr. Pfaffenhofen a. d. [lm), die als religiéser Mittelpunkt der gleichnamigen Propstei von
St. Emmeram seelsorgerisch betreut wurde®, sowie an einem dem Kloster gehdrigen Stadthaus
in Straubing®. Auch hierzu gibt es kurze Versinschriften (fol. 88"; 907), ferner zu der zweimal
gegossenen Wolfgangsglocke (fol. 89Y), die Ambrosius Mayrhofer, der Fortsetzer von Hoff-
manns Abtekatalog, zitiert und in das Jahr 1531 datiert. Die Nachricht ibernahm er auBerdem in
sein Schatzverzeichnis von 1560 mit cigenem Abschnitt De campanis monasterii S. Emmerami®.

AuBerhalb dieser groBen Gruppe verschiedenster Tituli enthilt Clm 28307 noch einige Carmi-
na ad refectorium zu Darstellungen der Klosterpatrone Emmeram, Wolfgang und Dionysius,
flankiert von Maria und Benedikt (10 Hex. zu je zweien, fol. 407). Uber die kiinstlerische
Gestaltung informiert der Briisseler Codex, der sowohl die Verse tiberliefert (fol. 27), als auch
dic picturae wiedergibt, die Madonna auf der Mondsichel (ebd.) und die Lokalheiligen (fol. 3,
obere Hilfte)*. Vor deren imponierenden Portrits, so scheint es, knieen der frithere Abt Wolf-
hard StrauB (1423-52) und der ganze Konvent chrfiirchtig nieder (untere Hilfte der Seite), in der

% Vgl. Fritz Arens, ,,Das Kloster bei St. Emmeram in Regensburg. Seine Anlage und Baugeschichte im Mittelalter*.
In: Quellen und Forschungen zur Geschichte des ehemaligen Reichsstiftes St. Emmeram in Regensburg, hrsg. v. Max Piendl,
Thurn und Taxis-Studien 1 (Kallmiinz 1961), S. 266.

¥ Vgl. Ziegler (wie Anm. 26), S. 122f. und 199.

3 Nicht bekannt ist dagegen, wann der Neubau einer Stube fiir Johannes Schirlinger, Vikar in Schwabelweis, einer
Filiale der Stiftspfarrkirche St. Rupert, erfolgte (fol. 75).

¥ Vgl. v. Ocfele (wie Anm. 30), S. 5784a, jedoch weder in der Kurzfassung bei Kraus noch in den Traditiones; ed.
Bischoff (wie Anm. 7), S. 154 unter III., auch in Briissel II, 284, fol. 27°. Trotz Erwihnung Hoffmanns liickenhaft
Joseph Rudolph Schuegraf, ,,. .. geschichtliche Nachrichten iiber die iltesten Glocken und GlockengieBer der Stadt
Regensburg®, Verhandlungen des historischen Vereines von Oberpfalz und Regensburg 9 (1845), S. 302.

“0 Miitherich (wie Anm. 35), S. 160 Abb. 2. Sanftl (a.a. O.) hielt die Inskriptionen nicht fiir mitteilungswiirdig. Die
spitere Abschrift der Antiquitates durch den Emmeramer Konventualen Célestin Schwarzwilder (1686) bietet zwar die
Verse, verzichtet aber auBer der Angabe in pictura und der Legenden auf eine Nachzeichnung der Bildnisse (Clm 14970,
fol. 17).



198 Giinter Glauche

Mitte, eingerahmt, der aus der Inschriften-Sammlung des Bibliothekars Dionysius Menger (um
1500) mit der Rubrik Abbas Strauf} bekannte Zweizeiler Me, sacra turba patrum . . . (Clm 14892,
fol. 211"). Der Aufbewahrungsort dieses Wandgemildes, das sich aufgrund der Stellung des
Titulus in der Nihe anderer, lokalisierter Verse hinter dem Hochaltar befunden haben soll, wire
damit entsprechend zu korrigieren*!. Fiir Hoffmann bedeutet dies, daf3 er nicht nur zu aktuellen
Anlidssen, etwa ein eben erst errichtetes Gebiude oder neu eingesetzte Glasfenster, Gedichte
verfaBt hat, sondern auch fiir ein schon linger im Kloster vorhandenes Kunstobjekt*.

AbschlieBend erhebt sich nun die Frage, ob auBler in den von Kronseder aufgefiihrten Auto-
graphen, in Clm 28307 und vielleicht in Wien 3301 noch andere Carmina Hoffmanns nachweis-
bar sind. In seinem Abtekatalog berichtet er, daB unter Erasmus Miinzer 1502 im bisher offenen
Kreuzgang nachtriglich Fenster eingebaut wurden, deren Glasmalereien Szenen aus dem Leben
des hl. Benedikt zeigten, versehen mit ,,duobus versiculis®*. Da die behandelten Gebiude-
Inschriften Hoffmanns fast alle in Form von Doppelversen abgefaBt wurden, spricht einiges
dafiir, daB auch diese Legendendarstellung von ihm stammen kénnte* — ein frither poetischer
Versuch, der in dem um 1525 angelegten Miinchner Bindchen keine Beriicksichtigung mehr
fand. :

Das soll nicht weiter verwundern, gibt es doch aus der niheren Umgebung eine auffillige
Parallele dazu in Gestalt des Aldersbacher Ménches und spiteren Abtes Wolfgang Marius, der
ebenfalls humanistisch gebildet war. Auch seine Carmina (Clm 1851), 1526 von ihm gesammelt
und mit Versen von Freunden an ihn bereichert, sind nur eine Auswahl, wihrend die zwei
dltesten Gedichte aus den Jahren 1500 und 1501 gesondert {iberliefert aufgefunden wurden®.
Aus anderem Blickwinkel: Was bisher tiber Christophorus Hoffmann als ,,Poet** bekannt war,
reichte nicht entfernt aus, ihn niveaumifBig an die Seite des Marius zu stellen. Mit dem Versuch
der Prisentation des neuen Fundes diirfte Hoffmanns Aufwertung, die ihn dem Aldersbacher
durchaus ebenbiirtig erscheinen liBt, gelungen sein.

“ Uber den Stifter StrauB, dem die Ausstattung der Kirche sehr am Herzen lag, vgl. Bischoff, Studicn (wie Anm. 7),
S. 121,

* In seinem Abtekatalog erwihnt Hoffmann, daB er im Auftrag des Priors Laurentius Aicher (t1507) ein Distichon
fiir das Grabdenkmal des Abtes Friedrich v. Theuern (1263-71) gedichtet habe; vgl. v. Oefele (wie Anm. 30), S. 559b;
Kronseder, S. 12 Anm. 2.

# Vgl v. Oefele (wie Anm. 30), S.568a; zu allgemein Kraus (wie Anm. 33), S.457f., dagegen die sehr genaue
Angabe ,,iunctis duobus . . . in carmine heroico versiculis bei Piendl (wie Anm. 23), Regest 113 nach den Traditiones.
Das Gedicht aus Jakob Passlers Hierosophia, Tom. Il von 1747 gedruckt in Regest 41 (S. 37£.). In der Aufschrift ist nach
Metra in fenestris ambitus irrtimlich capellae eingefiigt; daraus erklirt sich die falsche Datierung der Verse in die Zeit der
Weihe der Benediktuskapelle. Widerspriichlich auch noch Max Piendl, ,,St. Emmeram in Regensburg. Die Bauge-
schichte seiner Klostergebiude®. In: Beitrige zur Baugeschichte des Reichsstiftes St. Emmeram und des Fiirstlichen Hauses in
Regensburg, Thurn und Taxis-Studien 15 (Kallmiinz 1986), S. 218 und 244. Das verfingliche Wort fehlt in den bekannten
Uberlieferungen bis hin zu Célestin Schwarzwilder (Clm 14970, fol. 9Y). Dionysius Menger, der die Jahreszahl 1502
zitiert, modifiziert ,,. .. ambitus tocius excepto uno latere* (Clm 14892, fol 215, Hieronymus Streitel verdeutlicht
,,carmina in 24 fenestris ambitus ecclesie . . . quorum semper duo historiam plenam complectuntur und bezieht die
zweite Zwdlfergruppe auf In lavatorio eiusdem ambitus (Wien 3301, fol. 297'*/298™); beide beachten die Anordnung in
Zweizeilern auch graphisch sorgfiltig.

* So auch Bischoff (wie Anm. 7), S. 138. — Durch die Pulverexplosion in einem unweit der Abtei gelegenen Turm
der Stadtmauer 1624 entstanden an Gebiuden, Dichern usw. schwere Schiden. Fiir den unter Erasmus Miinzer vergla-
sten Kreuzgang ist die Zerstrung der ,zierlich von GlaBmahlerey gemachte(n) Fenster® in Coelestin Vogls Mausoleum
von 1672 eigens bezeugt; vgl. Piendl (wie Anm. 23), Regest 130 und 113.

# Vgl. Josef Oswald, ,,Die Gedichte des Abtes Wolfgang Marius von Aldersbach®, Osthairische Grenzmarken. Passau-
er Jahrbuch fiir Geschichte, Kunst und Volkskunde 7 (1964/65), bes. S. 312-314; neuerdings Franz Josef Worstbrock, ,,Aus
Gedichtsammlungen des Wolfgang Marius®, Zeitschrift fiir Bayerische Landesgeschichte 44 (1981), S. 491-504.



Die Regensburger Sodalitas litteraria um Christopherus Hoffmann 199

ANHANG

ST. EMMERAMER GEBAUDE-INSCHRIFTEN DES KONVENTUALEN
CHRISTOPHORUS HOFFMANN

q Ad refectorium S. Emerammi fratris Christophori Hoffmann carmina

fol. 40" Ad beatam virginem
Ad S. Emerammum

fol. 40" Ad S. Wolfgangum
Ad S. Dionysium

Ad S. Benedictum

Virgo, roga prolem, monachos ut protegat omnes
Quos pius ille locus tenet ac alimenta ministrat.
Dulcis Emeramme, natum pete cum genitrice,

Per quos sola salus, per quos spes sola misellis. |l
Inclite Wolfgange, matrem cum prole rogato,

Ut veniam nobis tribuat divina propago.

Magne Dionysi, sacer et hierarchice doctor,

Poscito pro miseris natum simul et genitricem.

Tu quoque, dive pater monachorum dux Benedicte,
Obtineas, ut nos foveat Jesus et sua mater.

fol. 78" 9 Ad stubam a domino abbate Erasmo e fundo extructam pro spheris fenestrarum
subsequencia a fratre C. H. heroica sunt lusa carmina

De S. Emerammo

Iterum de
S. Emerammo
De S. Dionysio

Iterum de eodem
De S. Wolfgango

Iterum de eodem
fol. 78¥ S. Wolfgangoll
De S. Benedicto

[terum de eodem
divo Benedicto
De S. Erasmo

Iterum de eodem
S. Erasmo

Nata ducis facinus nimium turbata revelat

Presuli Emerammo, qui spem vite sibi prebet.
Dulcis Emerammus pro fratris crimine passus,
Impositus scale¢ membris truncatur utrimque.

Post varios cursus, post diros atque labores
Subdiderat dolabre¢ iugulum Dionysius almus.
Ecce Dionysii surgit de funere truncus

Et caput in manibus fert ad tria milia passus.
Semina dum verbi spargit Wolfgangus in arce
Ecclesie, sathanas illud fantasmate turbat.

Somniat Heinricus rex, quod foret ante sepulchrum
Divi Wolfgangi, (POST SEX> enigma pavescens*.
Lividus infecto Benedictum pane sacerdos

Cogitat occidi, corvus quem protinus auffert.
Toxica vina patri Benedicto turba nefanda
Porrigit insonti cruce sed vas frangitur ipsum.
Afficiunt corpus penis et membra sacrata

Martiris Erasmi, simul intestina revellunt.

Presuli Erasmi digitos ad iussa tyranni
Discruciant subulis, roseum funduntque cruorem.

{ In spheris fenestrarum thalami dictg stubg annexi de S. Egidio

Pergit ad Egidium presul cum rege beatum,
Cum cerva latuit ubi va! venerandus in antro.

* Vgl. Otloh, Vita s. Wolfkangi, cap. 42 (MPL 146, 421 f.)



200 Giinter Glauche

9 De S. Leonhardo in alia eiusdem fenestre spherall

fol. 79" Vincla Leonardus solvit morbosque repellit.
q p
Confluit hinc pariter miserorum magna caterva.
{l In estivi solarii fenestrarum spheris carmina heroica C. H.

In prima sphera Heu male decepti contemnunt iussa tonantis,
Unde hominum genus erumnis involvitur omne.

fol. 79¥ { Foris in atrio distichon

Hec domus ut fieret Erasmus iusserat abbas
Huius cgnobii, Nabpurg generatus in urbe.

{ Sequitur passio dominica in carminibus heroicis per fratrem C. H. Erytrapolitanum
Tuberinum huius cenobii monachum lusa pro spheris fenestrarum nove domus fra-
trum infirmancium eiusdem monasterii
 Prothoparentes dei preceptum transgrediuntur

Primus homo postquam contemserat ambiciosus
[ussa dei, humanum ruit in mortem genus omne.

fol. 83" I Ad stemmata monasterii
Struxerat hanc edem Ambrosius venerabilis abbas,

Pro meritis cui c¢lipotens pia dona rependat.

{ Ad novam structuram prope camina caballorum ex libris Regum hystori¢ in carmine
heroico pro spheris fenestrarum C. H.
9 Samuel dormitans a deo vocatur

Nocte soporifera Samuel sua membra quieti
Tradidit in templo, vocat hunc deus excitat atque.

fol. 85Y 1 Ad stubam deposicionis vestimentorum ante ingressum lavacri
9 Betsabee se lavat in flumine

Candida se lavat in fluvio dum Betsabe, spectat
Eminus hanc David e solio, cupit abstulit atque..
fol. 86" 9 Ad ipsum lavacrum

Post M quinaque C viginti quatuor adde
Struxerat hoc lavacrum Ambrosius venerabilis abbas.



HELMUT GNEUSS

EINE ANGELSACHSISCHE KONIGSLISTE

Unter den Schriften zur lateinischen Grammatik, die im angelsichsischen England verbreitet
waren, befanden sich auch die des Priscian. Der knappe Abrif der Formenlehre in der Institutio
de nomine et pronomine et verbo war schon den frithen englischen Grammatikern — Bonifatius und
Tatwine — bekannt; diesen und das groBe Grammatikwerk des Priscian, die achtzehn Biicher der
Institutiones grammaticae, haben Aldhelm, und wohl auch Alkuin in York, lesen kénnen'. Engli-
sche Handschriften beider Texte sind seit dem 10. Jahrhundert nachweisbar?; ihre grofite Wir-
kung haben sie aber indirekt, seit der Jahrtausendwende, durch Aelfrics weitverbreitete Latein-
grammatik erlangt, fiir die — neben den Artes des Donat und der Institutio de nomine des Priscian —
Aclfric vor allem die Institutiones grammaticae benutzt hatte’.

Einem von zahlreichen wertvollen Hinweisen Professor Bernhard Bischoffs verdanke ich die
Kenntnis einer aus England stammenden Handschrift eines weiteren sprachwissenschaftlichen
Werkes des Priscian, der Partitiones XII versuum Aeneidos principalium in denen die Anfangsverse
der zwolf Biicher der Aeneis metrisch und grammatisch erklirt werden®. Dieser Text, der bisher
im angelsichsischen England nicht nachgewiesen war, findet sich in der Hs. 1097 der Bibliothe-
que Municipale von Reims’.

Diese Handschrift bestand urspriinglich aus elf Lagen von je vier Doppelblittern sowie einem
Bifolium am Ende. Davon ist die elfte Lage jedoch verlorengegangen, so daf3 heute ein Stiick aus
dem Text der Partitiones (Keil, Grammatici Latini, II1.508,21 — 514,33) fehlt. Die Partitiones sind in
anglo-karolingischer Minuskel etwa um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert geschriecben
und stehen jetzt auf fols. 1-81; auf fol. 1-2" sind sic mit Glossen aus dem Kommentar des
Remigius von Auxerre versehen®. Auf fol. 82" folgt, wohl in der ersten Hilfte des 12. Jahrhun-
derts hinzugefiigt, der Gegenstand des vorliegenden Aufsatzes, eine angelsichsische Kénigsliste.
Unmittelbar darunter stehen, in kleinerer Schrift des 13. oder spiten 12. Jahrhunderts, die zwolf
Anfangsverse der Biicher der Aeneis. Ebenfalls aus dem 12. Jahrhundert stammt auf fol. 82" das

' Vgl. Vivien Law, The Insular Latin Grammarians (Woodbridge Suffolk 1982); dies., ,, The study of Latin grammar in
eighth-century Southumbria®, Anglo-Saxon England 12 (1983), 43-71; Alcuin, The Bishops, Kings and Saints of York, ed.
Peter Godman (Oxford 1982), S. 126; Michael Lapidge, ,,Surviving Booklists from Anglo-Saxon England*, in: Learn-
ing and Literature in Anglo-Saxon England. Studies presented to Peter Clemoes, ed. M. Lapidge and H. Gneuss (Cambridge
1985), S. 49.

2 Vgl. Margaret Gibson, ,,Priscian, Institutiones Grammaticae: A Handlist of Manuscripts™, Scriptorium 26 (1972),
105-24; Marina Passalacqua, I codici di Prisciano (Rom 1978); Colette Jeudy, ,,Nouveau complement a un catalogue
récent des manuscrits de Priscien®, Scriptorium 38 (1984), 140-50.

3 Vgl. D. A. Bullough, ,, The Educational Tradition in England from Alfred to Aclfric: Teaching utriusque linguae*,
Settimane di studio del centro Italiano di studi sull’ alto medioevo XIX, 1971 (1972), 487-92.

“ Hrsg. von Heinrich Keil, Grammatici Latini 11 (Leipzig 1860), S. 457-515; vgl. Manfred Gliick, Priscians Partitiones
und ihre Stellung in der spitantiken Schule, Spudasmata XII (Hildesheim 1967), und Colette Jeudy, ,,La tradition manuscri-
te des Partitiones de Priscien et la version longue du commentaire de Rémi d’ Auxerre®, Revue d’histoire des textes 1 (1971),
123-43.

5 Kurze Beschreibungen der Handschrift von L. Demaison, Catalogue général des Manuscrits des Bibliothéques Publiques
de France: Départements, XXXIX (1904), S. 290-91, und von Passalacqua (s. Anm. 2), Nr. 572. Vgl. auch Gliick, S. 63
und Jeudy, ,,La tradition*, S. 124 Anm.

¢ Hrsg. von Gliick, S. 10%-12*.



202 Helmut Gneuss

(:mﬁﬁkvm&c"tﬁﬁgl Cfg ,“C[:ml
.ﬁnﬁ@ym‘, Remy Fine. Lﬂﬂ*‘é f

_ *}r«ta Sigtbirly, mum Em mc \
b f‘;oa

q
y—r * il

Abb. 8. Reims, Bibliothéque municipale, Cod. 1097, f. 82°



Eine angelsichsische Konigsliste 203

Fragment eines grammatischen (?) Textes mit franzésischen Worterklirungen. Man wird daher
annchmen diirfen, daB die Handschrift im Laufe des 12. Jahrhunderts aus England nach Frank-
reich gekommen ist.

Die Kénigsliste auf fol. 827 war bisher offenbar nicht als solche erkannt worden. Der Catalogue
général von 1904 spricht von ,,I'intéressante liste de noms propres saxons®, und Marina Passalac-
qua bezeichnet sie als ,,lista di nomi sassoni del sec. XI“. Im Catalogue général ist sie vollstindig
abgedruckt, aber leider mit zahlreichen Fehlern, so Pyntgeonn statt richtig Wyrigeorn, etc. Die
Liste enthilt 86 Namen und fiillt die oberen zwei Drittel des Blattes, das leider in schlechtem
Zustand ist. Sie ist auf sechzehn Zeilen fortlaufend geschrieben; nur die erste Zeile ist hinter dem
Namen Hors freigeblieben. Alle Namen sind durch Punkte voneinander getrennt, und fast alle
beginnen mit groBen Anfangsbuchstaben. Es sind zwei Schreiber beteiligt; der erste hat auf Zeile
1 und 2 sicben Namen geschrieben (Nr. 1-7), der andere, ungeiibt und mit unschéner Schrift,
die tibrigen. Die Schrift beider ist karolingisch, mit den angelsichsischen Zeichen @, 9, p und
der wynn-Rune. Der erste Schreiber verwendet auferdem meist insulares r, jedoch karolingi-
sches g.

Der folgende Abdruck wihlt aus Griinden der Ubersichtlichkeit die Listenform. Die Nume-
rierung ist zugefiigt, auBerden ist jeweils der Beginn einer neuen Zeile angegeben. Die Schrei-
bung folgt der Handschrift, und ich behalte deren Formen auch in der folgenden Diskussion bei.
Die wynn-Rune gebe ich jedoch durch w wieder, die Ligatur am Wortanfang immer durch Ae.

(Z.1) Artur (Z2.5) 22 Aepelwulf®
2 Wyrtgeorn Acpelbriht
Hors 24 Acpelfrid
(Z.2) 4 H=zngest ACH€9
Cerdic 26  Aesc
6  Kyneric febelin
Ceawlin (Z.6) 28  Ealdred
8 Ceol Acpelwold
Ceowulf 30  Acbelere
10 Kinegels Acpelred
(2.3) Kenwalh S
12 Aescwine (Z.7) Acbelbirht
Kentwine 34 Aedan'
14 Kenred Cupulf
Cedwalla 36  Cwichelm
16 Aecpelhard Ceolred
(Z.4) Cupred (Z.8) 38  Conred
18  Sigebriht Ceowold
Kenulf 40  Kinebold
20  Berhtric’ Cupwine
Aecgbriht 42 Kynewulf

7 h iibergeschrieben.

8 Uber fein weiteres f iibergeschrieben.
 Nur noch sehr undeutlich lesbar.
10°Als Aedon zu lesen?



204 Helmut Gneuss

(Z.9) Kyneheard (Z2.13) 64  Ealhmund
44  Ceorl Eaha
Dagferd 66  Eadwine
46  Penda Eadbold
Peada 68  Eorpwald
(Z.14) Eadfrip
(2.10) 1 for;;j 70 Eanfrip
50 gsld Erchenberht
Tt 72 Egferd
52 Sigehere Banbure
Sabriht (Z.15) 74  Egfrio
Eadberht
(Z.11) 54  Sebbe 76  Offa
Sigeberht Octa
56  Swiphelm 78  Osfrid
Sexbald Oswine

58  Swefheard .
(z.16) 80  Osbriht

(Z2.12) Hygelac Iric
60  Hlophere 82  Oswold
Hereric Oswiu!!
62  Titel 84  Osred
Tonberht Osric
86 Anna

Eine erschopfende philologische und historische Kommentierung dieser Liste ist hier nicht
beabsichtigt; auch eine sehr griindliche, zukiinftige Behandlung wird tibrigens kaum alle Fragen
beantworten kénnen, die sich aus der Anlage und dem Inhalt der Liste ergeben. Ich versuche im
folgenden, ihre wesentlichen Ziige zu erliutern. Die Schwierigkeiten dabei sind von dreierlei
Art: die vielfiltigen Probleme bei der Behandlung der recht zahlreichen angelsichsischen Ko-
nigsgenealogien und Kénigslisten allgemein; der Charakter der hier vorliegenden Liste; schlieB-
lich die Tatsache, dal} — in einer Zeit ohne Nachnamen — angelsichsische Personennamen mehr-
fach vergeben werden konnten und mufiten, so daB die zuverlissige Identifizierung eines K6nigs
nur anhand seines Namens oft nicht moglich ist'2.

Bei dem Namensverzeichnis auf fol. 82 der Handschrift Reims, B.M. 1097 handelt es sich um
eine Konigsliste im engeren Sinne, im Gegensatz zur Kénigsgenealogie®. In der letzteren wird
die Abstammung eines Herrschers iiber seine Vorfahren zuriickverfolgt; hier dagegen werden
nur die Namen regierender Konige genannt. In einigen Fillen handelt es sich in unserer Liste
auch um sog. subreguli, in cinigen anderen um Angehérige von Kénigsgeschlechtern, die nicht

"' Als Oswu zu lesen?

> Vgl. den bisher einzigen umfassenden Versuch einer Bestandsaufnahme der angelsichsischen Personennamen,
William George Searle, Onomasticon Anglo-Saxonicum (Cambridge 1897) und dazu Olof von Feilitzen, ,,Planning a new
Old English Onomasticon‘ in: The Study of the Personal Names of the British Isles. Proceedings of a Working Conference at
Erlangen 21-24 September 1975 , ed. Herbert Voitl (Erlangen 1976), S. 16-39. Die Forschung zu dem Gebiet erfafit bis
etwa 1975 Herbert Voitl, ,,Die englische Personennamenkunde: Ein Forschungsbericht, 1., Archiv fiir das Studium der
neueren Sprachen und Literaturen 199 (1963), 161-67, und ,,Dic englischen Personennamen: Der Fortgang ihrer Erfor-
schung in den letzten zwdlf Jahren®, ibid. 213 (1976), 50-52.

¥ Zu der Unterscheidung vgl. David N. Dumville, ,,Kingship, Genealogies and Regnal Lists*, in: Early Medieval
Kingship, ed. P. H. Sawyer and I. N. Wood (Leeds 1977), S. 72-104.



Eine angelsichsische Konigsliste 205

sicher selbst Kénige waren. Aufgefiihrt werden fast ausschliefilich angelsichsische Konige des
6.-8. Jahrhunderts; die westsichsischen Namen fiihren aber noch bis in die zweite Hilfte des
9. Jahrhunderts. Auf Namen nichtangelsichsischer Herrscher weise ich unten eigens hin.

Die Liste ist nicht systematisch nach chronologischen oder politisch-geographischen Gesichts-
punkten angeordnet, und sie kann auch fiir die angelsichsischen Kénigreiche der angegebenen
Zeit keinerlei Vollstindigkeit beanspruchen; eine Ausnahme davon macht nur der Abschnitt
Nr. 5-23, der in zeitlicher Reihenfolge die regierenden westsichsischen Konige vom frithen
6. Jahrhundert bis zum Jahre 866 nennt. In den anderen Abschnitten vermifit man eine entspre-
chende Anordnung, und einige der bedeutendsten Herrscher fehlen ganz, so der Westsachse Ine
(688-726) und der Mercier Aethelbald (716-2757). An einigen Stellen werden Identifizierungen
auch durch Fehlschreibungen erschwert; die Liste hat also wohl eine Vorgeschichte.

Es erscheinen Namen aus allen angelsichsischen Kénigreichen, aber cine einzige Quelle fiir
das Verzeichnis insgesamt liBt sich nicht nachweisen oder ist jedenfalls nicht erhalten. Der
urspriingliche Kompilator kann sein Wissen aus einer Anzahl verschiedener Quellen zusammen-
getragen haben von der Art, wie sie uns heute noch erhalten sind, und wie wir sie zum Vergleich
und zum Verstindnis unserer Liste heranzichen miissen. Dabei handelt es sich insbesondere um
die zahlreichen Nennungen von Kdnigsnamen in den angelsichsischen Urkunden, in der Histo-
via ecclesiastica des Beda und in der Angelsdchsischen Chronik™. In dieser, ebenso wie bei Beda, in
der dem Nennius zugeschriebenen Historia Brittonum (bes. Kap. 56-61), in Assers Lebensbe-
schreibung Kénig Alfreds (Kap. 1) und in der Chronik des Acthelweard (zum Jahr 855) finden
sich auch genealogische Abschnitte!®. Wichtigste Zeugnisse aber sind die in drei Handschriften
crhaltene Sammlung anglischer Kénigsgenealogien (die neben Deira, Bernicia, Mercien, Lind-
sey und dem ostanglischen Reich auch Kent und Westsachsen umfassen) sowie die in sieben
Handschriften iiberlieferte westsichsische Konigsgenealogie, die bis zu Kénig Alfred reicht,
aber in drei Handschriften noch bis zum Beginn des 11. Jahrhundert fortgesetzt wird'®. Dazu
kommen noch einige verstreut iiberlieferte genealogische Verzeichnisse sowie Quellen der nach-
angelsichsischen Zeit'".

Die in der Handschrift zu Reims {iberlieferte Liste ist zunichst dadurch charakterisiert, daB sie
keinen einzigen jener mythischen Vorliufer der historisch bezeugten angelsichsischen Konige
nennt, die in den oben genannten Genealogien erscheinen und bis zu Woden zuriickgefiihrt
werden, iiber ihn hinaus bis zu Geat und zum Teil sogar bis zu Noah!®. Besonders bemerkens-

1 Die Urkunden sind erfaBt bei P. H. Sawyer, Anglo-Saxon Charters: An Annotated List and Bibliography (London
1968). Die Namen bei Beda und in der Chronik werden erschlossen durch die vorziiglichen Indizes in den Editionen von
Charles Plummer, Venerabilis Bacdae Opera Historica (Oxford 1896) und Two of the Saxon Chronicles Parallel (Oxford
1892-99).

15 Vgl. dazu Kenneth Sisam, ,, Anglo-Saxon Royal Genealogies*, Proceedings of the British Acadenty 39 (1953), 287-348,
und Plummer, Two of the Saxon Chronicles, II.1-6.

16 Hrsg. von David Dumville, ,, The Anglian collection of royal genealogies and regnal lists*, Anglo-Saxon-England 5
(1976), 23-50; ,, The West Saxon Genealogical Regnal List: Manuscripts and Texts*, Anglia 104 (1986), 1-32.

17 Gedruckt von Dumville, Anglia 104, S.26 und 30-32, und Peter Hunter Blair, ,,The Moore Memoranda on
Northumbrian History®, in: (ders.), Anglo-Saxon Northumbria, ed. M. Lapidge and P. Hunter Blair (London 1984),
S. 245-58. Vgl. auch Molly Miller, ,, The dates of Deira®, Anglo-Saxon England 8 (1979), 35-61. Eine kentische Konigsli-
ste des 12.Jhs. druckt M. R. James, A Descriptive Catalogue of the Manuscripts in the Library of Corpus Christi College,
Cambridge (Cambridge 1912), 1. 399. Die Studien und Editionen von K. Sisam und D. Dumville (Anm. 13, 15 und 16)
sind grundlegend. Immer noch niitzlich sind William George Searle, Anglo-Saxon Bishops, Kings and Nobles (Cambridge
1899), und Erna Hackenberg, Die Stammtafeln der angelsichsischen Konigreiche (Diss. Berlin 1918), die auch die Geschichts-
schreiber des 12. Jahrhunderts und andere spitere Quellen auswerten.

18 Damit soll jedoch nicht gesagt sein, daf alle in unserer Liste genannten Kénige als historisch anzusehen sind. Vgl.
zu dieser Frage Patrick Sims-Williams, ,, The settlement of England in Bede and the Chronicle®, Anglo-Saxon England 12
(1983), 1-41.



206 Helmut Gneuss

wert ist dagegen die Nennung von Artur und Wyrtgeorn (= Vortigern) am Anfang; damit steht
unsere Handschrift allein unter allen angelsichsischen Kénigslisten.

Im Vergleich mit unseren historischen und genealogischen Quellen 138t sich die Liste zunichst
in acht Abschnitte unterteilen:

L. (Nr. 1-4): Keltische Kénige und Anfiihrer der Kenter in der frithen Siedlungszeit (5. Jh.).

II. (Nr. 5-23): Die westsichsischen Kénige von Cerdic (519-34) bis Acpelbriht (860—-65).
Vorlage dafiir war aber offensichtlich nicht die westsichsische Kénigsgenealogie, sondern
eine Liste regierender Herrscher, die etwa dem sog. ,,tabular abstract in der Handschrift
British Library, Cotton Tiberius B.V entsprach (dort Nr. [-XXI)". Dies zeigt sich vor
allem an dem Fehlen von mehreren Vorfahren des Aepelwulf, die im zweiten Teil der
umfassenderen Genealogie genannt werden; einige von ihnen sind in unserer Liste an
spiteren Stellen (Nr. 35, 39, 41, 49, 50, 64 und 65) nachgetragen. Auffillig ist gegeniiber
Genealogie und ,,tabular abstract* aber das Fehlen von Creoda (Sohn des Cerdic), Ine und
Seaxburh (?672-74) in diesem Abschnitt und iiberhaupt in unserer Liste.

[I. (Nr. 24-34): Eine Gruppe von Namen, die zunichst kein einleuchtendes Ordnungsprinzip
erkennen 148t.

IV. (Nr. 35-44): Ein vornehmlich aus Westsachsen — jedoch meist nicht regierenden Kénigen
— bestehender Abschnitt, vgl. oben zu Abschnitt II, doch gehéren Ceolred, Conred und
Ceorl (37, 38 und 44) nach Merzien. Von den Westsachsen sind Ceowold (= Ceolwald),
Cubpulf (= Cupwulf) und Cupwine (39, 35 und 41) Vorfahren des Kenred (Nr. 14), nach
Ausweis der westsichsischen Genealogie. Ob Kynewulf (Nr. 42) mit dem Kenulf (Nr. 19)
des fritheren Abschnitts identisch ist oder etwa mit dem mercischen Kénig Cenwulf
verwechselt wurde, wage ich nicht zu beurteilen.

V. (Nr. 45-51): Hier gilt das oben zu Abschnitt III Gesagte.

VI (Nr. 52-57): An dieser Stelle sind sechs Namen des 6. Jahrhunderts aus der ostsichsischen
Konigsfamilie zusammengefait. Sie stehen aber keinesfalls in der richtigen chronologi-
schen Reihenfolge, und sie machen nicht einmal ein Drittel jener Namen aus, die uns in der
(nur in einer Handschrift enthaltenen) ostsichsischen Konigsgenealogie tiberliefert sind®.

VIL. (Nr. 58-77): Hier gilt wiederum das zu den Abschnitten III und V Gesagte; mit zwei
Ausnahmen (Nr. 64 und 65) sind jedoch keine westsichsischen Namen in diesem Teil der
Liste zu finden. Im ersten Teil (Nr. 58-64) herrschen Namen aus Kent und Ostanglien vor.

VIIL. (Nr. 78-86): Die Namen dieser Gruppe weisen fast alle nach Deira und Bernicia. Nur zwei
fallen heraus: der wohl fehlerhafte Iric (81), sowie Anna (86), der nach Ostanglien gehort.

Beim Versuch, die 86 Namen der Liste den einzelnen Kéonigreichen zuzuteilen, ergibt sich das
folgende Bild, bei dem aber zu bedenken ist, da mehrfach zugeteilte Namen (mit Fragezeichen
versehen und unten niher erliutert) nur unsicher eingeordnet werden kénnen:

Westsachsen: Der Abschnitt II (Nr. 5-23) sowie Cupulf (35), Cwichelm (36), Ceowold (39),
Kinebold (40), Cupwine (41), Kynewulf 42), Kyneheard (43), ? loppa (49), Ingeld (50), Ealh-
mund (64), ? Eaha (65).

Siidsachsen: ? Aelle (25), Aepelwalh (32).

" Gedruckt von Dumville, Anglia 104, S. 30-31; vgl. ders. in: An Eleventh-Century Anglo-Saxon Illustrated Miscellany,
ed. P. McGurk et al., Barly English Manuscripts in Facsimile, XXI (Kopenhagen 1983), S. 56.

% Gedruckt mit ausfiihrlichem Kommentar von Barbara Yorke, ,,The Kingdom of the East Saxons*, Anglo-Saxon
England 14 (1985), 1-36; vgl. Dumville, Anglia 104, S. 31-32.



Eine angelsichsische Kénigsliste 207

Kent: Aesc (26), Acpelbirht (33), Prend (48)*!, Swetheard (58), Hlophere (60), Ealhmund (64;
westsichsischer Abstammung, identisch mit dem oben genannten Westsachsen), Eadbold
(67), Erchenberht (71), ? Eadberht (75), Octa (77), ?,,Iric* = Oecric (81).

Ostsachsen: Abschnitt VI (Nr. 52-57).

Ostangeln: ? Aepelwold (29), Aepelere (30), Titel (62), Eorpwald (68), Anna (86).

Siid-Gyrwier: Tonberht (63).

Huwicce: Ealdred (28), ? Eanfrip (70), Eanhere (73).

Mercien: ? Aepelred (31), Ceolred (37), Conred (38), Ceorl (44), Penda (46), Peada (47), ? Egfrid
(74), Ofta (76).

Lindsey: ? Itan (51), ? Eanfrio (70).

Nordhumbrien: Aepelfrid (24), Aelle (25), ? Acpelun (27, = Acpelhun?), Acpelwold (29),
? Acpelred (31), ? Ioppa (49), ? Itan (51), Hereric (61), ? Eaha (65), Eadwine (66), Eadfrip (69),
? Eanfrip (70), Egfrid (74), ? Eadberht (75), sowie aus Abschnitt VIII Nr. 78-80, 82-85.

Zwei Kategorien von Eintrigen bediirfen noch kurzer Erliuterung:
I. Namen mit unsicherer Identifizierung®.

Aclle (25): der Konig der Siidsachsen, ?477-?514 (Beda ii. 5; ASC 477 etc.) oder der von Deira,
560588 oder 590 (Beda ii. 1; ASC 560 etc.); weniger wahrscheinlich ist der nordhumbrische
Konig, 862 oder 863-867 (ASC 867).

Acpelwold (29): Konig der Siidsachsen, vor 674— 680 x 685 (ASC 661, aber bei Beda iv. 13 und
15 Aedilualch genannt), oder Kénig der Ostangeln, 655-2663 oder 664 (Beda iii. 22), oder
Ko6nig von Deira, 651-55 (Beda iii. 14 etc.); auBerdem der Nordhumbrer Aethelwald Moll,
758 oder 759-65 (ASC 759 DEF).

Acbelred (31): Kénig der Mercier, 675704 (Beda iii. 11 etc.), oder Kénig der Nordhumbrer,
774-778 oder 779 sowie 790-96 (ASC 774, 790 etc.).

Acpelbirht (33): wohl cher der Konig der Kenter, 560-616 (Beda i. 25 etc.; ASC 565 etc.) als
spitere Konige gleichen Namens bei Kentern, Siid- und Westsachsen sowie Ostangeln.

Conred (38): wohl der mercische Kénig Coenred, 704-709, dessen unmittelbarer Nachfolger
Ceolred, 709-16, ihm in der Liste vorausgeht (vgl. Beda v. 19); der Westsachse Cenred, Vater
von Ine und Ingeld, wire an dieser Stelle der Liste nicht ausgeschlossen, steht aber schon unter
Nr. 14.

Ioppa (49): wahrscheinlich der Eoppa der westsichsischen Genealogie (vgl. ASC 855), Sohn des
Ingeld (50); doch ist auch Eoppa, der Vater des Ida von Bernicia (ASC 547; vgl. die anglischen
Genealogien) nicht ganz auszuschlieBen.

Itan (51): wohl Ida, Kénig von Bernicia, 547-559 oder 560, kaum der Nordhumbrer Eata (ASC
738) oder der in der Genealogie von Lindsey genannte Eatta.

Sigeberht (55): wegen der Stellung in der Liste wohl einer der ostsichsischen Konige dieses

2 Dies ist Eadbriht Praen, Kénig 796-98, dessen Beiname in Aethelweards Chronik (s. a. 796) als Prend erscheint. Vgl.
die Angelsichsische Chronik 794 und 796, sowie Gésta Tengvik, Old English Bynames, Nomina Germanica 4 (Uppsala
1938), S. 394.

%2 Die Verweise im folgenden Abschnitt auf Beda und die Angelsichsische Chronik (= ASC) sollen zur Identifizierung
dienen und streben keine Vollstindigkeit an. Fiir die Regierungszeiten — die nicht immer mit Sicherheit zu ermitteln sind
— vgl. Handbook of British Chronology, ed. E. B. Fryde, D. E. Greenway, S. Porter and . Roy, third ed. (London 1986),
S.1-29. Zu weiteren Einzelheiten hier wie auch sonst in diesem Aufsatz sei auf die kommentierten Ausgaben der
Chronik und der Historia ecclesiastica verwiesen, sowie auf F. M. Stenton, Anglo-Saxon England, third ed. (Oxford 1971).



208 Helmut Gneuss

Namens, ? c¢. 617-53 und c. 653—vor 664 (Beda iii. 22), kaum der ostanglische Sigeberht (Beda
ii1. 15 etc.), Konig seit 630 oder 631.

Ealhmund (64): Wohl der Kénig von Kent 784 (ASC F 784) der Sohn des Eafa und Vater des
Westsachsenkonigs Egbert. An den gleichnamigen Vater des Ostangelnkonigs Eadmund,
855-69 (Searle, Anglo-Saxon Bishops, Kings and Nobles, S. 287), ist kaum zu denken.

Eaha (65): Nimmt man hier Acha, die Gemahlin des Nordhumbrerkonigs Aepelfrid an, 6./7. Jh.
(Beda, iii. 6, vgl. Searle, S. 302), so wiirde sich eine Emendation eriibrigen. Da aber sonst
keine Frauen in der Liste vorkommen, und da Ealhmund (64) unmittelbar vorhergeht, darf
man wohl auf einen Fehler fiir Eafa rechnen (ASC 855 und vgl. die westsichsische Genea-
logie).

Eanfrip (70): Konige von Bernicia, 633 (oder 634)-634, der Hwicce (Beda iv. 13) und von
Lindsey (Anglische Genealogie) kommen in Frage.

Egferd (72), Egfrid (74): wohl der nordhumbrische Kénig, 670-85 (Beda, iv. 5 etc.) und der
mercische von 796 (ASC 794).

Eadberht (75): Konige dieses Namens sind aus Kent, 725-2762 (ASC 748) und aus Nordhumb-
rien, 737-58 (ASC 768) bezeugt. Zu Eadbriht Pren vgl. Anm. 21.

Offa (76): Zweifellos der mercische Herrscher von 757-96 und nicht sein Vorfahre Offa vom
kontinentalen Angeln, oder der Ostsachsenkdnig, nach 694-709 (Beda iv. 19), oder andere
sicher oder unsicher bezeugte Angelsachsen gleichen Namens.

Oswine (79): Wegen der Position in der Liste sicher der Kénig von Deira, 644-51 (Beda iii. 14),
und nicht der kentische Konig, ?688-2690.

Iric (81): Die bei Searle, Onomasticon, genannten Triger des Namens Iric, Yric scheiden ebenso
aus wie der Kenter Alric (Beda v. 23); es hat offenbar an dieser Stelle, wegen des Anlautvokals
der Gruppe 76-85, urspriinglich der kentische K6nig Oeric, 4882512 (Beda ii. 5) gestanden,
der aber mit seinem cognomen Oesc, Aesc (vgl. ASC 488) auch noch unter Nr. 26 unserer Liste
erscheint.

Osric (85): Vermutlich der Kénig von Deira, 633-34 (Beda iii. 1) oder der nordhumbrische
Konig, 718-29 (Beda v. 23; ASC 716, 731), weniger wahrscheinlich der Kénig der Hwicce
seit 675/6 (Beda iv. 23).

II. Namen, die nicht auf Angelsachsen weisen.

AuBer Artur und Wyrtgeorn sind hier zu nennen Aedan (34), Dagferd (45) und Hygelac (59).
DaB es sich bei Aedan um den Bischof Aidan von Lindisfarne handelt, ist unwahrscheinlich;
vielleicht ist der westschottische Kénig dieses Namens gemeint (gest. 606)%, vielleicht liegt
aber eine verderbte Textstelle vor. Dagferd ist als angelsichsischer Name sonst nicht belegt; der
Eintrag diirfte sich ziemlich sicher auf einen der Merowingerkénige, Dagobert I. oder Dagobert
II., beziehen, zu denen im 7.Jahrhundert Verbindungen vom angelsichsischen England be-
standen.

Das Erscheinen des Namens Hygelac in unserer Koénigliste diirfte fiir den Literarhistoriker
von besonderem Interesse sein, denkt man doch sogleich an den Gautenkénig im Beowulf, der
auch als historische Gestalt einwandfrei bezeugt ist. In der Tat ist der Name Hyglac in England
nur noch fiir zwei oder drei nordhumbrische Geistliche des 8. und 9. Jahrhunderts belegt®, aber

2 Vgl. Plummer zu Historia ecclesiastica i. 34 (Bd. II, S. 64—66).

# Vgl. Michael Lapidge, ,,Beowulf, Aldhelm, the Liber Monstrorum and Wessex**, Studi Medievali, 3. Ser., 23 (1982),
166-67, und Erik Bjérkman, Studien iiber die Eigennamen im Beowulf, Studien zur Englischen Philologie 58 (Halle 1920),
S. 76-77.



Eine angelsichsische Konigsliste 209

nie fiir einen angelsichsischen Kénig; iiberhaupt wird das Element hyg(e)- als Bestandteil von
englischen Kénigsnamen nicht verwendet®. Doch ehe man vorschnell an eine Reminiszenz aus
dem Beowulf glaubt, sollte man sich daran erinnern, daB tiber Hygelac auch der Liber Monstrorum
berichtet, der nach Michael Lapidge wahrscheinlich etwa zwischen 650 und 750 im angelsichsi-
schen England entstand®. Von hier, oder aus anderen miindlichen oder verlorenen schriftlichen
Quellen, mag Hygelac bei den Angelsachsen bekannt geworden sein. Wie er aber in cine
englische Kénigsliste geraten ist, wird damit noch nicht erklart.

Zum SchluB kehre ich zur Frage nach dem Aufbau der Liste zuriick. Besteht der Eindruck zu
Recht, daB es sich um eine weithin willkiirliche, wo nicht chaotische Verzeichnung von Namen
aus den verschiedenen angelsichsischen Reichen handelt? Bei genauerer Betrachtung wird,
scheint mir, ein Ordnungsprinzip deutlich, das allerdings erst nach dem zweiten Abschnitt
einsetzt, also fiir die Eintrige 24-85 gilt. Der Kompilator kannte zweifellos den angelsichsischen
Usus, Nachkommen tiber Generationen hinweg Namen zu geben, die mit denen ihrer Viter
und Vorfahren alliterierten oder die — da es sich ja meist um zweiteilige Komposita handelte —
ihren ersten oder zweiten Teil aus dem Namen des Vaters oder der Mutter iibernahmen®. Ein
entsprechendes Verfahren hat nun der Kompilator hier angewendet, indem er jeweils die Na-
men mit gleichem Anlaut, aber bei ganz ungeniigender Berticksichtigung von Chronologic und
Geographie zusammengefaBt hat:

24-34 : Ae
35-44 : C
45-51: D
52-58 : S
59-61 : H
62-63 : T
64-75 : E,
76-84 : O
86 A

Dabei fallen kleinere Abweichungen kaum ins Gewicht, so die Einordnung von Ealdred (28);
das Nebeneinander von VerschluBlaut und Affrikata bei den mit <C,K> anlautenden Namen,
entsprechend dem Alliterationsgebrauch im altenglischen Vers; die Zusammenfassung von ¢€a,
ea, eo und e in einer Gruppe; schlieBlich die Tatsache, daBf im Abschnitt 76-85 den mit langem 6
anlautenden Namen einer mit kurzem Vokal, Offa, vorangestellt ist?.

So erkliren sich die zusammenhingenden Gruppen der ostsichsischen und nordhumbrischen
Kénige, so erklirt sich aber z.B. auch, warum der Nordhumbrer Hereric (61) dem Kenter
Hlophere (60) unmittelbar folgt oder weshalb der Mercier Offa und der Kenter Octa (76, 77) in
ciner Gruppe mit den nordhumbrischen Herrschern stehen. Dennoch muB manche Frage bei
dieser wohl antiquarischem Interesse zu verdankenden Kénigsliste offenbleiben?.

% Hygebald in der Chronik E 710 konnte ein westsichsicher Adliger sein, doch ist der Name dort sicher falsch, statt
Sigebald.

% Lapidge (Anm. 24), S. 162-179.

%7 Vgl. Henry Bosley Woolf, The Old Germanic Principles of Name-Giving (Baltimore 1939), und Hilmer Strom, Old
English Personal Names in Bede’s History, Lund Studies in English VIII (Lund 1939), S. xxXiv—XXXVii.

% Die Quantitit des Anlautvokals von Octa (= Ohta, Nr. 77) ist nicht sicher; vgl. Strom, S. 72.

% Dank schulde ich Professor Bernhard Bischoff fiir den Hinweis auf die Handschrift, und Dr. Michael Lapidge fiir
seine ausfiihrliche Stellungnahme zu Schrift, Datierung und Lokalisierung der Texte in Reims B.M. 1097. Dr. Colette
Jeudy plant eine Studie iiber die gesamte Handschrift. Fiir die freundliche Erlaubnis zum Druck von Text und Abbil-
dung danke ich Monsieur Roger Laslier, Conservateur en chef der Bibliotheque municipale de Reims.

14 Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



i
. .
| -
» )
"
" o |
‘ < B .
I r
) ~ N
; v
" @
»
N -
; y .
!
i
‘ e . . - : S ) P
’ :
. “
v
+ : 3
o i B X
B . g
" . - b5
x B ) z YA
9
2 A . 9
» - u N B
A N R ~ L &
. - . B 0 Wt
) . . &
0 :
' ! .
3
- i « B
- .
A
;
.



HANS F. HAEFELE

ZUM LAPIDARIUS DES MARBOD VON RENNES

In Marbods De lapidibus!, diesen frithen Bestseller unter den Steinbiichern des Mittelalters?,
fiihrt ein eigener Prolog von 23 Versen ein. Die ersten Zeilen lauten, lateinisch’:

1 Evax rex Arabum® legitur scripsisse Neroni
— Qui post Augustum regnavit in urbe® secundus —,
3 Quot® species lapidum, que nomina quive® colores,
Queve* sit his regio vel quanta potentia cuique.

Prologverse fehlen D. a) Abraham PL. b) orbe C N T. ¢) Quod A C. d) quique ve A; queve
N. e) Quae Riddle.

— Und deutsch*: ,Vom Araberkdnig Evax liest man, er habe Tiberius®, dem zweiten Herrscher
in Rom nach Augustus, schriftlich berichtet, wieviele Steine es gibt, welche Namen und Farben
sie besitzen, welches ihr Ursprungsland ist und wie groB die Wirkkraft eines jeden®.

! Zitiert bisher allgemein nach der Ausgabe von J. J. Bourassé, 1854, = Migne PL 171, col. 1738-1770. Auf ihr fuBt
auch John M. Riddle, Marbode of Rennes’ (1035-1123) De lapidibus, Sudhoffs Archiv, Beiheft 20 (Wiesbaden 1977), mit
einem teils wohl verbesserten, teils aber auch durch bedauerliche Versehen entstellten Text. Eine Fehlerliste fiir die
einzelnen Verszeilen gab Herbert Bloch, Speculum 57 (1982), S. 915 Anm. 2; sie ist zu erginzen: Z. 4. 27. 54. 63. 72. 82.
90. 95. 132. 136. 149. 159. 163. 193. 198. 227. 233. 238. 242. 265. 281. 288. 297. 300. 301/302 (dazwischen ein Vers
ausgelassen, ein weiterer in den Apparat verbannt). 307. 308. 310. 311. 329. 353. 388. 391. 398. 405. 426. 435. 437. 445.
470. 485. 490. 520. 541. 570. 592. 604. 609. 613. 642. 644. 666. 699. 719. — Mangelnde Zuverlissigkeit entwertet
desgleichen die an sich willkommene Kollektion neuer Hss.-Varianten, die Riddle im Apparat bietet.

2 Zu der reichen und verzweigten Hss.-Verbreitung des Poems vgl. die Verzeichnisse bei Riddle, S. 131 ff. — Ange-
kiindigt, aber noch nicht greifbar ist die Untersuchung von Maria Ester Herrera, La tradition manuscrite du ,,Liber
Lapidum*“ de Marbode de Rennes d’aprés les manuscrits conservés en France (These de Ille cycle, Université de Paris IV —
Sorbonne 1986).

3 Textabdruck nach Riddle, S. 34 bzw. Migne PL, col. 1738f, revidiert anhand der Nachkollation folgender, von
Riddle beniitzter Hss. (die Siglen sind beibehalten):

A = Miinchen, Staatsbibl. clm 2626, f. 3-15

C = Wien, Nationalbibl. 143 (Med. 101), f. 1-12

D = Miinchen, Staatsbibl. clm 23479, f. 4*-10

M = Montpellier, Universititsbibl., Section de Médecine, H 121, f. 50"-55;

sowie unter Beiziehung weiterer Hss. des 12./13. Jhs. aus vorwiegend franzésischem Bereich:
N = Bern, Stadtbibl. 416, f. 5*-15

O = Douai, B.M. 217, f. 119-133

R = Reims, B.M. 1275, f. 106-112"

S = Angers, B.M. 309, f. 7-11

T = Tours, B.M. 789, f. 47'-58"
- Die Interpunktion, bei Riddle bzw. Migne oft unklar und sogar irrefithrend, ist durchwegs erneuert.

* Die Wiedergaben in Deutsch profitieren von einem Ubersetzungsentwurf, den Charlotte Gschwind-Gisiger einem
Ziiricher Marbod-Seminar, 1984/85, vorgelegt hat. — Die Riddles Text beigegebene englische Nachdichtung von
Charles W. King (London 1860) kann den Zweck einer Ubersetzung nur bedingt erfiillen, zumal ihr ein abweichender
Marboddruck (von Johannes Beckmann, Géttingen 1799) zugrunde liegt.

5 Der Bezug auf Tiberius Claudius Nero (dessen Vorname sich metrisch nicht einfiigen lieB) wird von Marbod durch
Einschub von Vs. 2 verdeutlicht. Der angebliche Briefwechsel zwischen Evax und Tiberius (ediert und tibersetzt bei
Riddle, S. 28-30; jetzt auch bei Halleux, s. folgende Anmerkung) geht in mehreren Hss. dem Marbodtext voraus.

14%



212 Hans F. Haefele

Wichtigster Hinweis, den der Auftakt enthilt, ist der Name Evax. Mit ihm ist, in quellen-
kundlichem Sinne, die lateinische Ubersetzung des griechischen Steinbuches Damigeron bezeich-
net’. Die im 5. oder 6. Jahrhundert entstandene Kompilation blieb nicht unverindert, sondern
erfuhr in der Folge einige Umgestaltungen. Eine fritheste Version, von drei Handschriften
reprisentiert, scheint italienischen Ursprungs zu sein. Eine zweite, inzwischen ebenfalls dreifach
zu belegen, weist mindestens teilweise nach England’ und ist dadurch charakterisiert, daB die
Steine annihernd alphabetisch aufgefiihrt werden®. Nach Robert Halleux war es diese systemati-
sierte Evax-Fassung, die Marbod fiir seine Versifizierung zu Gebote stand”; wohingegen Peter
Kitson erwigt, ob er nicht vielmehr {iber eine weitere, inzwischen freilich verschollene Redak-
tion verfiigte!".

Wie dem letztlich auch sei, feststeht: das Buch des sagenhaften Kénigs Evax vermittelte ihm,
in welcher Form immer, einen wesentlichen Teil der Stoffgrundlage. Dafiir haben wir sein
ausdriickliches Zeugnis, wenn er fortfihrt:

5 Hoc opus excerpens', dignum componere duxi'!
Aptum gestanti forma breviore libellum . . .

f) excipiens PL.

—,Daich dies Werk ausschrieb, hielt ich es fiir bedeutend genug, um daraus ein kleines Buch zu
gestalten, dem Beniitzer willkommen durch seine knappere Form . . .¢
Diesen Worten gemil hitte Marbod sich Ausziige gemacht'?, sich also nur Teile notiert und
nicht das Ganze kopiert. Ihm schwebte eine Art Handbuch vor, ein kleines Vademecum, mehr
oder weniger fiir den praktischen Gebrauch gedacht, doch zugleich vorbehalten einem Kreis von
Eingeweihten:
7 Qui mihi® praecipue® paucisque pateret amicis.
Nam maiestatem” minuit, qui mistica vulgat;
9 Nec secreta manent, quorum fit conscia turba.

2) me praccipuis C. h) magestatem C.

- ,Vornehmlich mir und ein paar Freunden sollte es zu Diensten stehen. Denn Erhabenes
schmilert, wer Geheimlehre unter das Volk bringt; und nichts kann Geheimnis bleiben, wovon
die Menge Mitwisserin wird’.

Der esoterische Standpunkt, wie er hier zum Vorschein kommt, mag zunichst tiberraschen.
Mit Idee und Intention eines ,Lehrgedichtes’ wenigstens scheint er kaum vereinbar zu sein.

¢ Ausgabe und Ubersetzung von Robert Halleux, in: Les lapidaires grecs. Texte établi et traduit par Robert Halleux et
Jacques Schamp (Paris 1985), S. 191-297.

7 Vgl. Peter Kitson, ,,Lapidary Traditions in Anglo-Saxon England: part I, the background; the Old English Lapi-
dary®, Anglo-Saxon England 7 (1978) S. 17f.

8 Zu den Hss. und Hss.-Gruppierungen vgl. Halleux, Les lapidaires, S. 193-207.

? Robert Halleux, ,,Damigéron, Evax et Marbode. L’héritage alexandrin dans les lapidaires médiévaux®, Studi
Medievali, ser. 3, t. XV (1974), S. 341ff.

1 Kitson, Lapidary Traditions, S. 55ff.

" Fiir die Verbindung dignum ducere (nach der sich auch die Zeilengliederung richtet) vgl. die Wendung aus einer
bischoflichen Verfiigung Marbods, a. 1116: Ad futurorum notitiam scribere dignum duxi eqs. (PL 171, col. 1781).

"2 Den Exzerptcharakter unterstreicht ebenso entschieden der kleine Epilog mit seinem Hinweis auf die zahlenmiBig
genau begrenzte Auswahl von Steinen, Vs. 709-711 (wo Vs. 709 excerpta statt excepta [PL, Riddle] zu lesen ist).



Zum Lapidarius des Marbod von Rennes 213

Indessen ist zu beriicksichtigen, dall — anders als etwa in Marbods De ornamentis verborum® — die
behandelte Materie nicht aus den trivialen Grundwissenschaften stammt, auch nicht aus dem
wohl hoher kotierten Quadrivium, sondern aus Medizin und Naturgeschichte als exklusiven
Sparten und fast schon Arkandisziplinen, zu deren ErschlieBung man im Zeitalter der Frithscho-
lastik gerade erst unterwegs war. Es ist dieses BewuBtsein, das Marbods Prologverse erfiillt und
prigt, wenn er die Kenntnisse in der Edelsteinkunde als mistica bezeichnet und vor ihrer Vulgari-
sierung eindringlich warnt. Immerhin wird man ihn im Folgenden dann, wo er den Kreis seiner
Leser auf das engste eingeschrinkt wissen will, nur cum grano salis verstehen diirfen und die
Nennung der ,heiligen Dreizahl® ihrerseits fiir eine Art bewufter Mystifizierung zu nehmen
haben'. — Z. 10ff:

Hunc tribus, ut multum, dandum sancimus amicis.
11 Qui numerus sacer est, et nos sacra pandimus illis,
Qui secreta Dei servando decenter honorant,
13 Quos gravitas morum, vite commendat® honestas.

i) honorent AMORT. k) commendet AMT.

— ,Das kleine Buch weihe ich zum Geschenk drei Freunden hochstens. Die Zahl ist heilig, und
Heiliges offenbare ich ihnen, die Gottes Geheimnisse, indem sie sie wahren, geziemend chren,
und die Sittenstrenge auszeichnet und ehrbares Leben’.

Der Adressatenkreis, an den Marbod denkt, ist ein Kreis Ausgewihlter, fiir deren Selektion
das Gewicht ihrer Persénlichkeit maBgebend ist, maBgebend sein soll. Als Kiinder verborgenen
Wissens liegt Marbod viel, wenn nicht alles daran, daB sein Werk in die Hand Berufener
gelange, die in den Steinen und deren Kriften das Arkanum des Gottlichen zu ehren wissen. Mit
dieser Ausrichtung auf die secreta Dei hin — die vielleicht nicht zufillig genau in der mittelsten
Zeile dieses Proomiums angesprochen sind — erscheint jeglicher Mibrauch des Magisch-Ok-
kulten, ja auch nur schon der Gedanke daran, von vorneherein abgewehrt und grundsitzlich
ausgeschlossen.

Von da aus auch kann Marbod gleichsam frei und unbesorgt zum Preis seines Themas anset-
zen. Er tut dies im zweiten, abschlieBenden Prologteil (Z. 14ff.), wobei er den medizinischen

Aspekt der Gemmologie erstaunlich weit in den Vordergrund riickt':

Occultas etenim lapidum cognoscere vires!,

15 Quarum™ causa latens effectus dat manifestos,
Egregium quoddam” volumus rarumque videri:

17 Scilicet hinc sollers® medicorum cura iuvatur,
Auxilio lapidum morbos expellere docta®,

19 Nec minus? inde dari cunctarum’ commoda rerum
Auctores perhibent, quibus hec perspecta® feruntur.

21 Nec dubium cuiquam debet falsumve® videri,
Quin sua sit gemmis" divinitus’ insita virtus":

23 Ingens est herbis virtus data, maxima gemmis.

13 PL 171, col. 1687-1692. Das Lehrstiick von den rhetorischen Figuren entstammt Marbods Magisterzeit.

4 Méglicherweise spielt auch ein Reflex aus dem ersten Prosabrief von Evax/Damigeron mit herein: Tu itaque custo-
di . .. mysterium summi altissimi dei (Halleux, Les lapidaires, S. 230). Nach Karl-Willy Wirbelauer, Antike Lapidarien (Diss.
Berlin 1937), S. 48, deutete der summus altissimus deus urspriinglich auf den dreimal groBen Gott der Agypter, Hermes
Trismegistos.

!> Dazu allgemein John M. Riddle, ,,Lithotherapy in the Middle Ages. Lapidaries Considered as Medical Texts,
Pharmacy in History 12 (1970), S. 39-50.



214 Hans F. Haefele

1) causas S. m) Quorum A O. n) quiddam C M OS; quidem R. o) solers A PL Riddle. p) doc-
tor N. q) tamen C. r) certarum O SPL. s) perfecta NR; prospecta S. t) falsumque CNT;
fallumque Riddle. u) virtus . . .gemmis so umgestellt C N. v) divinitas Riddle.

- ,Und wirklich, die geheimen Krifte der Steine zu erkennen, deren verborgenes Prinzip sicht-
bare Wirkung zeitigt, das darf, meine ich, als etwas ganz Erlesenes und Kostbares gelten. Zum
einen kommt es ja der praktischen Kunst der Arzte zustatten, wo sie geschult ist, Krankheiten
mit Hilfe der Steine zu vertreiben; und zum anderen, sagen die Meister, die dariiber Bescheid
wissen, stelle sich auch in allen iibrigen Dingen'® das Gliick ein. Niemand soll es fiir zweifelhaft
oder unwahr halten, daB den Steinen je ihre Kraft von Gott eingepflanzt ist: Gewaltige Kraft ist
den Kriutern verlichen, die gewaltigste aber den edlen Steinen‘.

Dem auffillig pointierten SchluBvers des Prologs kommt moglicherweise eine eigene literar-
historische Bedeutung zu. Wenn nimlich die virtus gemmarum so unvermittelt mit der virtus
herbarum weniger verglichen als konfrontiert wird, kénnte damit zugleich auf ein entsprechendes
Lehrgedicht der Zeit angespielt sein, mit dessen Autor Marbod also gewissermaBen in Wettstreit
hitte treten wollen. Tatsichlich bildet ein derartiges Gedicht, bekannt unter dem Verfasserna-
men Macer Floridus und dem Titel De viribus herbarum', zu Marbods Jithotherapeutischem'
Opus ein ziemlich genaues ,pharmazeutisches® Pendant. Es beruht inhaltlich auf antiken Quel-
len, wie sie auch Marbod kennt, ist zu Lehrzwecken verfaBt, in ungereimten Hexametern
geschrieben und gliedert sich in einzelne ungleiche Abschnitte, darin Pflanze um Pflanze vorge-
stellt und mit Name, Eigenschaft, Heil- oder Giftwirkung abgehandelt wird. Das Werk, um die
Mitte des elften Jahrhunderts entstanden, war zu Marbods Zeiten bereits verbreitet!®; und da
tiberdies der mutmaBliche Verfasser, Odo von Meung'?, als Kleriker und Arzt im Loiregebiet
lebte, besteht durchaus die Chance nicht nur der Kenntnisnahme von Seiten Marbods, sondern
sogar der direkten und absichtlichen Bezugnahme hier im SchluBvers seines Prologs.

Die Nihe beider Autoren, die sich nicht zuletzt in der Uberlieferung spiegelt®, ist von John
M. Riddle sicher richtig empfunden worden. Wenn er aber noch einen Schritt weiter gehen
mochte und geneigt ist, fiir beide Werke einen einzigen Verfasser, nimlich Marbod, anzunch-
men®', so vermag dieser Identifizierungsversuch schon aus sprachlich-stilistischen Griinden®
nicht zu tiberzeugen; vor allem scheitert er aber an der Unvereinbarkeit zweier Werkkonzeptio-
nen, deren eine ganz auf die Praxis medizinischen Erkennens ausgerichtet erscheint®, wihrend
die andere wesentlich in dsthetischen Kategorien wurzelt.

' cunctae res im Sinne von cuncta = cetera omnia. Die Lesart certarum (statt cunctarum) mit ihrer einschrinkenden Niiance
paBt nicht zu dem Elogenstil an dieser Stelle.

7 Oder De virtutibus herbarum, wie die Uberschrift in den Hss. auch oft lautet. Letzte Ausgabe ist immer noch
diejenige von Ludwig Choulant, Macer Floridus, De viribus herbarum (Leipzig 1832). An Umfang dreimal so groB, erlebte
das Gedicht einen ihnlichen Erfolg wie Marbods De lapidibus, und ihnlich weit auch (u.a. bis Paracelsus) reicht die
Geschichte seiner Nachwirkung.

'8 Schon Sigebert von Gembloux erwihnt das Werk, Catalogus de viris illustribus, § 13, ed. Robert Witte (Bern/
Frankfurt/M. 1974), S. 55.

Y Zu ihm vgl. Max Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters 2 (Miinchen 1923), S. 539-547, sowie
Riddle, S. 7f., mit Hinweis auf neuere Literatur.

? De lapidibus und De viribus herbarum erscheinen in gegen 20 Hss. miteinander verbunden und bilden offenbar einen
eigenen Kanon; vgl. die Liste in Riddles Edition, S. 131f.

! Riddle, S. 7. Von der These zeigt sich die Kritik teilweise angetan, s. Barbara Beigun Kaplan, Isis 70 (1979), S. 464.

2 Den rhetorischen Schliff z. B., wie er Marbods Verse auszeichnet, kennt Odo nicht. Dafiir gebraucht er viel
Griechisches, das bei Marbod wenig hervortritt; vereinzelt benutzte Begriffe konnten aus Odos Gedicht heriibergenom-
men sein.

2 Zum deutlich fachorientierten Interesse in Odos Herbarium vgl. Manitius, Geschichte, S. 541.



Zum Lapidarius des Marbod von Rennes 215

I1.

Einen Begriff von der Darstellungsweise, wie siec Marbod in De lapidibus pflegt, wird ein
bezeichnender Text daraus geben konnen. Die einzelnen Nummern, sechzig an der Zahl*, sind
von unterschiedlicher Linge. Die Extremwerte liegen bei 3 bis 5 und 26 bis 28 Zeilen. Mit seinen
achtzehn Versen gehort das folgende Gedicht zu den vierzehn umfinglichsten Stiicken der
Sammlung. Themastein ist die Edelkoralle®.

XX. De coralio
1 Coralius® lapis est, dum vivit in equore, vimen:
Retibus evulsus® vel cesus acumine ferri
3 Aerc® contacto fit durior et lapidescit®;
Quique' color fuerat® viridis®, modo puniceus fit.

Das Ged. fehlt D; ohne Titel C. a) so AMORS; corralius N; corallius T; corallus CPL
Riddle. b) so AMORST; avulsus CN PL Riddle. ¢) Ere CS. d) so AMORT; contracto S;
contactus CN PL Riddle. f) Cuique PL. g) so AMN O T; vir. f. umgestellt CR S PL Riddle.

— ,Der Korallenstein ist, solange er im Meer lebt, ein biegsames Gewichs: Mit Netzen heraus-
gerissen oder losgeschnitten mit der Schirfe des Messers, verhirtet er unter Beriihrung der Luft
und wird zu Stein; und war seine Farbe zuvor griin, so wird sie nun purpurrot’.

In den Angaben, mit denen Marbod beginnt — Angaben {iber Herkunft und AuBeres der
Koralle — ist unschwer Isidors Beschreibung zu erkennen, mit der sie sich in den Einzelheiten
z.T. eng beriihren®. Die wesentlichen Momente der dulerlichen Kennzeichnung kehren jeden-
falls bei Marbod wieder, allerdings in strafferer Verkniipfung und in dichterer innerer Gespannt-
heit. Stiinden die vier einfithrenden Verszeilen allein fiir sich, sie konnten anstandslos fiir ein
Epigramm hingehen, derart geschickt ist das Paradoxon von Pflanze und Stein, mitsamt der
frappierenden Farbenumwandlung, in Szene gesetzt. Im iibrigen erscheint das Bild von dem
urspriinglich lebendigen ,Gewichs auch lautlich untermalt (vivit in equore vimen), wovon ein
nachklingendes Echo noch die Farbmetamorphose in Z. 4 begleitet (viridis . . .puniceus fit)*'.

An die ,botanische Ursprungsform der Koralle erinnert danach — in einem direkten Ver-
gleich — noch einmal die anschlieBende Verspartie. Diese steht aber nicht mehr unter Isidors,
sondern unter Solinus’ Diktat®, welchem wir Marbod hier schrittweise, einzelnen Stichworten
entlang, nachfolgen schen:

5 Hic" velut arbusti ramusculus' esse videtur
Circa semipedem vix longior inveniendus.

2 Die Beschrinkung auf genau diese Zahl war von Marbod geplant, wie aus den Epilogversen (709-711, Riddle,
S. 91) hervorgeht.

% Abdruck nach Riddle, S. 59 (in dessen Gesamtzihlung = Vs. 312-329) bzw. PL 171, col. 1753; revidiert nach den
oben (Anm. 3) genannten Hss.

% Vgl. Etymologiae 16,8,1: Corallius gignitur in mari, forma ramosus, colore viridi sed maxime rubens. Bacae
eius . . .detractae confestim durantur et rubescunt, tactuque protinus lapidescunt. Itaque occupari evellique retibus solet,
aut acri ferramento praecidi.

27 Derselbe Vers ist auch ein Beispiel fiir den abschnappenden Hexameter, den Marbod sowohl im Lapidarius wie im
Liber decem capitulorum gelegentlich verwendet.

% Vgl. Collectanea rerum memorabilium 2, 41-43: ramuli sunt, quales arborum visimus, ad semipedem frequentius
longi; rarum est pedaneos deprehendi. excluduntur ex illis multa gestamina. habet enim, ut Zoroastres ait, materia haec
quandam potestatem, ac propterea quidquid inde sit, ducitur inter salutaria. curallium alias dicunt: nam Metrodorus
gorgiam nominat. idem quod resistat typhonibus et fulminibus adfirmat.



216 Hans F. Haefele

7 Ex quo finguntur® gestamina commoda multis,
Quippe salutaris portantibus' esse probatur™.

h) Hoc C. i) ramunculus N. k) frringuntur (sic) N; funguntur O. 1) so AM O S T; gestantibus
CNR PL Riddle. m) putatur S.

- ,Die Koralle erscheint gleich einem zarten Buschzweig, miBt um einen halben Fuf3 und ist in
lingerer Gestalt kaum zu finden. Aus ihr werden Schmuckstiicke gefertigt, vielen willkommen,
da ja die Koralle fiir die, die sie tragen, als heilbringend gilt".

Ganz allgemein bezeichnen gestamina ,getragenen Schmuck®, etwa Halsketten, Geschmeide,
Perlen. Nach dem hier angeténten magischen Zauber und im Blick auf Solinus wird an eigentli-
che Amulette zu denken sein. — Noch tiefer in das Gebiet der Magie dringt Marbod mit den
nichsten Versen:

9 Ipsius” est®, ut ait® ZoroastresP, mira potestas;
Et sicut scribit Metrodorus? optimus auctor,
11 Fulmina’, tiphonas tempestatesque repellit
A°® rate® vel tecto vel agro, quocumque' geratur".

n) Illius R. o) ut dixit statt est — ait C. p) so COT; Zoroaster S; Zoroastes AMNR PL
Riddle. q) Methodorus A CS. r) Flumina S. s) A ere N; in rate O; A rare Riddle. t) quodcum-
que O. u) feratur N PL.

— ,Ihr wohnt, wie Zoroaster sagt, wunderbare Macht inne; und so wie Metrodorus® als vor-
zliglicher Gewihrsmann schreibt, wehrt sie von Schiff und Haus und Feld, wo immer man sie
bei sich fiihrt, Blitz, Sturm und Ungewitter ab‘.

Die Nennung der beiden antiken Autorititen erfolgt offensichtlich noch aus dem Zusammen-
hang mit der zitierten Solinus-Stelle heraus®, indes die Sachinformationen selbst aus Evax/
Damigeron geschopft sind® — und zwar bis zum SchluB des Gedichtes hin®

13 Ast” in vinetis aspersus et inter olivas
Aut a ruricolis cum™ semine" iactus in agros®,

15 Grandinis avertit calamis contraria tela,
Multiplicans fructus, ut fertilitate redundent.

17 Umbras demonicas’ ac” Tessala” monstra repellit.
Introitus prestat faciles finesque secundos®.

v) Aut MT. w) consemine C. x) so MORST PL; agrum C; agro N; agris A; argis Riddle.
y) demonias N. z) so ACNRST; et Thessala M O PL Riddle.

* Unklar bleibt — schon bei Solinus —, wer damit gemeint ist: Metrodor von Chios oder Metrodor von Skepsis? Vgl.
Halleux, Les lapidaires, S. 111 Anm. 2.

¥'S.0. Anm. 28.

*! Einzig der Begriff typhon (Z. 11), in Evax nicht belegt, weist auf Solinus (bzw. Plinius, Naturalis historia 2, 131)
zuriick.

# Vgl. Evax/Damigeron VII 6-11, ed. Halleux S. 243: .. .et securum facit gestantem cum et facile impetrantem et
introitum facile habentem. Practerea . . .contritus et seminatus cum frumento aut hordeo aut aliquo fructu amovet de
terra grandinem et omnem perniciosam tempestatem. Insuper in vineis aut olivetis diespersus repellit omnem exitiosum
impetum ventorum. In domo autem positus conservat cam ab omni maleficio et umbris demoniorum et vanis sompniis
et fulminum ictibus. In nave hoc si habueris multum efficacior eris. Resistit autem ventis et tempestatibus et turbinibus.

3 Die drei Zusatzverse in C, in Riddles Apparat aufgefiihrt, sind identisch mit den SchluBversen von Ged. XX VI, De
silenite, Vs. 392-394 (und danach zu verbessern: per detrimenta; in Perside).



Zum Lapidarius des Marbod von Rennes 217

— ,Aber in die Weinberge oder zwischen die Olivenbiume gestreut oder von den Landleuten
mit der Saat auf die Acker geworfen, hilt sie verderblichen Hagelschauer fern von den Frucht-
halmen und mehrt ihren Ertrag, daB sie iberquellen vor Fiille. Die Koralle vertreibt dimonische
Schattengeister und zauberische Schreckgestalten®. Leichten Beginn gewihrt sic und cin gliick-
liches Ende’.

Soweit das Gedicht iiber die Koralle. Sein Befund erhirtet die im Prolog gebotenen Erklarun-
gen zu dem Buch Evax und dessen entscheidender Funktion in Marbods Werkkonzept. Er
erhiirtet in der Tat die Bedeutung dieser spezifisch ,magischen’ Quelle® fiir den Liber lapidum
und bestitigt zugleich den Exzerptcharakter ihrer Benutzung durch den Dichter™.

Ein noch genaueres Licht auf Marbods exzerptorische Technik kénnte dabei das folgende
isoliert {iberlieferte Textstiick werfen:

Huius lapidis haec est virtus, ut ait Zodoaster [sic] et Metrodorus: portantibus salubris est;
fulmina, typhona et aquaticos serpentes fugat a nave vel a tecto vel ab agro, quocumque
geratur. Tritus et aspersus in vineis et inter olivas avertit grandinem, dat illis fertilitatem, pellit
umbras daemonicas et monstra quaclibet. Dat bona initia ad quaclibet officia, perducit ad
finem incepta: novem sunt virtutes’’.

Just zu Marbods Korallengedicht, Vs. 8-18 sich fiigend, ist die Notiz in ihrem Form- und
Sinncharakter dennoch nicht leicht einzuschitzen. Fiir Pitra galt sic als Scholion zum Marbod-
text, fiir Bidez/Cumont als cine Prosaredaktion. Nach neuestem Standpunkt dagegen wire sie
cine bloBe Paraphrase® des Teilgedichts: eine Deutung, die ihrerseits noch einige Widerspriiche
zu 16sen hitte. Vor allem die auffilligen Zusitze tiber die , Wasserschlangen’
Wunderkrifte* durchbrechen eindeutig die Norm einfachen, selbstverstindlichen Umschrei-
bens. Andererseits muBl befremden, daB3 die Textvariierung nicht oder nicht in dem erwarteten
MaBe davon Gebrauch macht, ungewdhnlichere Vokabeln durch bekanntere, vertrautere zu
ersetzen. So ist das rare und fremdartige typhon belassen worden, wihrenddem ratis, immerhin
geliufiges Wechselwort fiir navis, gegen dieses ausgetauscht erscheint — und fectum (statt domus),
in fortgesetzter Inkonsequenz, hinwiederum stehen bleiben durfte.

Endlich sind in der Prosawiedergabe empfindliche Liicken zu konstatieren. Fiir die Verszeilen
14 bis 16 z. B. reduziert sich die Nachbildung auf die Ubernahme der einen Wendung avertit
grandinem und des einzelnen Begriffs fertilitas. Dancben entfiel alles andere, und das heifit die
ganze poetische Ausgestaltung, die gerade in diesem Abschnitt durchaus Marbod gehort. Dem
Gedicht gegeniiber trigt der ,Paralleltext’ — um ihn vielleicht so zu nennen — etwas Vorliufiges
an sich. Mit seinen Zusitzen und Abstrichen, seinen Erweiterungen und Kiirzungen gleicht er
nicht unbedingt einer Paraphrasierung. Eher 3Bt er an eine Vorstufe der Versifikation denken,
an einen Entwurf, in dem bestimmte Exzerptstiicke programmatisch zusammengefaB3t sind und
die poetischen Umrisse eines Versgebildes sich bereits abzuzeichnen beginnen. — So betrachtet,
wiese das zufillig erhaltene Prosastiick am Ende in Marbods eigene Werkstatt.

und die ,neun

3% Tessala monstra: so in Anlehnung wohl an Horaz, Epist. 112, 209 nocturnos lemures portentaque Thessala rides.

3 DaB fiir die weiteren Bewandtnisse wie Form, Farbe, Ausschen der Steine andere Quellen (v.a. Isidor und Solin)
beigezogen sind, geht aus dem Prolog nicht hervor, wird aber deutlich aus Angaben Marbods in den Gedichten selbst;
vgl. VIII, Vs. 11 (= 171 Riddle); XV, Vs. 4 (= 238 Riddle).

3 Von allen Angaben in Evax VII 1-14 sind knapp die Hilfte in die Versifikation cingegangen.

7 Aus Cod. Parisin. BN. lat. 8817, f. 28, publiziert von Jean Baptiste Pitra, Spicilegium Solesmense 111 (Paris 1855),
S. 392; wiederabgedruckt und als Zoroaster-Fragment eingereiht bei Joseph Bidez/Franz Cumont, Les mages hellénisés 11
(Paris 1938), S. 199 (s. Halleux, Les lapidaires, S. 316).

¥ Halleux, Les lapidaires, S. 242 Anm. 1.

% Thre Erwihnung scheint speziellere Kenntnisse (etwa der Lithica; s. Wirbelauer, Lapidarien, S. 4f.) vorauszusetzen:
Kenntnisse, wic sie gelegentlich Marbod selbst verrit; vgl. Kitson, Lapidary Traditions, S. 58 ff.



218 Hans F. Haefele

II1.

Aufgrund ihrer Fundierung in verhiltnismiBig breitem Wissen® ist der Versdichtung Mar-
bods zu bescheinigen, daB sie wirkliche Lehrdichtung sein will und darauf angelegt ist, echten
naturwissenschaftlichen Stoff zu vermitteln (wie absurd auch immer dieser Stoff von heute aus
geschen sein mag).

Der quasiwissenschaftlichen Absicht des Verfassers entspricht die im ganzen zuriickhaltende
dichterische Sprache. Es ist eine Sprache, die vorab im Dienste der Verstindlichkeit steht, die
bedacht ist auf Richtigkeit im Ausdruck und sich vor dem Unprizisen ebenso hiitet wie vor dem
Allzugesuchten; es sei denn, dieses stiinde (wie etwa im Falle von fyphon, s.0.) bereits in der
Vorlage und bicte ein besonders reizvoll exotisches Moment. Auf der anderen Seite weil Mar-
bod natiirlich, wie nahe in einem Lehrgedicht die Gefahr des Spréden und Trockenen liegt*!.
Um ihr zu begegnen, ist er darum auch stets bestrebt, den Eindruck des Gefilligen nie verblas-
sen zu lassen und das delectabile, das hier vor allem im Formalen liegt, sozusagen gleichmiBig am
Glimmen zu halten. Er sucht also auf seine Weise das Rezept des Horaz zu realisieren, welcher
die Mischung von ,ntitzlich® und , gefillig* als das beste literarische Prinzip empfohlen hat:

Omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci®
— ein Satz, der per se der Lehrdichtung und gerade ihr héchsten Rang zusichert.

Abgestimmt auf das schwebende Gleichgewicht, das zwischen dem utile und dem dulce
herrscht, herrschen soll, begniigt sich Marbods Rhetorik mit relativ sparsamen Demonstratio-
nen. Etwas gehobener erscheint der poetische Duktus in Passagen der rein duBeren Beschrei-
bung, wo Marbod sich anscheinend bewult um einen héheren Grad der Anschaulichkeit, aber
auch der Asthetisierung bemiiht®. In dieser Art der Stilhaltung trifft sich der Liber lapidum mit
dem Liber decem capitulorum™, dessen Schépfung Marbod selber unter die Satzung rednerischer
Klarheit, Korrektheit und Eleganz stellte, nachdem er der kiinstlichen Form des Leoniners
abgeschworen hatte:

Nam lex scribendi recte tria postulat: ut sit
Perspicuum vitioque carens ac schemate vernans;
Quod qui consequitur fit dulcis et utilis idem

Et retinere potest animos auresque legentum®.

Reimlos wie hier ist der Hexameter auch im Steinbuch gebaut; auBerdem zeigt er die gleichen
inneren Strukturen und teilt sogar mit der anderen Dichtung eine Reihe gleichlautender Halb-
verse und Versschliisse*. Trotz so ersichtlicher Beriihrungen hat man die beiden Werke bisher
kaum in einem gemeinsamen Lichte schen wollen. Man empfand sie nach ihrer christlichen bzw.
nichtchristlichen Grundstimmung fiir durchaus ungleichartig und von daher auch zeitlich nicht

“ Eine niitzliche Ubersicht iiber die von Marbod erfaite gemmologische Literatur gibt, fiir jeden einzelnen Stein,
Kitson, Lapidary Traditions, S. 59 Anm. 2.

# Hier mochte ihm Macer Floridus warnendes Beispiel sein; vgl. oben S. 214.

2 Ars poetica, 343.

* Lehrreich ist hier jeweils der Vergleich mit Isidor, wie das Korallengedicht zeigt (oben S. 215f.) oder etwa, als
Seitenstiick, das Gedicht tiber die Perlen (L. De unione, Riddle S. 84; dazu Isidor, Etymologiae 16, 10, 1).

* Marbod, Liber decem capitulorum, ed. Rosario Cloetta (Rom 1984).

* Liber decem capitulorum I 37-40, Cloetta S. 66f. Abkehr vom leoninischen Vers: 1 17ff., S. 62ff. — Deutsche Uberset-
zung der Verse I 1-41 von Horst Kusch, Einfiihrung in das lateinische Mittelalter T (Berlin 1957), S. 239f.

“ Beispiele aus den oben zitierten Marbodtexten: Liber d(ecem) c(apitulorum) 133 schemate vernans = Liber I(apidum)
651; Liber 1. 13 vitae honestas = Liber d.c.IV 61; Liber I. 321 optimus auctor = Liber d.c. 11 158. Weitere Dubletten — sie
lieBen sich wohl vermehren — verzeichnet Cloetta in seiner Edition des Liber d. c.



Zum Lapidarius des Marbod von Rennes 219

zusammengehérig, sondern voneinander geschieden als philosophisches Alterswerk (Liber decem
capitulorum) und als Werk der fritheren oder spiteren Magisterzeit (Liber lapidum)¥. Indessen ist
eine solche Differenzierung ernstlich nicht zu begriinden. Christenglaube und wissenschaftliche
Anschauung sind auch und gerade im Mittelalter keineswegs unvereinbar. Mystik und Magie,
Wunder und Zauber schlieBen einander nicht aus*®; sie lassen sich sehr wohl zusammenfiigen,
wie Marbod im Prolog einem kundigen, auserwihlten und glaubenstiichtigen Publikum ausein-
anderzusetzen weil.

Schon die Thematik des Liber lapidum verbietet es, in ihm ein Frithwerk oder ein Werk fiir die
Schule zu sehen. Weder in ein Fach des Triviums noch in ein Fach des Quadriviums weisend,
stellt dies Lehrstiick iiber Gemmologie und Heilkunde héhere Anspriiche als gewdhnlich, und
zwar an den Leser so gut wie an den Verfasser selbst, den man sich aufgrund seiner Bildung
jedenfalls nicht als jungen Schulmeister, sondern als gereiften Mann zu denken hat. Nichts
spricht im Grunde dagegen®, aber einiges dafiir’’, da Marbod, als er das Buch Evax exzerpierte
und versifizierte, bereits in Amt und Wiirden eines Bischofs war (seit 1096)°'. Ganz dhnlich hat
ja auch, um eine zeitgendssische Parallele anzufiihren, Theoderich von Saint-Trond den Solinus
ausgeschricben und in Verse gebracht’®, nachdem er bereits zum Abt erhoben war (1099;
1107).

Letztlich entscheidend ist hier vielleicht der formale Aspekt. Mit seinen iiber 700 klassisch
strengen, den leoninischen Reim peinlich vermeidenden Hexametern markiert Marbods Stein-
buch gleicherweise jene dichterische Neuorientierung, von der sein Zehnkapitelbuch in einem
bekenntnishaften Abschnitt spricht®. Es riickt dieser Altersdichtung zeitlich offenbar ganz nahe,
ja sogar hinter sie, falls die Absichtserklirung dort® als unmittelbarer Vorsatz und Neubeginn
zu fassen ist. Die Werkchronologie, wie sie zu Marbod gewdhnlich geboten wird®, wire danach
zu modifizieren, und insbesondere hitte man De lapidibus nicht mehr im unmittelbaren Gefolge
von Marbods Jugend- und Schulgedichten zu betrachten und zu beurteilen.

47 Zu den bisherigen Datierungen vgl. Riddle, S. 2f.; Kitson, Lapidary Traditions, S. 12 Anm. 5.

#® Vgl. Jacques Le Goff, «Le merveilleux», in: L’imaginaire médiéval. Essais (Paris 1985), S. 17-39, bes. 29f.

# Als nicht stichhaltig ist Riddles Hinweis (S. 2) auf zwei angeblich noch vor 1096 entstandene Hss. des Lapidarius zu
betrachten; s. Hubert Silvestre, Scriptorium 35 (1981), S. 146.

50 Mit einer Spitdatierung entfillt nicht zuletzt die chronologische Schwierigkeit, wie sie aus Marbods Kenntnis des
Constantinus Africanus (s. Riddle, S. 3) resultiert.

51 Als sichtlich hochrangige, ihm aber gleichgestellte Kollegen erscheinen auch die im Prolog (Z. 10ff.) anvisierten
,Freunde‘. Ob dabei nicht im besonderen an Hildebert von Lavardin, Bischof (ebenfalls seit 1096) von LeMans, zu
denken wire? In einer Reihe von Hss. (s. Riddle, S. 3) Liuft De lapidibus sogar unter Hildeberts Namen.

52 Vgl. Manitius, Geschichte, 3 (1931), S. 709f.

53 Liber decem capitulorum 1 1-42, ed. Cloetta, S. 59-68.

5 ib. 1 16f., S. 62: Ergo propositum mihi sit neque ludicra quaedam/Scribere nec verbis aures mulcere canoris; 141, S. 67: Hoc
genus ergo mihi posthac propono sequendum.

55 Namlich seit der — nach wie vor lesenswerten — Biographie von Léon Vincent-Ernest Ernault, Marbode, évéque de
Rennes. Sa vie et ses oeuvres (Rennes 1889).



-
Il oL
B we B
N &

o el e




COLETTE JEUDY

LE CARMEN 111 D’ALCUIN ET L’ANTHOLOGIE DE MARTIAL DU MANUSCRIT
522 (502) DE LA BIBLIOTHEQUE MUNICIPALE D’ANGERS.

Poursuivant nos recherches sur la tradition manuscrite des commentaires de Remi d’Auxerre
(t vers 908)!, nous avons eu la joie de découvrir a Angers, dans un manuscrit scolaire du IX-Xe
sidcle, sur un feuillet assez usé et resté blanc A 'origine, deux textes fort intéressants ajoutés au
Xle siecle: le Carmen 111 d’Alcuin, qui n’avait pas jusqu'a présent de tradition manuscrite
connue, et une anthologie assez personnelle de sept épigrammes de Martial.

Le manuscrit 522 de la bibliothéque d’Angers® est un manuscrit scolaire en parchemin assez
épais, de quatre-vingt dix feuillets mesurant environ 265 mm de long sur 190 mm de large. La
justification est de 190 mm de long sur 90 mm de large, a raison de vingt — et — une lignes de
texte par page. Tout autour, des marges asscz larges ont été réglées 2 la pointe seche en méme
temps que le texte, pour un commentaire marginal abondant surtout aux f. 1-3v® et 37v°-33.
Seule I'initiale du f. 1 dessinée 3 I'encre est légerement ornée, les autres initiales sont aussi a
P’encre ou parfois rubriquées. Les titres en capitales et onciales rubriquées, parfois rehaussées de
vert sont assez nombreux, surtout pour le Carmen Paschale de Sédulius aux f. 37v°-84v°. Ocuvre
de plusicurs copistes de ’Ouest de la France au IXe-Xe sitcle, d’aprés M. Bischoff?, ce recueil
scolaire regroupait i 'origine deux auteurs copiés ensemble: Bede avec ses deux traités de
métrique, le De arte metrica aux f. 1-26v° et le De Schematibus et tropis aux f. 26v°-35v°*, puis le
poete chrétien Sédulius avec son Carmen Paschale® aux f. 37v°-84v° et ses hymnes aux f. 84v°-87
et 87-88v°. Dans la deuxieme moitié du Xe siécle, on a ajouté aux f. 88v°-90v°® le début de
I’ Institutio de nomine, pronomine et uerbo de Priscien, avec un accessus de trois lignes dans la marge
supérieure du f. 88v°°. Notre attention avait d’abord été attirée par les gloses sur le De arte metrica
de Bede, qui sont extraites du commentaire de Remi d’Auxerre, et par le riche commentaire
marginal au Carmen Paschale de Sédulius, qui pouvait étre aussi l’ocuvre de Remi. Nous avons
alors étudié de plus pres les additions portées au Xle siecle 3 la fin de Bede et avant le début de
Sédulius sur les feuillets 36r°=36v° et 37r°, restés blancs 2 I'origine. Certaines de ces additions,

1 Sur les commentaires de Remi d’Auxerre, cf. entre autres Remigii Autissiodorensis commentum in Martianum Capellam
libri I-11, ed. C. E. Lutz (Leiden 1962), S. 11-16; C. Jeudy, article «Remi d’Auxerre», Dictionnaire de Spiritualité, X111, 86
(Paris 1987), col. 337-340.

2 Description du manuscrit dans le Catalogue général des Manuscrits des bibliotheques publiques des Départements XXXI
(Paris 1898), S. 359; M. L. W. Laistner et H. H. King, A Hand-List of Bede Manuscripts (Ithaca-New York 1943), 134; C.
Jeudy, «L’Institutio de nomine pronomine et uerbo de Priscien: manuscrits et commentaires médiévaux«, Revue d’histoire
des textes 2 (1982), 89; M. Passalacqua, I Codici di Prisciano, Sussidi eruditi XXIX (Rome 1978), S. 5 n° 7; C. B. Kendall,
Bedae Venerabilis opera Pars I: Opera didascalica, Corpus Christianorum. Series Latina, CXXIII A (Turnhout 1975).
S.62n° 7 et S. 78 n°® 12; description compléte par C. Jeudy et Y.-F. Riou, Les manuscrits classiques latins des bibliothéques
publiques de France I (Paris 1987).

* Nous exprimons a2 M. Bischoff toute notre reconnaissance pour les précieux renseignements qu’il nous a donnés sur
ce manuscrit.

* Ed. C.B. Kendall, op. cit. supra, note 2. Les gloses sont extraites du commentaire de Remi d’Auxerre, cf. S. 78, n°
12 (M. H. King).

5 Sedulii opera omnia, éd. lohannes Huemer, Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum X (Wien 1875), 41-168
(ignore ce manuscrit).

¢ Cf. C. Jeudy, op. cit. supra, note 2.



222 Colette Jeudy

surtout celles du feuillet 37 n’ont pas été jusqu’a maintenant décrites par les catalogueurs, alors
que ce feuillet assez usé contient en fait deux textes importants: le Carmen 111 d’Alcuin et une
anthologie des Epigrammes de Martial.

Déja au f. 36v°, apres le De sideribus du Ps. Priscien (Anthologia Latina, n° 679), ont été ajoutés
dans la premiere moitié du Xle siecle, deux vers de Martial, un vers d’Ovide et le début de
I'Oratio Dominica:

— Ficosa est uxor, ficosus et ipse maritus,

Cum sint ficosi pariter iuuenesque senesque (MARTIALIS, Epigr., VII, 71, v. 1 et 5).
— Quam legis unde tibi mutatur epistula queris (OVIDIVS, Ex Ponto, III, 5, 1).
— Pater qui es in celis (avec neumes).

En téte du f. 37, un copiste d’Angers du Xle si¢cle a transcrit sur ce feuillet usé, blanc i
lorigine, le Carmen 111 d’Alcuin:

ORGIAE LECTIONIS SOPHIE HEBRIETATIS.
Hic tu per stratam pergens subsiste, uiator,

Et paucos uersus studiose perlege, lector,:

Ianua, quam cernis, duplici ditatur honore:

Haec ad cauponem ducit potare uolentem,

Ad sedem sophie ducit haec scire uolentem.

Elige, quod placeat tibi nuntiat esse uiator,

Aut potare merum sacros aut discere libros.

Si potare uelis, nummos prestare debebis,

Discere si cupias, gratis, quod quaeris, habebis.

Ce poeme a été édité par E. Diimmler’, en huit hexamétres, d’aprés les éditions d’André
Duchesne en 1617 et de Johann Froben en 1777, sans manuscrit de base conservé. Il avait bien
remarqué qu’il manquait le cinqui¢me vers, qu’apporte le manuscrit d’Angers. Le titre est assez
surprenant et veut montrer qu’on peut s’enivrer de lecture et de sagesse, comme de boisson.
Alcuin s’adresse directement au lecteur pour I'avertir et le maintenir si possible dans le bon
chemin, le bon choix. Son inscription se présente comme un poteau indicateur donnant i choisir
entre deux chemins, celui qui meéne a la taverne d’une part, celui qui conduit a la bibliotheque
d’autre part. Il n’oublie pas son réle de maitre, mais le fait avec humour et sa conclusion sur la
gratuité de la lecture et de la sagesse est particulirement significative.

La version du manuscrit d’Angers confirme certaines corrections de Diimmler comme stratam
au v. 1 et merum au v. 7 Au v. 2 «Et paucos uersus studiose . ..» est une variante tout i fait
possible, d’autant plus qu’Alcuin peut avoir envoyé le poéme 2 différentes écoles. Au v. 3, ianua
est certainement la bonne lecon et permet de corriger Diimmler. Le v. 5 donne enfin son sens
complet au poéme. Seule la fin du v. 6 pose probleme: nuntiat esse n’a guére de sens, nunc iter ecce
est certainement meilleur.

Sur le méme feuillet, le copiste a ajouté apres le poéme d’Alcuin, des extraits des Epigrammes de
Martial, dont voici le texte:

[1] Ficosa est uxor, ficosus et ipse maritus,
Filia ficosa est et gener atque nepos,
Nec dispensator nec uillicus ulcere turpi
Nec rigidus fossor, sed nec arator eget.

7 Alcuini carmina, ed. E. Diimmler, M. G. H., Poetae latini aevi carolini (Berlin 1881, réimpr. 1964), 343, n° CXI.
Analyse philologique du poe¢me par H.D. Burghardt, Philologische Untersuchungen zu den Gedichten Alkuins, (Diss.)
(Heidelberg 1960), 233, 255-257.



Le Carmen 111 d’Alcuin et I'anthologie de Martial 223

Cum sint ficosi pariter iuuenesque senesque,
Res mira est, ficos non habet unus ager
(VII, 71; Schaller et Konsgen®, n° 5103)

[2] Omnia promittis, cum tota nocte bibisti;
Mane nihil prestas. Pollio, mane bibe.
(XI1, 12; Schaller et Kénsgen, n® 11263).

[3] Vxor, uade foras, aut moribus utere nostris.
(X1, 104; I; Schaller et Kénsgen, n® 16955).

[4] Tota mihi dormitur hiemps et pinguior illo
Tempore sum, quo me nil nisi somnus alit.
(X111, 59; Schaller et Kénsgen, n°® 16416).

[5] Inguina torquati tardant hebetantque palumbi:
Non edat hanc uolucrem <qui> cupit esse sa <lax>.
(XIII, 67; Schaller et Kénsgen, n°® 8109).

[6] Non amo te, Sabidi, nec possum dicere quare:
Hoc tantum possum dicere, non amo te.
(I, 32; Schaller et Konsgen, n° 10365).

[7] Vtere lactucis et mollibus utere maluis:
Nam faciem durum, Phoebe, cacantis habes.
(I11, 89; Schaller et Konsgen, n° 16927).

L’anthologie de Martial a été transcrite 2 la suite du poeme d’Alcuin, mais seulement dans la
partie droite du f. 37, en écriture de plus petit module. Le début est marqué en marge par un
signe de chapitre. Les vers sont copiés par groupe de deux sur une seule ligne et la fin d’une
partie d’entre eux a été rognée ou ajoutée en marge. Le choix des épigrammes est assez surpre-
nant et montre que le copiste avait certainement sous les yeux un manuscrit des Epigrammes de
Martial ou i défaut un florilege. Les manuscrits des VIle-IXe si¢cles” qui nous sont parvenus
attestent que Martial n’était pas inconnu pendant le haut Moyen Age, méme s’il ne faisait pas
partie des auteurs scolaires, comme Perse, Stace, Horace et]uvénalw. Une enquéte rapide nous a
permis de constater que toutes les épigrammes du manuscrit d’Angers figuraient dans un flori-
lege de Martial, copié vers 850 d’apres M. Bischoff, en France, dans la région de la Loire et peut-
étre A Fleury d’aprés K. De Meyier. Il s’agit du manuscrit Voss. lat. 4° 86 de la bibliotheque
universitaire de Leiden, qui constituait auparavant un tout avec le manuscrit Reg. lat. 133 de la
Bibliotheéque Vaticane!!. Dans le manuscrit de Leyde (sigle R des éditions), on trouve des
extraits des livres IV-XIV aux f. 99v°-105 et des livres I-IV aux f. 105v°-108v°, tous précédés de
titres. Voici le tableau de concordance avec les épigrammes d’Angers:

8 Schaller et Kénsgen = D. Schaller et E. Konsgen, Initia carminum Latinorum saeculo undecimo antiquiorum. Bibliogra-
phisches Repertorium fiir die lateinische Dichtung der Antike und des fritheren Mittelalters (Gdttingen 1977).

9 Sur la tradition manuscrite de Martial, cf. surtout M. D. Reeve, Martial, Texts and Transmission. A Survey of the Latin
Classics, edited by L. D. Reynolds (Oxford 1983), S. 239-244; B. Munk Olsen, L’étude des auteurs classiques latins aux Xle
et XIle siécles, 1. Catalogue des manuscrits classiques latins copiés du IXe au Xlle siecle, LIVIUS-VITRUVIUS . .. (Paris
1985), 93-104.

10 Sur la connaissance de Martial pendant le haut Moyen Age, cf. G. Bernt, Das lateinische Epigramm im Ubergang von
der Spitantike zum frithen Mittelalter, Miinchener Beitrige zur Mediivistik und Renaissance — Forschung 2 (Miinchen
1968), 178-184. )

" Description du manuscrit de Leiden par K. A. De Meyier, Codices Vossiani latini, Pars I1. Codices in quarto, Bibliothe-
ca Universitatis Leidensis. Codices manuscripti XIV, (Leiden 1975), 197-204 (avec bibliographie); cf. aussi B. Munk
Olsen, L’étude des auteurs classiques . . ., L. (Paris 1982), 80-81 [B. 58], IL., (Paris 1985), 103-104 [B.39], p. 167 [B. 165] et
p. 779 [B. 238]. Description du manuscrit Reg. lat. 133 de la Bibliothéque Vaticane par A. Wilmart, Codices Reginenses
latini, 11. Codices 251-500 (Citta del Vaticano 1945), 244-246.



224 Colette Jeudy

1=VI, 71 =R,f 102col. 1.
2=XII, 12 =R, f 103v° col. 2.
3=XI, 104,1 =R, f. 103v° col. 1.
4=XIII, 59 =R, f. 104, col. 1.
5=XIII, 67 =R, f 104 col. 1.
6=1, 32 =R,f 106col. 2.
=R, f. 108 col. 1.

7=1I, 89

Dans les deux manuscrits, on remarque que I'épigramme 104 du livre XI s’arréte au vers 1,
alors que le poeme comprend vingt-deux vers, plutdt obscenes. A la suite de cet unique vers, on
trouve dans les deux manuscrits une phrase qui n’est pas un vers de Martial, mais qui fait
pourtant allusion a I'un de ses interlocuteurs, Zoilus:

Equales una domus teneat ad Zoilum.

Notons que R transmet ensuite les vers 3 et 4 de I'épigramme 37 du livre XI adressée a Zoilus.
Cette comparaison entre R et le manuscrit d’Angers laisse supposer que le copiste d’Angers a pu
disposer directement pour son anthologie d’un florilege proche de R.

Pour mieux comprendre I'intérét porté a 'ocuvre de Martial dans la région d’Angers, il n’est
pas inutile de rappeler que I'historien Henri de Huntingdon (1080/85-1155) avait composé huit
livres d’épigrammes, dont deux seulement sont conservés 2 la fin de son Historia Anglorum,
comme livres XI et XII'%. Ces deux livres sont extrémement riches en citations de Martial, que
lauteur connaissait parfaitement. Or lui-méme nous dit dans son Epistula de contemptu mundi,
avoir eu pour maitre Albinus d’Angers, qui fut appelé 3 Lincoln par 1’évéque Remigius
(1067-1092): «... Nec practereo Albinum Andegauensem, magistrum quippe meum . . .»".
Citons aussi la collection d’épigrammes du Liber Proverbiorum de Godfrey de Winchester
(1082-1107), ou l'influence de Martial est incontestable!*. Dés le Xlle siecle, ses épigrammes
couraient sous le nom de Martial et son talent épigrammatique lui a valu le surnom de «Martialis
cocus. »

Le manuscrit d’Angers présente encore deux autres textes originaux concernant le Carmen
Paschale de Sédulius, copié aux f. 37v°—84v® et suivi des deux hymnes aux f. 84v°-88. Le potme
et les hymnes de Sédulius sont accompagnés d’un abondant commentaire marginal et interliné
aire de plusieurs mains. Une partic des gloses a été transcrite en méme temps que le texte,
comme en témoignent I’écriture et la réglure, et certaines sont méme de la main du copiste. Une
autre partie des gloses remonte a une époque un peu plus tardive, dans le cours du Xe siecle:
Dans ce commentaire, on trouve a la fois une longue introduction a I'Epistula ad Macedonium
dans la marge supéricure du f. 37v° et un accessus en sept questions, comme introduction au
prologue en vers, dans la marge supéricure du f. 41. Ces deux textes, ainsi que le commentaire
marginal, sont-ils 'ocuvre de Remi d’Auxerre? On sait que le maitre carolingien, mort vers 908,

2 Ed. du livre XI par Th. Wright, The Anglo-Latin Satirical Poets and Epigrammatists of the Twelfth Century, 11 (London
1872), 163-174; éd. du livre XII sous presse par W. Maaz. Nous attendons impatiemment la publication de son livre:
Studien zur lateinischen Epigrammatik des hohen Mittelalters (Hildesheim) et lui exprimons toute notre reconnaissance pour
ces précieux renseignements sur Albinus d’Angers et sur la poésie épigrammatique aux Xle-XIle siécles.

3 Th. Arnold, Heinrici archidiaconi Huntendunensis Historia Anglorum (Londres 1879), 301-302. Cf. aussi E. Rathbone,
The Influence of Bishops and of Members of Cathedral Bodies in the Intellictual Life of England, 1066-1216, Ph. D. (London
1935), 46 u. 150.

4 Edition par H. Gerhard, Der ,,Liber Proverbiorum** des Godefrid von Winchester (Wiirzburg 1974). Cf. les comptes
rendus de W. Maaz, Mittellateinisches Jahrbuch 11 (1976), S. 327-330 et de H. Silvestre, Revue d’histoire ecclésiastique 71, n°
3-4 (1976), 530-531. Elle reprend et compléte I'éd. de Th. Whright, The Anglo-Latin Satirical Poets . . ., IT (London 1872),
103-155.



Le Carmen 111 d’Alcuin et 'anthologie de Martial 225

avait ’habitude d’introduire ses ceuvres par un accessus, généralement en sept questions'. L'édi-
tion des gloses de Remi par Johannes Huemer en 1885, 2 la fin du Carmen Paschale'® est compléte-
ment 2 refaire 2 partir d’une tradition manuscrite beaucoup plus large. Il faudrait en fait dresser
un catalogue complet des manuscrits de Sédulius comportant gloses et commentaires — et ils
sont nombreux surtout aux IXe-Xle s. — et comparer les gloses entre elles, pour savoir ot est
réellement le commentaire de Remi d’Auxerre!’. Dans son édition, J. Huemer a donné seule-
ment des extraits du commentaire, et — ce qui est plus grave encore — 2 partir de deux manuscrits
de la bibliothéque nationale de Munich, Clm. 19456 et Clm. 22307, qui étaient déja eux-mémes
un choix d’extraits constitué au début du Xle siécle en Baviére par le moine Froumund de
Tegernsee et ses éléves'. Nous avons donc du commentaire de Remi d’Auxerre une idée
complétement faussée et I’édition est a refaire. On trouve seulement en téte de I'édition Huemer
quelques lignes d’introduction a I'Epistula ad Macedonium, mais aucun accessus.

Dans le manuscrit d’Angers, on trouve d’abord dans la marge supérieure du f. 37v° une longue
introduction 2 I"Epistula ad Macedonium, dont voici le texte:

«Sicut in catalogo uirorum illustrium repperimus quem beatus Hieronimus inchoauit, Paterius uero
discipulus eius perfecit, Sedulius iste primum laicus fuit et seculares disciplinas in Achaia docuit. Postea
uero studium suum in diuinas totum scripturas conuertit et sese servitio Dei mancipauit. Edidit autem
librum istum de ueteri et nouo testamento, quem pretitulauit paschale carmen, primum quidem librum de
ueteri testamento, quattuor uero subsequentes de nouo testamento secundum ordinem quattuor libros
euangeliorum, de natiuitate, actione et passione, resurrectione atque ascensione. Scripsit autem hanc epi-
stulam ad Macedonium presbiterum tunc temporis, qui sapientia et nobilitate preeminebat. Mos enim erat
apud antiquos ut scripta sua sapientibus et nobilibus conferrent, ut eorum auctoritate roborarentur et ab
emulis tuerentur. Notandum autem quod hos libros primum prosaice et tunc metrice composuit.»

L’accessus en sept questions, dans la marge supérieure du f. 41, est peut-&tre de la main méme
du copiste. Il suit rigoureusement le schéma des sept periochae ou circumstantiae de la rhétorique
antique, a la fois dans ses questions et dans ses réponses:

«Hiis ita notandum quia septem perioche, id est circumstantie, in capite uniuscuiusque libri
debent necessario requiri, hoc est quis, quid, cur, quomodo, quando, ubi, quibus facultatibus, id
est persona, res, causa, qualitas, tempus, locus, facultas ut est: quis fecit? Sedulius. Quid fecit?
carmen eroicum elegiacum de ueteri et nouo testamento. Cur fecit? Quia uidebat, quod pauci
essent, qui de incarnatione et humanitate Christi scriberent metrico opere. Quomodo fecit?
metrice non prosaice. Quando fecit? Tempore Valentiniani et Teodosii. Ubi fecit? In Achaia.
Quibus facultatibus? eorum quos imitatus est.»

Jusqu’a présent, le meilleur accessus a Sédulius avait éré édité d’apres le manuscrit 13029 de la
Bibliothéque nationale de Paris, ot il a été ajouté au Xe siecle dans la marge inférieure du f. 9v°

15 Sur les accessus ad auctores et le role joué par Remi d’Auxerre, cf. surtout H. Silvestre, «Le schéma anoderne> des
accessus» Latomus 16 (1957), S. 684-689; C. E. Lutz, «One Formula of Accessus in Remigius® Work», Latomus 19 (1960),
774-780; R. B. C. Huygens, Accessus ad auctores. Bernard d’Utrecht. Conrad de Hirsau, Dialogus super auctores. Edition critique
entierement revue et augmentée (Leiden 1970), 1-2 u. 66.

16 Sedulii opera omnia, ed. Iohannes Huemer. Accedunt excerpta ex Remigii expositione in Sedulii Paschale Carmen, Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum X, (Wien 1875), 316-359. Une nouvelle édition critique du Carmen Paschale
avec traduction frangaise, est préparée actuellement par Christine Ronat.

17 C’est la méthode que nous suivrons s’il nous est possible un jour d’éditer aussi ce commentaire de Remi d’Auxerre.
Pour les gloses du manuscrit 468 de la Bibliothéque municipale de Laon, cf. J.]. Contreni, Codex Laudunensis 468. A
Ninth-Centrury Guide to Virgil, Sedulius and the Liberal Arts, Armarium codicum insignium III (Turnhout 1984).

18 C’est ce que nous avions déja constaté pour les gloses au De arte metrica et au De schematibus et tropis de Béde, qui font
suite aux gloses de Sédulius dans le manuscrit 19456. Description de ce manuscrit de Froumund de Tegernsee par
C. E. Eder, Die Schule des Klosters Tegernsee im frithen Mittelalter im Spiegel der Tegernseer Handschriften, Miinchener
Beitrige zur Mediivistik und Renaissance-Forschung, Beiheft (Miinchen 1972), 42-43, n° 16; pour le manuscrit 22307,
50-51, n° 21a.

15  Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



226 Colette Jeudy

d’un manuscrit de I’Expositio super Donatum de Smaragde de Saint-Mihiel'?, copié en Bretagne au
milieu du IXe siecle et passé trés tot 2 Corbie. G. Glauche, dans son livre Schullektiire im
Mittelalter™ reprend I'édition de cet accessus par M. Manitius en 1911?' et il signale deux autres
accessus dans deux manuscrits de Sédulius: Antwerpen, Museum Plantin-Moretus M. 374 (XIe
s.), f. 36v° et Wien, Osterreichische Nationalbibliothek 85 (Xle s.), f. 1?2, Mais ils sont plus
tardifs et donnent une version en partie fautive et peu rigoureuse. Par sa date et son origine, par
sa place en téte du prologue méme de Sédulius et par la rigueur de la version qu’il nous transmet,
Paccessus du manuscrit d’Angers est certainement le plus intéressant. La présence dans le méme
manuscrit d’une introduction assez développée a I’Epistula ad Macedonium et d’un accessus en sept
questions incite a reprendre complétement le probleme du commentaire de Remi d’Auxerre au
Carmen Paschale de Sédulius®.

Ainsi, ce recueil scolaire sans reliure?, aux feuillets parfois assez usés, n’a cessé de s’enrichir et
nous a transmis de fagon vivante, au fur et 3 mesure de l'intérét des lecteurs qui I'ont utilisé,
quelques textes précieux qui méritaient bien d’étre mis en lumiere.

¥ Description de ce manuscrit dans Smaragdus. Expositio super Donatum, ed. B. Léfstedt. L. Holtz, A. Kibre (1),
Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXVIII (Turnhout 1986), XI-XII.

2 G. Glauche, Schullektiire im Mittelalter. Entstehung und Wandlungen des Lektiirekanons bis 1200 nach den Quellen darge-
stellt, Miinchener Beitrige zur Medidvistik und Renaissance-Forschung 5 (Miinchen 1970), 51.

2t M. Manitius, «Zur karolingischen Literatur», Neues Archiv 36 (1911), 74.

2 S. Endlicher, Catalogus codicum philologicorum latinorum bibliothecae Palatinae Vindobonensis (Wien 1836), 236-237,
n° CCCXXXIX (avec édition de 'accessus).

2 L'utilisation scolaire et la diffusion manuscrite du Carmen Paschale peut amener a d’autres découvertes dans les
manuscrits. C’est en étudiant un autre manuscrit de Sédulius, le manuscrit 98 (108) de la bibliothéque municipale d’Albi,
que nous avons découvert, avec Y.-F. Riou, un témoin du 3¢me tiers du IXe sieécle des Disticha du Ps. Cato, non encore
catalogué et originaire du sud de la France. Cf. C. Jeudy et Y.-F. Riou, Les manuscrits classiques latins des bibliothéques
publiques de France, 1 (Paris 1987).

2 Le manuscrit porte au f. 1 en haut 2 gauche la cote 413 du catalogue rédigé par Frangois Grille en 1843. A cette
époque, le manuscrit est dit «couvert en bois». La reliure ressemblait sans doute a celle des manuscrits de Saint-Aubin. La
provenance Saint-Aubin a d étre attribuée par Frangois Grille au vu de la reliure et pouvait aussi figurer sur les plats.



JAMES J. JOHN

MISCELLANEA OCHSENHUSANA

Although the Benedictine monastery of Ochsenhausen did not officially participate in the
famous fifteenth-century reform movements emanating from the abbeys of Melk and Bursfeld,
it was certainly well aware of, and probably also influenced by, the objectives of these reform
congregations. One of these objectives, subsidiary but not insignificant, was the cultivation of a
calligraphic tradition. Several handbooks on calligraphy survive from the 1420’s onward that
were produced or copied in Benedictine monasteries connected with the Austrian abbey of
Melk. The best known of these treatises, namely the Modus Scribendi copied in 1440 and possibly
at Melk itself where it was preserved into the twentieth century, was introduced into modern
scholarship by none other than the person being honored in the present volume!. The culmina-
tion of this tradition may perhaps be seen in the famous Proba centum scripturarum produced by
Leonhard Wagner around 1517 in the abbey of Sts. Ulrich and Afra in Augsburg, another
member of the Melk congregation®. A prominent abbot of the Bursfeld congregation, namely
John Trithemius of the abbey of Sponheim, was the author of an elaborate and impassioned plea
for the continuation of monastic copying despite the easy availability of printed books. His
treatise De laude scriptorum, originally composed in 1492, came out in a printed edition in 1494°,
It is this treatise that seems to have inspired Gregory Bock, a monk of Ochsenhausen, to
produce a book between the years 1510 and 1520 that would put Ochsenhausen on the calligra-
phy map. This calligraphy book of Gregory Bock, now preserved as Ms. 439 in the Beinecke
Library at Yale University in New Haven, Connecticut, will soon appear in a facsimile edition*.
Because an extensive study of this book, including the evidence for Trithemius’s influence on
Bock, will be included with the facsimile edition, I do not wish to devote any special attention to
this manuscript here. My intention is rather to report some miscellaneous findings about other
aspects of the medieval library and scriptorium of Ochsenhausen that turned up in the course of
my investigation of the Bock book. It may be worth noting, however, that two features of
Bock’s manuscript have caught the special attention of Professor Bischoff, namely its method of
teaching the ductus of the formal Gothic textual alphabet and its cryptographic alphabet’.

! Cf. Ein neu entdeckter Modus scribendi des XV Jahrhunderts aus der Abtei Melk, edited and translated into German by
Bernhard Bischoff (Berlin 1939). This same text was published with English translation by Stanley Morison and S. H.
Steinberg under the title A Fifteenth Century Modus scribendi from the Abbey of Melk (Cambridge 1940). The manuscript is
now preserved in the Houghton Library at Harvard University as MS Typ 111H. A much better treatise of this kind,
namely a Tractatus in omnem modum scribendi, survives in a manuscript copied at Kremsmiinster ca. 1460 from an original
composed probably at Melk ca. 1420. For an edition and study of this treatise cf. Frangoise Gasparri, Scrittura e Civilta 3
(1979), 243-65.

* Carl Wehmer, Proba centum scripturarum (a facsimile edition) and Leonhard Wagners Proba centum scripturarum (Leipzig
1963).

? Johannes Trithemius, In Praise of Scribes / De laude scriptorum, edited by Klaus Arnold and translated into English by
Roland Behrendt, O.S.B. (Lawrence, Kansas 1974). The same text with German translation appeared in the Mainfrin-
kische Hefte 60 (1973).

* Aristide D. Caratzas, Publisher, New Rochelle, New York.

> Cf. his Paléographie de 'antiquité romaine et du moyen dge occidental, translated from the German by Hartmut Atsma and
Jean Vezin (Paris: Picard 1985), fig. 24 on p. 146, and “Ubersicht iiber die nichtdiplomatischen Geheimschriften des
Mittelalters, “ revised edition in his Mittelalterliche Studien: Ausgewdhlte Aufsitze zur Schriftkunde und Literaturgeschichte 111
(Stuttgart 1981), 141.

15%



228 James J. John

The Swabian monastery of Ochsenhausen, founded under the patronage of St. George and
located in modern Wiirttemberg about 40 km. south of Ulm and about 15 km. east of Biberach,
spent the first three centuries after its foundation in 1093 (or possibly a few years earlier) as a
dependent priory of the abbey of St. Blaise in the Black Forest. From 1392 until its dissolution in
1803 it enjoyed the status of an independent abbey®. During an existence of more than cight
centuries, Ochsenhausen acquired an extensive library, possibly as many as 70,000 volumes,
which all came into the possession of the Metternich family in the aftermath of secularization.
The vast majority of these books were, of course, printed rather than manuscripts. The library
was excluded from the sale of the Ochsenhausen property to the king of Wiirttemberg in 1825,
but only the more valuable books, including many of the manuscripts, were kept by Prince
Metternich and taken to the family castle of Kynzvart in Western Bohemia. Many books were
auctioned and twenty-two wagon loads were transported to Biberach and sold as scrap paper’.
The manuscripts have been the subject of several published studies. The earliest is a report of a
visit to Ochsenhausen in 1760 by Martin Gerbert, the famous scholar who later became abbot of
St. Blaise in the Black Forest®. He was mainly interested in the earlier manuscripts from the
period when Ochsenhausen was still a dependent priory of St. Blaise. A similar visit to KynZvart
in 1880 was reported on by Wilhelm Schum’. Far more important and valuable, however, are
two more recent studies, one being a catalogue of the KynZvart manuscripts by Frantisek
C4da'®, and the other being a monographic examination of Ochsenhausen manuscripts for the
light they might shed on the scriptorium of the mother abbey of St. Blaise by Hubert Houben''.
Both of these studies provide facsimiles of the two library stamps that enable one to identify
Ochsenhausen manuscripts and Céda displays the Metternich stamp as well'. It is for these two
studies that I would like to supply a few supplements in the miscellaneous remarks that follow.

My information comes from a variety of sources, but two deserve special mention. One is a
list of Ochsenhausen manuscripts that was made by Joseph von Schirt in 1805 after Graf Franz
Georg von Metternich-Winneburg had taken possession of them, but before his son Prinz
Clemens von Metternich had removed them to KynZzvart. This list has actually been published

® For recent introductions to the abbey’s general history see Reichsabtei Ochsenhausen: Geschichte und Kunst, edited by
the Stadt Ochsenhausen (1984), kindly called to my attention by Dr. Herrad Spilling of the Wiirttembergische Landes-
bibliothek, and H. Ott, “Ochsenhausen, in Franz Quarthal et al., eds., Die Benediktinerkldster in Baden-Wiirttemberg,
Germania Benedictina V (Augsburg 1975), 454-64. See also the unpublished Tiibingen dissertation of Ewald Gruber,
Geschichte des Klosters Ochsenhausen: Von den Anfingen bis zum Ende des 16. Jahrhunderts (1956); Hugo Schnell, Och-
senhausen [Schnell, Kunstfithrer Nr. 304] 9th, rev. ed. (Munich-Zurich 1982); Max Schefold, Die Reichsabtei Och-
senhausen (Augsburg 1927); and Gebhard Spahr, “Kléster und geistliche Herrschaften®, in: Der Kreis Biberach, ed. by
Paul Heckmann (Stuttgart and Aalen 1973), 84f.

7 Cf. Matthias Erzberger, Die Sikularisation in Wiirttemberg von 1802 bis 1810 (Stuttgart 1902; repr. Aalen 1974), 363f.,
371, 374-78. See also Ladislaus Buzas, Deutsche Bibliotheksgeschichte der Neuzeit (1500~1800) (Wiesbaden 1976), 52, 149,
171; and Fritz Milkau and Georg Leyh, Handbuch der Bibliothekswissenschaft 1L 2 (Wiesbaden *1957), 155. Pictures of the
new library built shortly before the dissolution may be seen in Margarete Baur-Heinhold, Schine alte Bibliotheken, Ein
Buch vom Zauber ihrer Raume (Munich *1974), 193f.; also in Schefold, op. cit. figs. 18, 21.

8 In his Iter Alemannicum (St. Blasien 1765), 210~17; the 2nd ed. (1773), 222-29, will be cited here.

9 “Mittheilungen iiber die Fiirstlich Metternich’sche Bibliothek auf Schlof Kénigswart in Bohmen*, Neues Archiv der
Gesellschaft fiir dltere deutsche Geschichtskunde V (1880), 457-65.

10 Frantisek Cada, Rukopisy knihovny stitniho zdmku v KynZvarté / Codices manu scripti bibliothecae castelli KynZvart in
Bohemia Occidentali (Prague 1965). Cida was able to use multivolume handwritten author and systematic catalogues
made in 1845 and 1853 respectively by Heinrich Schiel, the KynZvart librarian. This catalogue (Kynzvart Ms. 147) is
now kept in the library of the National Museum in Prague.

! Hubert Houben, St. Blasianer Handschriften des 11. und 12. Jahrhunderts, Unter besonderer Beriicksichtigung der Och-
senhauser Klosterbibliothek, Miinchener Beitrige zur Medidvistik und Renaissance-Forschung 30 (Munich 1979).

12 Cada, pl. 8d for the Ochsenhausen stamps and pls. 4, 7, and 8d for the Metternich stamp; Houben, p. 81 and pl. 7
on p. 203.



Miscellanea Ochsenhusana 229

and therefore might have been included with the other studies already mentioned, but the
publication was not used by either Cida or Houben".

The second and richer source of new information about the Ochsenhausen library and scrip-
torium is the work of an eighteenth-century monk of Ochsenhausen named Hieronymus Wirth
(1698-1760)'*. Although he has been dismissed as uncritical and unreliable'®, his unpublished
Chronicon Benedictino-Ochsenhusanum [hereafter cited as Chron.] and Collectanea [hereafter cited as
Coll."] nevertheless contain a mass of valuable material not otherwise available and it is usually
not difficult to distinguish his unreliable judgments from trustworthy facts'. Wirth had an
intense interest in the manuscripts, in contrast to the printed books, in the Ochsenhausen library
and he punctuated his Chronicle with treatments of the manuscripts that were acquired by the
monastery at various stages of its existence'®. This interest is even more evident in his Collec-
tanea, where in a section called Liber III Chronici Benedictino-Ochsenhusani, Pars 1, he filled
fifteen pages with the results of an examination of the manuscripts that he made, mostly
between 27 October and 8 November 1755 (cf. Coll., p. 3 of these fifteen pages). About 125
manuscripts are described, but duplications reduce this number perhaps to a hundred or even
fewer. This is still, however, about twice the number of KynZvart manuscripts that Cida
attributes to Ochsenhausen'®. And since Wirth’s list is itself not complete — he does not seem to

3 The list is in Erzberger, Die Sikularisation, pp. 374f. My attention was called to it by Magda Fischer, Die
Handschriften der ehemaligen Hofbibliothek Stuttgart, 5 (Wiesbaden 1975), 127 n. 86. Erzberger’s edition is very defective,
but many of the errors go back to von Schirt’s original, as can be seen in Stuttgart, Wiirttembergische Landesbibliothek
Cod. hist. 4° 266, foll. 7107, described by W. von Heyd, Die historischen Handschriften der Koniglichen dffentlichen
Bibliothek zu Stuttgart, 11 (Stuttgart 1891), 112. The list includes 38 manuscripts (numbered 1-20, 22-30, 32-40), with
many of them containing two or more separate works. I am indebted to Dr. Herrad Spilling for kindly supplying me
with a copy of the original list along with some auxiliary material. Dr. Sigrid Krimer of the Bayerische Akademie in
Munich was kind enough to verify for me Erzberger’s transcription of von Schirt’s German introductory remarks.

4 Cf. Pirmin Lindner, “Verzeichnis aller Aebte und der vom Beginne des XVI. Jahrhunderts bis 1861 verstorbenen
Moénche der Reichsabtei Ochsenhausen O. S. Bened.”, Diécesanarchiv von Schwaben 17. Jahrgang (1899), p. 173, and
August Lindner, “Die Schriftsteller und die um die Wissenschaft und Kunst verdienten Mitglieder des Benedictiner-
Ordens im heutigen Kénigreich Wiirttemberg,” V. “Reichsabtei Ochsenhausen,” Studien und Mittheilungen aus dem
Benedictiner- und dem Cistercienser-Orden V1. Jahrgang, 1. Band (1885), 95.

15 By Ewald Gruber (cf. fn. 6 above), pp. 1, 292.

16 Preserved in Stuttgart, Hauptstaatsarchiv, Hs. B 481, Nr. 1 and Hs. B 481, Bd. 2 respectively. The Collectanea,
which contains many of the notes that Wirth assembled for writing the Chronicon, is not foliated and therefore cannot be
cited with exactness. Also, because entries are not always arranged chronologically, I cannot claim to have found
everything that ist relevant to my purposes. Dr. Spilling called my attention to use made of Wirth’s Chron., by Hermann
Tiichle, “Ein Hildegard- und ein Bernhardbrief aus der ehemaligen Ochsenhausener Klosterbibliothek™, Studien und
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 79 (1968), 17-22, nn. 7, 15. L am very indebted to the
Hauptstaatsarchiv in Stuttgart for allowing me to use Wirth’s NachlaB as well as various other manuscripts connected
with Ochsenhausen, and for facilitating my work on this material I would particularly like to thank Frau Neuwinger.

17 Part of his value derives from the fact that he reported biographical information about Ochsenhausen monks from
their now lost Necrologium (cf. fan. 23, 48 below) and also from a Tabella Confraternitatis S. Matris Annae preserved
in 1739 at Reinstetten.

'8 E.g., the manuscripts of the oldest period, which he thinks were brought from Saint Blaise, are treated in the
Chron., foll. 74—75"; 31 manuscripts that he regards (doubtless wrongly in some cases) as acquisitions of the Blessed
Prior Henry of Zwiefalten (1238-1262) are treated on foll. 86-88".

19 B4da’s table on p. 171 includes 42 manuscripts; at least five more, namely his nos. 34, 51, 71, 148, and 149, could
have been included in the list for a total of 47. Wirth’s information about the Ochsenhausen manuscripts would be much
less valuable if it were not for the fact that an apparently model catalogue of the Ochsenhausen library prepared by Placid
Germann (1749-1803) in ten folio volumes is lost. Cf. A. Lindner, Die Schriftsteller (see fn. 14 above), p. 105; and
P. Lindner, Verzeichnis (see fn. 14 above), 100, n. 2; also Gruber (see fn. 6 above), 292. Wirth himself seems to say that
there was still another catalogue that I have also not found. Cf. his Coll., p. 1: “Hos libros conscripsit in suo Indice
Bibliothecario R. P. Wunibaldus Magg nostri Monasterii professus, ac postea factus est oeconomus etc., uti infra
videbimus.” On Magg (ca. 1647-90) cf. P. Lindner, Verzeichnis, 154.



230 James J. John

mention, among others, Cidda’s nos. 22 and 96, though they are included in von Schirt’s list as
nos. 18 and 5b—c respectively — one must conclude that Ochsenhausen’s manuscript library may
have been considerably larger than even Wirth would allow one to suspect®. Space limitations
preclude supplying more than a few excerpts from Wirth’s list here. It may be worth noting,
however, that besides giving the titles of the works contained in the Ochsenhausen manuscripts
— where he achieves his highest level of reliability — Wirth frequently also mentions the writing
material and gives details about script, size, binding, and shelfmark as well as date of origin —
where he is, of course, least reliable, except when he depends on a scribal subscription.

I. Missing Kynzvart Manuscripts

Of the 164 manuscripts described in the Kynzvart catalogue, twelve were listed as missing in
1965, namely nos. 16, 17, 28, 32, 34, 42, 51, 71, 79, 148, 149, and 150. Cida does not supply
provenances for these manuscripts, whether or not information on their provenances was avail-
able to him in Schiel’s mid-nineteenth-century catalogue. Nos. 16 and 17 clearly seem to have
belonged to the Metternich family before the Ochsenhausen library came into their possession.
Ochsenhausen provenance seems self-evident for nos. 71 (“Liber caligraphicus fratrum Och-
senhusanorum”) and 149 (“Necrologium monasterii Ochsenhusani’’), but confirmation is
nevertheless provided for no. 71 by von Schirt (his no. 37: “Calligraphia seu Libellus exhibens
varia Alphabetorum Scriptionumque Schemata sine Nomine scribae. 1510”)2!,

Of the remaining eight manuscripts, Ochsenhausen provenance can be established with cer-
tainty for three.

For no. 34 (“Paterii Commentarius in sacram scripturam”) cf. Wirth, Coll., p. 6; Gerbert,
p. 227; von Schirt, no. 14; and no. 6 in Section II below.

For no. 51 (“Postilla Antonii Parmensis™), cf. Wirth, Coll., p. 10; and von Schirt, no. 30.

For no. 148 (“Tractatus de veneno vitiorum a fratre Malachia de provincia Ybernia™), cf.
Wirth, Coll., p. 12; and Gerbert, p. 229.

Of the other five, Ochsenhausen provenance is at least possible for all of them, but the
likelihood varies.

No. 28 (“Cursus horarum glor. Mariz Virg.,” dated 1523) may be identifiable with Wirth’s
“officium parvum Beatissima Virginis Mariz in 12™° conscriptum anno 1500” (Coll., p. 14) or
his “Officium Beatissima Virginis Mariz cum Psalmis paenitentialibus gothicis litteris con-
scriptum anno 1500” (Coll., p. 15).

No. 32 (“Regula beatissimi Benedicti abbatis,” saecc. XV) may be identifiable with Wirth’s
“Sancta Regula Sancti Patris Benedicti, Gothicis litteris adhuc conscripta anno 1521 (Coll.,

p. 15).

% This is without taking account of the losses that it had suffered before Wirth’s time through use, neglect, and
pillage. In the Peasants’ War in 1525, according to the Heggbacher Chronik, books to the value of 3000 Gulden were
destroyed at Ochsenhausen:* . . . Dessglichen thettent sie [die puren] zu Oxenhausen auch, da hand sie wol fiir 3000 gul-
den wert biicher verhercklet” in Franz Ludwig Baumann, ed., Quellen zur Geschichte des Bauernkriegs in Oberschwaben,
Bibliothek des litterarischen Vereins in Stuttgart, CXXIX (Ttbingen 1876), 289. Cf. also Karl Schottenloher, ““Schick-
sale von Biichern und Bibliotheken im Bauernkrieg,” Zeitschrift fiir Biicherfreunde XI1, 2 (1908/09), 400. The monastery
suffered again in the Schmalkaldic and Thirty Years Wars (cf. Ott, 457), but whether books were lost is not known.

' The Necrologium monasterii Ochsenhusani listed as von Schirt’s no. 26d seems to be a mistake for Necrologium
Elchingense (cf. Cida, no. 48).



Miscellanea Ochsenhusana 231

No. 42 (“M. Tullius Cicero, De officiis et Paradoxa,” sacc. XIII, paper) seems the least likely
to come from Ochsenhausen. I have not found any reference to Cicero in Wirth. But Och-
senhausen did possess a fair selection of classical texts in the early sixteenth century, as one can
learn from classical excerpts, including one from Cicero’s De Oratore, in Gregory Bock’s
Calligraphy Book

No. 79 (“Liber quotidianus, Vitae sanctorum”) has not been found as such in Wirth, but the
Liber quotidianus is apparently related to texts in Nos. 52 and 78 that both come from Och-
senhausen. The Vitae Sanctorum might be identical with an extra copy of the Historia Lombar-
dica [= Legenda aurea] that Wirth lists (Coll., p. 7) or with his “Sermones diversi de Sanctis, ac
aliis festivitatibus mss. in 8" [forma] ab incerto conscripti anno qui ignoratur” (Coll., p. 13).

No. 150 was probably never at Kynzvart and may even be a phantom. Cida (p. 161) allowed a
place and number for this manuscript on the basis of the following words in Gerbert (p. 227):
“sparsae sunt tamen etiam aliac homiliae e. g. S. Augustini, Ven. Bedae,” but he did not think
that the manuscript reached Kynzvart®. If Houben (p. 153) is correct in thinking that Gerbert
simply meant here that sermons of Augustine and Bede were scattered through the Homiliarium
ascribed to [Ps.-]Haymo of Halberstadt that Gerbert mentioned immediatedly before these
words (“Expositio Haymonis super epistolas & evangelia per circulum anni”), then the manu-
script is now in the Osterreichische Nationalbibliothek (see no. 16 in Section II below). If
Gerbert was actually referring to a separate manuscript, then Wirth mentions two manuscripts
that might supply the missing text: (1) “Sermones diversi pradicabiles Latino sermone in
membranis conscripti anno Domini M. C. vel infra; in fine nomen exstat rubro colore inscriptus
[sic] Rodolfus: forsan fuit iste Prapositus noster in Monasterio Ochsenhusano existens anno
M. C. LXXX. posthac Abbas in Yrsee. Forma estin 4°. Character est antiquissimus & legibilis”
(Coll., p. 10)%; (2) “Manuscripti libri de Homiliis, & Epistolis Sanctorum Patrum in Prophetas,
super Marcum & Mathaeum, S. Hieronymi, S. Augustini, S. Isidori, S. Ruperti abbatis Tuitien-
sis, S. Gregorii Magni, Ambrosii, S. Chrysosostomi [sic] in pergameno, & fol.” (Coll., p. 1),
though Bede is not mentioned here.

II. Extant Ochsenhausen Manuscripts not at Kynzvart

The only list so far published of extant Ochsenhausen manuscripts preserved in places other
than Kynzvart seems to be a brief paragraph of Paul Lehmann’s®*. The list that will be supplied
here is not the result of a systematic search for Ochsenhausen manuscripts; it simply reports,
along with some more detailed information about the manuscripts merely mentioned by
Lehmann, a few incidental finds that turned up mainly in the course of searches for other things.
It can perhaps serve a useful interim purpose until the appearance of the more definitive list that
will be included in the study of the medieval libraries of Germany being pursued under the aegis
of the Bavarian Academy by Professor Bischoff and Dr. Sigrid Krimer. The information in
Hieronymus Wirth’s Collectanea gives reason to believe that a systematic search for extant

2 [ am indebted to my colleague Jaroslav Vanek for translating Cida’s Czech description.

2 In his Chron., fol. 75", Wirth gives some revised information: “Videamus alium librum in Bibliotheca nostra ex
Antiquitate hucusque conservatum, et ille... in membranis est conscriptus, legibili charactere, qui in se continet
Sermones ad Fratres, latine scriptus . . . pro diebus festivis atque Dominicis; cujus Author in fine sic scribitur: Adolfus
monachus. Forsitan erat ille Praepositus e S. Blasio huc destinatus anno 1170 qui deinde fuit postulatus Abbas II. ad
Monasterium Yrsee, ibique per annos 38 tanquam Abbas prefuit. ... seu alius hujus nominis Adolphus, quorum
nomina pluries in nostro antiquo Necrologio legenti occurrunt.”

% Cf. Paul Lehmann, “Mitteilungen aus Handschriften”, V, in: Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften, Philos.-Hist. Abt., Jg. 1938, Heft 4 (Munich 1938), 49.



232 James J. John

Ochsenhausen manuscripts outside Kynzvart could be very rewarding. Although most of the
manuscripts listed here were probably copied, as well as preserved, at Ochsenhausen, this
cannot, of course, be taken for granted and in fact some of them were not copied there. Houben
argued, as Wirth already did, that the oldest manuscripts were probably brought to Och-
senhausen from the mother house of St. Blaise. The list ends with two manuscripts that may
have been written at Ochsenhausen but do not seem to have been preserved there.

1. Berlin, Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz, Ms. lat. qu. 625%.

2. Berlin, Ms. lat. qu. 741%.

3. Budapest, Széchenyi National Library of Hungary, Cod. lat. med. aevi 20. Peter Lombard,
Sententiarum libri IV. “Saec. XII ex.—XIIL.”” Ochsenhausen library stamps on foll. 1 and 2%,

4. Budapest, Cod. lat. med. aevi 38. Peter Comestor, Historia scholastica. “Saec. XIII. in.
(XII?).”” Ochsenhausen library stamp on fol. 1%.

5. Budapest, Cod. lat. med. aevi 82. Jacobus de Voragine, Legenda aurea. A.D. 1330-1332,
copied by Magister Hainricus, chaplain in Weissenhorn. Ochsenhausen library stamp on fol. 1%.

6. Camarillo, California, St. John’s Seminary, Doheny Memorial Library, Ms. 40 (accession
no. 5603). Paterius, Liber testimoniorum. Saec. XII. Belonged to Ochsenhausen after the death
of a certain John, rector of the church in Laupheim (cf. first parchment front flyleaf and foll. 1"
and 271"), one of Ochsenhausen’s incorporated churches since 1413 (cf. Ott, 460). Both Och-
senhausen library stamps on fol. 1%. This manuscript is one of those listed above as missing from
Kynzvart (= Cida No. 34): the Metternich library stamp appears on the recto of the first of two
parchment front flyleaves. It was acquired for the Doheny Library in 1948 from the Philadelphia
bookdealer A. S. W. Rosenbach who had acquired it in turn “from the collection of the late
Dr. Edward Henry Bell, of Gwynned Valley, Pennsylvania” (cf. recto of the 4th of 5 unnum-
bered front flyleaves)®.

7. Chicago, University of Chicago Library, Ms. 121. Peter Comestor, Historia scholastica.
Saec. “XIV7¥,

8. Donaueschingen, Hofbibliothek, Ms. 404 (L. 35). Cursus pro peccatis multum devotus and
other prayers. Copied, at least mainly, at Ochsenhausen in 1571 by James Kohler for Abbot
Andrew (Sonntag, 1567-85)*.

% Cf. Lehmann, 49.

% Ibid.

? Emma Bartoniek, Codices latini medii aevi, A Magyar Nemzeti Mtzeum Orszigos Széchényi Kényvtiranak Cim-
jegyzéke, XII, Codices manu scripti latini I (Budapest 1940), no. 20, 23f. Cf. also Lehmann, 49; von Schirt, no. 4 or
possibly 13; Wirth, Chron., fol. 86", and Coll., 1, 5, 6.

2 Bartoniek, no. 38, 38f. Cf. also Lehmann, 49; von Schirt, no. 2 (? cf. Cida, no. 100); Wirth, Chron., fol. 87", and
Coll., 2 (2 cf Cida, no. 100), 4.

¥ Bartoniek, no. 82, 73ff. Cf. also Lehmann, 49; von Schirt, no. 15; Wirth, Coll., 7, where he notes that Magister
Hainricus funded a daily mass, apparently at Ochsenhausen, in honor of the Blessed Virgin Mary in 1354.

* Cf. W. H. Bond and C. U. Faye, Supplement to the Census of Medieval and Renaissance Manuscripts in the United States
and Canada (New York 1962), 12. Mrs. Rita S. Faulders, curator of the Doheny manuscripts, told me that Bond’s
catalogue erred in saying the manuscript was acquired in 1946. Cf. also Wirth, Coll., 6; Gerbert, 227; von Schirt, no. 14;
Houben, 149f., 153f.

' Cf. Seymour de Ricci and W. J. Wilson, Census of Medieval and Renaissance Manuscripts in the United States and Canada
I (New York 1935), 567. See also Wirth, Chron., fol. 87¥, and Coll., 2, 4 [?]; von Schirt, no. 2 [?]; and Lehmann, 49.

* Cf. K. A. Barack, Die Handschriften der Fiirstlich-Fiirstenbergischen Hofbibliothek zu Donaueschingen (Tiibingen 1865),
284f. Wirth, Coll., in a section entitled “Cathalogus Revv. Patrum ac Fratrum professorum Ochsenhusanorum anno
1585... sub... Abbate Joanne Ernst [1585-93],” has the following information about this scribe: “Frater Jacobus
Kohler subprior [in 1585], anno 1609 Senior, obiit anno 1609, septuagenarius.” Cf. also Pirmin Lindner, Verzeichnis
(see fn. 14 above), 100.



Miscellanea Ochsenhusana 233

9. New Haven, Yale University, Beinecke Library, Ms. 439. The Calligraphy Book of Gre-
gory Bock. Copied at Ochsenhausen, 1510-20. The smaller Ochsenhausen library stamp on fol.
17, This manuscript is one of those listed above as missing from KynZvart (= Cida No. 71): the
Metternich library stamp appears on fol. 2.

10. Paris, Bibliotheque Nationale, Ms. Nouv. acq. lat. 226. John Gerson, “Tractatus adversus
heresim novam de neccessitate communicacionis laycorum sub utraque specie;” “Auctoritates
doctorum facientes ad predicta;” “Littera beati Thome de Acquino. Quia quesisti a me qualiter
intendere te oporteat in thesauro sciencie . . .;” Dictionary of common places for the use of
preachers; Treatise on the virtues; Imitatio Christi, Lib. I. Saec. “XV”3.

11. Strasbourg, Bibliotheque Nationale et Universitaire, Ms. Allemand 417. Formula of the
oath taken by the bailiff (Vogt) of the abbey of Ochsenhausen. 1549%.

12-13. Strasbourg, Bibl. Nat. et Univ., Ms. Latin 1 (2 vols.). Gregory the Great, Moralia in
Job, Parts ITI-VI (Libb. XI-XXXV), together with two additions in Old High German from
Ezzo’s Gesang von den Wundern Christi and Notker’s Memento mori. Saec. XI=XIL Both
Ochsenhausen library stamps on fol. 17 of Vol. I, also in Vol. II*’.

14. Stuttgart, Wiirttembergische Landesbibliothek, Cod. HB I 177. Book of Hours. Copied
at Ochsenhausen between 1508 and 1528”7

15. Stuttgart, Wiirttemb. Landesbibl., Cod. poet. et phil. 4° 155. Constantia victrix, a piece
composed for Abbot Celestine Frener’s birthday in 1729. Copied at Ochsenhausen in 17377,

16. Vienna, Osterreichische Nationalbibliothek, Cod. lat. 919 [Nov. 461]. Ps.-Haymo of
Halberstadt, Homiliarium (“Expositio Heimonis super epistolas et evangelia per circulum
anni”). Saec. XII. Both Ochsenhausen library stamps on fol. 1" (reduced facs. in Hermann, fig.
42)%.

3 Cf. my introduction to the forthcoming facsimile edition for the evidence for the assertions made here and also for
details about the recent history of the manuscript. See also von Schirt, no. 37. I am very grateful to Mr. Paul Remley, a
former student of mine, for first calling my attention to Cida’s mention of the Ochsenhausen calligraphy book.
Dr. Pavel Spunar of Prague, to whom I am deeply indebted for help with my Gregory Bock project, has informed me
that KynZvart has no information about the circumstances under which this manuscript left the library there.

3 Cf. Léopold Delisle, Mélanges de paléographie et de bibliographie (Paris 1830), 433f., and Manuscrits latins et frangais
ajoutés ausx fonds des nouvelles acquisitions pendant les années 1875-1894, Partie I (Paris 1891), 332. See also Lehmann, 49; and
Wirth, Coll., 13 and especially 5, where he says the manuscript was copied in 1427 and adds in a marginal note that
seems to refer to this manuscript: “In fine sic leges in libro isto super compacturam intrinsecus: liber iste est Conradi
Lull. .. [?] rectoris ecclesie in Sulgen.”

% Cf. Ernest Wickersheimer, Strashourg, Catalogue général des manuscrits publiques des bibliotheques de France,
Départements, XLVII (Paris 1923), no. 2393, 506.

3% Cf. Wickersheimer, Strasbourg, nos. 1-2, p. 1. Houben (cf. fn. 11 above), 141-43, and pl. 13 (fol. 62%), provides a
description, additional bibliography, and a facsimile of Vol. I, fol. 627. Houben and Gruber (cf. fn. 6 above), 292, were
not aware that Strasbourg owned Parts V=VI of the Moralia as well as Parts IlI-IV. It may be worth noting that Wirth
says Ochsenhausen also had another volume of the Moralia, doubtless containing Parts I-II, as well as Gregory’s
“Homiliae super Ezechielem Prophetam” [= Kynzvart Ms. 43] and “Homiliae super Evangelia Sactorum in communi,
& speciali” (Coll., 2; also p. 6 and Chron., foll. 86", 87%). Cf. also von Schirt, nos. 6 and 20.

37 Cf. Die Handschriften der Wiirttembergischen Landesbibliothek Stuttgart, Reihe I1, Die Handschriften der ehemaligen konig-
lichen Hofbibliothek 1, Codices ascetici 2 (HB I 151-249), by Hermann Hauke and Virgil Fiala (Wiesbaden 1970), 51-54.
The manuscript was preserved at Weingarten, probably reaching there while Abbot Gerwig Blarer (1520-67) was also
abbot of Ochsenhausen (1547-67). The evidence for the localization and dating will be supplied in section III below.

% Cf. Die Handschriften der Wiirttembergischen Landesbibliothek Stutigart, Erste Reihe, 11, Codices poetici et philologici, ed.
by Wolfgang Irtenkauf and Ingeborg Krekler (Wiesbaden 1981), 164.

% Cf. H.J. Hermann, Die deutschen romanischen Handschriften. Beschreibendes Verzeichnis der illuminierten Hand-
schriften in Osterreich, N.FE. II (Leipzig 1926), no. 48, 83 with fig. 42; Franz Unterkircher, Inventar der illuminierten
Handschriften, Inkunabeln und Frithdrucke der Osterreichischen Nationalbibliothek 1, Die abendlindischen Handschriften (Vienna
1957), 29; Houben, 143f.; Gerbert, 227; von Schirt, no. 7; Wirth, Chron., fol. 86, and Coll., 6.



234 James J. John

17. Washington, D. C., The Catholic University of America, Library Ms. 142. St. Laurence
Justinian, De disciplina et perfectione; De nova fraternitate beatac Katherinae; Thomas 3 Kem-
pis, De disciplina claustralium; Epitaphium monachorum de recta via justorum; Forma refor-
mationis monasteriorum. Foll. 1-92 copied by “Ambrosius de Haisterkirch, superior in Ursina
[= Irsee],” saec. “XV-XVL” some parts dated in 1522. Shows an Ochsenhausen library
stamp™.

18. Washington, D. C., The Library of Congress, Ms. 98. Biblia. Saec. “XV in”*!.

Two additional manuscripts, both Psalters, preserved at Liverpool and Paris respectively
rather than at Kynzvart, have had an Ochsenhausen origin ascribed to them on the basis of the
attention they accord to certain saints (namely George, Blaise, and Benedict) in their calendars
and litanies*. If these manuscripts were actually copied at Ochsenhausen, at least the Liverpool
one does not seem to have been intended for the monastery’s own use, since it does not show the
Benedictine divisions of the Psalms®. Although Wirth’s recording of Ochsenhausen manus-
cripts is by no means complete, his silence about two such impressive Psalters certainly suggests
that they were not at Ochsenhausen in the mid-eighteenth century*.

19. Liverpool, Merseyside County Museums, Mayer Collection Ms. 12004 (now on deposit
in the Liverpool University Library). Psalterium cum calendario, memoriis, canticis, et litania,
together with some fourteenth-century additions containing prognostications in a Swabian
dialect and a partial translation in German of the Somniale Danielis. Saec. XIII' .

20. Paris, Bibliothéque Nationale, Ms. Nouv. Acq. Lat. 187. Psalterium cum calendario,
anniversariis, canticis, et litaniis. Saec. XIII in*.

III. Some early sixteenth-century Ochsenhausen scribes

Though the scriptorium at Ochsenhausen has so far been the subject of only one study,
namely Houben’s dealing with the manuscripts of the twelfth century, it should be possible,

0 Cf. de Ricci, I, 458. See also Lehmann, 49; and Wirth, Coll., 2 and 9, where he dates the manuscript in 1412. It may
be worth noting that Ambrosius de Haisterkirch was not an abbot of Irsee (cf. Josef Hemmerle, Die Benediktinerklister in
Bayern, Germania Benedictina, II [Augsburg 1970], 122) and also that Wirth’s various lists of Ochsenhausen monks do
not include anyone of that name.

1 Cf. de Ricci, I, 229. See also Wirth, Chron., fol. 88", and Coll., 1; von Schirt, no. 25; and Lehmann, 49.

 Cf. Wolfgang Irtenkauf, “Noch einmal: Uber die Herkunft des sogenannten St.-Blasien-Psalters”, Bibliothek und
Wissenschaft 2 (1965), 59-84; see also his earlier article, “Uber die Herkunft des sogenannten St.-Blasien-Psalters,” ibid.,
1 (1964), 23-49.

# Cf. N. R. Ker, Medieval Manuscripts in British Libraries 111, Lampeter-Oxford (Oxford 1983), 218.

“ Irtenkauf himself raised the possibility (“Noch einmal”, 65, fn. 17) that the obituary anniversaries in the Paris
Psalter could be accounted for by the church at Eschach just south of Ravensburg. St. George seems to have been one of
the patrons there (cf. Gustav Hoffmann, Kirchenheilige in Wiirttemberg [Stuttgart 1932], 233).

“ Cf. Ker, op cit., 216-18. Two leaves that served as pastedowns, containing 271 lines of Wolfram von Eschenbach’s
Parzival (saec. XIII med.), are now kept separately as Ms. 8951. Besides Irtenkauf (cf. fn. 42 above), to whom I am also
indebted for a private communication about this manuscript, see also Hanns Swarzenski, Die lateinischen illuminierten
Handschriften des XIII. Jahrhunderts in den Lindern an Rhein, Main und Donau (Berlin 1936), Textband, no. 53, 133f., and
Tafelband, figs. 456, 647-660; Harry Bober, The St. Blasien Psalter (New York 1963), 15, 27-29, 67-77, and fig. c on
p. 14 (fol. 50%); Houben (cf. fn. 11 above), pp. 69f. I would like to thank Dr. N. F. Palmer of Oxford for a draft of an
unpublished description of both the Psalter and the Parzival fragments made available to me through the kindness of
Professor Margaret Gibson.

“ Besides Irtenkauf (cf. fn. 42 above), cf. V. Leroquais, Les Psautiers manuscrits latins des bibliothéques publiques de France
(Macon 1940-41), II, no. 362, 133f.; Hanns Swarzenski, The Berthold Missal: The Pierpont Morgan Library MS 710 and the
Scriptorium of Weingarten Abbey (New York 1943), 64 and figs. 90f.; Bober, op. cit., 12-18, 67-77, and pls. X VIII, XXb
(foll. 747, 36", 6"); and Houben (cf. fn. 11 above), 69f.



Miscellanea Ochsenhusana 235

with the help of the KynZvart manuscripts and the others to which attention has been called
above, to trace the history of handwriting at Ochsenhausen with only a few interruptions from
the beginning through the sixteenth century and even beyond. Such a task, however, would far
exceed the limits of the present occasion even if I had direct and complete access to the KynZvart
manuscripts. All that I propose to do here, largely on the basis of Hieronymus Wirth’s Chronicon
and Collectanea, is to assemble some of the evidence for the handwriting activity at Och-
senhausen during the early sixteenth century when Gregory Bock was composing his Calligra-
phy Book and then to say something more specific about one of Bock’s contemporary scribes at
Ochsenhausen, namely James Vennd.

Besides the New Haven Calligraphy Book, Stuttgart Cod. HB 1177, and the three Och-
senhausen manuscripts already mentioned above in Section I as possibly being identical with the
missing KynZzvart manuscripts 28 and 32, there is a considerable amount of other evidence of
scribal activity at Ochsenhausen in the period from the 1490’s to the 1520’s. Wirth describes four
anonymous manuscripts in his Coll. that he dates around A. D. 1500:

“Exhortationes ad populum a quodam Monacho Ochsenhusano conscripta ac elaboratz, in
forma alicujus 8"* in pergameno, circa annum Domini M. D. stylo & charactere legibili. litt:
S. num: V.” (Coll., p. 8)

“Accessus ad Altare, & Recessus: sunt valde devota praeces [sic] anno 1500 conscripta in
duodecima, in cortice ex auro abducto.” (p. 14)

“Libellus in 12™ cum adhzrentibus devotissimis [?] oratiunculis cum Indulgentiis a Summis
Pontificibus indultis ad honorem Beatissima Virginis directis . . . [?] 1500 in circa...” (p. 14)

“Mysteria Passionis Christi per horas totius diei distributa, in 12™* a quodam monacho Och-
senhusano olim conscriptis [sic] anno 1500.” (p. 15)

Several other manuscripts referred to by Wirth contain works composed by monks living at
Ochsenhausen at this time and for which it is likely that the authors were also the scribes; in any
event the scribes were almost certainly Ochsenhausen monks:

One is “Rev. P. Benedicti Bock Xenia ochsenhusana, fol. [with shelfmark] S. P.”” (Coll., p. 1)
Benedict Bock, probably a relative of Gregory Bock, was from Constance, served as the
monastery’s cellarer, and died 1 June 1543%.

At least one and possibly a whole series is by Maurus Brunn, one of the electors of Abbot
Andrew Kindscher on 3 Sept. 1508. He served as the pastor of the Ochsenhausen church and
died on 10 Dec. 1521 (Chron., foll. 167", 168"). Four different references are made to his “Liber
Sermonum de Festis & de Tempore per totum annum’ (Chron., fol. 167%). One of these refer-
ences (Coll., p. 9) continues ... Seu Collectura tertia Sermonum Reverendi in Christo Patris
Mauri Brunn, professi Ochsenhusani, conscriptus, uti in fine patebit legenti, anno Domini 1409
[corrected in margin to 1509]. 4 Septembris Concionatoris publici. Iste liber est in compactura
subnigra in 4%, conscriptus in papyro.” Still another reference (Coll., p. 3) reads: “R. Patris
Mauri brunn Monachi ad S. Georgium in Ochsenhausen professi, qui floruit anno 1409 [cor-
rected in margin to 1409 Seu potius 1489 usque 1540 secundum Cathalogum antiquissimum”*].
Sermones de tempore in Septuagesima, Quadragesima, \diebus/Pasch\alibus/, Pentecostes; que
[?] de festis per totum annum, in 4 in subnigra compactura: Pars III. Litt. S. Num: 5.” The

47 Wirth, Coll., in a section which begins, “Ab anno 1482 usque ad annum 1547 vixerunt . .. sequentes Priores, ac
religiosi Fratres...”’: “18. Fr. Benedictus bock Constantiensis factus oeconomus Monasterii, obiit 1. Juni 1543.” Cf.
also Chron., fol. 174",

8 This correction may be a confirmation of Wirth’s use of the Ochsenhausen Necrologium (see also fn. 23 above). An
interlinear addition at this same point, made under the mistaken assumption that the 1409 date is correct, says Maurus
flourished and wrote this work under Abbot Nicholas I (1392-1422), adding that it is in ““charactere legibili.”



236 James J. John

references to “Pars III” and to “Collectura tertia” suggest that this volume was part of a large
series. Confirmation seems to be provided by still another reference (Coll., p. 2): “Fratris Mauri
Brun: Collectura variz 13. in 4°. RF.”

Wirth also conjectured that Brunn copied the manuscript containing Exhortationes ad
populum, with which this Section begins®.

Frater Joannes Laubacher, born in Pfullendorf, pastor in Ochsenhausen and then in Reinstet-
ten, who died 18 Feb. 1545, wrote at least eight books that were preserved in manuscript form in
Wirth’s time®. Several of them were anti-Lutheran tracts composed in the 1540’s and therefore
beyond the period being treated here, but because some may have been composed already in the
1520’s, they might as well all be mentioned (cf. Chron., fol. 174", with added information from
Coll., p. 3): (1) Collectura de reddendis votis, in 4, S. O. (2) De Sanctissima Eucharistia anno
1545. contra Lutherum expresse scriptum legitur in eodem libro in 4, S. O. (3) De Invocatione
Sanctorum, in 4%, S. O. (4) De Ecclesia ejusque authoritate, in 8" S. O. (5) De Votis aliisque
quastionibus. (6) Sermones de Sanctis per totum annum, & pracipuis festivitatibus, in folio
minore, anno 1545. (7) Sermones de Adventu Domini in carnem, in 4, per modum Quas-
tionum scriptus [sic] anno 1540. And (8) (ct. Coll., p. 2) De Contritione & Satisfactione etc., I, in
4*°, R. F.

Another manuscript that may not have been composed by an Ochsenhausen monk but
nevertheless was written for and dedicated to Abbot Andrew (either Kindscher, 1508-41, or
Sonntag, 1567-85) also deserves mention: “Clementis Monachi [with interlinear and marginal
additions: Benedictini, Philosophiz Doctoris, & S. Theologie Licentiati] Liber de voluntate
Dei, ad Andream Abbatem Ochsenhusanum, fol. minore [?], R. D. signatum litt. S. num.
VI!. That Abbot Andrew Kindscher was especially interested in having manuscripts copied
for him will become evident in the treatment of the final scribe to be dealt with here.

There is a group of Ochsenhausen manuscripts from this period of which not only is the scribe
known with certainty but at least several still exist. The scribe in question is James Vennd of
Ravensburg, who was already at Ochsenhausen in 1494. He served as one of the electors of
Abbot Andrew Kindscher in 1508, became prior in 1524, and died 16 Nov. 1528 as the senior
member of the abbey®.

The carliest of Vennd’s manuscripts is Kynzvart 55, containing a Manuale viaticum super
sancti Benedicti regulam monachorum, finished on 10 Nov. 1494%, The text of the Rule accom-
panies the Manuale or explanation. Vennd is presented as the author of the Manuale as well as
the scribe®.

¥ Chron., fol. 167": ““. .. adest alius [liber] eodem tempore [i.e. ca. A.D. 1515] a quodam religioso nostri monasterii
conscriptus, qui titulum hunc habet: Exhortationes ad populum, a quodam monacho Ochsenhusano conscripte ac
elaborata . . . Forsan erat ille religiosus innominatus noster iam praefatus Frater Maurus Brunn, qui tunc temporis erat
parochus Ochsenhusanus.”

50 Chron., fol. 1747, and Coll., in the section referred to above in fn. 47, no. 20. P. Lindner, Verzeichnis (see fn. 14
above), 100, says Laubacher died 18 Feb. 1547.

51 Coll., 2. The words “scriptus ac dedicatus” were inserted later by Wirth in another mention of the same manuscript
on p. 3.

52 Wirth, Chron., foll. 167°~168%; Coll., 3, 8, 10, 13, and, in the section referred to above in fn. 47, no. 4. In the Chron.,
fol. 167", Wirth says he died in 1524, but this is at odds with the exact date he gives elsewhere and is undoubtedly a
simple mistake for the beginning of Vennd’s term as prior.

53 Cada, 85f.: “Explicit feliciter Manuale super regulam beatissimi Benedicti per me fratrem Jacobum Vennd scrip-
tum et finitum in profesto sancti Martini episcopi anno incarnate deitatis M® CCCC LXXXXIIII®...” Cf. Wirth,
Chron., fol. 167", and Coll., pp. 10 and 3 where he informs us that the manuscript had a pigskin binding: “cum
compactura ex corio suillo.” Von Schirt does not list this manuscript.

5 Cida, 85, quoting from the manuscript: “Jacobi Vennd Manuale viaticum . . .”.



Miscellanea Ochsenhusana 237

Vennd’s next surviving manuscript, copied in 1514, is KynZvart 22, containing a Rituale
monasticum™.

A third Vennd manuscript, not at Kynzvart and perhaps no longer existing, contained the
Directorium legentium or Vocabularium of John Ackermann, a Benedictine monk of
Blaubeuren. At the end of the book Vennd tells us that he copied it with much effort and sweat
in 1515, the seventh year of the abbacy of Andrew Kindscher, and at the order of Prior George
Miller™.

Finally, a fourth manuscript, this one still existing, also seems to have been copied by James
Vennd, namely Stuttgart HB 1177 (= no. 14 in the list in Section IT above). The localization of
this Book of Hours at Ochsenhausen is based on its content. It was written for someone named
Andrew®. The suffrages seem to fit only Ochsenhausen. They are directed, after the Virgin
Mary, to Saints George, Blaise, and Benedict (foll. 138r-1391). Andrew must be the abbot of
Ochsenhausen, and, as seen already above, there were two abbots of this name: Kindscher
(1508-41) and Sonntag (1567-85). Various considerations favor Kindscher over Sonntag as the
abbot in question, but if the manuscript was copied by James Vennd, then Sonntag is totally
climinated from consideration and the date must fall between 1508 when Kindscher was elected
abbot and 1528 when Vennd died®. The proof that Vennd copied the manuscript is mostly
paleographical. Cida published a facsimile of Vennd’s script from KynZvart Ms. 22 which is
reproduced here as Fig. 1. A comparison of Vennd’s script in Fig. 1 with the script seen in Figs. 2
and 3 from foll. 53" and 138"—139" of Stuttgart Cod. HB 1177 reveals striking similarity®. The
Kynzvart script is in a smaller size and was written with a thinner pen-nib and slightly more
formality than the Stuttgart script, and the last four lines containing Vennd’s subscription
include some chancery flourishes, but both manuscripts show the same kind of Gothic cursive
written with a certain amount of deliberateness and regularity. In both manuscripts simplified
forms of a and ¢ are used, the shafts of fand tall s descend below the line, and the ascenders of b,
d, h, and [ are looped. But more important than these features common to most kinds of Gothic
cursive are identities of the two manuscripts in every minuscule letter that one can compare, and
particularly in certain less essential features such as the peculiar design of the upper loop on the

55 (Sada, 47f. and pl. 8c showing fol. 30" (reproduced here as Fig. 1): “Per fratrem Jacobum Vennd de Ravennspurg.
Scripta in Ochssennhusen Anno domini M. cccec®. xiiii®. Ad jussionem Andree Abbatis sui, inibi tunc regentis.” Cf.
also von Schirt, no. 18. Wirth seems to have overlooked this manuscript.

56 Wirth, Chron., fol. 167r—v: “Supra mentionem fecimus de Fratre Jacobo Vend, quondam Priore, ac Seniore
Conventus nostri, o quod descripserit librum, Directorium legentium nuncupatum inter manuscriptos libros nostros in
Bibliotheca asservatum. Fuit ille Frater Jacobus de Ravenspurg oriundus, professus ad S. Georgium ord. Sanctissimi
Patris Benedicti in Ochsenhusen, sicuti ipse scribit in illo libro: ‘descripsi hunc librum multo sudore ac nisu, Voca-
bularium Reverendi Patris Joannis Ackermann ord. S. Benedicti Monasterii Blauburani professi nuncupatum, ac erat ab
codem compositum; descriptum ac finitum fuit anno Domini 1515, sub regimine venerandi Patris ac Domini Andreae
Abbatis anno septimo ejusdem. Rogatu & jussu Patris Georgii Miller de Tegernau [actually Tettnang] eodem tempore
Prioris inibi existentis.”” In his Coll., 8, Wirth continues this same text as follows: ... Haec in fine libri ejusdem. Litt.
S. num: V, in papyro conscriptum, forma in 4°.” On p. 13 of the Coll., he misdates the manuscript 1505. Von Schirt
does not list this manuscript.

57 Cf. fol. 53" “Deprecor te, rogo te, imploro te, adiuva me, salva me, libera me, guberna me, defende me, conserva
me, letifica me, sana me. Quia tua creatura sum, tua plasmatura sum, tuum opus sum, domine, ne despicias me
famulum tuum Andream, quamvis indignus sum peccator, qualiscumque sum, tuus sum. Ad quem fugiam ego nisi ad
te, ad quem vadam nisi ad te?” Cf. also foll. 207, 21".

5 Hauke and Fiala (cf. fn. 37 above) date the manuscript at the end of the fifteenth century, but it does not seem likely
that Kindscher could have commissioned a fellow monk to copy the manuscript before he was abbot. We know that he
ordered Vennd to copy Kynzvart Ms. 22 in 1514 and his prior ordered Vennd to copy another in 1515.

5 L am very grateful to Dr. Spilling for supplying me with facsimiles of these as well as of other pages in the Stuttgart
manuscript, and to the Wiirttembergische Landesbibliothek for allowing me to reproduce them.



238 James J. John

ascender of the d, the tail of the g, the limb of the k, and the y-like form of the r. The Kynzvart
excerpt, because of its brevity, does not display the full repertoire of its scribe — particularly with
respect to abbreviations — so it cannot match everything seen in the Stuttgart facsimiles, but the
latter, together with the other pages at my disposal, match every feature in the Kynzvart excerpt
except a few of the capital letters in lines 3, 4, and 6. The resemblance between the name
“Andrece” in Fig. 1, line 6, and ““Andream” in Fig. 2, line 8, may be deserving of particular
attention. The extraordinary similarity of the two manuscripts might not preclude two different
scribes if one could assume that Ochsenhausen had a tightly disciplined scriptorium. Such an
assumption, however, is impossible to test, since only a few of the manuscripts copied at
Ochsenhausen at this time have yet been found. It may be of interest to note that Gregory Bock
does not include a sample of Vennd’s script among the more than twenty five that he illustrates
in his Calligraphy Book. It is conceivable, of course, that Bock did not feel the need to illustrate
this script because everybody at Ochsenhausen already knew and used it, but this is just specula-
tion. A far more likely explanation, especially in view of the fact that Vennd was commissioned
by Abbot Andrew Kindscher to copy the KnyZvart manuscript, is that both manuscripts show
the personal script of James Vennd.

Although most of the manuscripts copied at Ochsenhausen in the early sixteenth century have
still not been found, there is good reason to hope, if only on the basis of what has already been
found, that more of them will eventually be located and thereby make possible a thorough study
of the Ochsenhausen scriptorium of that period. Even if they are not located, however,
Hieronymus Wirth has supplied enough information to enable one to conclude that Och-
senhausen seems to have been one of the abbeys that came to share the calligraphic commitment
of the formal members of the Meclk and Bursfeld congregations and that took seriously the
exhortations in the De laude scriptorum of John Trithemius.



Miscellanea Ochsenhusana 239

& Benedutio det omm Wﬁ‘rm&

*to?u'mnntar{:jn;»f;‘ “rﬁ{ ﬁv\?‘;f

Abb. 9. Kynzvart Ms. 22, f. 30". Reproduced from F. Cida,
Rukopisy knihovny stdtniho zdmku v KynZvarté, pl. 8c.

Abb. 10. Stuttgart, Wiirttembergische Landesbibliothek,
Cod. HB 1177, f. 53"

Abb. 11. Stuttgart, Wiirttembergische Landesbibliothek, Cod. HB 1177, f. 138"-139".



!
v *
’ @ '
3 ' o
. ' 4
. .
. B N -
B .
i ¥ i
i %
S P e gL .
. ) Ny B ' B .
) n Uy :
"
’ ! a .
’ XK . '
v %
. .
o . - s . B
A = m = » - P <o
B . L
»
=y R P
o
-
. i
N W .
i . i
e
e i -
. =




RAYMUND KOTT]JE

BIBLIOTHEK ALS SPIEGEL DER GESCHICHTE

Zur inneren Geschichte der Gladbacher St. Vitus-Abtei im 12. Jahrhundert*

,,Es bleibt fiir die Erhellung der Gladbacher Bibliotheksgeschichte noch manches zu tun®,
meinte vor 30 Jahren Hermann Knaus am Ende cines Beitrags tiber die erhaltenen Handschriften
der ehemaligen Gladbacher Abtei'. Er kniipfte daran die Hoffnung, daB die weitere Erforschung
der Gladbacher Bibliothek die Abtei als ein ,,geistiges Zentrum sichtbar werden‘ lasse, ,,das
neben dem weithin leuchtenden Koéln einen eigenen Glanz behauptet hat*.

Die von Knaus genannte Aufgabe, die Erforschung der alten Gladbacher Bibliothek, besteht
heute noch fast genau so wie damals. Nur wenige Arbeiten tiber Werke der Klosterbibliothek
sind seitdem erschienen, und sie stammen fast ausschlieBlich von Kunst- und Musikhistorikern?.

Bisher ist jedoch noch nie versucht worden, die erhaltenen Biicher der Bibliothek im Zusam-
menhang mit der Geschichte der Abtei zu sehen und sie somit zugleich als Quelle zur Erkenntnis
dieser Geschichte zu werten. Ein solcher Versuch soll zwar auch im folgenden noch nicht fiir die
gesamte Geschichte des Klosters von seiner Grindung durch Erzbischof Gero 974 an bis zu
seiner Authebung 1802 unternommen werden®. Es soll aber fiir die hochmittelalterliche Zeit
gezeigt oder wenigstens skizziert werden, daf3 die noch bekannten Zeugnisse der Vitus-Abtei
solche Erkenntnismoglichkeiten eréffnen.

Die Aufmerksamkeit der Kunsthistoriker galt vor allem den Handschriften des 11. und
12. Jahrhunderts, die durch Buchmalerei Beachtung wecken, vorab also solchen mit biblischen
und liturgischen Texten. AuBer ihnen sind aber eine ganze Reihe erhaltener Handschriften
bekannt, die echemals der Gladbacher Vitus-Abtei gehorten und heute in einer Vielzahl von

* Der Beitrag steht im Zusammenhang mit einem jiingst begonnenen Projekt zur Erforschung der mittelalterlichen
und frithneuzeitlichen Bibliothek der Vitus-Abtei in Ménchengladbach. Das Vorhaben wird von der Schlafhorst-
Stiftung GmbH Ménchengladbach grofziigig gefordert. Fiir selbstlose Informationen tiber Gladbacher Handschriften
im Historischen Archiv der Stadt K6ln habe ich Herrn Dr. Joachim Vennebusch, dem Bearbeiter des dortigen Hss.-
Bestandes, herzlich zu danken, u.a. fiir die Uberlassung einschligiger Seiten seines Manuskripts fiir den inzwischen
(1987) erschienenen Teil 4 des beschreibenden Verzeichnisses der theologischen Handschriften des Kélner Historischen
Archivs.

! Hermann Knaus, ,,Sieben Gladbacher Handschriften in Darmstadt®, Archiv fiir Geschichte des Buchwesens 1 (1957),
S. 374-380, das Zitat S. 379.

2 Peter Bloch, ,,Ein romanisches Widmungsblatt aus Gladbach®, in: Der Mensch und die Kiinste. S. 403-411; P. Bloch-
H. Bange, Gladbacher Handschriften. Katalog (Mdnchengladbach 1964); P. Bloch, ,,Bibliothek und Skriptorium*®, in: Die
Abtei Gladbach 974-1802. Ausstellung zur Jahrtausendfeier der Griindung. Katalog (Ménchengladbach 1974), S. 85-90;
Joachim M. Plotzek, ,, Die K8lner Handschriftengruppe®, in: Monumenta Annonis (K6ln 1975), S. 152-162; G. Goller,
,,»Zur Herkunftsbestimmung der liturgischen Handschriften der Abtei St. Vitus®, in: Musik in Mdnchengladbach 1 (Mon-
chengladbach 1965), S. 41-51; Ders. ,,Die Pflege des gregorianischen Chorals in der Abtei St. Vitus zu Ménchengald-
bach®, in: Musik in Monchengladbach 11 (Mdnchengladbach 1975), S. 17-24; Hans Bange-Wolfgang Lohr, ,,Gladbach®,
in: Die Benediktinerkloster in Nordrhein-Westfalen (Germania Benedictina, hrsg. v. d. Bayer. Benediktinerakademie Miin-
chen i. V. m.d. Abt-Herwegen-Institut Maria Laach, Bd. VIII, St. Ottilien 1980), S. 18-21 (Uberblick tiber die Biblio-
theksgeschichte und Zusammenstellung erhaltener Hss. und Inkunabeln sowie von Biicherlisten 1794-1802).

3 Zur Geschichte der Abtei zuletzt Bange-Lohr, Gladbach (s. Anm. 2) S. 1-25, mit ausfiihrlicher Ubersicht iiber
ungedruckte und gedruckte Quellen sowie iltere und neuere Literatur S. 25-29; hingewiesen sei auch auf die Beitrige zu
dem Ausstellungskatalog Die Abtei Gladbach 974-1802 (s. Anm. 2), die fast ausschlieBlich historische Fragen behandeln.

16  Miinchen Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krimer/Bernhard)



242 Raymund Kottje

Bibliotheken Europas, ja auch der USA liegen®. Insgesamt handelt es sich bisher um fast 50
Exemplare®. Sie stammen aus der Zeitspanne vom 8. bis zum 15. Jahrhundert. Die kiinstlerisch
herausragenden biblischen und liturgischen Handschriften sind fast alle im 11. und 12. Jahrhun-
dert geschrieben und ausgestattet worden®, die Mehrzahl der iibrigen Manuskripte, die wegen
ihrer Texte hier in erster Linie interessieren sollen, sind zwischen dem 11. und 13. Jahrhundert
entstanden, wenn auch nicht alle im Vitus-Kloster zu Gladbach.

Die ilteste unter ihnen (saec. XI') enthilt eine Sammlung musiktheoretischer Schriften’, und
aus der 2. Hilfte desselben Jahrhunderts sind Cassians Collationes patrum® sowie eine Sammlung
mit {iberwiegend augustinischen und pseudo-augustinischen Texten erhalten’. Besonders rege
aber scheinen die Bemiihungen um den Besitz weiterer Biicher in der Mitte des 12. Jahrhunderts
gewesen zu sein. AuBer einigen durch ihre kiinstlerische Ausstattung bekannten Codices, von
denen der eine oder andere vielleicht aus Kéln erworben wurde!®, sind eine Reihe von Binden
erhalten, die damals in Gladbach abgeschrieben worden sind. Da von drei Schreibern, die an
wenigstens zweien dieser Blicher mitgearbeitet haben, die Namen und die Zeitspanne, innerhalb

* AuBer der Hs. Manchester, John Ryl. Univ. Libr., Lat. 182 (Phill. 1089), s. XII, sind 1964 in M.-Gladbach ,,alle
damals bekannten Gladbacher Handschriften, die nach 1802 wieder aufgetaucht sind und als ehemaliger Besitz der
Vitusbibliothek identifiziert werden konnten (Hans Bange, Einfiihrung zum Katalog der Ausstellung ,,Gladbacher
Handschriften*) ausgestellt worden, gemiB Katalog insgesamt 32. Vgl. auch die Zusammenstellung von 17 vorgotischen
Hss. bei Bloch, Widmungsblatt S. 405-408, dazu das von Bloch in diesem Beitrag vor allem behandelte Widmungsblatt
des Apokalypsenkommentars des Ambrosius Autpertus im Niirnberger Germanischen Nationalmuseum; vgl. ferner die
im Katalog der Ausstellung Die Abtei Gladbach (s. Anm. 2) 1974 beschriebenen mittelalterlichen Hss. (Kat. Nrr. 1-10,
13-15, 17, 23 u. 24), dazu den Beitrag von Bloch, Bibliothek (s. Anm. 2).

5 Nicht nur ,,32 (oder 33) mittelalterliche Handschriften®, wie Bloch, Bibliothek, S. 86, meinte (1974!).

¢ Vgl. im Katalog Die Abtei Gladbach (s. Anm. 2) die Hss. Nr. 2, 4, 6, 7, 8 u. 10; auBerdem gchort zu dieser Hss.-
Gruppe Freiburg, Univ.-Bibl., Hs. 360a, ein Sakramentar aus der spitottonischen K6lner Malerschule.

7 Historisches Archiv der Stadt Kéln (im folgenden zitiert HAStK) W 331, geschrieben vor 1037, vgl. Katalog Abtei
Gladbach S. 149 Nr.1; Knaus, Sieben Gladbacher Handschriften (wie Anm. 1), S. 377; nach Bloch, Widmungsblatt,
S. 410 ,,gewil nicht rheinisch®.

8 HAStK W 232, saec. XI?, nicht erst sacc. XII, wie bei Alfred Wendehorst, ,,Zur Geschichte der Gladbacher Abteibi-
bliothek*, Lebendiges Miinster. Mitteilungen des Miinsterbauvereins M.-Gladbach I1/3—4 (1954), S. 84, vgl. Ausstel-
lungskatalog Die Abtei Gladbach (s. Anm. 2) Nr. 3, ferner Bange-Lohr, Gladbach (s. Anm. 2) S. 20 sowie Vennebusch,
Handschriften 4 (s. Vorbemerk.*) S. 121f. Nach Bloch, Widmungsblatt, S. 411 ist es ,,zweifelhaft”, ob die Hs. in
Gladbach geschaffen worden ist. Zu Cassians Collationes vgl. Clavis Patrum Latinorum, edd. E. Dekkers — Ae. Gaar,
Sacris Erudiri I1I (*1961) Nr. 512 (im folgenden zitiert CPL).

9 HAStK W 144, saec. XI?, vgl. Die handschriftliche Uberlicferung der Werke des hl. Augustinus, Bd. V 2, bearb. v. Rainer
Kurz, SB. Osterreich. Akademie der Wissenschaften, Philos.-hist. K1. 350 (Wien 1979), S. 252f. (dat. saec. XII, Her-
kunft K6ln, Herrenleichnam) und Vennebusch, Handschriften 4 (s. Vorbemerk.*) S. 63-67 — bisher unter Hss. aus
Gladbach nicht genannt, vgl. Bange-Lohr, Gladbach S. 20.

10 Vgl. Bloch, Widmungsblatt (s. Anm. 2), S. 410 und ders., Bibliothek (s. Anm. 2), S. 87ff., der gegeniiber der
von H. Ehl, Die ottonische Kélner Buchmalerei (Bonn und Leipzig 1922), S. 234 und Albert Boeckler, Beitrdge zur romani-
schen Kilner Buchmalerei, Festgabe H. Degering (Leipzig 1926), S. 16ff. vertretenen These einer Entstehung der beiden
heute in Darmstadt liegenden Evangeliare (Hess. Landesbibl. Cod. 530 u. Hess. Landesmuseum Cod. 508) in einem
Kolner Skriptorium gute Griinde fiir Gladbach als Entstchungsort geltend machen konnte. Auch J. M. Plotzek hat sich
zwar fiir die Existenz eines Gladbacher Skriptoriums ausgesprochen, das im 11. Jhdt. ,,in deutlicher Abhingigkeit von
der Miniaturenkunst Echternachs‘ stand, ,,bevor im 12.]Jhdt. die kélnischen Einfliisse dominieren® (,,K&lner und
Siegburger Handschriften der romanischen Zeit*, in: Monumenta Annonis, Kéln 1975, S. 229), hat aber angenommen,
daB Darmstadt Cod. 530 ,,von K6lner Malern fiir die Abtei des hl. Vitus in Mdnchengladbach geschaffen worden ist*
(ebda. S.231), nachdem er bereits 1973 auch in den Gladbacher Hss. Darmstadt 508, Cambridge/Mass., Harvard
Univ. Libr. Ms. Typ 202 H (vgl. unten S. 244 Nr. 7) und New York, Pierpont Morgan Libr. M 563 (vgl. unten S. 243
Nr. 2) Arbeiten eines Kolner Skriptoriums und zwar in GroB-St. Martin geschen hatte (vgl. J. M. Plotzek, ,,Zur
rheinischen Buchmalerei im 12. Jhdt., in: Zwischen Rhein und Maas, Bd. II, Kéln 1973, S. 326-328). Die Frage bedarf
offensichtlich einer erneuten Untersuchung unter Beriicksichtigung nicht nur der Buchmalerei, sondern auch palio-
graphischer Kriterien.



Bibliothek als Spiegel der Geschichte 243

deren sie die Monchsgeliibde in Gladbach abgelegt haben, bekannt sind'!, 148t sich die Zeit ihrer
beachtenswerten Schreibtitigkeit im Vitus-Kloster mit ca. 1140-1160 ecinigermaBen zuverlissig
angeben. Damals also diirften auBer einigen biblischen und liturgischen Texten — Missalia und
Evangeliare — zumindest folgende heute noch nachweisbaren Biicher geschrieben worden sein:

1. Necrologium Gladbacense mit einer Liste der verbriiderten Kloster auf den beiden ersten
Blittern. Das Buch ist wohl zwischen 1140 und 1155 angelegt und geschrieben worden, da
die Namen der Toten bis einschl. Abt Walter I. (gest. 17. 11. 1140) von der ersten Hand
eingetragen worden sind, der Name des Nachfolgers Evervin (gest. 16. 8. 1155) aber von
zweiter Hand'%;

2. Martyrologium und Regula sancti Benedicti in einem Band, bis Mitte des 19. Jahrhunderts mit
dem Necrologium zusammengebunden und von derselben Hand wie dieses geschrieben'?;

3. Vitae Sanctorum einschl. Vita Karoli auctore Einhardo und Thegan, Vita Hludowici sowie das
Chronicon Gladbacense in einem Band';

4. Augustinus, Tractatus in Evangelium Johannis — Sermones a cena domini usque ad finem
evangelii, im AnschluB an die bereits im 9. und 11.Jahrhundert an einem anderen Ort
geschriebenen ersten Teile, die auf einem uns unbekannten Weg nach Gladbach gelangten'?;

5. Gregor der GroBe (1 604), Dialogi';

6. Vita Gregorii auctore Johanne Diacono'’;

1 Vgl. Bloch, Widmungsblatt (s. Anm. 2), S. 408f. u. 411 sowie ders., Bibliothek (s. Anm. 4), S. 88f.

12 Ménchengladbach, Miinsterarchiv Hs. 2a. Ed. G. Eckertz, ,,Das Verbriiderungs- und Totenbuch der Abtei M.-
Gladbach®, Zeitschr. d. Aachener Gesch.-Vereins 2 (1980), S. 191-294. Zur Datierung vgl. Eckertz S. 274; Bloch, Wid-
mungsblatt, S. 405 und ders., Bibliothek, S. 89 sowie Katalog Die Abtei Gladbach S. 150f. Nr. 5.

3 New York, Pierpont Morgan Library, M 563 (Phill. 16400; Libri 356), datiert durch die urspriingliche Verbindung
mit dem Nekrolog, vgl. Bloch, Widmungsblatt (s. 0. Anm. 2) S. 405 u. 408; ders., Bibliothek S. 88f. und Katalog Die
Abtei Gladbach S. 151 Nr. 6 sowie die Beschreibung der Hs. von Meta Harrsen, Central European Manuscripts in the
Pierpont Morgan Library (New York 1958), S. 231f. Nr. 14. Die Herkunft aus der Gladbacher Abtei ist — entgegen der
Annahme einer Kélner Provenienz durch J. M. Plotzek, Zur rheinischen Buchmalerei, S. 326 ff. — durch die alte Verbin-
dung mit dem Necrologium (Nr. 1) gesichert. Zur Regula s. Benedicti vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr. 1852; ed. Hanslik,
CSEL 75 (1960). Das Martyrologium ist noch nicht identifiziert.

! Briissel, Bibl. des Bollandistes, Cod. 72, vgl. Wendehorst, Geschichte (s. Anm. 2) S. 84; H. Bange, ,,Die Briisseler
Handschrift des Chronicon Gladbacense®, in: Lebendiges Miinster 11 3/4 (1954) S. 91-95; zur Hs. vgl. Anal. Boll. 24 (1905)
S. 442-444 und Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften (s. Anm. 2) Nr. 9.

15 Berlin Staatsbibl. PreuB. Kulturbesitz, Hdschr. 130 (Phill. 1095), I. foll. 2-153 saec. IX!, IL. foll. 154201 saec. XI
und III. foll. 202-274 saec. XII med. (die Datierung der beiden ilteren Teile entspricht Angaben von ,,Dr. Bischoff* auf
einem einliegenden Zettel, der offenbar noch aus der Zeit stammt, bevor die Hs., chemals der Phillipps-Bibliothek in
Middlehill gehorig [Besitzstempel fol. 18], 1976 fiir die Berliner Staatsbibliothek iiber Sotheby erworben wurde, vgl.
Sotheby Sale Catal. 30. 10. 1976, Nr. 854; zum Werk vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr. 278; ed. R. Willems, CChrist., Ser.
Lat. 36 (1954) — ohne Benutzung (Kenntnis?) dieser Hs., vgl. die Hss.-Ubersicht ebda. S. VIIIff. Die Gladbacher
Herkunft der Hs., deren iltester I. Teil aus Nordfrankreich stammt, angegeben von Kurz, Handschriftliche Uberliefe-
rung (s. Anm. 9) S. 113. Die Hs. zeigt das ,,Gladbacher Signierverfahren®, nimlich die Zahl 2 auf dem Oberschnitt, s
auf dem Seitenschnitt (vgl. zu dieser Signierpraxis Knaus —s. Anm. 1 —S. 374f.). Die Texte der 3 Teile schlieBen mit
Lagenwechsel unmittelbar aneinander an, Pergament und Schriftspiegel haben durchgehend dasselbe Format. Der
I1I. Teil unterscheidet sich von den beiden ilteren nicht nur paliographisch, sondern auch durch die Hervorhebung der
farblos oder gelegentlich ein wenig rot getonten stilisierten Initialen einzelner Abschnitte.

16 HAStK W 34; am Ende der Hs. (foll. 118V-122%) Beda, Hist. eccl. (s. Anm. 19) V 12; vgl. Anal. Boll. 51 (1943)
S. 142 und die Beschreibung in Vennebusch, Handschriften 4 (s. Vorbemerk.*) S.9f. Die Hs., deren Gladbacher
Provenienz bislang unbekannt war, ist im Katalog von Raves (s. Bange-Lohr S. 19) als Nr. 16 genannt, vgl. Wende-
horst, Geschichte (s. Anm. 2) S.90. Die Dialogi Gregors ed. A. de Vogiié, Sources Chrét. 251, 260 u. 265 (Paris
1978-80); vgl. Franz Brunhdlzl, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters T (Miinchen 1975), S. 56-59 und Walter
Berschin, Biographie und Epochenstil im lateinischen Mittelalter I, Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie
des Mittelalters VIII (Stuttgart 1986) S. 305-322.

7 HAStK W 174, foll. 1-83® (dankbarer Hinweis von J. Vennebusch); Marténe und Durand haben die Hs. zwar

16*



244 Raymund Kottje

7. Beda (1 735), Expositio in Lucam'®;
7a. Beda, Expositio in Marci Evangelium'?;

8. Beda, Historia ecclesiastica gentis Anglorum' und Walahfrid Strabo (t 849), Visio Wettini in
einem Band?,

9. Ambrosius Autpertus (t 784), Apokalypsenkommentar, erhalten nur ein einziges Blatt*';
10. Albert von Aachen, Historia Hierosolymitana®; vielleicht auch

11. a) Anselm von Laon (t 1117) zugeschriebene Sentenzen,
b) Wilhelm von Conches (t ca. 1154), Philosophia mundi
¢) Otto (Odo) von Lucca, Summa sententiarum (init.)* in einem Band.

wihrend ihres dreitigigen Aufenthalts in Gladbach (Okt. 1718) gesehen und als mindestens 600 Jahre alt geschitzt (vgl.
Edmond Marténe-U. Durand, Voyage littéraire de deux religieux bénédictins de la congrégation de S. Maur [Paris 1724],
Nachdr. 1969, S. 205), und sie ist auch enthalten in der Liste der in Gladbach 1795 von den Franzosen Veron und Gancel
(oder Gaucel) beschlagnahmten Biicher (vgl. Knaus [s. Anm. 1] S. 376f. u. 380, Nr. 14), galt aber bislang als verschol-
len, vgl. Knaus S. 377.

'8 Cambridge/Mass., Harvard University Library, Coll. Phil. Hofer, Ms. Typ 202 H (Phill. 1092), alte Gladbacher
Bibliothekssignatur B 18, vgl. E. G. Millar, The Library of A. Chester Beatty (Oxford 1927), S. 107f. Nr. 31 Taf. 82;
Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften (s. Anm. 2) Nr. 8; Bloch, Bibliothek S.89. Die zuletzt von Plotzek, Zur
rheinischen Buchmalerei S. 326 ff. angenommene Herkunft aus K6ln, GroB-St. Martin, bedarf zwar erneuter Priifung,
diirfte aber u. a. auf Grund paliographischer Kriterien auszuschlieBen sein. Fiir eine kritische Edition von Bedas Werk ist
D. Hurst, CChrist., Ser. Lat. 120 (1960), S. 1-425 zu danken, vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr. 1356.

1% Genf-Cologny, Bibl. Bodmeriana, Lat. 16 (Phill. 2225), alte Gladbacher Bibliothekssignatur B 19, vgl. E. Pelle-
grin, Manuscrits latins de la Bodmeriana, Bibliotheca Bodmeriana, Catal. V (1982), S. 44—46; kritische Edition des Werkes
von D. Hurst, CChrist., Ser. Lat. 120 (1960), S. 427-648 (S. VII Hinweis auf diese Hs.), vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr.
1355. — Der Bibliotheca Bodmeriana habe ich fiir die prompte Erfiillung der Bitte um einen Mikrofilm der Hs. zu
danken.

' Manchester, John Rylands Univ. Library, lat. 182 (Phill. 1089), vgl. M. R. James, A Descriptive Catalogue of the
Latin Mss. in the John Rylands Library, Manchester1 (1921) S.308 Nr. 182; Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften
(s. Anm. 2) Nr. 10; die Hist. eccl. mit Kenntnis dieser Handschrift edd. Bertram Colgrave — R. A. B. Mynors, Bede’s
Ecclesiastical History of the English People, Oxford Medieval Texts (Oxford *1972), vgl. hier S. LXVIIL; iiber Verfasser
und Werk zuletzt die Skizze von Raymund Kottje, Beda Venerabilis, in: Gestalten der Kirchengeschichte, hrsg. v. Martin
Greschat, Bd. 3 (Stuttgart u.a. 1983), S. 58-68.

% Neueste Edition von David Angus Traill, Walahfrid Strabo’s Visio Wettini: text, translation and commentary, Lateini-
sche Sprache und Literatur des Mittelalters, hrsg. v. A. Onnerfors, Bd. 2 (Frankfurt/M. 1974); vgl. Hans Joachim
Kamphausen, Traum und Vision in der lateinischen Poesie der Karolingerzeit, Lateinische Sprache und Literatur des Mittelal-
ters, hrsg. v. A. Onnersfors, Bd. 4 (Frankfurt/M. 1975), S. 132-146; Johanne Autenrieth, Heitos Prosaniederschrift der
Visio Wettini — von Walahfrid Strabo redigiert? Geschichtsschreibung und geistiges Leben im Mittelalter. FS fiir Heinz
Lowe (Koln-Wien 1978), S. 172-178; zu Leben und Wirken Walahfrids vgl. Bernhard Bischoff, ,,Eine Sammelhand-
schrift Walahfrid Strabos®, in: ders., Mittelalterliche Studien1l (Stuttgart 1967), S.45; Brunhélzl, Geschichtel,
S. 345-358.

2 Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum, Bredt 4, Mn 22, vgl. Bloch, Widmungsblatt (wie Anm. 2) S. 403ff. u.
409f.; Ausstellungskatalog Die Abtei Gladbach (wie Anm. 2) S. 153f. Nr. 10; der 758-767 verfaBte Kommentar ist ediert
von R. Weber, CChrist. Cont. med. 27-27 A (Turnhout 1975); vgl. H. Riedlinger, ,,A. Autpertus, in: LexMA1 3
(1978), Sp. 525. .

2 Berlin, Staatbibl. Preufl. Kulturbesitz, Hs. lat. fol. 677, geschrieben bald nach 1140 von den Gladbacher Ménchen
Godefridus und Conradus, vgl. Bloch, Widmungsblatt (wie Anm. 2) S.407{f. und Ausstellungskatalog Die Abtei
Gladbach (wie Anm. 2) S. 152f. Nr. 9; iiber Albert und sein Werk, in dem der 1. Kreuzzug und die Geschichte der
Kreuzfahrerstaaten bis 1119 dargestellt werden, vgl. P. Chr. Jacobsen, ,,Albert von Aachen®, in: LexMA 1 2 (1978),
Sp. 2861,

B HAStK W* 8°91, foll. 48%-59" u. 63V-92" (foll. 1-38, saec. XIII, zwei biblische Vokabulare zur Erklirung latei-
nischer [1-37%] und griechischer [37%-38"] Worte); fol. 39 beginnt eine neue Lage, saec. XII med. — foll. 39%~45" Isidor,
Diff. IT (PL 83, 82 A-95 B), foll. 60-63 Isidor, Diff. I (PL 83, 69 C-81); vgl. Heinrich Weisweiler, Das Schrifttum der
Schule Anselms von Laon und Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken. Ein Beitrag zur Geschichte der Verbreitung der
dltesten scholastischen Schule in deutschen Landen, BGPhMA XXXIII, H. 1/2 (Miinster 1936), S. 212-214.



Bibliothek als Spiegel der Geschichte 245

Es muB jedoch unbestimmt bleiben, ob die letztgenannte Handschrift Mitte des 12. Jahrhunderts
in Gladbach geschrieben oder damals oder erst spiter fiir die Abtei erworben worden ist. Einen
Anhaltspunkt fiir einen anderen Herkunftsort gibt es allerdings bisher nicht*. Auch lieB sich
bisher nicht feststellen, ob die von E. Marténe und U. Durand in ihrem Reisebericht erwihnten
Handschriften ilterer Werke, die sie bei ihrem Aufenthalt in Gladbach 1718 gesehen haben®, die
aber heute verschollen sind, im 12. Jahrhundert schon Besitz der Abteibibliothek waren. Es sind
eine hebriische, Ende des 10. Jahrhunderts (um 999?) von Nathan ben rabbi Mosche geschriebe-
ne Bibel®® und mehrere Werke des Smaragd, jedoch ohne Titelangabe?”. Die Handschriften
sollen nach der Datierung durch die beiden Benediktiner wenigstens 600 Jahre alt gewesen
sein®. Ebensowenig ist nachzuweisen, ob sich im Bibliotheksbestand des 12. Jahrhunderts be-
reits die 1794 von P. Raves verzeichneten, bislang nicht wieder aufgetauchten Handschriften mit
folgenden Werken befanden®:

Hieronymus, Comm. in Matthaeum™,
Gregor, Regula pastoralis™,

% Der von Weisweiler, Schrifttum, S. 213f. erérterte Zusammenhang mit der Hs. Trier, Stadtbibl. Cod. 569, in der
von Ottos Summa der erste Teil fehlt (vgl. Weisweiler S. 205), bedarf noch weiterer Untersuchung.

% Vgl. Marténe-Durand, Voyage littéraire (s. Anm. 17), S. 205 (dt. Ubersetzung von H. Bange, Lebendiges Miin-
ster 111 [1954], S. 1ff.). Von den Handschriften der Bibliothek, deren Titel durch Marténe und Durand mitgeteilt
wurden, sind mit Ausnahem der hebriischen Bibel und der Werke des Smaragd noch alle erhalten, nimlich die oben
Anm. 8 sowie S. 3 Nrn. 3, 4, 6 u. 10 genannten Hss.

% Diese Bibel ist auch noch in der Biicherliste aufgefiihrt, die P. Augustinus Raves 1794 angelegt hat, vgl. Wende-
horst, Geschichte (s. Anm. 8) S. 89, Beilage 1 Nr. 2.

77 Uber Biographie und Werke des Smaragdus von Saint-Mihiel/Maas (bis 826 als Abt dieses Klosters bezeugt) —
Donatkommentar, bibelerklirende Schriften, ein Via regia betitelter Fiirstenspiegel und zwei Werke im Dienste des
monastischen Lebens: Diadema monachorum und Expositio in Regulam S. Benedicti — vgl. Fidel Ridle, Studien zu Smaragd
von Saint-Mihiel, Medium Aevum 29 (Miinchen 1974), S. 19f. u. 22-78, bes. 77; Brunhélzl, Geschichte, S. 444—449 u.
567 sowie Otto Eberhardt, Via regia. Der Fiirstenspiegel Smaragds von St. Mihiel und seine literarische Gattung, Miinstersche
Mittelalter-Schriften 28 (Miinchen 1977), s. 29-78.

% Marténe-Durand, Voyage S. 205: ,,au moins six cents ans d’antiquité*.

# Abdruck der Liste bei Wendehorst, Geschichte (s. Anm. 8) S. 89f.; vgl. ebda. S.87f.; Knaus, Gladbacher Hand-
schriften S. 378; Bange-Lohr, Gladbach S. 19. Man wird bezweifeln diirfen, ob es sich um e¢ine Liste der Handschriften
handelt, die auf Grund von Buchschmuck oder Einband zu den ,,kostbarsten* der Abtei zihlten; zumindest die heute
unbekannte Regino-Hs. (s. Anm. 33) diirfte wie die meisten frithmittelalterlichen Rechtshandschriften recht schmucklos
gewesen sein (Zur Schmucklosigkeit dieser Hss. vgl. R. Kottje, ,,Die Lex Baiuvariorum — das Recht der Baiern®, in:
Uberlieferung und Geltung normativer Texte des friihen und hohen Mittelalters, hg. v. H. Mordek, [Quellen und Forschungen
zum Recht im Mittelalter, 4], Sigmaringen 1986, S. 15).

% Unter den von B. Lambert, Bibliotheca Hieronymiana Manuscripta I1, Instrumenta Patristica IV (Steenbrugis 1969)
S. 191-208 aufgelisteten Hss. mit diesem Hieronymus-Kommentar befindet sich keine, deren Gladbacher Provenienz
festgestellt wire (vgl. auch ebda. Bd. IVb, 1972, S. 185 die ,,Table des provenances®), ebensowenig unter den von
D. Hurst und M. Adriaen fiir ihre Ausgabe — CChrist. Ser. Lat. 77 (1969) — herangezogenen Handschriften.

3 Der bei Bange-Léhr S. 20 an erster Stelle der ehemaligen Gladbacher Hss. stehende Clm 9638 kann nicht das
Exemplar sein, das Raves 1794 verzeichnet hat, da der Miinchener Codex spitesens im 15. Jahrhundert im Besitz des
Klosters Oberaltaich (Niederbayern) war (vgl. p. 2: Gregorius, De cura pastorali, utilis liber et est sancti Petri in Obernaltach).
Die Abtei St. Vitus, der laut Schenkungsvermerk p. 4 Sandrad von St. Maximin das Buch geschenkt hatte (Me sancto
dedit Sandradus en quoque Vito), konnte zwar das Kloster in Gladbach gewesen sein, da dessen erster Abt dieser Sandrad
war (auf die Gladbacher Vitus-Abtei hat auch G. Swarzenski, Die Regensburger Buchmalerei des 10. und 11. Jahrhunderts
[Leipzig 1901], S.9f. die Schenkungsnotiz bezogen; vgl. Bange-Lohr S.5). Sandrad war aus St. Maximin, Trier,
gekommen, in dessen Besitz die Handschrift im 10. Jhdt. gewesen ist (vgl. p. 9: Maximini sum). Da aber die Gladbacher
Abtei jedenfalls 1794 eine andere Gregor-Hs. besessen hat, diirfte die Deutung von Bernhard Bischoff, Die siidostdeut-
schen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit II (Wiesbaden 1980), S.207 zutreffend sein, daBl die ,,von
oberitalienischen Schreibern‘ saec. IX* geschriebene Hs. dem Vitus-Kloster Ellwangen geschenkt wurde, dessen Abt
ebenfalls Sandrad gewesen ist, vgl. Kassius Hallinger, Gorze-Kluny. Studien zu den monastischen Lebensformen und Gegen-
satzen im Hochmittelalter I, Studia Anselmiana 22-23 (Rom 1950), S. 108 u. 118f. sowie R. Rosen, ,,Leben und Person-



246 Raymund Kottje

Hrabanus Maurus, De institutione clericorum®,

Regino, Libri duo de synodalibus causis et disciplinis ecclesiasticis®

sowie einige biblische und liturgische Biicher.

Vollig ungewil3 ist schlieBlich, ob das in Mittelitalien geschriebene Exemplar der Collectio
canonum Dionysiana aus dem 8./9. Jahrhundert, von dem noch je 1 Blatt in Diilken und Maria
Laach gefunden wurde, jemals im Besitz der Gladbacher Abtei gewesen ist*. In diesem Fall
konnte es zu den von den ersten Maximiner Moénchen mitgebrachten Biichern gehort haben
oder spiter erworben worden sein, dann allerdings vor der Mitte des 12. Jahrhunderts, d. h. vor
dem Siegeszug Gratians™ und bevor die Dekretalen seit Papst Alexander ITI. (1159-81) zur
Hauptquelle des kirchlichen Rechts wurden®.

Zu streichen ist aus der Liste der in der Gladbacher Abtei im 12. Jahrhundert entstandenen
Handschriften wohl das dreibindige Exemplar mit Gregors d. Gr. Moralia in Iob aus der Gladba-
cher Klosterbibliothek, das das Historische Archiv der Stadt Koln aufbewahrt. Es ist zwar

lichkeit des Abtes Sandrad von Ménchengladbach®, Jahrb. d. Koln. Gesch.-Vereins 42 (1968), S. 81-102. Zur Hs. jetzt
auch Hartmut Hoffmann, Buchkunst und Konigtum im ottonischen und friihsalischen Reich, Schriften der MGH 30, I (Stutt-
gart 1986), S. 481, der die Deutung auf St. Vitus in Ellwangen tibernommen hat.

* Eine Hs. aus Gladbach konnte bislang nicht festgestellt werden; zur Gesamtiiberlieferung des Werkes vgl. den
Hinweis, den ich (auf Grund einer Sammlung aller Hss. mit Hrabans Werken) in meinem Artikel ,,Hrabanus Maurus®,
in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon 4, 1 (1982), Sp. 182 gegeben habe. Nur wenige Hss. liegen der
Edition von A. Knépfler zugrunde (Verdftentlichungen aus dem Kirchenhistorischen Seminar Miinchen 5, 1900), und
unzureichend ist auch die hsl. Grundlage der Edition der Widmungsbriefe MGH Epp. V S. 385f. u. 509.

¥ Handschriften mit Reginos Werk (ed. F. G. A. Wasserschleben, Leipzig 1840) sind zusammengestellt von Hubert
Mordek, Kirchenrecht und Reform im Frankenreich. Die Collectio Vetus Gallica, die dlteste systematische Kanonessammlung des
frankischen Gallien — Studien und Edition, Beitrige zur Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters, hrsg. v. H. Fuhr-
mann, Bd. 1 (Berlin-New York 1975), S. 5 Anm. 12, mit summarischem, Signaturen berichtigendem Hinweis auf die
von Wasserschleben ,,zur Edition herangezogenen sechs Handschriften*. Zur Herkunft 148t sich noch angeben: Trier,
Stadtbibl. 927/1882 (aus Maria Laach) ist wohl saec. X? in Trier geschrieben worden, vgl. Hoffmann, Buchkunst,
S. 491; zumindest die Regino-Texte in Wien, NB., Cod. 694 und Wolfenbiittel, Herzog-August-Bibl., 83.21 Aug. 2°
zeigen dieselbe Mainzer Schrift der Willigis-Zeit (,,Jahrtausendwende®), vgl. Hoffmann, Buchkunst, S. 262f. u. 266; an
Gotha, Forschungsbibl., Mbr. I1 131 (aus Metz, St. Symphorian) haben saec. X mehrere Hinde gearbeitet, vgl. Rudolf
Ehwald, Jean-Baptiste Maugérard, Palacographische Forschungen III, hrsg. v. L. Traube (Miinchen 1904), S. 360; die
Abschrift im Wolfenbiitteler Codex Helmst. 32 (aus Reims) stammt vielleicht noch aus den letzten Lebensjahren Bur-
chards von Worms (t1025), ist jedenfalls vor 1027 anzusetzen, vgl. Horst Fuhrmann, Einfluf} und Verbreitung der
pseudoisidorischen Filschungen, Schriften der MGH 24, II (Stuttgart 1973), S. 454 Anm. 81. Erst vor wenigen Jahren hat
P. Petrus Becker, Trier, in St. Matthias, Trier, ein Fragment mit Regino II 387-401 entdeckt, dessen Schriftheimat
vielleicht ein niederrheinisches Skriptorium saec. X med. war, vgl. Hoffmann, Buchkunst, S. 503f.

¥ Diilken (heute Ménchengladbach), Kath. Pfarramt St. Cornelius, o. Nr. und Maria Laach/Andernach, Klosterbi-
bliothek, o. Nr., vgl. CLAIX (1959) Nr. 1230 und CLA Suppl. (1971) S.5 Nr. 1230 (mit der Vermutung, die Hs.
konne der nahe bei Diilken gelegenen Benediktinerabtei gehdrt haben). Vgl. Bernhard Bischoff, ,,Panorama der Hand-
schriftentiberlieferung aus der Zeit Karls des GroBen®, in: ders., Mittelalterliche StudienIIl (Stuttgart 1981), S.35
Anm. 151. Zur Coll. can. Dionysiana zuletzt Hubert Mordek, Dionysius Exiguus II, LexMaIII5 (1985) Sp. 1089f.; zu
den beiden Fragmenten ders., Kirchenrecht und Reform S. 247: ,, Welche Sammlung die Blitter . . . vertreten, mufl noch
geklirt werden®.

% Zur erstaunlich schnellen Verbreitung der Concordia discordantium canonum, des Decretum Gratiani, vgl. zuletzt Peter
Landau, Die Anfinge der Verbreitung des klassischen kanonischen Rechts in Deutschland im 12. Jahrhundert und im ersten Drittel
des 13. Jahrhunderts, Chiesa, diritto e ordinamento della ,Societas christiana‘ nei secoli XI e XII = Miscellanea del Centro
di Studi Medioevali XI (Milano 1986), S.274-283, der einleitend (S. 272) darauf hinweist, da das ,,von Gratian
systematisierte und durch die pipstlichen Dekretalen weiterentwickelte* kanonische Recht einen ,,grofien Einschnitt* in
der Geschichte des kirchlichen Rechts darstellt und daB dieser Umbruch seit 1140 erfolgte.

% Uber die Entwicklung des Dekretalenrechts knapp, aber prizise Knut Wolfgang Nérr, Die Dekretalensammlungen
zwischen Dekret und Liber Extra, Handbuch der Quellen und Literatur der neueren europiischen Privatrechtsgeschichte,
hrsg. v. H. Coing, Bd. 1 (Miinchen 1973), S. 839ff.; tiber die frithe Dekretalistik ders., ebda. S. 373ff.; Landau, Anfinge
S. 283-290.



Bibliothek als Spiegel der Geschichte 247

cbenfalls in der 2. Hilfte des 12. Jahrhunderts geschricben worden, aber wohl nicht vor 1300
nach Gladbach gelangt”’.

Uberblickt man nun die zuvor genannten erhaltenen oder sonstwie bekannten Werke, die
nachweisbar oder moglicherweise Mitte des 12. Jahrhunderts in Gladbach verfiigbar waren, so
fillt auf, daB sich unter ihnen kein Titel der klassisch-lateinischen oder auch nur der spitlateini-
schen nichtchristlichen Literatur oder ein Buch fiir den Unterricht befindet, nicht einmal eine
Grammatik, daB vielmehr ausschlieBlich Schriften christlicher Autoren des Altertums und des
Mittelalters sowie Werke fiir die kirchliche Praxis begegnen®. Sollte das ein Zufall, eine zufilli-
ge Folge von Uberlieferungsverlusten sein? Sollten ausgerechnet die Biicher des Bereichs ,,Hu-
maniores et Philologi* — so in der Gladbacher Bibliotheksordnung der Mitte des 18. Jahrhun-
derts genannt® — und hier vor allem die Werke der antiken heidnischen Autoren zufillig verlo-
ren gegangen sein? Ist es vorstellbar, daB zwar aus dem 12. Jahrhundert und somit einer Zeit, die
im geistigen Leben Europas als durch eine ,,Renaissance der Wissenschaften‘“*” charakterisiert
gilt, eine Reihe von Zeugnissen der Gladbacher Bibliothek und sogar des klésterlichen Skripto-
riums erhalten ist, daB aber gerade die Zeugnisse fiir Schule und Wissenschaft im Geist jener
Zeit — auBer den romischen Autoren auch die Vertreter der neuen Theologie, der Scholastik*' —
,,zufillig verloren sind?

Einige Feststellungen an anderen Orten veranlassen, an ecine Erklirung fiir das auffillige
Phinomen ohne die Annahme ecines dem Zufall zuzuschreibenden Uberlieferungsausfalls zu
denken. Zunichst muB aber daran erinnert werden, daB unter dem Gladbacher Abt Adalbero
(1090-1110) die Siegburger Observanz, eine sog. jungkluniazensische monastische Reformrich-

% HAStK W 269 I-1II, in karolingischer Minuskel in der 2. Hilfte des 12. Jhdts. (%) geschriebene, reich verzierte
Binde; laut Vermerk auf dem Vorsatzblatt des II. Bandes hat 1255 ein Archipresbyter Adam von Kaiserswerth zwei
Binde von einem Priester in Nierst (Krefeld) erhalten; Adam fiigt seiner Angabe hinzu: Si ecclesia de < ? unleserlich >
voluerit, redimere potest — war die Hs. also verpfindet? (vgl. auch E. Brasse, Urkunden und Regesten zur Geschichte der Stadt
und Abtei Gladbach Bd. 1, [Monchengladbach 1914], S. 63 Nr. 104); fol. 1¥ sind Besitzvermerke von Laien des 13./
14. Jhdts. eingetragen; Besitzvermerke der Abtei erst aus dem 15./16. Jhdt. auf fol. IV in Bd. I u. II, fol. 1" in III. Von
Bloch, Widmungsblatt, S. 406 Nr. 7, Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften, Nr. 16, im Katalog Die Abtei Gladbach
S. 154f. Nr. 13 und von Bange-Léhr S. 20 ist die Hs. ohne Hinweis auf die auswirtigen Besitzvermerke unter die
Gladbacher Hss. des 12. Jhdts. eingereiht worden, von Bloch, Bibliothek, S. 89 jedoch nicht als Produkt des Gladbacher
Skriptoriums; vgl. jetzt Vennebusch, Handschriften 4 (s. Vorbemerk.*) S. 147ff.

3 Vol. Giinter Glauche, Schullektiire im Mittelalter. Entstehung und Wandlungen des Lektiirekanons bis 1200 nach den
Quellen dargestellt, Miinchener Beitrige zur Mediivistik und Renaissance-Forschung 5 (Miinchen 1970); in Kurzfassung:
Ders., ,,Die Rolle der Schulautoren im Unterricht von 800 bis 1100%, in: La scuola nell’occidente latino dell’alto medioevo,
Settimane di studio del Centro Italiano di studi sull’alto medioevo XIX (Spoleto 1972) S. 617-636; vgl. ferner Pierre
Riché, Les écoles et enseignement dans I’Occident chrétien de la fin du V* siecle au milien du XI° siecle (Paris 1979), S. 246-280,
368f. u. 372ff.

¥ Vgl. die von M. Ziegelbauer-O. Legipontius, Historia Rei Literariae Ordinis S. Benedicti, Pars [ (Augusta Vindelic. et
Herbipoli 1754), S. 511 mitgeteilten Sachgruppen der Bibliothek, wiedergegeben von Wendehorst, Geschichte S. 86;
Bloch, Bibliothek, S. 86 und Bange-Léhr S. 18.

“ Vgl. dazu Peter Weimar (Hg.), Die Renaissance der Wissenschaften im 12. Jahrhundert, Ziircher Hochschulforum.
Universitit Ziirich — ETH Ziirich, Bd. 2 (Ziirich 1981); Robert L. Benson and Giles Constable (edd.), Renaissance and
Renewal in the Twelfth Centruy (Cambridge, Mass. 1982), hier bes. Gerhart B. Ladner, ,, Terms and Ideas of Renewal,
S. 1-33; vgl. auch die Hinweise zur Diskussion des Begriffs von Stephan Skalweit, Der Beginn der Neuzeit. Epochengrenze
und Epochenbegriff, Ertrige der Forschung, Bd. 178 (Darmstadt 1982), S. 221F.

“ Abgeschen von der o.g. Hs. HAStK W* 8°91 mit den Schriften Ps.-Anselms von Laon, Wilhelms von Conches
und Ottos von Lucca, deren Entstehung in Gladbach fragwiirdig ist (s. 0. Anm. 23 und 24), besaB die Abtei lediglich erst
im 13.]hdt. geschriebene und erworbene scholastische Werke: Petrus Lombardus, Sententiarum liber IV, saec. XIII
(Darmstadt, Landes- u. Hochschulbibl. Hs. 343), vgl. Knaus, Sieben Gladbacher Handschriften, S. 376 f.; Petrus Come-
stor, Liber Scolasticae Historiae, saec. XIII, geschenkt saec. XIII ex. von dem Kélner Domkanoniker Wilhelm de Ambere
(Amern, westl. Ménchen-Gladbach) (vgl. Necrologium [s. 0. S. 2 Nr. 1] 21. Okt. [Eckertz S. 64]; die Hs. ist verschol-
len); Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles, saec. XIII? (New York, Union Theol. Seminary, Ms. 5 [van Ess 5]).



248 Raymund Kottje

tung, die Gladbacher Abtei geprigt hat*>. Umstritten ist, ob diese Formung Bestand gehabt hat
oder ob man bald zur alten Form zurtickgekehrt ist*. Dem Wandel der monastischen Observanz
entspricht das fragmentarische Bild, das die bibliothekarischen Zeugnisse bieten. Es stimmt
auch im wesentlichen tiberein mit dem Bild, das sich aus dem Bestand erhaltener Handschriften
der Kélner Kloster St. Pantaleon und GroB-St. Martin gewinnen liBt, die ebenfalls von der
Siegburger Reform erfafit worden sind* und manche Bezichungen zu Gladbach hatten®. Seit
der Zeit namlich, da sie von Siegburg her reformiert worden waren, lieB in ihnen offensichtlich
das Interesse an Autoren der rémischen Antike nach, wurden vielmehr ganz auftillig die Schrif-
ten christlicher Verfasser, vorab der Kirchenviter, bevorzugt*, und gleichzeitig kam es zu
einem Wandel der kiinstlerischen Gestaltung der Handschriften, besonders der Buchmalerei®’.

Sieht man im Vergleich mit diesen Kélner Bibliotheken und mit weiteren Bibliotheken klu-
niazensischer Klster des 11. Jahrhunderts* die Zeugnisse der Gladbacher Bibliothek, so verliert
das Fehlen der heidnischen Autoren unter den erhaltenen Biichern des 12.Jahrhunderts an
Autffilligkeit. Der bekannte Bestand erscheint vielmehr als Spiegel der durch die Siegburger
Reform begriindeten monastischen Geistigkeit Gladbachs. Es konnte iiberdies als Zeugnis dafiir
gelten, daB die Siegburger Reform in Gladbach tatsichlich weit iiber Abt Adalberos Zeit hinaus
Bestand gehabt hat. Die bibliothekarische Uberlieferung Gladbachs wire damit in besonderer
Weise ein Spiegel der Klostergeschichte und eine wichtige Quelle fiir ihre Erforschung.

“ Vgl. Hallinger, Gorze (s. Anm. 31), S. 109f.; Josef Semmler, Die Klosterreform von Siegburg. Ihre Ausbreitung und ihr
Reformprogramm im 11. und 12. Jahrhundert, Rhein. Archiv 53 (Bonn 1959), S. 145-151; Erich Wisplinghoff, Die Benedikti-
nerkloster des Rheinlands bis zum 12. Jahrhundert, Untersuchungen zu Kloster und Stift, hrsg. v. Max-Planck-Institut fiir
Geschichte, Studien zur Germania Sacra 14 (Géttingen 1980), S. 74f.

“ Vgl. die unterschiedlichen Positionen von Hallinger, Gorze, S. 109 (,, Wiederdurchbrechen der alten Form*‘) und
Semmler, Siegburg S. 149 (Siegburger Ordo erst durch die Bursfelder Reform von 1510 abgeldst).

# Vgl. Semmler, Siegburg, S. 118-126 u. 143ff.

® Vgl. Semmler, Siegburg, S. 118 (Heinrich L., gest. 1067, gleichzeitig Abt von St. Pantaleon u. Gladbach), S. 146
(Abt Humbert von St. Pantaleon im Gladbacher Necrolog); vgl. iiber die kunsthistorisch feststellbaren Beziehungen
Bloch, Widmungsblatt, S. 410f.; ders., Bibliothek, S. 87f.; Plotzek, Rheinische Buchmalerei, S. 326 ff. und ders., ,,Die
Kolner Handschriftengruppe®, in: Monumenta Annonis (Koln 1975), S. 162, 229 u. 231; Otto Mazal, Buchkunst der
Romanik, Buchkunst im Wandel der Zeiten 2 (Graz 1978), S. 178.

“ Vgl. Raymund Kottje, ,,Zum Anteil K&lns an den geistigen Auseinandersetzungen in der Zeit des Investiturstreits
und der Gregorianischen Kirchenreform®, Rhein. Vierteljahrsblitter 41 (1977), S. 50f.

“ Zum Wandel in der K6lner Buchmalerei um 10701080 vgl. Peter Bloch-Hermann Schnitzler, Die ottonische Kélner
Malerschule, Bd. I (Diisseldorf 1967) S. 8 und Plotzek, Kolner Handschriftengruppe, S. 156f.; Kélner EinfluB auf die
Gladbacher Buchmalerei im Zusammenhang mit der ,,kluniazensischen® Formung der Vitus-Abtei erwihnen Plotzek,
Rheinische Buchmalerei, S. 327 und Mazal, Romanik, S. 186.

* Vgl. Raymund Kottje, ,,Klosterbibliotheken und monastische Kultur in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts*,
Zeitschr. f. Kirchengeschichte 80 (1969), bes. S. 159ff. = ,,11 monachesimo e la riforma ecclesiastica (1049-1122), in:
Miscellanea del Centro di Studi Medievali VI (Milano 1971), S. 366-369.



KARL LANGOSCH

MITTELLATEIN UND EUROPA -
BEMERKUNGEN ZU EINER EINFUHRUNG IN DIE LATEINLITERATUR DES
MITTELALTERS

Als ich mich vor lingerer Zeit daran setzte, der Verlagsaufforderung zu folgen und eine
Einfithrung in die mittellateinische Literatur zu schreiben, dachte ich nicht, daB es geboten sein
koénnte, einen Obertitel mit Bezug auf Europa hinzuzufiigen. Darauf kam ich erst, als ich iiber
die Hilfte des Manuskriptes fertiggestellt hatte. Je linger ich priifte, ob der Inhalt das wirklich
forderte, umsomehr wurde ich darin bestirkt, weil mir ja auch eine solche Weite der literarhisto-
rischen Betrachtung des Mittellateins von jeher erforderlich schien und von mir schon vor
Jahrzehnten grundsitzlich angewandt wurde, so 1964 zweimal. Zuerst hatte ich in dem Buch
Die deutsche Literatur des Mittelalters in ihrer geschichtlichen Entwicklung wenigstens am SchluB der
sechs Zeitstufen jeweils einen kurzen Blick auf die deutschsprachige Literatur geworfen, damit
man die beiden Literaturen vergleichen und zusammensehen kann: DaB die zwei in mehr als
einer Beziechung zusammengehorten, empfand das Mittelalter selber; das brachte z. B. Hugo
vom Trimberg mehrmals in mittelhochdeutschen Reimpaaren zum Ausdruck — er gehorte zu
den nicht wenigen Autoren, die sowohl in der Mutter- wie in der Vatersprache schrieben —und
pries z. B. denjenigen, der Deutsch und Latein zu lesen, schreiben und dichten verstiinde. Einen
Schritt weiter ging ich in dem Aufsatz Die mutter- und die vatersprachige Literatur des Mittelalters in
der Entwicklung der Kiinste in Deutschland I-II, womit ich bewuBt das Mittellateinische Jahrbuch
eroffnete: Ich versuchte eine Zusammenschau fiir die karolingische Periode. Daran schlossen
sich zwei Vortrige von 1964 und 1965 an: Die Originalitdt der mittellateinischen Literatur und Die
mittellateinische und die europdische Literatur des Mittelalters; sie wurden zusammen mit einem
AufriB der zuletzt genannten Literatur fiir die erste Hilfte des Mittelalters als Nummer 16 der
Beihefte zur Zeitschrift , Wirkendes Wort‘ 1966 verdffentlicht. Ahnlich verhielt ich mich in entspre-
chenden Kollegs der sechziger Jahre an der Universitit zu Koln.

In dem neuen Buch schien es mir notwendig, ehe ich das Gebiude der Literaturen in ihren drei
Stockwerken aufbaute, erst das Fundament mit noch mehr und noch stirkeren Mauern als
frither herzurichten. Das ist leider noch immer nicht tiberfliissig, weil sich das Mittellatein in
Wissenschaft und Bildung noch immer nicht gebiihrend durchgesetzt hat. Es ist keineswegs an
allen Universititen der Bundesrepublik mit eigenem Lehrstuhl vertreten, nicht einmal an so
groBen wie Hamburg und Frankfurt; es ist in jiingsten Sammelwerken auf ein geradezu grotekes
Minimum beschrinkt; so macht es im Neuen Handbuch der Literaturwissenschaft, Band Europdi-
sches Spitmittelalter (1978), etwa 6% des Gesamtvolumens aus; im Schulunterricht hingt seine
Einbeziehung von der Entscheidung des einzelnen Lehrers ab; fiir die Allgemeinbildung gibt es
lateinische Klassiker nur im Altertum, weil es ihr noch nicht einmal bewuBt geworden ist, daB3
es an solchen schwerlich in der gréBten Lateinperiode (in 1000 von 2000 Jahren), im Mittelalter,
gefehlt haben kann; hoffentlich wirkt sich die Aufnahme wenigstens von drei Epen und der
berithmtesten Lyriksammlung (mit Dramen), die im Almanach zur Textedition deutscher Klassiker
(1985) angekiindigt ist, korrigierend aus — damit werden freilich erst einige Klassiker des deut-
schen Bereiches vorgestellt: das tibrige Europa hitte noch viele anzubieten.

Im ersten der vier Hauptkapitel werden Wesen und Bedeutung des Mittellateins von vier Gesichts-
punkten aus betrachtet. Eine Grundiiberlegung wird vorausgeschickt, ob sich ein Autor eine



250 Karl Langosch

Fremdsprache in so frithen Zeiten derart aneignen konnte, daB er mit ihr wie mit der Mutter-
sprache umging, und auf die Spitlateiner Apuleius und Claudius Claudianus, beides Griechen,
verwiesen. Die groBte Schwierigkeit, die mittelalterliche Lateinliteratur als selbstindige GroBe
anzuschen und nicht als Anhingsel der antiken, bereitet die Sprache; dal sie ibernommen
wurde und sogar in anderen Lindern als denen, in denen sie im Altertum gesprochen wurde,
Fuf} faBite, war selbstverstindliche Folge der Christianisierung. Welche Stellung damit das Mit-
tellatein errang, verdeutlicht das erste Unterkapitel Das Mittellatein und die Anfinge der Buchlitera-
turen; das zweite charakterisiert es als Die Vatersprache in seinen Ausmalen und Aufgaben und
seiner Verwurzelung, in der Gegeniiberstellung von mittelalterlichem und antikem Latein; das
dritte umreiB3t seine Originalitit in verschiedener Hinsicht; schlieBlich wird die Wirkung auf die
Volkssprachen in Schrift, Sprache und Metrik, in Stoff und Gattung vor Augen gestellt.

In den Hauptkapiteln II-IV wird die europiische Literatur in den Entwicklungsperioden bis
zum Anfang des 13. Jahrhunderts skizziert; damit hat sie ja ihre mittelalterliche Hohe erreicht,
tiber die Jahrhunderte danach 1iBt sich wegen ihrer noch nicht geniigenden Erforschung zu
wenig sagen. Wenn dem Auftrag gemill das Mittellatein bevorzugt wird, so hat das auch darin
einen guten Grund, daB jenes die Hauptmacht war und an desssen Hand viele volkssprachlichen
Literaturen zum Wichtigsten, zur Buchfihigkeit, geleitet wurden und sich gerade im 12. Jahr-
hundert seine Kraft noch steigerte — obwohl damals das Altfranzésische und das Mittelhoch-
deutsche zu klassischer Bliite tippig emporwuchsen, wurde das Mittellatein weder in Frank-
reich-England noch in Deutschland in den Schatten gedringt; hier glinzten der Loire-Kreis oder
Walther von Chitillon und Joseph Iscanus, dort nicht nur die literarisch bunte Gruppe um
Kaiser Friedrich Barbarossa.

In welcher Weise die vater- und die muttersprachliche Literatur zu- oder nacheinander zu
ordnen ist, das liBt sich wohl grundsitzlich und allgemeiner folgendermaBen beantworten,
wobei zunichst die Romania nicht berticksichtigt wird. Die zwei Literaturen und ihre Sprachen
waren existentiell verschieden, besaBen trotz ihrer Verwandtschaft eigene Physis und Konstitu-
tion, eigene Entwicklung und Tradition. In der Romania, in der das Latein aus dem Altertum
weiterlebte und sich die Schriftsprache immer mehr von der gesprochenen abhob, erwuchs aus
der letzten allmihlich eine neue Buchsprache, die altfranzosische seit dem 9. Jahrhundert, die
altspanische seit dem 12. und die altitalienische spiter als die letzte.

Demnach unterscheiden sich die beiden Literaturen so sehr voneinander, dal3 es fiir eine
literarhistorische Einteilung, sofern bei ihr nicht Gegebenem und Gewordenem unangebrachter
Zwang angetan wird, sich empfiehlt, beide in ihren parallelen Bahnen zu lassen — ausschlagge-
bend ist letztlich, ob das Ergebnis fiir sich und die Aufteilung spricht. Schwierigkeiten bereitet
es kaum, die kulturellen Riume festzulegen, zumal sie mit den politischen weithin tibereinstim-
men; so sind etwa der franzésische und der deutsche erst von der Mitte des 9. Jahrhunderts an als
zwei Bereiche von einander geschieden, in denen hier vorwiegend Romanen und dort vorwie-
gend Germanen lebten, oder es wurden Westfrankreich und England seit 1066 fiir eineinhalb
Jahrhunderte zu einem politischen und kulturellen Ganzen zusammengeschlossen.

Erheblich schwieriger wird es, die Zeitriume, selbst nur die gréften abzugreifen, wenn man
das fiir die beiden Literaturen zusammen vornimmt und dabei auf ganz Europa blickt — es
versteht sich von vornherein, daf3 sich die Zisuren nicht auf ein paar Jahre beschrinken lassen.
Wie kénnen nun die zwei Hauptzisuren in den sieben Jahrhunderten begriindet werden?

Zuerst die am Ende des 9. Jahrhunderts! Nach dem Zusammenbruch des Imperium Roma-
num und seiner Kultur-Aktivitit hatte sich das groBte Kraftfeld des abendlindischen Kontinents
in dessen Mitte, im Frankenreich, nach und nach aufgeladen, am stirksten im Reiche Karls des
GroBen und zwar politisch und kulturell. DaBl damit ein jahrhundertelanges Werden zum
AbschluB kam, wurde dadurch betitigt, daB3 in den Jahrzehnten nach seinem Tode sein Univer-



Mittellatein und Europa 251

salreich zerfiel, dessen Bestand von seiner Person abgehangen hatte; aus Kimpfen und Teilun-
gen gingen zukunftstrichtige, immer fester werdende Reiche hervor, deren bis heute dauerhafte
Konsistenz nicht zuletzt darauf griindet, daB in dem einen Romanen und in dem Andern Germa-
nen dominieren.

Von diesem Wandel ist in mehreren eindrucksvollen Versklagen und in zeitgendssischer Ge-
schichtsschreibung bereits nach 840 die Rede. Im neuen Westfrankenreich machte dessen erster
Herrscher, Karl der Kahle (t 877), der seinem GroBvater, dem GroBen Karl, nacheiferte, seinen
Hof zum Kulturzentrum, zu dem erstaunlich viele Schriftsteller zahlten; sie boten in ihren
Werken z. T. qualitativ Beachtliches, doch nichts AuBergewdhnliches — Johannes Scottus kann
man nicht zur Literatur im engeren Sinn rechnen, so sehr er auch mit seinem doch der Philo-
sophie verhafteten Hauptopus De divisione naturae herausragt. Jenes gilt auch fiir die Produktion
auBerhalb des Zentrums, etwa fiir die des in Versen recht individuellen Sedulius Scottus. Noch
lange (10./11. Jahrhundert) lief das literarische Treiben in den alten Bahnen weiter; das politische
vermochte infolge der Schwiche der Karolinger, dic zeitweise vom Thron gestoBen wurden,
nichts Aktivierendes auszustrahlen.

In Ostfranken war es mit der Literatur anders bestellt. Das Neue kam noch nicht bei Walahfrid
Strabo (t 849) heraus, dem Vater der Dichterschule am Bodensee, der sein Talent in verschie-
denartigen Werken dokumentierte; er griff zwar in De imagine Tetrici Theoderich, dessen Statue
Karl der GroBe mit Bedacht vor seine Aachener Pfalz von weither geholt hatte, als Tyrannen an
und damit auch jenen, richtete aber das darauf folgende Preislied auf Ludwig den Frommen, der
kein Fithrer zu Neuem war. Umwilzendes schuf dagegen Notker Balbulus (c. 840-912), der
iibrigens den grofen Herrscher in den Gesta Karoli durch rithmende Erzihlungen anckdotenhaf-
ten Gepriges, von der Sage umrankt, schr lebendig machte, im Liber ymnorum, dessen Lieder
bald durch das Abendland hin bekannt wurden; deren Form, die Sequenz, deren erste Phase
Notker zur Vervollkommnung meisterte, bot mit ihrer akzentrhythmischen Bauart und der
Méglichkeit, unendlich viele Vers- und Strophenformen zu bilden, den vollen Gegensatz zur
antiken Tradition und wurde so beliebt, daB sie jener bald an Verbreitung nicht nachstand; die
neue Bauart blieb auf die Sequenz beschrinkt. Eine andere Art Lyrik formte Notkers ctwa
gleichaltriger Confrater Tutilo, den Tropus, und komponierte dazu Melodien. Dafy damit eine
neue Periode einsetzte, wurde dadurch bestitigt, daB nur wenige Jahrzehnte spiter Epik und
Drama mit exzeptionellen Leistungen folgten, die von Ekkehard I. (Waltharius) und Hrotsvitha
stammten.

Dazu daB vor den vier der Einschnitt anzusetzen ist, stimmt die deutschsprachige Literatur,
nur daB die Leistungskurve hier vor der Zisur die erste Hohe erreichte und dann schnell fast bis
zur Null-Horizontale absank — der Heliand und Otfrids Evangelienharmonie ragten nach beiden
Seiten steil auf und ab. Ihnen voraus gingen nur zwei kleinere Dichtungen, deren gréBere etwa
150 Langzeilen umfaBte, und ihnen folgten cin paar ebenfalls kleinere; daran schloB sich bald
nach 900 eine fast vollige Leere von anderthalb Jahrhunderten.

In den iibrigen Lindern des Abendlands wurden vor und nach jenem Einschnitt so wenige und
selten den Durchschnitt iiberragende Opera produziert, daff aus ihnen zur Bestimmung einer
Zisur so gut wie nichts zu gewinnen ist, auch nichts, was ihr widerspricht. Das trifft auf die
Iberische Halbinsel zu (Theodulfist in den Kreis um Karl den GroBen einzuordnen), desgleichen
auf Italien, aus dessen Elite im Norden drei an den Hof dieses Kaisers kamen, auch auf Irland,
das seine ,Mission* auf dem Kontinent mit Johannes und Sedulius Scottus imponierend fortsetz-
te. Auch der Literatur in England 1iBt sich kein Indiz abgewinnen — es war ja auf sich zuriickge-
worfen und kimpfte um seine Existenz; seine zweisprachige Bliite war dahin; K6nig Alfred der
GroBe (t 899) baute direkt und indirekt eine angelsichsische Prosa auf — ein volliges Novum —
durch Ubersetzung und Bearbeitung; sie fand keine unmittelbare Nachfolge.



252 Karl Langosch

Dann der Einschnitt nach dem letzten Drittel des 11. Jahrhunderts! In der Mitte Europas,
dessen Geprige seit lingeren von ihr aus bestimmt worden war, traten damals betrichtliche
politische Verinderungen ein, deren Auswirkungen sonst die Kultur nicht derart zu erfassen
pflegen. In Deutschland wurde der zuletzt durch Heinrich III. kriftig erfolgte Aufstieg im Jahre
1056 jih abgebrochen, weil der Kaiser plotzlich starb; der Abstieg setzte bereits in den neun
Jahren Vormundschaftsregierung der Kaiserin Agnes ein und wurde dann durch den verheeren-
den ,,Investiturstreit” zwischen Imperium und Sacerdotium beschleunigt. — In Frankreich er-
fuhr die Macht des Konigs betrichtliche Schwichung dadurch, daB der unmiindige Philipp I.
(1060-1108) untitig bleiben muBte, als einer seiner Vasallen, Herzog Wilhelm von der Norman-
die, 1066 die Herrschaft tiber England erstritt und dort die Konigskrone gewann; England geriet
unter die Dominanz der franzésischen Kultur und zwar so, daB z. B. die Buchsprache fiir lingere
Zeit franzosisch wurde, soweit sie nicht lateinisch blieb.

Was nun die Literatur im allgemeinen betrifft, so bestitigt das Mittellatein den Ansatz der
zweiten Zisur. Vor sie fiel der hohe Aufschwung durch den Kreis um Heinrich III. Die Zeit
nach der Zisur wurde zunichst durch die Streitschriftenliteratur gekennzeichnet, die sich na-
mentlich nach 1075f. zur Gattung auswuchs. Die Erregtheit, die aus ihr z.T. aufs heftigste
gesteigert spricht, fand sich damals tiberall im Leben und Treiben, erst recht im geistigen
Bereich.

In Frankreich wurde jener Wandel schon durch zwei Gruppen der Geschichtsschreibung
markiert, beide iiber Geschehen, das Europa nach auBen und innen aufs nachhaltigste verinder-
te. Drei Normannen feierten Sieg und Sieger bei der Eroberung Englands in dem Quinquen-
nium nach 1066, Wido von Amiens die Schlacht von Hastings und die Krénungsfeier in Versen,
Wilhelm von Poitiers den ,Eroberer in Prosa und Wilhelm von Jumidges die Gesta ducum
Normannorum, mit denen er viel Beifall fand. Zum anderen wurde der erste Kreuzzug (1096/99),
der bereits mit dem Aufruf zur Teilnahme weithin helle Begeisterung geweckt hatte, von
Teilnehmern beschrieben, so von einem Ritter, der in den Gesta Francorum et alienorum Hierosoly-
mitanorum das Wesentliche in vier Biichern schilderte — deren Angaben fand Guibert von Nogent
durch miindliche Berichte bestitigt, er erweiterte jene Gesta zu sicben Biichern Gesta Dei per
Francos, schmiickte sie mit vielen Versen und zeichnete sich durch besondere Kritik aus; oder
Raimund von Giles befaBte sich nur mit dem Zug derjenigen Heeresabteilung, die Graf Rai-
mund von Toulouse fithrte — er war als Kaplan in dessen Gefolge.

In der lateinischen Lyrik wurden Vorzeichen des ,Kulturwandels’, der um die Mitte des
12. Jahrhunderts nach dem Debakel des zweiten Kreuzzugs voll durchbrach, Ende des 11. Jahr-
hunderts durch den Loire-Kreis gesetzt, namentlich durch Marbod von Rennes, Baudri von
Bourgueil und Hildebert von Lavardin, die trotz des Altersunterschieds sich zusammenfanden
(c. 1035, 1046, 1056 geboren); sie kannten sich gut, schrieben einander, riickten aber gesell-
schaftlich nicht enger zusammen; sie hatten schéngeistige Bezichungen zu Mitgliedern des
anglonormannischen Kénigshofes, der sich im 12. Jahrhundert mehrmals um die Literatur ver-
dient machte. Ein auffallendes Kennzeichen des Kreises bildete ihr Verhiltnis zur Antike, mit
der sie sich verwandt fiihlten. Sie eciferten ihr in Sprache und Darstellungsart, auch im Stoff
nach, lieBen sich aber im wesentlichen nur anregen und ihr starkes Selbstgefiihl und Selbstbe-
wuBtsein nicht schwichen; sie betonten MafBhalten und Streben nach Menschlichkeit, sahen
Sittlichkeit und Schénheit zusammen (venustas morum), erkannten der Frau eine beherrschende
Stellung zu und erhoben sich gern in die heitere Idylle hoher Geselligkeit. Damit standen sie im
Anfang einer Epoche, die sich von der vorherigen und auch gleichzeitigen Lateinliteratur abhob
und bereits zur Hofik tendierte.

Auch die Dichtung in franzésischer Sprache spricht fiir den Zeitraum jenes Einschnitts; sie
hatte sich davor nur spirlich gemeldet, nur mit vier Denkmilern in fast zwei Jahrhunderten (c.



Mittellatein und Europa 253

880 — c. 1050); danach aber brach sie in dichter Folge von Lyrik und Epik voll des neuen Geistes
hervor, von den Trobadorliedern Wilhelms IX., Grafen von Poitiers und Herzogs von Aquita-
nien (1071-1127), womit die héfische Lyrik begann, und dem Rolandslied (um 1100) an, einer
Hochleistung, mit der die sich schnell mehrende Gattung der Chansons de geste erdffnet wurde.
Das Frithmittelhochdeutsche, das um 1060 nach der groBen Liicke einsetzte, stellt sich zundchst
langsam mit nur sechs Denkmilern in vierzig Jahren ein, kam dann aber in FluB und seit Ende
des 12. Jahrhunderts zu klassischen Werken. DaB die {ibrigen Lander Europas zu solcher zeitli-
chen Festlegung nichts von Bedeutung beizutragen hatten, versteht sich.
Demnach lagen die drei Perioden zwischen folgenden Zisurzahlen:

Anfang des 6. Jahrhunderts

— Ende des 9. Jahrhunderts

— letztes Drittel des 11. Jahrhunderts
— Anfang des 13. Jahrhunderts.

Im Buch werden die drei Perioden durch Prolegomena eréffnet, von denen das zur dritten den
groften Umfang hat. In ihm werden ,,Zur Charakteristik des Kulturwandels* die Streitschrif-
tenliteratur, die politischen Verinderungen, die breite Erregung der Gesellschaft, der Wandel im
geistigen Leben durch Scholastik, Mystik, Orient herangezogen. Die Unterteilung richtet sich
nach den Gegebenheiten im politischen und literarischen Bereich. Sie umfaBt in der ersten
Periode sicben Unterkapitel, deren Titel fiir sich sprechen: Italien — Die Iberische Halbinsel —
Irland und England, Die muttersprachlichen Literaturen dort — Gallien und Germanien (Austra-
sien) — Die Karolingische Renaissance — Die Phase nach der Karolingischen Renaissance — Die
muttersprachlichen Literaturen auf dem Kontinent.

Am SchluB sei von der doppelten Last gesprochen, die mich beim Ausarbeiten mehr als
bedriickte. Zum einen hatte ich mir auferlegt, den Umfang auf zwanzig Bogen zu beschrinken:
Das Buch sollte moglichst vielen greifbar und das Mittellatein bekannt werden, was im Anfang
des Aufsatzes begriindet ist; das brachte es mit sich, daB so manche Seite sechsmal und ofter
geschrieben wurde. Fiir die zweite, die schwerere Last gentigte es, Worte aus dem zweiten der
beiden eingangs genannten Vortrige zu zitieren; 1964 wiinschte ich mir, es mochten mir zur
Ausarbeitung des Werkes, von dem ich damals nur ,,das Fundament und Gertist*“ entworfen
hatte, ,,nicht die Kraft und vor allem der Mut schwinden . . .; denn ich bin mir sehr bewuBt, daf3
dazu Hunderte von Vorarbeiten fehlen und ,man‘ so etwas nicht publiziert. Zum Imponderabi-
le dieses Wagnisses rief ich mir selber 6fter ins Gedichtnis: Eine Editio critica brachte ich schon
einige Jahre vor der Promotion heraus (Asinarius und Rapularius, 1929) und nahm mir zu einer
letzten fiinfzig Jahre Zeit (Donisii ,Comedia Pamphile‘), weil die zuvor unbekannte Dichtung nur
in einer einzigen, dazu schlechten Handschrift tiberliefert ist und mich das anfangs zu mehr als
einer unangebrachten Konjektur verfiihrt hatte.



s
.
.
1
<
- IS A S
[
‘ = . . -
- B
. =] B
' .
. ' -
K
v

v




MICHAEL LAPIDGE

ATHELWOLD AND THE VITA S. EUSTACHII

Among the many distinguished contributions made by Bernhard Bischoff to our knowledge
of the Middle Ages, his studies on the intellectual contacts between Anglo-Saxon England and
Germany will have a permanent importance: we owe to him, for example, our understanding of
the transmission of the biblical glosses of the Canterbury school to centres of the Anglo-Saxon
mission in Germany, and of the early activity of the scriptoria established at those centres,
especially Wiirzburg. These studies have transformed our perception of Germany at the time of
the Anglo-Saxon mission. But England and Germany remained in close contact throughout the
Anglo-Saxon period. I should like here to examine one piece of evidence which may imply an
intellectual link between England and Germany in the later tenth century, namely a hexametrical
version of the story of St Eustace which is now preserved in a manuscript in the Bodleian
Library, Oxford.

In 970 or so Bishop Zthelwold of Winchester (963-84) made a generous donation to the
monastery of Peterborough, which he had been instrumental in refounding; and this donation
included twenty-one books'. Among these books was a Vita Eustachii. Without further qualifi-
cation the title itself does not reveal which of the many Latin uitae of Eustace — both in prose and
verse — might be in question here>. However, later booklists from Peterborough throw some
light on the problem. In a booklist preserved in Oxford, Bodleian Library, Bodley 163 (S. C.
2016) and datable to ¢. 1100, there is the following entry: Passio Eustachii Placide uersifice’. Since a
number of entries in this later booklist are identifiable with items in ZEthelwold’s donation, there
are grounds for assuming the identity of this item with the Vita Eustachii in ZAthelwold’s list; in
other words, the Vita Eustachii donated by Zthelwold to Peterborough was in verse of some
sort. But again, we need further specification in order to identify the poem in question, for a
number of medieval Latin poems on St Eustace has come down to us. This further specification
is provided by the antiquary John Leland. When Leland visited Peterborough during the 1530s,
he noted among the contents of the library a Vita S. Eustachii carmine heroico, that is, a life of St
Eustace in hexameters*. Since during his visits to monastic libraries Leland was principally
interested in the antiquities of Britain and in early manuscripts relating to that antiquity, we may

Abbreviations:

BHL = (Bollandists), Bibliotheca Hagiographica Latina

BHG = (Bollandists), Bibliotheca Hagiographica Graeca

MGH

PLAC = MGH, Poetae Latini Aevi Carolini

ICL =D. Schaller — E. Kénsgen, Initia carminum Latinorum saeculo undecimo antiquiorum (Géttingen 1977)
WIC = H. Walther, Initia Carminum ac Versuum Medii Aevi Posterioris Latinorum (Gottingen 1969) = 2nd edn.
PG = Migne, Patrologia Graeca

! M. Lapidge, “Surviving Booklists from Anglo-Saxon England”, in: Learning and Literature in Anglo-Saxon England,
ed. M. Lapidge — H. Gneuss (Cambridge 1985), pp. 33-89, at 52-5.

2 See BHL, nos. 2760-71.

3 Lapidge, Surviving Booklists, p. 78.

*]. Leland, De Rebus Britannicis Collectanea, ed. T. Hearne, 6 vols. (Oxford 21770), IV, p. 31.



256 Michael Lapidge

safely assume that the Vita S. Eustachii was, in Leland’s palacographical judgement, an old
manuscript, and hence that it was very probably identical with the passio uersifice of the booklist
in Bodley 163, and therefore with the Vita Eustachii of Athelwold’s earlier list. If this chain of
reasoning is sound, we may be permitted to infer that the Vita Eustachii which Bishop Zthel-
wold sent to Peterborough was a poem in hexameters®. Regrettably, the manuscript scen at
Peterborough by Leland does not survive. Is it possible, nevertheless, to identify the hexametri-
cal Vita S. Eustachii which is in question here?

Although the story of St Eustace is well known, the Latin hagiography has not been adequate-
ly studied®. The story concerns a Roman citizen named Placidas who held the office of magister
militum under the emperor Trajan. During a hunting expedition Placidas on one occasion aban-
doned his companions in order to pursue a large stag. When he eventually came into contact
with the stag, he found that there was a large golden cross between its antlers. The stag then
revealed to Placidas that it was none other than Jesus Christ, and admonished him to undergo
baptism. When Placidas reported this apparition to his wife, she revealed that she too had had a
dream the previous night in which Christ had appeared to her and urged her to undergo
baptism. Accordingly they took their two sons and sought out a priest in order to be baptised,
with Placidas taking the name Eustace (recte Eustathius) in baptism. Once baptised, however,
they were obliged to escape from Rome, so they embarked for Egypt. During the voyage the
sea-captain conceived a desire for Eustace’s wife, so he put Eustace and his two sons ashore.
Eustace could only carry one son at a time, and while he left the first son on the sea shore, it was
seized by a lion; when he put the second son ashore, it too was seized, this time by a wolf.
Eustace was left alone in a foreign land, bereft of family. Unbeknown to him, however,
inhabitants of the land had independently beaten off the lion and wolf, so that the two sons were
brought up separately as fosterlings. The sea-captain soon died, leaving Eustace’s erstwhile wife
a widow in a foreign land. Fifteen years passed in this way, with the family dispersed in different
countries. Meanwhile, a foreign invader oppressed Rome, and Trajan was impelled to recall
Placidas, since his military skills were thought indispensable in dealing with the invading army.
Two emissaries were sent out to find Placidas, who was duly found performing a menial job in
the foreign land where he had been abandoned by the sea-captain. Independently, his two sons
joined the Roman army in order to participate in the campaign against the invader. By chance
they were billeted together in the very place where Eustace’s wife was then living. As they
recounted childhood experiences, they realised that each was the other’s long-lost brother; their
mother overheard their conversation and was soon reunited with her children. She then went to
the magister militum — Placidas himself — to ask permission to live with her newly-found children,
and as he heard her story, he realised that she was his long-lost wife. So the entire family was
duly reunited. The invader was defeated, and Placidas went back to Rome, where the emperor
was now Hadrian. In order to celebrate victory over the invader, Hadrian invited Placidas to
sacrifice at the temple of Apollo. Being a Christian, Placidas/Eustace refused; he and his family
were subsequently martyred by Hadrian.

5 Leland’s statement enables us to rule out of consideration two Latin poems on St Eustace: one in rhythmical verse,
beginning “Placidus fuit dictus magister militum” (BHL, no. 2771; ICL, no. 12031; ptd. MGH, PLAC IV, pp. 593-9)
and preserved in a late ninth-century manuscript in Verona, Bibl. capit. LX; and a poem in elegiacs, beginning ““Christe
Deus summa bonitas moderamine miro” (BHL, no. 2770; ICL, nos. 2175 and 7790; ptd. H. Varnhagen, “Zwei
lateinische metrische Versionen der Legende von Placidus-Eustachius: I. Eine Version in elegischen Distichen”,
Zeitschrift fiir deutsches Altertum 24 (1880), pp. 241-54) and preserved in a late fourteenth-century manuscript in London,
BL, Arundel 23. Manitius (as cited below, n. 14) notes that this poem is a late redaction of the metrical vita by Peter
Riga, on which see below.

¢ R. Aubert, Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques X V1 (Paris 1967), cols. 6-7, s.v. “Eustache. 1”.



Athelwold and the Vita s. Eustachii 257

It will be seen that story of St Eustace is cast in the familiar pattern of separation and
recognition which characterises all ancient romances. As such the story has many analogues,
particularly in oriental languages, and these have attracted a certain amount of scholarly atten-
tion’. By contrast, the Latin hagiography has scarcely been studied at all®, with the result that
many Latin vitae have never been printed, and those that have been printed have not been
systematically examined. Discussion of the relationships between the various vitae is therefore a
precarious business, and the following outline must be regarded as tentative in the extreme. The
legend of St Eustace first became known in the Latin West when a Latin prose translation was
made of the original Greek text, possibly at Rome, probably in the early eighth century’; in any
case this Latin prose Vita S. Eustachii was widely available in Carolingian circles in the early
ninth century'’. This prose vita served in turn as the basis for four hexametrical paraphrases,
which may be listed as follows:

(1) a poem of nearly 800 lines beginning “Rex acterne poli mundani rector et orbis’ preserved
uniquely in Oxford, Bodleian Library, Laud misc. 410 (s. x/xi), 1v-8r and printed in 1881 by
Hermann Varnhagen'’;

(2) an unprinted poem in Paris, BN lat. 11341 (s. xii/xiii), 68r-88v, beginning “De mea segnicie
que uite ignauie fertur’’'?;

(3) another unprinted poem in Dijon, Bibl. munic. 228 (190) (Citeaux, s. xii), 92r-98r, begin-
ning ‘“Vt sitiens madidum queat area sugere uellus” and consisting of some 550 hexame-
ters'®; and

(4) a version in rhyming leonine hexameters by Peter Riga (0b. 1209), beginning ‘““I'empore

Traiani studii cultura prophani”'*.

7 See G. H. Gerould, “Forerunners, Congeners and Derivatives of the Eustace Legend”, Publications of the Modern
Language Association 19 (1904), pp. 335-448; A. Monteverdi, “I testi della legenda di S. Eustachio”, Studi medievali 3
(1908-11), pp. 169-229; H. Delehaye, “La légende de S. Eustache” , in his Mélanges d’hagiographie, Subsidia Hagio-
graphica XLII (Brussels 1966), pp. 212-39 (a reprint of an article first published in 1919); H. Petersen, ‘‘Les origines de la
légende de Saint Eustache”, Neuphilologische Mitteilungen 26 (1925), pp. 65-86; and A. H. Krappe, La leggenda di San
Eustachio (Aquila 1928).

8 See the remarks of H. Fros, “Inédits non recensés dans la BHL”, Analecta Bollandiana 102 (1984), pp. 163-96 and
355-80, at 184.

? BHL, no. 2760; ptd. Acta Sanctorum, September V1, pp. 123-35 (the Latin text and the Greek original are printed side
by side in adjacent columns). The Bollandists’ Latin text has been reprinted by A.C. Ott, “Das altfranzésische
Eustachiusleben (L’Estoire d’Eustachius) der Pariser Handschrift Nat.-Bibl. fr. 1374”, Romanische Forschungen 32 (1912),
pp. 481-607, at 563-75. The Greek text (BHG, no. 641) must have been in existence by ¢. 730, for it is quoted by John
Damascene (PG 94, col. 1381). The Greek text was translated into Latin probably during the early eighth century; the
translation may well be connected with the introduction of the cult in Rome under Pope Gregory II (715-33) and the
establishment of a diaconia to St Eustace near the Pantheon (see R. Krautheimer, Rome: Probile of a City, 312-1308
[Princeton 1980], p. 81). On the Latin translation, see A. Siegmund, Die Uberlieferung der griechischen christlichen Literatur
(Munich - Pasing 1949), p. 236.

10 See A. Boureau, “Placido Tramite: La 1égende d’Eustache, empreinte fossile d'un myth carolingien?” Annales ESC
37 (1982), pp. 682-99.

" BHL, no. 2767; ICL, no. 14237; WIC, no. 16700; the poem is ptd. H. Varnhagen, “Zwei lateinische metrische
Versionen der Legende von Placidas-Eustachius: II. Eine Version in Hexametern”, Zeitschrift fiir deutsches Altertum 25
(1881), pp. 1-25.

12 BHL, no. 2768; WIC, no. 4115a; the poem is not listed in ICL. See Catalogus codicum hagiographicorum Latinorum
antiquiorum saeculo XV qui asservantur in Bibliotheca Parisiensi, 4 vo