
BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE 

ABHANDLUNGEN • NEUE FOLGE, HEFT 99

Scire litteras
Forschungen zum mittelalterlichen Geistesleben

Herausgegeben
von

Sigrid Krämer und Michael Bernhard

MÜNCHEN 1988





BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE 

ABHANDLUNGEN • NEUE FOLGE, HEFT 99

Scire litteras
Forschungen zum mittelalterlichen Geistesleben

Herausgegeben
von

Sigrid Krämer und Michael Bernhard

MÜNCHEN 1988



ISSN 0005-710X 
ISBN 3 769600940

© Bayerische Akademie der Wissenschaften, München, 1988 

Druck der C.H.Beck’schen Buchdruckerei, Nördlingen 

Printed in Germany



Bernhard Bischoff 
gewidmet





Der vorliegende Band vereinigt die Beiträge eines Symposions, das von der Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Arbeo-Gesellschaft am 8. 1. 1987 in Mün­
chen veranstaltet wurde. Anlaß dieses Symposions war der 80. Geburtstag von Bernhard 
Bischoff. Die Ehrung galt einem der herausragenden Gelehrten unserer Zeit, der durch seine 
Arbeiten zur Paläographie, Handschriftenkunde und Literatur des lateinischen Mittelalters weit 
über die Grenzen seines Faches hinaus in der ganzen Welt höchstes Ansehen gefunden hat. Die 
Aufsätze dieses Bandes spiegeln den weiten Forschungshorizont des Jubilars wider; seine uner­
müdliche Bereitschaft, das große Schatzhaus seines Wissens anderen Forschern zu öffnen, hat 
einen nicht geringen Teil dieser Arbeiten angeregt und gefördert. Seine Freunde, Kollegen und 
Schüler widmen ihm dieses Buch in dankbarer Verbundenheit.

Sigrid Krämer 
Michael Bernhard





INHALT

Johannes Wieland, München
Carmen gratulatorium........................................................................................................... 11

★ ★★

Giulio Battelli, Rom
Un codice della certosa di Trisulti recentemente ricuperato (Vallicelliano B 46).................. 13

Michael Bernhard, München
Glossen zur Arithmetik des Boethius.................................................................................... 23

Giuseppe Billanovich, Mailand
Il Catullo della cattedrale di Verona...................................................................................... 35

Pädraig A. Breatnach, Dublin
The pronunciation of Latin in medieval Ireland..................................................................... 59

Virginia Brown, Toronto
A twelfth-century Virgilian miscellany-commentary of German origin (Vatican MS. Pal.

Lat. 1695)............................................................................................................................. 73

Franz Brunhölzl, München
Die Gesänge des fili................................................................................................................ 87

Christopher R. Cheneyt, Cambridge
A register of electiones of manuscripts of Corpus Christi College, Cambridge, 1440-1517 . 95

Giles Constable, Princeton
The metrical epitaph of Rusticus priest of Pescia (d. 1132/3)................................................ 103

Manuel C. Diaz y Diaz, Santiago de Compostela
Las glosas de un manuscrito liturgico de Silos (Londres Brit. Libr. add. 30851).................. Ill

Fridolin Dreßler, München
Monastische Consuetudines als Quellen der Bibliotheksgeschichte...................................... 127

Peter Dronke, Cambridge
Hector in eleventh-century Latin lyrics................................................................................. 137

Peter Flury, München
osculum und osculavi, Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen................... 149

Ann Freeman, Cambridge, Mass.
Additions and corrections to the Libri Carolini: links with Alcuin and the Adoptionist 

controversy.......................................................................................................................... 159

Monique-Cécile Garand, Paris
Les plus anciens témoins conservés des Consuetudines Cluniacenses d’Ulrich de Ratis- 

bonne.................................................................................................................................... 171



Paolo Gatti, München
Note sulla tradizione medievale di Nonio Marcello.............................................................  183

Günter Glauche, München
Die Regensburger Sodalitas litteraria urn Christophorus Hoffmann und seine Emmeramer 

Gebäude-Inschriften........................................................................................................... 187

Helmut Gneuss, München
Eine angelsächsische Königsliste............................................................................................ 201

Hans F. Haefele, Zürich
Zum Lapidarius des Marbod von Rennes ............................................................................. 211

Colette Jeudy, Paris
Le Carmen 111 d’Alcuin et l’anthologie de Martial du manuscrit 522 (502) de la biblio- 

thèque municipale d’Angers............................................................................................... 221

JamesJ. John, Ithaca
Miscellanea Ochsenhusana.................................................................................................... 227

Raymund Kottje, Bonn
Bibliothek als Spiegel der Geschichte..................................................................................... 241

Karl Langosch, Jugenheim
Mittellatein und Europa. Bemerkungen zu einer Einführung in die Lateinliteratur des 

Mittelalters........................................................................................................................... 249

Michael Lapidge, Cambridge
Aethelwold and the Vita s. Eustachii....................................................................................... 255

Claudio Leonardi, Florenz
«Adest dies prefulgida»: Il martire Maurizio nell’innario Umbro-Romano.......................... 267

Bengt Löfstedt und Donna Kriger, Los Angeles
Sprachliches zu Wilhelm von Conches, Glosae in Iuvenalem................................................. 273

Paul Meyvaert, Cambridge, Mass.
An unknown source for Jerome and Chromatius: some new fragments of Fortunatianus of 

Aquileia?............................................................................................................................. 277

Florentine Mütherich, München
Der Psalter von St. Peter in Salzburg....................................................................................  291

Dieter Nörr, München
Bemerkungen zu einem frühen Juristen-Fragment (P. Mich. 456 r + P. Yale inv. 1158r) . . 299

Dag Norberg, Stockholm
Christe, lux mundi, salus et potestas............................................................................................ 307

Fidel Rädle, Göttingen
Gottschalks Gedicht an seinen letzten Freund........................................................................ 315

Roger E. Reynolds, Toronto
An eight-century uncial leaf from a Mondsee Liber comitis (Harvard, Houghton Library 

MS Typ 694)........................................................................................................................ 327



Mary A. and Richard H. Rouse, Los Angeles
Correction and emendation of texts in the fifteenth century and the autograph of the Opus 

Pads by Oswaldus Anglicus.............................................................................................. 333

Paul Gerhard Schmidt, Marburg
Hildemar, De odo viäis capitalibus......................................................................................... 347

Pavel Spunar, Prag
Die Wenzelslegende in der Buchkunst................................................................................. 351

Jan-Olof Tjäder, Uppsala
Der verlorene Papyrus Marini 85............................................................................................ 363

Franz Unterkirchner, Wien
Frammenta . . .feliäfato servata in der Österreichischen Nationalbibliothek.........................  377

André Vernet, Paris
Une Annotatio brevis quorumdam doäorum extraite du Speculum historiale de Vincent de 

Beauvais............................................................................................................................. 383

Jean Vezin, Colombes
Les plus anciennes reliures de cuir estampé dans le domaine latin......................................... 393

Benedikt K. Vollmann, Tübingen
Carmen Buranum 60/60 a...................................................................................................... 409

★ ★★

Gabriel Silagi, München
Ceterum recenseo........................................................................................................................ 423

★ ★★

Handschriftenregister.............................................................................................................. 425

Personenregister..................................................................................................................... 431





JOHANNES WIELAND

BERNARDO BISCHOFF OCTOGENARIO 
CARMEN GRATULATORIUM

Littera quid valeat, quali sit praedita forma, 
qua sit scripta manu, quo tempore, qua regione, 
quove modo fiant chartae fiantque libelli 
vel quid fata ferant libris, quid fata legend, 
quid monachi normt operosi quidque vagantes 
cantarint faciles ab Hibernis usque ad Hiberos, 
si quis scire velit, contemnat sortilegorum 
murmura nec temptet rationes astrologorum, 
sed consulta petat docti sapientipotentis, 
qui responsa dabit Delphis et Apolline digna. 
doctorum doctor docuit iuvenesque senesque 
nec credas quemquam Latiam servare loquelam 
aut versare tomos et prisca Volumina, qui nil, 
nec minimam partem, dependeat illius arte, 
ipse ego, carmina qui natalia pangere conor, 
non semel accepi gratus benefacta magistri, 
ingenium cuius potui cognoscere quondam 
non magnis; operae pretium est haec parva referre. 
obtulerat fragmenta mihi membranea quidam, 
codicis in tergo fuerant quae glutine fixa, 
et qua sint istaec quaesivit origine nata, 
o quanto sudore mihi tunc membra fluebant! 
erravique diu multo frastornine fessus, 
donee fors docuit, schedulae quo pertinuissent. 
quam sublimis eram successu; laetus amicum, 
doctus qui fuit et librorum non male gnarus, 
mox adii rogitans, quando scriptura sit orta; 
et mihi non dubitans scripturae protulit aevum 
et me speratis ornavit laudibus ultro, 
quod mihi contigerit titulum deprendere libri, 
accidit, ut nobis accederet ille magister, 
quern mea musa sonat; vix vidit frustula chartae, 
iam nobis stupidis scripti tempusque locumque 
indicat atque rogat: «nomen nostisne libelli?» 
nomen ego obicio; subridens annuit ille 
atque addit numerum capitis, quo verba leguntur. 
haec tibi cur referam, vix quaeres, optime lector, 
actus nempe illi est nunc octogesimus annus, 
ex quo vita data est; votis ergo ominibusque 
prosequimur faustis natalem: numina praestent 
pro meritis dextram sortem praestentque salutem, 
praestent et quidquid possunt bona verba vocare.





UN CODICE DELLA CERTOSA DI TRISULTI RECENTEMENTE RICUPERATO
(VALLICELLIANO B 46).

La composizione e le vicende dell’antica biblioteca della certosa di Trisulti1 sono poco note, se 
ne hanno anzi notizie generiche e frammentarie che si possono così riassumere: al principio di 
questo secolo il monaco d. Beda Castelli ha dedicato un capitolo del suo libro sulla certosa alla 
storia della biblioteca negli ultimi tempi, descrivendo i più importanti libri a stampa e alcuni dei 
manoscritti conservati in essa, per lo più libri corali miniati che originalmente non apparteneva­
no alla biblioteca, ma erano destinati ad uso liturgico nel coro; Alfonso Gallo pubblicava nel 
1931 un catalogo di codici, che attestava la ricchezza della biblioteca nel secolo XIII; nel 1959José 
Ruysschaert descriveva un nuovo codice di Trisulti richiamando codici già studiati da d. André 
Wilmart, da Giovanni Mercati e da lui stesso, in tutto cinque, quasi tacito invito ad approfondire 
la ricerca; infine nel 1970 si è avuta la descrizione di nove codici (di cui sette nuovi) nel Censimen­
to dei codici anteriori al secolo XIII conservati a Roma nella Biblioteca Vallicelliana2. Già da 
queste ricerche risulta che la maggior parte dei codici che componevano la biblioteca antica sono 
andati dispersi nel ’500, forse perché erano ritenuti meno utili alla lettura quotidiana dei monaci, 
che certo preferivano i libri a stampa, mentre erano oggetto di ricerca da parte dei dotti del 
tempo, che miravano a costituire nuove raccolte, sia per scoprire e studiare nuovi testi, sia per 
acquisire nuovi testimoni della tradizione testuale di autori già noti3. Perciò acquista un certo

' La certosa è sita nelle pendici meridionali dei monti Ernici a 825 m. sul mare, in luogo appartato, al quale fino a pochi 
anni fa si accedeva con una mulattiera di 6 km. dal comune di Collepardo (diocesi di Alatri). Nel luogo stesso San 
Domenico di Sora aveva istituito intorno all’anno 1000 un modesto monastero benedettino che ebbe la protectio della 
Chiesa Romana (an. 1004-1009) e compare nei documenti fino al 1196; il monastero era ridotto quasi a romitorio quando 
nel 1204 Innocenzo III lo concesse ai certosini, che edificarono nelle immediate vicinanze una grande certosa durata fino 
al 1947 e affidata in quell’anno ai cistercensi dell’abbazia di Casamari. Sulla sua storia, vedi specialmente [B. Castelli], La 
certosa di Trisulti (Tournai 1912); A. A. Sechi, «La certosa di Trisulti da Innocenzo III al Concilio di Costanza 
(1204-1414)», Analecta Cartusiana 79, 1 (1981); A. Taglienti, Il monastero di Trisulti e il castello di Collepardo (Roma 1985). 
La certosa appartiene allo Stato Italiano.

2 Vedi rispettivamente: [Castelli] La certosa, pp. 73-81; A. Gallo, «Un catalogo di libri nel codice 2615 della Biblioteca 
certosina di Trisulti», Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo e Archivio Muratoriano 46 (1931), pp. 129-140; 
J. Ruysschaert, Codices Vaticani latini 11414-11709 (Città del Vaticano 1959), p. 383; sul Censimento, vedi qui sotto la nota 
9.

Negli ultimi anni si è avuta la ricerca e la illustrazione dei codici posseduti da due biblioteche romane, in due tesi di 
diploma (inedite) svolte presso la Scuola Speciale per Archivisti e Bibliotecari dell’Università die Roma «La Sapienza», 
relatrice la prof. Paola Supino, anno acc. 1983-84 (P. Formica, I manoscritti della Biblioteca Vaticana provenienti dalla certosa 
di Trisulti, e P. Gori, I manoscritti della Biblioteca Vallicelliana provenienti dalla certosa di Trisulti). Si auspica che i lavori bene 
iniziati portino ad una pubblicazione esauriente.

3 In quel secolo la certosa possedeva oltre 500 opere a stampa, di cui almeno 15 incunaboli, come risulta dall’elenco 
inviato nel 1599 alla Congregazione dell’Indice conservato nel cod. Vat. lat. 11276, ff. 155-179, descritto in M. M. 
Lebreton — A. Fiorani, Codices Vaticani latini 11266—11326 (Città del Vaticano 1985).

Quanto all’importanza dei codici dispersi, basti ricordare il cod. Vat. lat 620 del sec. XII, che contiene la prima parte 
del Registro di Gregorio M. nella redazione romana, descritto da P. Ewald in Neues Archiv 3 (1877), p. 457, dove però la 
provenienza da Trisulti non è indicata; il cod. Vat. lat. 11599 del sec. XII, con il Codex di Giustiniano e, fra altro, una 
nota che contiene l’unica notizia della presenza di un insegnamento di diritto a Roma nel secolo XII, pubblicata da 
J. Ruysschaert, «Ildicius Tiburtinus, un professeur de droit civil au XIIe siècle à la curie romaine», in Rivista della Storia 
della Chiesa in Italia 6 (1952), pp. 384-386; e il cod. vaticano Barb. 565 pure del secolo XII, con il Commentarium di



rilievo la presente segnalazione di un codice appartenuto alla certosa, considerato ormai come 
perduto, ma citato ripetutamente da più di cento anni a motivo di un testo riportato nell’ultima 
pagina, l’inno Pange lingua, Magdalene.

Il ricupero risale a giusto quarantanni fa, il riconoscimento è di questi giorni. Sento il dovere 
di darne notizia, essendo implicato personalmente nella vicenda, lieto di dedicare la presente nota 
all’illustre Amico, che ha dedicato la Sua vita operosa ad indagare sulla fortuna di antichi 
manoscritti.

Devo premettere che nel lontano 1947 un libraio antiquario di Roma, un modesto commer­
ciante di libri antichi, mi portò in Vaticano un manoscritto «di aspetto antico» (mi disse) 
pregandomi di esaminarlo e di darne un giudizio: disse che un suo cliente lo aveva ricevuto in 
eredità ed ora lo avrebbe venduto. Presi tempo ed egli me lo lasciò dietro una semplice ricevuta. 
Mi colpì subito Vex-libris che figurava nel margine superiore del primo foglio: «Iste liber est 
monasterii sancti Bartholomei de Trisulto carthusiensis ordinis, quod est in Campanie partibus 
situm4. »

Conoscevo di Trisulti il catalogo di codici pubblicato da Alfonso Gallo5, che però era poco 
utile ai fini di un riconoscimento per l’assenza di elementi descrittivi; il codice conteneva un 
Salterio glossato del secolo XII, ed il catalogo portava l’indicazione di Tria Psalteria glosata et aliud 
de minori glosa, sufficiente per un riconoscimento generico, ma troppo poco per un riconosci­
mento specifico. Per ogni eventualità, ne feci una descrizione dettagliata.

Mostrai il codice al card. Giovanni Mercati, il quale nelle sue dotte ricerche aveva incontrato 
un altro codice proveniente da Trisulti e passato alla Biblioteca Barberini, oggi nella Vaticana 
(Barb. 365), contrassegnato da un ex-libris analogo6 e da una segnatura di biblioteca a caratteri 
grossi, di forma tipica e inconfondibile (•:• D • IIII •:•), quale era pure nel codice in esame (•:• 
R • XVII •:■); ed egli mi consigliò di portarlo in visione al dott. Camillo Scaccia Scarafoni, noto 
bibliofilo, ispettore alla Direzione Generale dell’amministrazione italiana delle biblioteche (Mini­
stero della Pubblica Istruzione), con il quale la Biblioteca Vaticana aveva avuto cordiali rapporti 
durante la guerra per la protezione delle biblioteche di Roma. Lo Scaccia apparteneva ad antica 
famiglia di Verdi (vicino a Trisulti) e conosceva bene lo stato di abbandono in cui versava la 
biblioteca della certosa7. Il sospetto che il codice fosse stato rubato proprio in quell’anno era più 
che giustificato. Perciò, in attesa di un chiarimento sulla sua appartenenza, con il mio consenso 
come consegnatario di fronte al libraio, il codice fu affidato alla direttrice della Biblioteca 
Nazionale Vittorio Emanuele di Roma (dott. Nella Santovito Vichi) e, come mi fu assicurato, 
messo nella cassaforte. Di fatto il libraio non lo richiese più (doveva avere i suoi motivi!) e poco 
dopo morì; il suo negozio (in Corso Vittorio Emanuele) fu chiuso. Negli anni successivi scom­
parvero il Mercati, lo Scaccia e la direttrice della Biblioteca Nazionale, che si erano interessati del 
codice; io stesso lo dimenticai.

S. Giovanni Crisostomo alla lettera di S. Paolo agli Ebrei, giunto in possesso del card. Barberini nel 1637 dopo essere 
stato nelle mani di Aulo Parrasio, di Gerolamo Seripando e di Luca Holstenio, vedi G. Mercati, M. T. Ciceronis De re 
publica .. . Prolegomena (Città del Vaticano 1934), p. 125 nota 3 e p. 126.

4 Vedi tav. 1 anche per la segnatura caratteristica della Biblioteca di Trisulti e per gli altri particolari che saranno 
indicati in seguito.

3 A. Gallo, Un catalogo, p. 136 ss.; esso contiene la descrizione sommaria di «circa centottanta opere in centosessanta- 
quattro volumi messi insieme nel primo secolo di vita della certosa».

6 Vedi sopra la nota 3.
7 In quello stesso anno l’intervento tempestivo dello Scaccia assicurò la conservazione in situ della biblioteca e 

dell’archivio, quando gli ultimi due certosini rimasti come custodi del monastero, sul punto di partire, avevano predi­
sposto le casse per trasferire il materiale. Sull’archivio ricco di pergamene, vedi P. Toubert, Les structures du Latium 
médiéval I (Rome 1973), p. 42, nota 2; le fotografie su carta 24 X 30 di centinaia di esse (inedite), eseguite da microfilms 
donati dal Toubert, sorto conservate presso la Società Romana di Storia Patria, in Roma, a disposizione degli studiosi.



In questi mesi, rivedendo vecchi appunti, ho ritrovato la descrizione fatta nel 1947, in cui la 
presenza dell’inno per la Maddalena ha suscitato un particolare interesse. Il dotto amico mons. 
Victor Saxer, studiando l’attribuzione dell’inno, aveva deplorato di non aver potuto esaminare 
uno dei più antichi testimoni del testo, contenuto nel codice B 46 della Biblioteca Vallicelliana di 
Roma, perché - da una comunicazione avuta dalla direzione della Biblioteca - il codice risultava 
mancante dal 18868. È noto che codici di Trisulti sono nella Vallicelliana9: per la provenienza del 
codice in deposito alla Biblioteca Nazionale si presentava una nuova ipotesi, che occorreva 
verificare.

E stato facile accertare, con la collaborazione del personale della Biblioteca, che la notizia data 
al Saxer era incompleta. Il cod. B 46 era effettivamente risultato mancante in una prima revisione 
(eseguita nel 1889, non nel 1886), quando la Vallicelliana risentiva ancora di irregolarità di 
versamenti avvenute nel passaggio dalla proprietà dei padri della Congregazione dell’Oratorio al 
demanio dello Stato Italiano per effetto della soppressione degli ordini religiosi; in seguito però 
era stato regolarmente acquisito, ed anzi nello «schcdone» della Biblioteca, dove sono registrati i 
nomi di coloro che consultano i singoli manoscritti, figura che il codice fu consultato da Ernesto 
Monaci (nel 1895), Henry M. Bannister (nel 1898), dom Paul Cagin (nel 1905), Antonio Munoz 
(nel 1906), Donatien De Bruyne (nel 1908), dom Ambrogio Amelli (nel 1911 e nel 1915) e 
Norbert Fickermann (nel 1927). E risultato poi di nuovo mancante nella prima revisione del 
dopo-guerra nel 1945, una data vicina al tempo in cui il Salterio mi era stato portato. Si 
imponeva un più attento esame, in vista di un riconoscimento. Intanto, prima del trasferimento 
della Biblioteca Nazionale nella nuova sede, era stata fatta la ricognizione di tutti i manoscritti e 
la loro accuratissima descrizione da parte della dott. Viviana Jemolo (nel 1972), e al codice 
rimasto in sospeso fu data la segnatura: V.E. (= Vittorio Emanuele) 1458. Dallo «schedone» 
risulta che è stato consultato poche volte, a partire dal 1977.

Ripreso in mano il codice e confrontatolo con altri della Vallicelliana, il riconoscimento fu 
immediato: la rilegatura in pergamena flessibile è la stessa, e nella parte superiore del dorso si 
legge con certezza, anche se l’inchiostro è svanito, la segnatura originaria B 46, scritta con lo 
stesso carattere e nella stessa posizione dei codici vallicelliani. Solo manca la segnatura a grossi 
caratteri che nei codici vallicelliani fu aggiunta lungo il dorso, certamente cancellata mediante 
lavaggio per impedire il riconoscimento: ne fa prova una macchia scura a metà altezza del dorso 
e, in corrispondenza, nel piatto anteriore della legatura. Si aggiunga che il primo foglio porta nel 
margine inferiore un’ampia rasura nella posizione in cui i codici vallicelliani hanno due timbri 
ovali affiancati, simili per la stessa figura della Vergine dell’emblema della Congregazione 
dell’Oratorio (che è riportata anche nella facciata dell’adiacente chiesa di S. Maria in Vallicella), 
ma recanti due diverse scritte: quello a sinistra ha sotto la figura le lettere: A. S., l’altro (sembra 
aggiunto dopo) la scritta: S. M. VALLIC. Per dissimulare la manomissione, è stato aggiunto 
sulla rasura un falso emblema di biblioteca religiosa, un cerchio con sopra una piccola croce e 
all’interno una scritta in tre righe, due costituite da segni e lettere senza senso e la terza da un 
numero romano (MCCCLIII), che ripete l’anno 1353 scritto in cifre arabiche moderne nell’ulti­
ma pagina del codice, certamente aggiunto dal falsificatore alla fine dell’inno per la Maddalena. 
Lo stesso falsificatore ha aggiunto al principio del codice due fogli di guardia di aspetto antico, il 
primo tutto bianco, il secondo con la scritta: «PSALTERIVM/CVM GLOSIS/NARRATIONI-

8 V. Saxer, «Les hymnes magdaleniennes attribuées à Philippe le Chancelier sont-elles de lui?», Melanges de l’Ecole 
Frattfaise de Rome. Moyen Age, Temps modernes 88, 1 (1976), pp. 157—197, sul ms. vallicelliano, pp. 183—184.

9 Per lodevole iniziativa del prof. Gustavo Vinay fu iniziata nel 1968 la pubblicazione del «Censimento dei codici dei 
secoli X-XII»; le schede relative ai codici della Vallicelliana sono pubblicate in Studi Medievali, Serie III, 11 (1970), pp. 
1013-1074. I codici appartenuti alla biblioteca di Trisulti sono: B 59, B 66, C 39, C 40, C 63, C 64, C 70, E 26 e, E 64.



BUS S. Augustini/et Commentario Aurelij Cassiodori»; e più sotto: «Codex XIII S^culi/Pagine 
155. Pergamena/MANOSCRITTO». I caratteri sono di scrittura artefatta, l’inchiostro è molto 
pallido per sembrare antico. È evidente che il foglio è stato aggiunto in sostituzione di un altro in 
cui l’oratoriano p. Vettori, come negli altri manoscritti vallicelliani, circa l’anno 1740 aveva 
scritto in buona forma (e senza errori!) il titolo e una breve descrizione del volume: il falsificato­
re, anche se indotto, aveva preso questa precauzione per evitare un’altro elemento che avrebbe 
potuto far riconoscere la provenienza del codice.

Accertato il riconoscimento, nel marzo 1987 il codice è stato restituito alla Biblioteca Vallicel­
liana ed ha ripreso la precedente segnatura: B 46.

Ma se il codice ricuperato interessa per le sue vicende recenti, interessa ancor più per il 
contenuto e per i suoi caratteri interni. Esso contiene il Salterio, seguito da sei cantici biblici10: 
Conßtebor tibi (Isai., XII, 1—6), Ego dixi in dimidio (Isai., XXXVIII, 10-21), Exultavit cor meum 
(1. Reg., II, 1-11), Cantemus Domino (Exod., XV, 1-20), Domine, audivi (Hab., Ili) e Audite, celi 
(Deut., XXXII, 1-44); tutto il testo è accompagnato da glosse.

Quanto alla composizione materiale, è costituito da 157 fogli di pergamena piuttosto grossa e 
ineguale, numerati nel secolo XVIII da 1 a 155, essendo stati saltati due fogli, numerati rispetti­
vamente 92a e 131 a da una mano posteriore. I fogli formano 20 fascicoli contrassegnati da 
letterine, da a a v, apposte nel margine inferiore dell’ultima pagina, più un foglio isolato in cui 
termina il testo dei cantici, ed aveva originalmente l’ultima pagina in bianco; i fascicoli sono di 
otto fogli (quaterniones), eccetto l’ultimo che è di quattro (binio), al quale segue il foglio isolato, 
hanno tutti una formazione regolare, in modo che si alternano due pagine a fronte lato-carne e 
due lato-pelo, essendo lato-carne la prima pagina di ciascuno; nei due fascicoli segnati con men 
due fogli sono isolati. Poiché il codice era predisposto per il Salterio glossato, ciascuna pagina fu 
rigata in modo da formare tre colonne per la scrittura, quella centrale destinata al testo dei salmi e 
le due laterali destinate alle glosse; le colonne verso il centro del libro sono larghe la metà delle 
altre due. La rigatura è a secco, incisa sul lato-carne: la rigatura verticale che limita le tre colonne 
è costituita da sei linee ben marcate, quella orizzontale è appena visibile. Nella colonna centrale 
destinata ai salmi le linee sono 19, distanti circa un centimetro, in modo che il testo, benché 
scritto in caratteri grandi, possa ricevere nell’interlineo fino a tre righe di glosse. La regolarità 
della fattura è in contrasto con la qualità della pergamena, che presenta numerosi e gravi difetti di 
concia, nonché cuciture di strappi.

All’inizio del testo dei salmi non c’è un titolo; esso comincia con le prime parole Beatus vir, in 
cui la B è finemente disegnata a penna con ricchezza di elementi decorativi, un mascherone 
bicornuto con baffi spioventi, intrecci, motivi zoomorfi e floreali, su un fondo a settori di colore: 
blu, rosso e giallo-ocra. L’asta e le due anse dalle B sono marcate da puntini rossi, che sono un 
elemento prediletto della decorazione anglosassone. Le altre lettere sono su tre righe, con aste 
decorate da globetti. Nel testo si hanno pure iniziali ornate nello stile della grande B dell’inizio, 
ma di minore dimensione e con decorazione solo floreale e zoomorfa; sono sette e corrispondono 
alla ripartizione dei salmi secondo le ferie, senza però nessuna indicazione di esse. Essendo ovvio 
che la prima ripartizione (dominica) comincia con il primo foglio, le altre iniziali ornate si hanno 
nei seguenti salmi: Salmo 26 (f. 24v: feria II), Salmo 38 (f. 39v: feria III), Salmo 52 (f. 54r: feria 
IV), Salmo 68 (f. 701: feria V), Salmo 97 (f. 103r: sabbatum), Salmo 109 (f. 117r: vespere). In taluni

10 Cosi, per esempio, nel cod. Vat. lat. 87, ff. 339 ss., descritto in M. Vattasso — P. Franchi de’ Cavalieri, Codices 
Vaticani latini I (Romae 1902), p. 89.

Sulla presenza dei cantici biblici nei Salteri, vedi V. Leroquais, Les Psautiers manuscrits latins des bibliothèques publiques de 
France I (Macon 1940-41), pp. LV-LVI; cf. J. Mearns, The canticles of Christian Church (Cambridge 1914), pp. 50-81, e 
H. Schneider, Die altlateinischen biblischen Cantica, Texte und Arbeiten I, 29/30 (Beuron 1938).



Salteri si ha in questi luoghi una miniatura con rappresentazione figurata. Il testo perciò acquista 
il carattere di «Salterio feriale»11. Una iniziale ornata fu prevista ed eseguita anche all’inizio del 
Salmo 80 (f. 88r), ma è stata rasa12.

Le rimanenti iniziali dei salmi sono grandi e di forma alfabetica semplice, in rosso, senza una 
particolare ornamentazione; solo alcune hanno un modesto ornato, pure in rosso, altre sono 
decorate con due globetti (raramente tre) inseriti nella forma alfabetica, come si trova spesso nei 
manoscritti del secolo XII. Nel suo insieme, tutta la decorazione è tipica di questo secolo. Tutte 
le iniziali risultano aggiunte dopo la scrittura, di regola sono colorite di giallo all’interno. Dal f. 
116v al f. 126r le iniziali dei versetti sono ripassate in rosso, dopo hanno appena un «tocco» di 
rosso.

La scrittura dei salmi è tutta dello stesso tipo, se non della stessa mano; si hanno però lievi 
differenze quasi ad ogni nuovo fascicolo, per esempio le lettere sono di modulo più piccolo nei 
fogli 17-24 (secondo quaternio), più rade nei fogli 57-64 (ottavo quaternio), più piccole e più fitte 
nei fogli 81-88 (undecimo quaternio). Le forme alfabetiche sono costanti: la d ha due forme, 
diritta e rotonda (tipo onciale); la e caudata è usata spesso, si ha pure il dittongo ae\ le aste di b, d, 
h e / hanno in alto un lieve spunto iniziale e tendono ad essere inclinate a sinistra; i, men 
cominciano con uno spunto iniziale più accentuato; la r ha due forme, diritta e rotonda in 
legatura (ar, or); la 5 ha pure due forme, diritta e di tipo maiuscolo; la z è di solito corta, 
raramente discendente. Le abbreviazioni sono frequenti, sono presenti i segni di origine insulare 
per enim e est; la punteggiatura di prima mano ha un segno unico, il punto, a metà e alla fine dei 
versetti. Manca il punto interrogativo.

Il testo dei salmi fu sottoposto ad accurata revisione a breve distanza di tempo dopo la loro 
scrittura; gli interventi del correttore sono ben riconoscibili anche per il colore più scuro dell’in­
chiostro, in piccole correzioni e aggiunte di parole, e nella modifica sistematica della punteggia­
tura mediante l’aggiunta a metà dei versetti, sopra il punto scritto dalla prima mano, di una 
lineetta obliqua (virgula) che comincia in basso con un trattino ad angolo; qualche volta fu 
aggiunto un punto e virgola (;) alla fine dei versetti. In pochi casi fu pure aggiunto l’accento 
(acuto) su parole sdrucciole, per esempio in incidit (f. 5, lin. 18), déerit (f. 21r, lin. ult.), intélligit (f. 
42r, lin. 7), e in monosillabi (in, àd); nei margini si trova il segno stilizzato di Nota.

Dopo ogni salmo è stato lasciato in bianco uno spazio di due o più righe per aggiungere i ti tuli, 
che sono in rosso e spesso molto brevi limitandosi all’attribuzione del salmo, analogamente a 
quelli riportati nelle comuni edizioni del Salterio13; a volte lo spazio era troppo ampio ed è 
rimasto in parte in bianco, altre volte non è bastato e il titulus prosegue di lato, mostrando di 
essere stato scritto prima delle glosse. I tituli contengono anche alcuni riferimenti liturgici (vedi 
appresso) e avrebbero dovuto contenere sempre il numero progressivo del salmo, che però 
spesso manca. Forse per questo fu aggiunta una nuova numerazione sistematica completa, da 
altra mano e con inchiostro nero, segnata dove c’era posto, accanto alle iniziali dei salmi o 
dentro, spesso su rasura. Questa seconda numerazione sembra richiamare la partizione del 
Salterio in tre parti (Salmi 1-50, 51-100 e 101-150) poiché, dopo aver numerato i salmi da 1 a 
100, inizia una seconda da 1 a 5014; altri accenni a questa ripartizione potrebbero trovarsi nella

11 P. Salmon, Les manuscrits liturgiques latins de la Bibliothèque Vaticane I, Studi e Testi 251 (Città del Vaticano 1968), pp. 
XIV-XV.

12 Sulla decorazione dei Salteri, vedi V. Leroquais, Les Psautiers I, p. XC; la decorazione delle iniziali dei sei salmi 
corrisponde al quarto sistema ivi descritto, quella del Salmo 80 corrisponde al quinto.

13 Come in Sommaires, divisions et rubriques de la Bible latine (Namur 1914) (opera incompiuta di D. De Bruyne), pp. 
563-7, colonna segnata Tg; i titula del codice non hanno rapporto con quelli pubblicati in P. Salmon, Les tituli Psalmorum 
des manuscrits latins, Collectanea Biblica XII (Roma 1959).

14 La divisione in tre parti, è pure menzionato da V. Leroquais, Les Psautiers I, p. XC.



glossa aggiunta al Salmo 51 (f. 53r) «Psalmus iste oppositus est primo psalmo», e nell’aggiunta di 
mano più tarda, del secolo XIV e calligrafica, «PS(almus) C(entesi)m(us»), nel margine del 
Salmo 100, come per mettere in evidenza che con quel salmo terminava una partizione. Ma la 
seconda numerazione merita una speciale segnalazione perché è in cifre arabiche di forma incon­
sueta; qualche volta si ha l’uso promiscuo di cifre arabiche e di numeri romani. Riporto qui sotto

la loro serie: H 3 6 A 8 9 ^
Abbiamo qui uno dei più antichi esempi dell’uso di cifre arabiche; di più, lo zero con la lineetta 
trasversa è tipico inglese, non se ne conoscono esempi in altri Paesi13 * 15. Perciò dobbiamo ricono­
scere, in accordo con altro indizio riscontrato nella decorazione, che il codice era in Inghilterra 
quando fu aggiunta la nuova numerazione, forse dallo stesso che corresse il testo e perfezionò la 
punteggiatura. Il colore dell’inchiostro lo fa supporre.

Quanto alle glosse, è stato già osservato che erano previste di tale ampiezza nell’impostazione 
del manoscritto a tre colonne; perciò ne furono il complemento immediato. La regolarità della 
loro scrittura dimostra che furono scritte di seguito, cioè copiate da altro manoscritto; sembrano 
anzi della stessa mano, anche se alcune sono di modulo più grande e forse aggiunte in un secondo 
tempo. Si può ipotizzare che gli spazi tra le righe del testo dei salmi fossero destinati principal­
mente a brevi spiegazioni di carattere verbale come, in altri casi ben noti, si ha nell’interlineo la 
traduzione in lingua volgare. Tutte le glosse, di qualunque tipo, sono precedute da un segno che 
non è di richiamo al testo, ma indica solo l’inizio della glossa, simile a un segno di paragrafo 
quale compare nel secolo XII16. E interessante però che in testa al primo foglio (vedi la tavola 1) 
il segno è riportato in due forme levemente diverse per distinguere ed indicare le due fonti dalle 
quali le glosse derivano: una - come esse specificano - indica quelle derivate Ex commento 
Augustini in Psalmis, l’altra Ex commento Cassiodori in Psalmis. In realtà la differenza del segno non 
è facilmente riconoscibile nel corpo del manoscritto; e questo conferma che lo scrittore copiava 
di seguito da altro testo senza badare troppo alla differenza del segno.

La presenza della glossa è un elemento caratterizzante: è ovvio che un Salterio cosi fatto è in 
primo luogo libro di studio e di meditazione, secondo il precetto espresso in un commento dello 
stesso secolo: «Debemus intelligere, ut cantemus humana ratione»17; non mancano però riferi­
menti, aggiunti da altre mani, alla liturgia delle ufficiature monastiche. Alcuni di tali riferimenti 
sono aggiunti accanto alle iniziali dei salmi o addirittura dentro ad esse, in caratteri piccoli, scritti 
dopo che era stata apposta la numerazione in cifre arabiche, ed anch’essi in cifre arabiche della 
stessa forma (solo i numeri 1, 3, 4, 5 e 6). I numeri sono preceduti da una / da legger e feria: feria la 
id est d(ominic)a (Salmo 2, f. V), feria 3a (Salmo 32, f. 30v), feria 4“ (Salmo 59, f. 60v), feria 5a 
(Salmo 73, f. 78v), feria 6“ (Salmo 85, f. 92r). Al Salmo 101 (f. 104v) è segnato un numero di 
lettura incerta.

Inoltre, una mano più tarda poco abile ha aggiunto in caratteri gotici (secolo XIV o dopo) e 
con numeri romani: feria IIII (Salmo 9, f. 7V), feria VI (Salmo 15, f. llv) e sapato (Salmo 17, f.

13 G. F. Hill, The development of arahic numerals in Europe exhibited in sixty-four tables (Oxford 1915). Cifre di forma
analoga, tranne che per lo zero, sono riportate da B. Bischoff, Paläographie des römischen Altertums und des abendländischen 
Mittelalters (Berlin 1979), pp. 223 e 168, fig. 28 (ed. francese, Paléographie de l’antiquité romaine et du moyen age occidental
[Paris 1985], p. 195) da manoscritti tedeschi della seconda metà del secolo XII; e da G. Battelli, Lezioni di Paleografia, 3“ 
ed. (Città del Vaticano 1949), p. 219 dal cod. vaticano Ott. lat. 3 del secolo XII-XIII, proveniente da Montecassino.

16 Vedi il segno di paragrafo del tipo più semplice e più antico quale è indicato da P. Lehmann, Einzelheiten und 
Eigenheiten des Schrift- und Buchwesens, Sitzungsberichte der Bayer. Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Kl. (1939), 
Heft 9, p. 14. Alcune glosse aggiunte più tardi (per esempio ai ff. 56' e 58') hanno invece il segno simile a quello riportato 
ivi a p. 29, fig. 41, ma senza la coda finale e con la fila di puntini verticali in rosso, come nelle decorazioni dell’uso 
anglosassone.

17 Cod. Vat. lat. 86, f. 3, in M. Vattasso - P. Franchi de’ Cavalieri, Codices, p. 89.



15v); la seconda indicazione è posta accanto al titulus, ma la prima e la terza sono nei margini, a 
circa metà del testo dei salmi rispettivi, dove fu aggiunta anche l’indicazione Gl(or)ia, di altra 
mano, cui corrisponde un segno di richiamo nel versetto vicino: Exurge, Domine (Salmo 9, 20: f. 
7V), Cum sancto sanctus (Salmo 17, 26: f. 15v); la stessa indicazione Gl(or)ia si ha pure al versetto: 
Declina a malo (Salmo 36, 27: f. 37v). Una mano diversa ha aggiunto ancora, con inchiostro 
molto scuro, una G maiuscola nei margini esterni nelle pagine, che ha certamente lo stesso 
significato di Gloria, accanto ai seguenti versetti, ma senza segno di richiamo: Benedictus (Salmo 
67, 20: f. 68r), Exaudi me (Salmo 68, 17: f. 71r), Et dilexerunt eum (Salmo 77, 36: f. 84r, Tunc 
locutus est (Salmo 88, 20: f. 95r), Hoc mare magnum (Salmo 103, 25: f. 108r), Et irritaverunt (Salmo 
103,29: f. 112r), Dixit et stetit (Salmo 106, 25: fi 114v), Et dixi: forsitan (Salmo 138,11: fi 138v), 
Deus canticum (Salmo 143,9: fi 142v). E ovvio che sono indicazioni relative ad uso liturgico.

Nel margine del fi 66r è stata aggiunta con inchiostro rosso scuro una frase illeggibile precedu­
ta e seguita da una piccola croce.

Alla fine del codice si hanno due inserzioni di contenuto estraneo al testo, in caratteri gotici di 
tipo cancelleresco di buona fattura (sec. XIV). Nel margine inferiore del fi 146v, sotto l’inizio 
dell’ultimo salmo, è aggiunto, preceduto da un segno come di paragrafo:

Ter quinquaginta David canit ordine psalmos,
Versus bis mille sexcentos sex canit ille18.

E al fi 155r, nello spazio rimasto in bianco dopo la fine dell’ultimo cantico biblico:
Rerum multarum speciem prior obtinet harum:
Arbiter, auriga, lavacrum, scopa, regula, biga,
Proreta, sentina, dux, interpres, medicina.

I tre versi sono forse - come mi suggerisce argutamente il prof. Bischoff- il sospiro (!) di un 
priore della Certosa, che enumera i compiti disparati, non sempre graditi, cui deve accudire; 
oppure forse la composizione scherzosa di un monaco, diretta ad un superiore che si dava molto 
da fare. Se si allude ad un personaggio particolare, non è possibile precisarlo.

Nell’ultima pagina del codice, rimasta in bianco, furono aggiunti due testi. Il primo però è 
completamente raso, potendosi appena riconoscere, anche ai raggi ultra-violetti, qualche parola 
e qualche gruppo di lettere al principio e alla fine. Al principio sembra di poter leggere: Tu ... 
piissime.... al principio della seconda riga: unice ilium . . ., e della terza: ... in hoc seculo ... È 
dunque una preghiera, ma non è stato possibile riconoscerne il testo. La scrittura è gotica libraria 
italiana del secolo XIII. La rasura si estende per oltre metà della pagina.

Subito sotto è l’inno Pange lingua, Magdalene, che ha determinato il riconoscimento del codice 
come appartenuto alla Biblioteca Vallicelliana19. E scritto su otto righe e mezza con scrittura 
continua, senza tener conto dell’ a capo dei versi; ogni strofa comincia con grande iniziale. Le 
lettere sono rade, d è sempre rotonda, il tratto inferiore di è ondulato e quasi orizzontale, il 
tratto finale di h discende obliquamente verso sinistra, l’asta di t oltrepassa il tratto orizzontale; le 
abbreviazioni sono frequenti, quasi ad ogni parola, et è sempre di tipo tachigrafico. Alcune 
lettere e parole sono corrette o ripassate con inchiostro più scuro perché la scrittura era qua e là 
svanita. Ritengo che la scrittura sia italiana e del secolo XIII. Alla fine dell’inno una mano 
moderna ha aggiunto: 1353, forse è stata la stessa persona che ha scritto il foglio di guardia del 
codice, per far credere che sia la data della scrittura del testo.

18 W. Wattenbach in Neues Archiv 18 (1892) da un ms. di Reims del secolo XIII ex. con la variante quinquagenos in 
luogo di quinquaginta; registrato con la stessa variante da H. Walther, Initia carminum ac versuutn (Göttingen 1959), n. 
19209, dove sono indicati altri nove testimoni, il più antico del sec. XIII.

19 Vedi la tav. 2. L’inno è stato edito più volte e registrato nei repertori agiografici; bibliografia ed elenco dei 
manoscritti sono in V. Saxer, Les Hymnes.



Lo studio criticamente ineccepibile di mons. Saxer sopra citato sull’attribuzione di tre inni in 
onore della Maddalena, tra cui il Pange lingua, ha preso in attenta considerazione il nostro codice 
attribuendolo al secolo XII in base alle citazioni degli autori che ne avevano trattato in preceden­
za; ma egli ha osservato prudentemente che, non avendolo potuto esaminare perché risultava 
perduto, non aveva potuto accertare, rispetto alla datazione, se il testo facesse corpo con il 
Salterio, che è del secolo XII, o facesse parte di un gruppo di inni aggiunto più tardi o forse fosse 
aggiunto isolatamente20: dalle precedenti pubblicazioni questo particolare non risultava. Ora il 
dubbio è risolto, ed anche se la scrittura obbliga ad una datazione più tarda, restano ugualmente 
valide le sue conclusioni sull’autore dell’inno e il nostro testo resta uno degli esempi più antichi. 
Le numerose edizioni, che il Saxer enumera con cura, non sono concordi sul numero delle strofe, 
alcune ne riportano quattro o cinque o sei, come ha il nostro codice. Le varianti sono poche, 
rispetto al numero dei testimoni e alla diversa qualità della tradizione manoscritta, che giunge 
fino a tutto il secolo XV, fino alle prime stampe.

Resta da ultimo il problema della provenienza originaria del codice e della sua presenza a 
Trisulti, dato che la scrittura e la decorazione richiamano forme non italiane, ed anzi la numera­
zione arabica richiama chiaramente forme inglesi. Il fatto che molti codici appartenuti alla 
certosa siano più antichi della sua fondazione non sorprende; accade ovunque ed anzi nel nostro 
caso si può supporre che alcuni fossero già prima a Trisulti nel modesto monastero benedettino 
fondato da S. Domenico di Sora, anche se in declino. Di altri si sa che furono acquisiti dalla 
biblioteca della certosa per circostanze casuali21, ma il nostro codice è forse l’unico che richiama 
un Paese lontano, per cui si può proporre una ipotesi. Nel 1228 il papa Gregorio IX, nato nella 
vicina Anagni, proseguendo l’opera a favore della certosa di Innocenzo III suo consanguineo, che 
•l’aveva fondata, ordinò al cappellano papale Stefano nunzio in Inghilterra di procurare al mona­
stero un aiuto economico, imponendo una pensione annua a favore della certosa sui redditi di 
una chiesa di una diocesi inglese che ne fosse ben provvista; e Stefano impose una pensione annua 
di venti sterline sui redditi della chiesa di Blibourg in Linden, della diocesi di Lincoln. Benché la 
pensione fosse poi ridotta a dieci sterline, non fu pagata regolarmente, per cui sorse una contro­
versia che richiese l’intervento di papi e durò almeno fino a Bonifacio Vili22. Il cappellano 
Stefano nel giugno 1232 era ancora in Inghilterra, ma nel 1237 era rettore della provincia di 
Campagna e Marittima23 e perciò in diretto rapporto con la certosa.

Forse in quegli anni il codice fu portato a Trisulti, in relazione alla pensione dovuta dalla chiesa 
inglese.

20 V. Saxer, Les Hymnes, p. 183.
21 Per esempio, nel Censimento sopra citato alla nota 9 sono riportate due annotazioni di codici pervenuti alla certosa 

casualmente: cod. B 59, Librimi istum dedit Iacob de Gordiano domini pape penitentiarius loco Castriveteris (f. 40') e cod. C 64, 
Liber que apportavit dominum Iohannes de Collepardo a secalo (sic!, f. 1').

22 [Castelli] La certosa, pp. 103 e 122; A. A. Sechi, La certosa, pp. 33-34.
23 Les registres de Grégoire IX (1227—1241) par L. Auvray e altri (Paris 1891 e 1906), nn. 806 e 4413.



Abb. 1. Roma, Bibl. Vallicelliana, cod. B 46, f. 1'.



»

-, ' ; •

~ rs

J
i ■ . ■■ ‘

- %

4* • /

<“ V ;yc%nv£ ur c7 • ;!

f •
ta# wictsn*'>ur f-tjji« '%

K*Ü

Abb. 2. Roma, Bibl. Vallicelliana, cod. B 46, f. 155v.



GLOSSEN ZUR ARITHMETIK DES BOETHIUS

Der Leidener Codex Voss.lat.fol. 70m enthält auf den Blättern 74r-78v eine am Anfang 
fragmentarische Sammlung von Glossen zur Arithmetik. Auf die Handschrift machte mich 
Prof. Bischoff aufmerksam, der sie an den Anfang des ll.Jhs. oder möglicherweise noch an das 
Ende des 10. Jhs. datiert. Die Glossen sind als fortlaufender Text ohne Auszeichnung der Lem­
mata geschrieben, auf die sie sich beziehen. Die Überlieferung ist nicht singulär. Ein großer Teil 
des hier vorhandenen Textes findet sich in Handschriften von Boethius, De institutione arithme- 
tica hauptsächlich als Marginal- und zum geringeren Teil als Intcrlinearglossen wieder. Wie bei 
Glossen üblich, wechselt der Bestand von Handschrift zu Handschrift. Folgende Codices mit 
identischen Glossen sind mir bisher bekannt geworden: Wien cpv 50 (s. X) enthält fast alle der 
im Leidensis vorhandenen Glossen, darüber hinaus zahlreiche weitere; Paris, BN lat. 7184 
enthält eine Kommentierung s. X, die nicht mit dem Leidener Text identisch ist, sowie Glossen 
aus dem 14. Jh., die einen großen Teil des vorliegenden Materials enthalten. Der Parisinus lat. 
11241 enthält neben anderem einen kleinen Teil der Leidener Glossen. Clm 18764 enthält neben 
anderen Glossen ein einzelnes dazugebundenes Blatt (fol. 5), das mit mehreren Glossen beschrie­
ben ist. Von diesen sind einige im Vossianus wiederzufinden.

Die Zusammenstellung im Vossianus beschränkt sich auf Glossen von allgemeinerem Interes­
se und vermeidet im Wesentlichen die rein mathematischen Erläuterungen, die in den Boethius- 
Handschriften zahlreich vorhanden sind. Daher sind auch die Lemmata sehr ungleichmäßig über 
den Text verteilt. Berücksichtigt werden vor allem philosophische, astronomische, geometri­
sche und musikalische Erörterungen, zu denen die Erklärung griechischer Termini und Namen 
tritt. Besondere Beachtung verdient die Glosse zu p.80,7, welche die Genera der Musik erläu­
tert: „Secundum vocatur diatonicum, quod est durissimum, et hoc apud Scottos et Brittones“.

Unmittelbar auf die Glossen zur Arithmetik folgt ein kurzer Text mit dem Incipit „Quid sit 
tonus“. Es handelt sich hierbei um eine Glosse zur Institutio musica des Boethius, die in 
mehreren Handschriften vertreten ist, aber auch einzeln überliefert wird1 2. Eine Sichtung des 
gesamten Glossenmaterials zur Boethianischen Arithmetik ist angesichts der Menge der erhalte­
nen Handschriften3 eine kaum zu bewältigende Aufgabe. Um wenigstens den Inhalt eines Teils 
dieses Materials bekannt zu machen, gebe ich hier den Text der Leidener Handschrift (L). 
Offensichtliche Abschreibefehler habe ich aus den Handschriften Wien 50 (W), München clm 
18764 (M) und Paris 7184 (P) verbessert, ohne andere Lesarten weiter zu berücksichtigen. Für 
den Boethius-Text verweise ich auf die Seiten- und Zeilenzählung bei Friedlein4.

1 Siehe K. A. de Meyier, Codices Vossiani Latini I (Codices manuscripti XIII) (Leiden 1973), S. 144.
2 Z. B. in Autun 40B, Paris 7200, 7297, 10275 und Wien 2269; einzeln in Brüssel 10078-95.
3 Eine Liste der erhaltenen Handschriften gibt. M. Masi, Boethian Number Theory: A Translation of the De institutione 

arithmetica (Amsterdam 1983), S. 58-63. Folgende von mir eingesehene Handschriften sind mit anderen Glossaturen 
versehen: Brüssel 5444, Einsiedeln 358, Madrid 9088, Mailand C 128 inf, München clm 3517, 6405 und 14401, Oxford 
Balliol Coli. 306, Oxford Corpus Christi Coli. 118 und 224, Paris 6639, 7185, 10251, 11241, 13009, 14064, 17858 und 
NA 3044, Wien 55. Nicht glossiert sind die Handschriften: Cesena Plut. XXVI. 1, London Lambeth Pal. 67, München 
clm 13021, Paris 7181, 11242, St. Gallen Vadiana 296, Wien 2269.

4 A. M. T. S. Boetii de institutione arithmetica ed. G. Friedlein (Leipzig 1867).



5

10

15

20

25

30

35

. .. asserunt, Continua (8,16): unita et pacta. Concilium (8,20): conventum. Adquiescunt (8,31). 1,1 
requiescunt: Adquiescere proprie consentire. Arithmetica integritas (9,2), id est numerabilis ars. 
Integritas dicit ideo, quia non eget ipsa aliis extrinsecus; vel integritas, id est perfectio. Viandum 
(9,28): eundum. Cum procreatis sensibus (9,29), id est cum adiutorio sensuum exteriorum. Ani­
mus enim per se spiritalia tantum intuetur. Et quia in corpore manet, non valet aliquid discere 
per se, nisi per corporales sensus. Sed dum per sensus exteriores doctrina a magistro audita ad 
inferiorem animi intellectual perducitur, quae ipsa ratio probat, hoc discit et intuetur.

Certaeque dimensiones (10,2): termini. Oculus animae (10,3), id est intellectus, qui ideo plus 
corporali oculo saivari (10,4) debet ab omni vitiorum pruritu, quia ilio solo intellectualiter scimus 
veritatem. Et corporalibus oculis cum muscis et beluis in commune utimur, intellectual vero 
cum solis angelis possidemus. Oculus anime (10,4), id est intellectus. Visus eius est ratio, aspectus 
eiusdem ratiocinatio dicitur. Aspectus, id est subita visio, cum quis aciem oculorum subito 
aperit. Visio vero est, dum aspectus fit continuus. Hunc inquam oculum demersum orbatumque 
(10,6) id est caecatum corporeis sensibus. Beatus enim refert Isidorus, quod quanto gravior 
conspersio corporis, tanto tardior et hebetior fit animae natura. Et quanto levior, tanto fieri 
acutiorem intellectual animi ad veritatem investigandam. Cum dicit hae disciplinae rursus illumi- 
nent (10,7), tangit id, quod saepius narrant philosophi, omnes scilicet artes naturaliter omnes 
homines scire, sed torpere eas in cunctis ob molem corporis quasi gravi sopore sint presse, 
quoad studio discendi et doctrina magistri excitentur.

Ille conditor (10,12), qui scilicet numquam debet excidere ab animo, demonstrative dixit. 
Exemplar (10,13) est forma quamvis, quae ad imitandum proponitur. Exemplum autem illud, 
quod sequimur, quamvis interdum confundant auctores. Ergo exemplar dicitur deus arithmeti- 
cam habuisse. Cum scilicet VIex diebus cuncta creavit, ut inde quodammodo videatur sumpsisse 
similitudinem, quia,cuncta in numero deus condidit. Ratiocinatio (10,12) est sermo cum ratione. 
Rationem vocat intellectual divinitatis vel filium dei, quae ratio in evangelio vita appellatur, ut 
quod factum est in ipso, vita erat. Assignati ordinis (10,14), id est ascripti, tractum a signo, quod 
ovibus quodam cauterio ob recognitionem inprimitur. Dicuntur omnia per numerum concordiam 
invenire (10,14), quia quaecumque natura sibi contraria sunt, numero possunt sibi complecti. 
Verbi gratia: Elementa, quae sibi valde sunt contraria, solo numero coniunguntur, cum quatuor 
feruntur. Notandum ubi dicitur: Sed hoc quoque prior arithmetica declaratur (10,15) et cetera. Ibi 
tanguntur duae speties dialectice: diaretike et analitike, id est resolutoria. Diaretike, id est, qua a 
generalissimo (in specialissimum) dividitur, ut ab animali ad unum solum hominem. Analitike, 
quae a spetialissimo in generalissimum resolvitur: Quid est Cicero? Animai. Generale enim 
seipsum tantum ostendit, ut animai; spetiale vero se et genus suum, ut, cum dico homo, animai 
intelligo. Omne quod prius est et quod praecedit, tribus modis praecedit: Natura, dignitate, 
aeternitate. Natura vel tempore, sicut Esau praecessit Iacob nascendo, sicut flos praecedit fruc- 
tum. Dignitate, sicut fructus praecedit fiorerà. Aeternitate, quia deus cuncta praecedit. Arithme-

14 locum non inveni 4 * *

4 sensuum] sonsieum L
9 oculo saivari] MWP oculos aruari L 

15 et hebetior] MWP tthebetior L 
17 saepius] MW superius L 
26 est] .i. L (passim)
32 generalissimo in specialissimum] MWP generalissimum L 
35 praecedit1] MWP procedit L



tica prior est dignitate tribus artibus, sicut et genus prius est spetie, quia plura continet in se. 
Diatessaron (11,12), id est de quatuor sonis dicitur vel cordis modulatio. Dya enim, quando 
(per) y scribitur, duo, quando per iota, de vel ex significat. Unde diatessaron de quatuor sonis 
dicitur; quae modulatio fit in musica, cum maior sonus minorem tertia parte praecedit. In 
arithmetica vero epitrica vel sesquitertia dicitur proportio, ut quatuor ad tres comparati. Veniunt 
enim ex arithmetica musicae proportiones. Diapente (11,12) de quinque. In quinque enim cordis 
fit ille sonus in musica, ubi sonus sonum medietate superat, quod in arithmetica sesqualtera et 
sescupla atque hemiolia proportio dicitur. Hemiolion conpositum est ex hemis et olon, id est 
semis et totum, ut IIP ad duos. Maior enim numerus minorem totum numerum habet in se et 
insuper eius medietatem. Diapasos (11,13) interpretatur de omnibus, et est ex diapente et diates­
saron. Omnes enim mìnores colligit in se proportiones. Vocatur autem dupla in arithmetica et 
diapason in musica. Epogdous (11,20) dicitur quasi super VIHto vel superoctavus, ubicumque 
enim corda cordam superat in nona parte, sive in acumine, sive in gravitate. Epogdous dicitur et 
in arithmetica sesquioctavus, ut sunt VIIII ad Vili. Tonus dicitur in musica, vox perfecta. 
Spherica (11,22) et astronomica unum est. Inter astronomicam et astronomiam beatus Isidorus 
differentiam facit et dicit, quia astronomia non prohibetur disci, quia nihil habet in se, quod rei 
veritas repudiet. Astronomica habet quaedam, quae prohibentur disci, quia mathematica ac 
constellatio secundum quam dicebant mathematica genituram hominum constare in illa subsi- 
stit. In astronomia enim circuii (11,24) sunt scilicet septem planetarum. Planes graece, latine dicitur 
errans. Hinc planetae dicuntur stellae errantes, quae aliquando cum sole, aliquando (contra 
solem) gradiuntur; modo cum mundo, modo contra mundum feruntur; modo sunt stationariae 
praeter solem et lunam. Spheram (11,25) vocat ambitum totius mundi vel orbem syderum. 
Centrum (11,25) dicunt graeci punctum circa quern volvitur circulus. Centrum autem dicit 
medietatem caeli. Paralleli circuii (11,25) sunt, sicuti sunt V zonae, quarum duae nimio frigore 
squalent: A septemtrionali parte una, alteram ab australi, et sunt inhabitabiles. Duae temperate, 
una turrens est, quae est in austro, per quam sol currit, ideoque inhabitabilis. Est etiam orizon 
circulus, qui interpretatur limitans, eo quod caelum ibi videtur a terra seiungi. Axem (11,26) 
vocat lineam intellectualem, quae a polo usque ad polum, id est a septemtrionali plaga usque ad 
notium vel austrinum polum tendit. Duo enim poli sunt: septemtrionalis et australis. Tali enim 
modo caelum in transversum positum est. Et habet septemtrio stellam, quae dicitur polus; auster 
quoque similiter, sed non apparet, quia infra terram est. In his duabus stellis totum vertitur 
fìrmamentum, et ipse polus centrum vocatur. Omnis sonus motum habet, et ubicumque est 
motus, sonus subsequitur, qui semper ex motu fit. Unde dicens: motus ipse celebratur astrorum 
(12,2), tangit musicam caelestem, quae, quia motum habet et sonum, semper enim volubili 
lapsu vergitur, de quo maxima modulatio procedit. Cuius medium dicitur obtinere sol. Est 
enim medius in armonia cadesti, sicut mese in cordis. Nam tantus illic sonus est tanteque 
dulcedinis, ut beatus Isidorus dicit: Ut si humanae aures valerent illam audire, ab oriente in 

1,2 occidentem transirent sequentes motum sphere caelestis. Primevam naturam (12,14) vocat illam 
informem materiam, quae fuit initium IIIIor elementorum. Ratio (12,15) est mentis intuitus vel 
aspectus.

15 Cf. Isid. etym. 111,71,38 
24-25 Cf. Isid., etym. 111,44 
37 locum non inveni * 8

1 plura] MW pluret L 
3 per] P om.L
8 proportio] proportia L 

16 quod] MP quid L 
23 dicit] dicitur L 
37 Isidorus] Isodorus L

5

10

15

20

25

30

35

40



Principale exemplar (12,16) dicitur fuisse numerus in animo conditoris, id est in dispositione eius, 
quia, diffinitum erat ab eo quasi per numerum quot faceret creaturas. Motus (12,18) solis quadri- 
farius est: ab ortu ad meridiem, inde ad occasum. Ab occasu ad meridiem sub terra, inde rursus 
ad ortum. Celique conversio (12,22) scilicet sumpta est, in quot horis volvitur, scilicet in XXIIIIor.

5 Numerus compositus ( 12,22) est non tarnen ex diversis. Nihil enim ex diversis componi potest, sicut 
vinum et aqua non possunt facere et componere vinum. Neque ex similibus est compositus, quia 
ex similibus quoque non aliquid componitur. Quid enim componi potest ex auro et argento? 
Nihil, quia semper erit aurum. Probatum ergo est, non esse compositum numerum ex dissimili- 
bus artibus, id est gramatica, dialectica, rethorica; sed neque ex similibus, id est geometrica,

10 musica et astronomia. Ergo ex seìpso (12,25) componitur.
Erunt ergo, numeros prima quae iungant (13,1). Prima, id est initia et fundamenta atque principia, 

quae constent semperque permaneant (13,2). Numerus enim aeternus est et inmutabilis; ut enim dicit 
Augustinus: Ante potest fieri, ut terra sursum, caelum deorsum vertatur, antequam tres non sint 
tres et quattuor quattuor.

15 Ipsa (13,4), fundamenta numerorum, dissimilia et componendi potentia (13,4), id est paria atque 
imparia, quae dissimilia quidem, sed unum possunt componi numerum. Par numerus est secundum 1,4 
Pytagoram, qui sub eadem divisione potest in maxima parvissimaque dividi (13,19). In maximas partes 
par numerus dividitur, cum in duas medietates partitur. Nec est pars ulla, quae minor sit 
medietate. Cum ergo in duas medietates maximae partes paris numeri sunt, simul etiam parvis- 

20 sima quaedam sunt, id est particio et divisio, quae tantum in duabus partibus facta est. Verbi 
grada: XVI par numerus. Hic ergo in maxima dividitur, scilicet secundum summam partium in 
VIIIto et VIIIto, et in minima, scilicet secundum numerum partium. Duae enim tantummodo 
partes sunt, quae in omni divisione minimae sunt, quia omnis numerus primo in duas partes, 
inde in tres, si tertiam habet, deinde autem in quattuor partitur, quoad pcrveniatur ad eius 

25 unitatem similiter.
Maxima (13,21) in spatio est in magnitudine divisi numeri.
Parvissima quantitate (13,21) scilicet divisionis, quia adhuc semel divisio facta est.
Secundum istorum duorum generum (13,22), id est cremend et inminutionis, contrarias passiones 

(13,22). Passio est contrarius sensus. Ideo dicit contrarias, quia, quo maius est spatium, id est 
30 summa, eo minor est divisio, quae dicitur quantitas; et quo maior est quantitas, eo minus est 

spatium. Verbi grada: Si dividas Vili in IIII et IIII, maximum quidem spatium est quatuor, 
minima vero quantitas, id est divisio. Non enim nisi semel est divisum. herum quattuor si 
dividas in II et II, spatium, id est summa supradicta imminuta est, set quantitas, id est divisio, 
aucta. Similiter si duo in I et I partiaris, spatium minimum est, quantitas vero maxima. Non 

35 enim Vili minus spatium est quam unus, neque maior quantitas, id est divisio, quam dividere 
Vili octies. Datus (14,2) id est propositus. Subtilius adhuc, quod dictum est, perspiciendum est. 
Necesse est enim, ut lector animum ad praecedentem lectionem convertat. Nam ex illa hec ex 
parte pendent. Maxima (13,21) in spatio, hoc est in magnitudine, quia quoties postea feceris

13 locum non invent 6 *

2 numerum] numero L 
2 quadrifarius] P quadrifarum L
6 ex similibus] P eximilibus L

11 atque] adque L



divisionem, totiens minues istdam magnitudinem numeri. Parvissima (13,21) in quantitate, scilicet 
divisionis, quia semel divisio facta est secundum contrarias istorum generumpassiones (13,22). Mag- 
nitudinis scilicet et multitudinis, quia multitudo debuit aliquod crementum accipere, magnitudo 
vero decrescere. Passio illata est, quia facta sectione non apparet eorum proprietas, ut in multitu- 
dine esset crementum et in magnitudine detrimentum. Sed cum facta est sectio numeri, in 
multitudine non apparet nisi unitas, in magnitudine vero ipsum nomen remansit granditas, quia 
in maxima facta est illa divisio. Spatium (14,14) namque appellat magnitudinem, quam dixit 
supra a finita inchoari quantitate et infmitissimas sectiones (quantitatis dividi). Quantitatem
(14.14) autem vocat multitudinem superius dictam ab uno progredì et ad infmitatem proten­
dere.

1,7 Altrinsecus (16,10), id est ex utraque parte vel e regione.
1,9 Cum nomine ipso vocabuloque pariter par inveniatur; turn etiam quantitate (17,18). Nota hic: Nomen 

quodammodo ad corporales, vocabulum ad incorporales pertinet. Atque hic utrumque ponit, 
quia et numeri corporibus iunguntur, unde et nominantur, et incorporales sunt natura, unde 
vocantur.

Quod omnes partes eius nomine (18,1), scilicet quo nominantur, et quantitate (18,1), id est divisio­
ne, pariter pares (18,1) sunt. Sciendum, quod perfectus numerus tantummodo inter quattuor 
tesseras numerorum, scilicet intra denariam senarius perfectus est, intra centenariam XXVIII. 
Intra millenariam CCCCXCVI. Intra decem millenariam perfectus est VIII.CXXVIII. Hi tan­
tum suis partibus reparantur in propriam summam. Illud autem non minima consideratione dignum 
est, quod omnis eius pars (18,12), id est dispositionis vel paris numeri, ab una parte quae intra ipsum 
numerum (18,13), id est denominatur. Verbi gratia: Sit summa pariter paris numeri CXXVIII, 
media eius pars LXIIIIor sunt; et haec pars denominata est ab una parte quae intra ipsum numerum est
(18.14) , id est a binario. Bis enim LXIIII colligunt CXXVIII. Adverbia namque numeri deno- 
minationem ostendunt. Idemque binarium pars est LXIIII™. Sic et de ceteris partibus. Quarta 
pars supradicte summae XXXII sunt, et haec quoque pars denominatur per adverbium ab una 
parte eiusdem numeri propositi, id est a quaternario ut quater XXXaII° CXXVIII'0. Et idem 
quaternarius XXXIP pars est eiusdem numeri.

Tantamque summam (18,15), id est collectionem numeri, quantitatis, id est multitudinis, includit, 
quota pars est alter numerus pariter paris illius (18,16), id est numeri, qui eandem partem continet 
quantitatis (18,17). Verbi grada: Si quarta pars fuerit cuiuscumque pariter paris numeri, ipsa 
quarta pars per quaternarium, ex quo denominatur, totam summam includit, ut est hoc: Pono 
LXIIII; eius quarta pars XVI, quae quarta pars per quaternarium multiplicata, supradictam 
summam colligit, id est LXIIII. Similiter caetere partes per ipsas, ex quibus denominantur, 
multiplicatae supradictam summam concludunt. Et bis omnino dicit, quotacumque fuerit pars 
totius multitudinis, id est sive secunda sive quarta sive alia quaelibet per ipsam, ex qua denomi­
nata est, multiplicata totam numeri summam comprehendit.

Quantitatemque convertitur (19,20) id est multiplicationem. Rursus quantitate (19,29?), id est 
1,17 divisione. Et sepius hic pro tali ponitur sensu. Erastotenes (33,20) grecus fuit arithmeticus. 
1,19 Introductionis (39,18) id est doctrine, qua introducitur aliquis ad intima scientiae.

Centimanus gigas (40,26) a poetis sine nomine profertur, qui quinquaginta capita fertur habuis- 
se. Gerio (40,27) dicitur fuisse gigas tricorpor.

Monstrosum (40,28) est, quod subito extra naturam apparet. Quidam autem dicunt monstruo-

7- 8 Cf. 1,1 (9,16)
8- 10 Cf 1,1 (9,14) 
17-18 Cf 1,20 (42,3-5) 8

8 quantitatis dividi] quanti divini L divìdi W 
13 Atque] Adque L 
23 pars] pras L 
40 id est] est L

5

10

15

20

25

30

35

40



sum, sed potius dicendum est monstrosum.
Subripuit (41,1) id est fefellit.
Gerio (40,27) rex fuit Hispaniae, qui ideo dicitur tricorpor fuisse, quia tribus insulis imperavit.

Ad quem Hercules cum aerea olla et bicipiti cane venisse dicitur. Cum aerea olla ob aeratas naves 
5 et proelium navale; cum bicipiti cane, quia navali et terrestri proelio plurimum volvit.

Ciclops (41,3) gigas fuit monotalamus, id est unioculus, quem habuit in fronte, quod ideo 
fìngitur, quia prudentissimus fuit et sedis sapientiae in cerebro est. Eundem autem oculum 
Ulixes dicitur tenebrasse, quoniam ilio prudentior fuit. Curtatus (41,3) dicitur trunctatus. Unde 
Iudei curti dicuntur, id est in parte pudenda truncati. Passim (42,2) vulgo. Bis enim tres Vlfaciunt, 1,20 

10 qui habet unam quidem a se denominatam partem id estsextam. Tres vero secundum medietatem, secundum 
dualitatem (43,5-8), quia bis dicitur: tres, tres, et per hoc dualitas ibi est. At vero duo (43,8), 
scilicet ibi habet secundum coacervationem id est secundum ternarium (43,8), qui est coacervatus ex 
uno et duobus, quia dicimus ter duo. Tali modo habet senarius duo secundum tertiam partem, 
quod est binarius.

15 (47,9) Discrimen proprie vocatur acus maior, quo capilli mulierum segregantur; unde discri-
minari dicimus segregare.

Hemiolia (50,18) habens dimidium et totum. Hemi enim semis dicimus, holon totum. Perstrin- I,24;26 
gentes (52,26) parem tangentes. Texatur (53,4): ordinetur. Notandum in figura (53,10): quod ab 
uno usque ad X prima unitas vocatur, a X usque ad C secunda unitas vocatur, quoniam peracto 

20 denario numero rursus quasi ab unitate repetitur dicendo undecim, duodecim et cetera. Tertia 
vero unitas a C usque ad mille dicitur. His tribus unitatibus omnis numerus consistit. Ergo 
ulterius si velit quis numerare, necesse est, ut hae unitates semper repetantur, ut duo milia, tria 
milia et cetera. Notandum: duo angularium tetragonorum anguli (56,28). Scilicet hoc in figura est 1,27 
considerandum ubi sunt I et C, e regione positi, qui concludunt angulos tetragonorum in se. Hi,

25 si per in vicem multiplicentur, tantam summam faciunt, quanta est, si multiplicetur secum 
unusquisque denarius, qui in reliquis angulis binis est constitutus, augendo decies decem. In 
utraque enim multiplicatione centenarius est.

Propter castigatam brevitatem (57,3). Restat nobis docentibus de spetiebus inaequalitatis. Restat 1,32 
(66,5), hoc est superest. Tradere (66,6), id est superest, ut tradamus. Profundissimam (66,5):

30 obscurissimam et subtilissimam disciphnam, quam pertineat (66,6), cum cognita fuerit ad omnem 
naturae vim (66,6), id est ad penetrationem et intellectum phisicae, id est naturalis philosophiae.
Et quae pertineat ad omnem dignitatem rerum (66,6), quae vestigatur per eam philosophiam quae 
appellatur phisica, quia nihil in rebus creatis sine numero consistit. Et hac disciplina, quam 
traditurus est, deprehenditur, quomodo manaverunt omnes inaequalitates ab aequalitate, quae 

35 semper eadem est et in nullo sibi diversa est, sicut omnis creatura processit ab ea natura, quae est 
creatrix. Omnis enim natura aut creatrix est aut creata. Creatrix deus, creata, quaecumque ab eo 
facta est. In eo est similitudo, quia exordium habent omnes creaturae a deo. Non tarnen ab eius 
natura, sed ab eius opificio, sicut iste omnes inaequalitates manant ex equalitate, quae ad omnem 
vim naturae rerumque integritatem maxima ratione pertineat. (66,6) Omnis natura, quamdiu se in suo 

40 statu conservat, integra est et incorrupta sicut omnis aequalitas, aut postquam exorbitaverit et

3-5 Cf. Mythogr. II, 152; Servius, Comm. in Verg. Aen. VII,662 5

5 cane] P nave L 
11 At vero] Ad vero L
17 Perstringentes, parum tangentes. perstringentes, parum tangentes L
18 figura] P F L
31 id est2] est L
32 quae] Friedlein quem L



deviaverit a suo principio ad vitia deflectens, quasi ab aequalitate ad inaequalitatem labitur, quae 
fine non clauditur.

Fructus (66,8) pro utilitate ponitur. Unde econtra infructuosos inutiles dicimus et infructuose 
adverbium.

Bonitas diffmita (66,8) est propterea, quod non est composita sed simplex. Ipse spetialiter 
dicitur bonitas deus nullam compositionem recipiens. Et bonitas dei cadens sub scientiam (66,9) 
substantiae humanae, ut possit intelligere incompositum esse deum et simplicem. Animo (66,9) 
vero semper perceptibilis est secundum nostram capacitatem et secundum modum nostrum, et 
imitabilis (66,10), ut nos conformemus ipsi bonitati, ut non simus mutabilis sicuti luna, quia 
stultus ut luna mutatur, sed adhereamus illi semper, ne absorbente eius bonitate consummetur in 
nobis improbitas. Imitabilis (66,10) etiam in hoc dici potest, quia et nos, postquam esse cepimus, 
semper sumus in essentia, habemus communionem. In perpetuitate non habemus, quia ille 
semper fuit, nos ex tempore coepimus.

Decore substantiae perpetua (66,10), quia eius substantiae nec accidit aliquid per augmentum, nec 
decidit per detrimentum, quia deus non est obnoxius tempori ut nos. ORDO. Ipsa bonitas, 
quae per naturam est prima, perpetua est decore substantiae suae, ut non sit capax mutabilitatis. 
Ita enim deus est bonus, ut sit etiam bonitas. Neque est deo aliud esse bonum et aliud habere 
bonitatem. Aliud esse deum et aliud esse bonum.

Infinitum vero malitiae dedecus est (66,11) nullis propriis nixum; infinitum, quia videtur composi­
tum ex diversis affectibus. Nec capit aliquando fìnem sacietatis executio. Nullis principiis nixum 
(66,12), quia malitia, quae contraria est bonitati, sine initio est. Si enim malum initium haberet, 
et aliquid esset; sed quia non habuit inicium, nihil est et nihil aliud est nisi absentia boni; vel ideo 
est sine principio, quia deus non est auctor cuiuslibet mali, nec deus fecit aliquando malum, sed 
natura (66,12), id est per naturam, semper errans quasi sigillo aliquo optimaefigurae impressa (66,13), 
quia malitia videtur imitari bonitatem. Non tarnen est bonitas. Constantia magna res est, huic 
sigillo optimae figurae quasi impressa. Est quaedam res, quae videtur similitudinem habere 
constantiae et vertitur in superbam libertatem, dum quis videtur habere constantiam. Et praeter- 
missa mensura excedit et transit in superbam libertatem, quae non recipit disciplinam. Ita de aliis 
rebus, quae videntur habere similitudinem virtutum. Sunt tarnen vitia propterea, quia excedunt 
modum. Et ex ilio erroris fluctu retinetur (66,14), id est, ab ipsa diffinitione, quae simplex est, 
retinetur ipsa malitia erroris. Fluctu est erroris mutabilitate, quia error non est solidus, sed effluit 
hue illucque et improbata placent. Sed licet natura exorbitet et deviet a suo principio, tarnen ad 
suam bonitatem redigitur, quia a bono principio creata fuit. Quicquid enim nobis malum 
videtur esse, deo bonum est. Nam nimiam cupiditatem (66,15): Cum videatur esse cupiditas bonus 
affectus per desiderium, si excedat modum, fit vitium. Iraeque inmodicam effrenationem (66,15) id 
est intemporatam dissolutionem. Modicum dicimus temperatum, secundum proprietatem Lati­
ni eloquii. Iraque inmodicam (66,15): Concessit, quod naturale erat, sed noluit declinare in vitium 
ipsum affectum.

Pura intelligentia roboratus (66,16), id est videns, quid sit agendum, quid vitandum. Astringit 
(66,17), id est: Sicut habenis retentis in manibus eques restringit inmoderatum cursum equi 
quando vult, ita etiam illam effrenationem irae et intemperantiam astringit animus quasi aliquis 
rector et aliquis auriga, et intra metas continet disciplinae, quia adhuc est in diffinitione boni

9 simus] WP sim L 
15 decidit] H^P receduti t L 
15 tempori] P temporis L

5

10

15

20

25

30

35

40



principii. Et has quodammodo inaequalitatis formas (66,17), id est, quae fiunt diversis affectibus 
incitate. Temperata bonitate constituit (66,18), quia inequalitas intemperans est et ipsam inaequali- 
tatem redigit rector animus; inaequalitatem, quae bona est. Ista vitia quasi quaedam inaequalita­
tes sunt. Per aequalitatem virtus designato et bonitas, quae deus est. Notandum: Ex his igitur 

5 secundum precepti nostri ordinem uideas primum nasci multiplices (67,1), id est secundum quod in 
quadrata figura docuit multiplices per ordinem nasci, primo quidem duplos, deinde triplos (67,3), 
sic et ceteris per ordinem. Tribus his preceptis (68,21): Notandum: utemur (68,22), id est tribus 
disciplinis numerorum, quos quodammodo praecipiendo iubet ponere, dicens: Sint (69,2) vel 
disponantur tres termini. Notandum: Ideo animos ingredientium (72,18) dicit, scilicet animos legen- 

10 tium, quia iste primus liber pene propter introductionem sequentis libri praecessit, quatinus 
lector hoc libro quiddam informatus, quatinus facilius nexuosas questiones mathematice in 
sequentibus penetraret.

FINIT DE LIBRO I. INCIPIT DE II.
Elementa (77,6) dieta quasi elevamenta vel elimenta a verbo elimo, id est fumo, vel etiam, ut alii 11,1 

15 volunt, dementa, quoniam ilen materia. Ipsaque elementa vocat primordia et micia quaedam.
Ut, id est quemadmodum, quoniam articularis vocis elementa sunt litterae (77,8): Articularem vo- 
cem hic appellat quae scribi potest, quia non resolveretur in litteras, nisi scribi posset.

Sonus est in musica (77,11) vox aequaliter porrecta, quod minimum est in musica. Et cum 
iunguntur soni acutus et gravis, faciunt tonum. Tonus vero est vox e duobus sonis consistens.

20 Notandum namque ut ait: Ex imbri terraque anima gignuntur et igni (77,13). Hoc exemplum sine 
autore protulit, quasi notissimus esset et auctor et exemplum. Est enim versus Lucretii. Ex aere, 
id est anima.

Margine (77,15), id est fine et principio. Ubi enim finis, ibi principium, et ibi finis, ubi 
principium est. Sollertem (78,23): peritum et multum imbutum. Sollan enim dicitur multum vel 

25 totum. Experientem (78,24): approbantem. Eliquabimus (79,13): resolvemus et quasi vi exprime­
mus, quod proprium est huic verbo significare. En (80,5): in, musita: id est musicae, toti: artis, II,2 
theorema (80,5): speculationem.

0imeum (80,6) appellavit quendam librum Plato, ubi genituram mundi et animae, sicut ei 
visum est, exposuit. ©irne enim graece dicitur anima.

30 Maius intervallum distema, minus intervallum sistema apud musicos nominatur. Ibi enim 
(80,7), id est armonica disciplina, iubemur extendere III vel IIII sesqualteros (80,7), scilicet ut 
ponamus ordinatim sesqualteros, et dicamus, quis sit primus, quis secundus. Similiter et in 
sesquitertiis consideratur. Ideo dicit: producere et extendere (80,8), quia tunc extendimus, cum ab 
uno sesqualtero pervenimus usque ad multos sesqualteros. Armonicae (80,7), id est musicae.

35 Armonica enim dicitur omnis consonantia a tertio genere quod armonicon dicitur, quod est 
suavius caeteris. Primum enim dicitur cromaticum, quod est dissolutissimum, et constat in 
cantilenis feminarum. Nam croma graece color. Unde cromaticum, id est colorabile et varium 
propter dissolutionem. Secundum vocatur diatonicum, quod est durissimum, et hoc apud Scot- 
tos et Brittones. Tertium dicitur armonicum, quod est dulcissimum et ex duobus compositum.

40 Ideoque omnis consonantia armonia dicitur.
Inferaci (80,13) id est infructuoso.
Notandum: ut quotienscumque ultimus numerus invenitur, qui loco duplicis ab unitate sit par, talis sit, 

ut in medietate(s) dividi secarique non possit (81,18). Hoc est: ille numerus angularis, in quo per 
singulos duplos sesqualteri terminantur et finiuntur, qui etiam ab unitate par esse dicitur, quia 

45 quoto loco duplus ab unitate est, eo loco angularis duplici subiectus est, talis esse debet, ut in

20 Lucretius 1,716
21 Ex aere] v. Friedlein, App.crit. : anima et supra versum i. aere b,l

2 inequalitas intemperans] W inequalitatem temperans L 
17 appellat] W appellatur L



medietates dividi non possit. Quia haec est causa, quur talis numerus ultimus sit sesqualter, eo 
quod medietate caret, quam si haberet, posset ad alterum maiorem comparari, qui eum totum 
haberet et medium, ac per hoc non esset angularis et ultimus. Sciendum autem, quia latitudo 
harum figurarum ita est videnda: -, longitudo ita: I. Et sicut primus ordo duplicis secundum 
longitudinem quidem duplus est, ita in eadem figura omnes sequentes ordines ad longitudinem 
dupli sunt. Sic etiam qui tripli sunt in prima longitudine, secundum eandem quoque longitudi­
nem reliqui sequentes tripli sunt. Eodem etiam modo in reliquis.

11.4 Plana dimensio (86,15) est numerorum, quae fit in longitudine et latitudine, ut bis bini. Cybum 
(86,16) dicunt graeci solidum. Unde numerus vocatur cybus, qui in altitudinem, latitudinem et 
longitudinem extenditur, ut bis bini bis.

Spherici (86,17) sunt numeri circulares, qui sicut circulus a quo puncto inchoatur in eundem 
exit, ita a quo numero aequaliter multiplicantur in altitudine, latitudine et longitudine, summa 
numeri multiplicati in eundem exit. Ut cum dico quinquies quini quinquies, sicut a quinario fit 
multiplicatio, ita summa multiplicationis in quinarium desinit. Sunt enim CXXV.

Pyramis (86,17) graece dicitur aedifìcium infra spatiosum, supra acuminatum, sicut solent esse 
abside in quibus sanctorum corpora quiescunt. Unde numeri pyramidae dicuntur, qui super 
basim latera fundantur, sed in altitudinem exilem porriguntur. Laterculi (86,17) sunt, qui in 
modum laterum aequalem habent longitudinem et latitudinem, sed in minimam extenduntur 
altitudinem, ut sunt ter terni bis. Tinguli (86,17) vero sunt, qui longitudinem magnam in 
modum tignorum habent, sed altitudinem et latitudinem minorem, ut quater bini bis.

Cunei (86,18) autem sunt, qui nulla lege constringuntur, sed modo longiores, modo latiores, 
et modo altiores pro libitu formantis existunt.

Intervallum (87,18) vocat spatium quodlibet, vel longitudini, vel latitudinis, vel altitudinis.
11.5 Explicata congeries (90,15): id est digesta mul(ti)tudo. Ductus (90,15): Ordo.

II,6;18 Dissipatur (92,4): dividitur. Librata (103,1): taxata et trucinata. Provenient (107,13): utiliter 
venient. Provenire aliquando pro utilitate ponitur.

11.24 KOAOYPON(110,26) dicitur quasi KOAON OYPON, id est menbrum caudae. Curta enim res 
dicitur, cui aliquid de cauda aufertur. KOAON enim menbrum, YPA cauda vocatur graece. 
AYKOAOYPON (111,1): bis curta. Tricoluron (111,3): ter curta. Urgetur (112,15): constringitur

11.25 et colligitur. Notandum: et ut superius monstratum est tot unitatum est (113,2), quia, quot unitates 
tetragonus habet in latere, tot unitates et cubus, qui ex eo nascitur, per singula habet latera. 
Notandum: Quorum singulus (113,3), scilicet angulus, sub tribus eiusmodi continetur (113,4), scilicet 
tetragonis, quia tres tetragoni continent unum angulum.

Scalenos (114,6) graece ascensio, quia scale graece ascendere dicitur. Spheniscon (114,9) graece 
cuneus. Supra Ionicum (114,17): mare. Alexander magnus quandam condidit civitatem, quam ex 
suo nomine castra Alexandri vocavit. Iuxta quam erant quaedam arulae (114,17) in basi latiores, 
superius vero acutiores, at quarum similitudinem bomisci (114,16) vocantur similiter numeri 
multiplicati. Parallelepipedi (115,1) sunt numeri, quorum alternatim ponitur latitudo (115,4), ut bis

11.26 terni bis. ETEPON graece alterum dicimus; unde eteromichis (115,8) dicuntur parte altera lon­
giores. Notandum: et nunc quidem hactenus (115,23), id est: tantum dixisse sufficiat, quia caetera 
monstrata sunt in hac figura. Notandum: Eandem autem naturam et semper sibi similem consentien-

11.27 temque nullam aliam nisi primevam ingeneratamque substantiam (117,3), id est deum. Certe licet ad 
unitatis simplicitatem possit pertinere. Argumentum (117,12): approbatio. Notandum: Amplius 
(117,15): Scilicet argumentum est, quod dicturus sum. Nota hic versiculum: nefas sum, ilium

11.28 invenias, ut solet. Namque si unum semel facias vel si semel unum semel (120,23). Docides id est asseres

21 Cunei] Cuncei L 
36 vocavit] W vocatur L

5

10

15

20

25

30

35

40



(120,23), quos apud nos quidam dicunt esse tignulos, quidam vero tegulitia tecti, id est latas 11,29 
quas rustice vocamus. In arithmetica asseres (121,2) sunt numeri, qui ex equalibus equaliter (121,5) 
dicuntur in maius, ut bis bini quinquies. Econtra laterculi sunt, qui fiunt ex aequalibus aequaliter 
minus (120,19), ut ter terni bis. Cunei sunt isphenisci (121,3), qui ex inaequalibus ducti inaequaliter 

5 per inaequalia crescunt (121,4). His vero contrarii sunt cybi, qui ex equalibus equaliter per aequalia 
(121,5) proferuntur. Inter utrosque hos positi sunt parallelipipedi, qui non habent cunctas partes 
aequales, neque cunctas inaequales. Medietates namque tales debent esse, qui non per totum sint 
aequae, nec per totum inaequales, quale est bis, tres, bis. Circulus (121,22) est circumductio 11,30 
lineae. Spera (122,1), id est rotonditas plana cum quadam altitudine incipiens a diametro et in 

10 diametrum desinens. Est autem diametrum (122,2) linea, quae speram dividit. Et proprie est 
diametrum linea intellectuals a polo usque ad polum tendens. Globus est solida rotonditas 
aequalem altitudinem longitudini et latitudini gerens. Dicitur etiam proprie etteres vel pila. Et 
sciendum, quia speram hic pro solida ponit rotunditate, sicuti est, sed non tam aequalis in 
altitudine sicuti globus. De NATURA rerum (122,17), id est physica vestigantes propinqui rationi- 11,31 

15 bus (122,21), id est accedentibus ad ipsam naturam. Nam ratio quasi aliena est quae non accedit 
ad rem quae requiritur. Quique, subauditur philosophi, versati (122,22), id est conversati. Acce- 
dentes, id est vestigantes propinquis rationihus (122,21-22) accesserunt illi, ut ipsam naturam 
rerum intelligerent. Matheseos (122,22), id est doctrinae vel scientiae; distribuunt (122,25), id est 
discernunt et dividunt. Dicunt enim (122,25) illi physici omnes omnium rerum substantias constare ex 

20 ea ( 123,1 ), subauditur natura, quae propriae suaeque semper habitudinis est nec ullo modo permutatur, et 
ea scilicet natura, quae variabilis motus est sortita substantiam (123,3), quia omnis natura aut est 
creatrix aut creata. Creatrix natura deus est. Creata natura est, quaecumque creante deo subsistit.
Et deus inmutabilis (123,4) est et inmobilis et loco et tempore omnique re. Creata vero natura 
mutabilis est et variabilis loco et tempore et diversis affectibus.

25 Et illam primam (123,4), id est praecipuam.
Aut enim proprie inmutabilis eiusdemque substantiae est, quod est deus, vel anima vel mens est (123,25) 

et cetera. Ista secundum paganos loquitur qui nescientes deum animam deum dicebant asserentes 
magnum bonum esse maximum bonum. Maximum namque bonum deus est, magnum vero 
bonum anima est. Parvum autem bonum corpus est. Sed illi philosophi nescientes dominum 

30 maximum bonum, dicebant animam magnum bonum, deum esse maximum bonum.
Pro aput graecos est, quando ante significat. Unde dicitur promeces (124,14) ante longior.
Unitas (124,17), quaeque ex ea formantur, comprehensibilis et determinatae et eiusdem sub­

stantiae esse dicitur. Ita et deus semper eiusdem substantiae et determinate, non quod compre- 
hendi possit. Sed quia idem est semper et inmutabilis, ideoque comprehensibilis et determinabi- 

35 lis quodammodo est. Ad huius similitudinem unitas quodammodo comparatur. Notandum:
Nunc res ammonet (137,3), subauditur quae tantum differentiam numerorum. Nota hunc totum 11,40 
versum quae nobis (137,3) ad musicas speculationes vel ad astranomicas subtilitates vel ad geometricae 
considerationis vim prodesse possint (137,6). Hoc loco propriis et signatis verbis est usus ad musicas 
speculationes, in quibus quaeritur, quae proportio sit sesqualtera, quae sesquitertia et deinceps.

40 Quia duae cordae talem ad se habent convenientiam, qualem societatem habent numeri in * 8

1 latas] L lattas P latta W
2 In] Wut L
8 aequae] WP atque L 

23 inmobilis] inmotabilis L 
31 promeces] Friedlein pro mediis L



sesqualtera proportione vel in sesquitertia vel in sesquiquarta vel ad astronomicas subtilitates 
(137,4), quia ex numeris constant, vel ad geometricae considerationis vim (137,5), quae talis est, ut in 
omnibus numeris, quos intuemur, sive in maioribus sive in minoribus, aequalis sit proportio; vel 
ad veterum lectionum intelligentiam (137,5). Veteres enim in talibus speculationi(bu)s versati sunt.

Ut autem communiter diffiniamus (137,10) haec et cetera, id est, ut non solum de proportionali- 
tatibus dicamus, sed etiam de differentiis proportionum, quia paulo superius de proportionalita- 
te dixit. Hic autem etiam de differentiis dicturus est.

Secundum quantitatem quoque numeri (138,7), id est differentiam, quam inter se discrepant; et 
quantum unus a duobus minor est (138,9). Hoc secundum antiquos dixit minor a duobus, quod nos 
dicimus minor duobus.

11,41 Confessae (138,26), id est notae et scitae. Confessa res est, quae ab omnibus scitur. Confesse 
medietates (139,2), hoc est probate, quia illud confitemur et in publicum offerimus, quod erudi- 
torum iuditio comprobatur. Confessae (138,26) et notae et quae pervenerunt ad scientiam Pytagore 
(139,1), qui instituit rimari physicam; vel Platonis (139,1), qui quintus successor fuit Pytagore. 
Plato studiosissimus Pytagore (139,16), id est secte illius emulator et sequax.

Inde decem membrorum particule (139,19): Quidam dicunt decem digitos hic designasse pedum 
vel manuum, alii dicunt decem ossa capitis, quorum quatuor cerebrum continent, quatuor in

11,43 crucis modum conexa palatum tenent, duo vero maxillis constant duabus. Talibus (142,6) id est 
signis tractum a pedis vestigio, quod dum fit, signum relinquitur pedis.

Abducet (142,8): avertet, alienabit.
11.45 Status (149,5) dicimus dispositiones et ordines rerum. Statuta quoque ordinata atque disposita 

dicimus. Et status populi Romani trifariam erant divisi in senatores, milites et plebem. His 
statibus tres medietates mathematicae comparat.

11.46 Cosmopeia Timei (149,22), id est factura mundi, quae in libro Platonis, qui Timeus vocatur, 
continetur. Notandum: Eo loco, qui dicitur nuptialis ( 151,23) videlicet, quia ibi loquitur de nuptiis 
Mercurii et Phylologiae.

Ex persona musarum (151,24), quas introducit quasi ad Iovem ibi loquentes.
11.49 Armonica medietas geometricae medietatis cognita est (158,18), quia sicut geometrica easdem 

habet proportiones in omnibus, et in maioribus et in minoribus, ita et armonica medietas, quas 
habet proportiones sub extremis terminis, easdem habet sub differentiis terminorum.

Et geometricam medietatem cybum dicunt (158,19), quia in omnibus cubis potest considerati. 
Nam koybus per omnia latera aequaliter multiplicatur. Et geometrica medietas per aequales

11.50 proportiones fit semper vel in multiplicibus vel superparticularibus et ceteris. Nos autempraestare 
debemus (160,8), id est operam dare atque studere.

Dato calamo (160,9), id est proposito ad modulandum.
Vel cum duabus altrinsecus protensis cordis (160,12) interdum canitur tibiis et calamo, interdum 

canitur cordis. Sumit similitudinem ab his, qui calamo canunt. Sumit etiam ab his, qui nervis 
reddunt sonum, hoc est cordis, quia cordae ex nervis aliquando fìunt.

Vel adstringendo tenuat, vel remittendo gravat (160,13), quia, quo extensior corda fuerit, eo 
acutior est et tenuiorem emittat sonum. Quo autem remissa et laxata fuerit, eo grossiorem 
gravioremque sonum facit. Et minorum terminorum proportio maior est illa comparatione, quae inter 
maiores numeros continetur (161,11), quia XXV collati ad Xcem duplicem sesqualteram faciunt.

25 cf. Martianus Capella, De nuptiis Philologiae et Mercurii

18 modum] WP modis L 
21 atque] adque L 
29 armonica] W armonia L 
31 cybum] con. ex typum L

5

10

15

20

25

30

35

40



Continet enim maior numerus bis minorem et minoris medietatem, ergo duplex sesqualter est.
Rursus XL, qui est maior numerus, continet medium minorem et minoris tres partes, hoc est 
XXV et insuper XV. Erit ergo supertripartiens.

Quibus partibus maioris a maiore medius vincitur, eisdem partibus minoris praeterit minorem (162,9),
5 id est X; tribus quintis partibus minoris numeri, id est tribus binariis. Nam binarius quinta pars 

est denarii ut quinquies duo X, et ipsi duo ter ducti, faciunt sex, quo medius minorem transit.
Suis vero non eisdem partibus vel a maiore vincitur (162,11) et supra medietate sua, id est 

octonario. Minorem vero numerum, id est X, vincit ille sedenarius quarta parte sua, id est IIII, et 
octava etiam parte, id est binario.

10 Et in maioribus terminis maior est proportio, in minoribus minor (162,12), quia XL ad XVI duplus 
sesqualter est, XVI ad X supertripartiens quinta est.

Enudatius (164,17): manifestius; quam possumus (164,10), id est (quantum possumus). II,51;52
Temperamentis musici modulaminis (169,13), quia invenitur in his numeris consonantiarum di- 11,54 

versitas comprehensa: diatessaron, diapente, diapason, bisdiapason. Et diversa sunt tempera- 
15 menta, cum fìunt iste modulationes, et iste colliguntur consonantiae. Diversitas est, cum osten- 

ditur diatessaron constare duobus tonis et semitonio, diapente tribus tonis et semitonio. Diapa­
son ostenditur constare ex quinque tonis et semitoniis duobus, et haec varietas reperitur et 
ostenditur in his numeris, ut tot varietates consonantiarum retineant hi numeri, qui asscripti 
sunt. Etenim perfectius huiusmodi medietate nihil poterit inveniri, quia nihil potest adici in 

20 corporibus supra haec intervalla et supra longitudinem, latitudinem (et altitudinem).
Tonus (172,1) graece, sonus latine dicitur. Et quod est unitas in numero, hoc est sonus in 

musica. Et sicut nihil minus est unitate in numero, ita sono nihil minus est in musica excepto 
semitonio, quod est incomprehensibile omnibus.

Sola epogdous (172,6) est sola unitas.

EXPLICIT. * 6 7

1 bis] WP his L
1 sesqualter] WP sesqualteras L 
3 XXV] XXXV L
6 denarii] con. ex binarii L
7 Suis] Si vis L

12 quantum possumus] W otti. L
20 supra longitudinem, latitudinem et altitudinem] WP super longitudine latitudinem L



GIUSEPPE BILLANOVICH

IL CATULLO DELLA CATTEDRALE DI VERONA

Le tradizioni dei classici e più ancora dei Padri rappresentano miniere quasi inesauribili per la 
storia della cultura e della spiritualità; e invece permangono per gran parte appena sfiorate: 
perché ancora molti minatori le sfruttano con metodi arcaici; e anche perché spaurano sia se 
troppo vaste o al contrario se filiformi. I carmi di Catullo appartengono al genere magro; essi 
non corsero affatto attraverso la cristianità fino dai secoli alti: come mantiene la comune opinio­
ne, che soggiace - lo vedremo - a una vecchia bugia. Ma restarono tanto chiusi che la loro 
tradizione permane segreta e difficile1. Il «lepidus libellus» fu salvato nella cattedrale di Verona: 
patria di Catullo, capitale d’Italia sotto re Teodorico e re Alboino, arca massima di ricchezze 
superstiti della civiltà romana; e lì restò sepolto.

Su questo fronte, come su molti altri, ha aperto la strada Bernhard Bischoff. Quando, giocan­
do in casa nella Bayerische Staatsbibliothek, ha rivelato, con una manovra tipica della sua 
potente strategia, che nel Clm 14420, dove i monaci di S. Emmerano di Ratisbona nel s. XV 
strinsero alcuni manoscritti del tutto diversi dentro una sola legatura, la sezione con i fogli 
79—144 fu scritta intorno al 1000 da due mani italiane; e che i bifoli 109/116 e 110/115 contengono 
in una prima scrittura, poi erasa, il catalogo dei beni del monastero bresciano di San Faustino e 
Giovita, o San Faustino Maggiore, nel 9642. Subito è stato facile ricavarne che sotto il commento 
a Terenzio copiato in quella sezione si nasconde l’illustre monaco Ildemaro: che l’arcivescovo 
franco di Milano Angilberto II chiamò dalla Francia e dopo averlo impiegato a Milano cedette al 
vescovo di Brescia Ramperto, il quale lo impegnò nella fondazione del monastero di S. Faustino. 
Al commento segue questo carme; purtroppo monco per lacerazione della pergamena.

Tempore iam brumae cum se sol vertit ad axe<m>, 
alta petens celsi paulatim culmima caeli>,
verque sui primam captaret 1.....................,
hue Verona suam matrem t......................

5 mater quicquid abest gnatae ut.....................
Mox pariter primo Iuvenal.....................
cuius nempe duos extremos carpere libros 
egestas commentorum nos distulit egre.
Denique Terenti post dultia legimus acta,

10 sepe suis verbis iocundis atque facetis
nos quae fecerunt risum depromere magnum.
Et si mansisses, post hac studeremus in illis 
quos adeo norunt perpauci tramite vero.
Quaeque tarnen potui, tranquillo pectore, sodes,

15 exhibui, dum te libuit consistere mecum.
Abs me mine abiens, recto nam calle Veron<am> 
mentibus insertum.....................

1 C. Valerii Catulli Carmina, ed. R. A. B. Mynors (Oxonii 1958); Catullus, ed. D. F. S. Thomson (Chapel Hill 1978).
2 B. Bischoff, Die südostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit I (Wiesbaden I9602), p. 242; e, più 

distesamente, «Das Güterverzeichnis des Klosters SS. Faustino e Giovita in Brescia aus demjahre 964», Italia medioevale e 
umanistica 15 (1972), pp. 53-61.



Ho già proposto che proprio Ildemaro abbia dettato il carme; immettendovi nei versi 4 e 5 
un’eco sonora da Catullo, LXVII 31-34: perché nessun altro testo superstite della letteratura 
latina ci viene a dire che Brescia fu madre di Verona.

Atqui non solum hoc dicit se cognitum habere 
Brixia Cycneae supposita speculae, 

flavus quam molli praecurrit flumine Mella,
Brixia Veronae mater amata meae ...

L’amico che, come il carme ci insegna, tra la fine dell’inverno e il principio della primavera, mi 
sembra di dover dire dell’845, capitò da Verona a Brescia e si trattenne a S. Faustino, non per 
rifornirsi di libri, come si è continuato a proporre riempiendo con ermeneutica sforzatissima le 
lacune del carme, ma per eseguire l’urgente missione, affidatagli dall’arcidiacono della cattedrale 
di Verona e energico animatore di quella biblioteca Pacifico, di ottenere il consulto del teologo 
insigne Ildemaro sulla disputa che allora tormentava la diocesi di Verona, o piuttosto l’intera 
provincia ecclesiastica del patriarcato di Aquileia, se Adamo, padre dell’umanità, dopo la morte 
si salvò o fu dannato3, e che in quel provvido incontro studiò fianco a fianco con Ildemaro, fu 
non un giovane allievo, come si è concordemente e però gratuitamente inteso, ma il suo dotto 
collega, lo scolastico veronese Vitale. E quindi nell’intellettuale convivio che i due si imbandiro­
no a S. Faustino l’ospite Ildemaro fornì la satire di Giovenale, illuminate da un commento, e le 
commedie di Terenzio; e l’unanime Vitale comunicò all’ospite quel carme di Catullo. I due amici 
devono avere agevolato anche la loro lettura di Terenzio con un commento: appunto il commen­
to riunito da Ildemaro e da lui lasciato a S. Faustino, e defluito nel Clm 144204. Come si è 
confermato esplorando la tradizione di Terenzio5.

Dunque Vitale portò a Brescia il codicetto di Catullo: a gloria di Verona e in gentile visione al 
dottissimo ospite; e Ildemaro rapidamente lo studiò e ne echeggiò subito che Brescia era la 
madre di Verona. E si copiò e esportò in Francia l’epitalamio LXII? Che infatti dall’archetipo 
veronese, una generazione dopo che Pacifico e Vitale avevano trattato con Ildemaro, defluì nel 
Parigino lat. 8071 (Thuaneus; T): membro di una famiglia francese6 e scritto da mano francese 
press’a poco nel terzo quarto del secolo IX. Poi ritrovò Catullo l’avido Raterio. Infatti il vescovo 
Raterio dice, in un sermone che predicò ai chierici veronesi nel 966, di avere letto Catullo e 
Plauto: «quid de me dicere, quid valeo cogitare . . .,, si in lege Dei. . . die meditor et nocte, 
Catullum nunquam antea lectum, Plautum quando iam olim lego neglectum»7. Ma di questi due 
poeti non sono emersi finora echi sicuri dai suoi scritti8 *.

★

3 A. Campana, «Il carteggio di Vitale e Pacifico di Verona col monaco Ildemaro», Studi storici veronesi 3 (1951—52), 
pp. 5—18 (anche in Atti del Convegno internazionale di diritto romano e storia del diritto, Verona 27-28-29 IX 1948, a cura di G. 
Moschetti (Milano 1951), pp. 267—280).

4 Gius. Billanovich, «Terenzio, Ildemaro, Petrarca» e «Petrarca Pietro da Moglio, Pietro da Parma», Italia medioevale e 
umanistica 17 (1974), pp. 1—60, e per il carme tav. VI; e 22 (1979), pp. 367—395.

5 C. Villa, La dectura Terentiv, I: Da Ildemaro a Francesco Petrarca, Studi sul Petrarca 17 (Padova 1984), pp. 9, 21-25, 
29-32, 39, 43-47, 50, 54, 56, 58, 61, 120, 171, 174; e anche Villa, « (Denique Terenti dultia legimus acta .. .>: una dectura 
Terenti) a S. Faustino di Brescia nel secolo IX», Italia medioevale e umanistica 22 (1979), pp. 1-44.

6 C. Vecce, Iacopo Sannazaro in Francia. Scoperte di codici all’inizio del XVI secolo, Medioevo e Umanesimo 70 (Padova 
1987).

7 R. R. Reece, Sermones Ratherii episcopi Veronensis (Worcester 1969), pp. 86'0-12 e anche 3510.
8 Gius. Billanovich, «Dal Livio di Raterio (Laur. 63, 19) al Livio del Petrarca (B. M., Harl. 2493)», Italia medioevale e

umanistica 2 (1959), p. 164, n. 2; e Gius. Billanovich, La tradizione del testo di Livio e le origini dell’umanesimo, I . . .,
Studi sul Petrarca 9 (Padova 1981), p. 274 n. 3. Aggiungi: a quell’esametro di Raterio «Constitit hec miris olim constructa 

figurisi>, accosta anche Lucano, III 221, «Mansuram rudibus vocem signare figuristi.



Poi su Catullo gravò il silenzio di tre lunghi secoli: come su altre tradizioni veronesi. Ma tra la 
fine del Duecento e il principio del Trecento una mirabile primavera coprì di rose e viole Verona 
e molto più la contigua Padova; e allora i retori di Padova e di Verona si palleggiarono echi e 
citazioni da Catullo9.

Presto cambiarono ancora geografia e storia. Dal 1309 Avignone fu promossa a nuova Roma; 
e il Rodano a Tevere. Radicato nella nuova Roma Francesco Petrarca si eresse a dittatore della 
cultura del secolo. E con una delle sue maggiori fortune ebbe legami precoci e poi strettissimi 
con Verona e le sue incredibili ricchezze. Già dal 1326 fu alleato del vecchio notaio di curia e 
allora canonico veronese Simone di Arezzo: rimasto a torto in ombra10. Poi collaborò con il 
giudice Guglielmo da Pastrengo; che dal febbraio al giugno 1339 operò laboriosamente a Avi­
gnone a riconciliare il papa con i signori Alberto e Mastino della Scala: dopo che Mastino aveva 
pugnalato il vescovo veronese Bartolomeo della Scala. Guglielmo abitò a Verona quasi all’om­
bra della cattedrale, nella prossima contrada della Pigna11; fu usufruttuario privilegiato di quella 
biblioteca; e dischiuse al Petrarca quel tesoro12. Anche per questa mediazione il Petrarca elargì a 
Guglielmo una folla di lettere: in prosa, Familiari IX 15 e 16, XIII 3, XXII 11, Varie 13, 30, 35 — 
alle quali si intrecciano tre lettere di Guglielmo -; e in versi, Epistole (metriche) II18, III 3, 11, 12, 
20, 34 e Epistole metriche varie, 413. Il primo ordinatore della biblioteca del Petrarca fornì una lista 
sostanziosa di richiami del Petrarca a Catullo14. Poi, sull’onda delle inchieste provocate dall’edi­
zione nazionale delle opere del Petrarca, sopraggiunse chi aumentò quella lista: ma concluse che 
il Petrarca dovette ottenere appena alcuni excerpta dal Liber di Catullo; e che non conobbe 
Properzio15. Invece subito dopo l’armatissimo e tenacissimo B. L. Ullman condensò in poche 
pagine il lavoro iniziato alla scuola di W. G. Hale, pioniere nelle ricerche sulla tradizione di 
Catullo16, e mantenuto fino alla protratta vecchiaia: arrivando a rintracciare e regolare la tradi­
zione di Catullo più e meglio di quanto avesse fatto qualsiasi editore; e, ordinato e giudicato 
l’elenco degli echi, concluse che il Petrarca effettivamente possedette il Liber di Catullo. Aiutato 
da una fortuna più benevola, identificò la copia, sia del testo che delle postille, che Coluccio 
Salutati si fece costruire dal perduto esemplare che il Petrarca si era procurato di Properzio, 
molto probabilmente nella sua sosta a Parigi del 1333, dal Lcidense Voss. lat. O 38: che Riccardo 
di Fournival si era formato a Amiens e poi era entrato nella biblioteca della Sorbona17. Per molti

9 Guido Billanovich, «<Veterum vestigia vatum> nei carmi dei primi umanisti padovani ...», Italia medioevale e 
umanistica 1 (1958), pp. 155-243, e «Il preumanesimo padovano», in: Storia della cultura veneta 2 (Vicenza 1976), 
pp. 19-110. Crede che si possano attutire alcuni echi da Catullo in Lovato W. Ludwig, «Kannte Lovato Catull?», 
Rheinisches Museum, N. F., 129 (1986), pp. 329-377. Ma la sostanza del problema non muta.

10 Gius. Billanovich, «La biblioteca papale salvò le storie di Livio», Studi petrarcheschi, n. s., 3 (1986), pp. 1-115.
11 A. Avena, «Guglielmo da Pastrengo e gli inizi dell’umanesimo in Verona», Atti dell’Accademia di Verona, s. VI, VII 

(1907), pp. 229-299; R. Avesani, «Il preumanesimo veronese», Storia della cultura veneta 2 (Vicenza 1976), pp. 126-130; 
L. Castellazzi, «Guglielmo da Pastrengo e la sua famiglia», in Pastrengo, Miscellanea di scritti raccolti ... da P. Brugnoli 
(Verona 1963), pp. 629-640; C. Cipolla, «Intorno a Giovanni Mansionario e a Guglielmo da Pastrengo», Miscellanea 
Ceriani (Milano 1910), pp. 741-788; R. Meneghel, «La <Leandride> di Giovanni Girolamo Nadal», Italia medioevale e 
umanistica 16 (1973), pp. 172-178; E. Rossini, «Francesco Petrarca e Verona: documenti vecchi e nuovi», in Petrarca, 
Venezia e il Veneto, a cura di G. Padoan (Firenze 1976), pp. 23-51; R. Sabbadini, Le scoperte dei codici latini e greci ne’ secoli 
XIVe XV, I (Firenze 19672), pp. 4-22.

12 Gius. Billanovich, «I testi storici», nel volume miscellaneo Dall’eremo al cenobio (Milano 1987).
13 E. H. Wilkins, «Petrarch’s correspondence», Medioevo e Umanesimo 3 (Padova 1960), p. 126 e The <Epistolae metricaet 

of Petrarch . .. (Roma 1956), p. 21.
14 P. de Nolhac, Pétrarque et l’humanisme, I (Paris 19072), pp. 165-170.
15 U. Bosco, «Il Petrarca e l’umanesimo filologico», Giornale storico della letteratura italiana 120 (1942), pp. 65-119 

(= Bosco, Saggi sul Rinascimento italiano [Firenze 1970], pp. 171-216).
16 C. D. B[uck], «William Gardner Hale 1849-1928», Classical Philology 23 (1928), pp. 278-279.
17 Ullman, Studies in the Italian Renaissance (Roma 19732), pp. 179-196, «Petrarch’s acquaintance with Catullus,



anni, e i più decisivi, Ullman mi fu amico e guida. E se i rompighiaccio Ullman e mio fratello, 
anche se orientati su stelle opposte, non mi avessero aperto la strada, non sarei mai arrivato a 
formare i racconti che qui espongo. Ma sono costretto a dissentire da Ullman in due giudizi 
capitali: cioè a ritenere che l’archetipo di Catullo fu ospite antico e costante nella cattedrale di 
Verona, e che, oltre il loro compaesano e però non socio Geremia da Montagnone, già i vecchi 
protagonisti padovani Lovato Lovati, Albertino Mussato e Zambono d’Andrea maneggiarono e 
governarono questi carmi. Il precursore Traube, maestro del ragazzo Ullman, mirò con affetto 
troppo intenso agli eroi irlandesi; poi gli occhi si sono fissati sulla doviziosa Francia carolina; 
ormai è tempo di riconoscere, aggiornando i metodi e perfezionando gli strumenti, che, disfatto 
l’impero romano, forti riserve di codici sopravvissero nelle città italiane18 e che poi i nostri 
precocissimi grammatici e retori le tolsero da cattedrali e monasteri e spesso le fagocitarono 
eliminando gli antichi esemplari: così rendendo a noi diffìcile, ma non impossibile, rilevarne le 
impronte dentro le tradizioni. La tradizione di Catullo, raddrizzata e illuminata, si adagia piena­
mente dentro questo alveo.

La biblioteca del Petrarca fornì il grande ponte nell’anabasi dalla civiltà gotica alla civiltà 
umanistica; e perciò il restauro con cui vari benemeriti tentano di ricomporla diventa una della 
nobili imprese del nostro secolo. Questo restauro rinforza la sottile tradizione di Catullo. Sono 
scomparsi gli esemplari di Terenzio studiati e annotati dal Petrarca; ma proprio ora si cerca di 
individuarne le copie che ne derivarono19. In uno dei Terenzi analizzati con questa intenzione, lo 
Harleiano 2525 della British Library, è richiamato, al f. llr, un verso di Catullo; che non figura 
in autori antichi (cfr. ed. Mynors), e qui ripreso certamente dal Liber, per la divisione, però per 
noi caliginosa, che vi si richiama, prope finem primi operis. «Ubi illic est qui me perdidit, scelus?» 
(Atidria, III 5,1) Ap(ud) sceleratos emphasis: de qua vide Servium I (sic) Eneid(os) <Feruntque/Pergama> 
etc. Est autem pulcerrima emphasis apud Catullum prope finem primi operis i(bi) (Quid est, Catulle?> 
(LII1). Nel Virgilio Ambrosiano del Petrarca, a 80 r, Servio, In Aeneidem, II 374, si legge 
FERUNT PERGAMA eufaticos (sic; per èpqxmxcos) ut (I 68) Ilium in Italiani portans; il Petrarca 
non pose nota o richiamo né qui, né a Eneide, I 68 (55 r). Chi già stampò questa postilla diede «de 
qua respice Ugucionem et vide Servium»20; ma il «respice Ugucionem» non figura nel Londinese e 
sarà stato preso tacitamente da codici affini. Certo è pertinentissimo: perché Uguccione, Deriva- 
tiones per definire <emphasis> rimanda a questo stesso verso di Terenzio.

Tibullus Propertius»; pp. 79-112, «Hieremias de Montagnone and his citations from Catullus»; pp. 505e 511 rinvìi a 
<Catullus> e (Propertius). E. Ullman, «The transmission of the text of Catullus», Studi in onore di Luigi Castiglioni (Firenze 
1967), pp. 1027-1057. Aggiungi F. Petrarca, Laurea occidens (Bue. carmen, X) ... a cura di G. Martelletti (Roma 1968), 
pp. 43, 67, 72-73 e rinvìi a pp. 88 e 93 per <Catullo> e <Properzio>; Martellotti, Scritti petrarcheschi, Studi sul Petrarca 16 
(Padova 1983), specialmente pp. 384-402 e rinvìi per (Catullo e (Properzio) a pp. 600 e 606. È ancora utile R. Ellis, 
Catullus in the XlVth century (London — Oxford 19103) (Sabbadini, Bollettino di filologia classica 11 (1904—1905), pp. 
227—228; K.P. Schulz, Wochenschriftfìir classische Philologie 22 (1905), pp. 511—512; D. R. Stuart, «Petrarch’s indebtedness 
to the Libellus of Catullus», Transactions and Proceedings of the American Philological Association 48 (1917), pp. 3—26). E ora 
F. R. Hausmann, «Datierte Quattrocento-Handschriften lateinischer Dichter (Tibull, Catull, Properz .. .)», Kontinuität 
und Wandel, Lateinische Poesie von Naevius bis Baudelaire, Franco Munari zum 65. Geburtstag, hg. v. U.J. Stäche ... 
(Hildesheim 1986), pp. 598-632.

18 B. Bischoff, «Italienische Handschriften des neunten bis elften Jahrhunderts in frühmittelalterlichen Bibliotheken 
außerhalb Italiens», Atti del Convegno internazionale II libro e il testo ..., a cura di C. Questa e R. Raffaelli (Urbino 1984), 
pp. 169-194.

19 Villa, La dectura Terentii), I pp. 211-215.
20 A. Rossi, «Un inedito del Petrarca, il Terenzio», Paragone 170 (1964), p. 17. E anche N. Mann, Petrarch manuscripts 

in the British Isles (Padova 1975), pp. 272—273 n. 97. Carlo Dionisotti mi aggiunge «che l’elenco di famiglie veneziane nel 
foglio di guardia posteriore è forte indizio che dopo il 1471 il codice fosse a Venezia. Onde sarà da vedere la collazione 
con altri codici fatta dalla mano del tardo Quattrocento».



EMPHASIS, idest expressio, scilicet quedam figura loquendi, scilicet cum volumus abundantiam et ex- 
pressionem alicuius accidentis in aliquo notare, solemus ilium appellare nomine accidentis, ut <Davus est 
ipsum scelus).

Naturalmente ora tutte le postille trascritte nelle copie discese dai Terenzi del Petrarca dovranno 
essere distinte severamente: petrarchesche o bastarde21.

Il sublime codice che confidenzialmente chiamiamo Virgilio Ambrosiano, l’Ambrosiano S. P. 
10/27 - già A 49 inf. -22, che il Petrarca mirabilmente si costruì ventenne nel 132523, e mirabil­
mente coprì durante la maturità e la vecchiaia con un manto di postille, ci è fonte primaria anche 
per le citazioni da Catullo. Specialmente due richiami vi sono apparsi intensamente curiosi. Nel 
f. 52r, a «unde constat perite fecisse Virgilium» (Servius, In Aen., proem.; ed. Thilo-Hagen, I p. 
5) il Petrarca commentò: Quetn morem omnes in poetando sequimur, artificiali quem dicunt ordine 
gaudentes; naturalis enim est ystoricorum proprius; a cui aggiunse in un tempo successivo: Hoc 
signanter servat Catullus in peplon. E a f. 108r, a «per conubia nostra, per inceptos ymeneos» 
(Aen., IV 316), annotò: Sed conubia leta, sed optatos himeneos. Catullus in peplon (Catullo, LXIV 
141). «Catullus in peplon»: dunque il Petrarca intitolava così l’epitalamio LXIV, dentro al quale 
è lentamente descritta la storia di Arianna ricamata su un tappeto buttato sul talamo. Se ne sono 
derivate due conseguenze opposte. «Mi pare che si sia necessariamente portati a postulare che il 
P(etrarca) avesse sott’occhio un frammento isolato del carme LXIV, intitolato Peplon: frammen­
to a cui la lunghezza, l’omogeneità dell’argomento (mito di Arianna), che s inizia e conclude 
perfettamente, senza che si possano desiderare compimenti di sorta, potevano indubbiamente 
conferire l’aspetto di un poemetto autonomo. E questa è conclusione interessante anche per gli 
studiosi della tradizione catulliana, ai quali la raccomandiamo per eventuali approfondimenti. A 
noi basta ora fermare che se il Petrarca avesse conosciuto il corpus catulliano, non avrebbe mai 
citato l’epitalamio o una parte di esso come opera a sé, e con quel titolo»24. «At any rate, 
Petrarch’s reference to the Peplon shows that he was familiar with the whole poem, not an 
excerpt.. . There is not the slightest evidence that the Ariadne episode was presented in a 
separate tradition, and the chances that it was so preserved are exceedingly slight»25.

★

Congiungiamo inaspettatamente la tradizione di Catullo con una tradizione assolutamente 
diversa; e accenderemo una provvida sorgente di luce. I libri che sempre più numerosi appaiono 
presso il Petrarca ci mostrano come egli, ritraendo da cattedrali e monasteri e restaurando 
blocchi enormi delle letteratura latina, classica e cristiana, allungò le mani fino a incontrare quelle 
dei retori migliori nei secoli più felici per la retorica, il XII e il IX, o addirittura nelle ultime età 
romane, dal secolo IV al VI; e poi passò ì testi ritrovati e rinnovati ai clienti e ai successori. Nel s. 
VI Flavio Rusticio Elpidio Domnulo apprestò nell’ancora fertile Ravenna una raccolta di testi; 
che, lungo la corrente normale, emigrò in Francia e nel primaverile s. IX fu sistemata, all ombra

21 Giova poco aggiungere echi incerti. Come «ager über», Catull., XLVI 5; «agro ubere», Familiare XV 14, 38; 
«civitas Ticinensis ... copiosa agro ubere et ameno», Miscellanea 7 (a Iacopo Bussolari): ma 1 unico codice, Bergamo, 
Biblioteca Civica, Gabin. A I 20 MA 611, ff. 44v-45r legge «copiosa argo urbe et ameno» - male riportato «copiosa 
agro, urbe et ameno» da F. Novati, in F. Petrarca e la Lombardia (Milano 1904), p. 60 (e così riprodotto in E. H. Wilkins, 
Studies on Petrarch and Boccaccio, Studi sul Petrarca 6 [Padova 1978], p. 209).

22 Francisci Petrarcae Vergilianus Codex ... quam similiime expressus. Praefatus est Iohannes Galbiati..., Mediolani 
MDCCCCXXX.

23 G. C. Alessio - G. Billanovich - V. de Angelis «L'alba del Petrarca filologo. Il Virgilio Ambrosiano», Studi 
petrarcheschi, n. s., 2 (1985), pp. 15—84; e 3 (1986), pp. 203—246.

24 Bosco, Il Petrarca, p. 47.
25 Ullmann, Studies, p. 194.



di Lupo di Ferrières, nel mirabile Vaticano lat. 4929: aggiungendovi il De die natali di Censorino, 
ricuperato attraverso un anello intermedio dal manoscritto 166 della Biblioteca della cattedrale di 
Colonia apprestato in onciale del s. Vili nella Germania occidentale e sotto l’influenza insulare. 
Poi questo Vaticano attirò alcuni lettori; e generò qualche copia. Finalmente il Petrarca dispose, a 
Avignone e almeno dal 1335, cioè press’ a poco dai suoi trent’ anni, di un codice derivato in 
Francia nel s. XII per la massima parte da quel Vaticano: e che contenne una collezione eccitante 
di testi geografici, cioè il De chorographia di Pomponio Mela, il Defluminibus di Vibio Sequestre e 
tre testi minori composti nell’ultima età romana - il De nominibus Gallicis, i Nominaprovinciarum, 
la Notitia Galliarum -; in più i Septem mira, la commedia, anch’essa di tarda età romana, Aulularia 
Plauti e Censorino, De die natali26. Conobbe Pomponio Mela il rozzo, e però appassionato 
cultore di storia e di geografia, fra Paolino Veneto27: che visse presso la curia papale quando lì già 
operava il Petrarca28.

I testi dei «geographi minores» ritrovati dal Petrarca si diffusero da quel suo codice in una 
cascata vastissima; spesso trascinando insieme con il testo anche le postille fitte e calorose che 
quell’eccezionale lettore vi aveva apposto: come accadde per altri libri del Petrarca29. Così nel 
discendente migliore forse, per la compiutezza delle postille e per l’eleganza dell’aspetto: l’Am­
brosiano H 14 inf.; commissionato all’inizio del Quattrocento dal cancelliere dei Visconti Gio­
vanni Corvini d’Arezzo.

II Petrarca comunicò il trattato di Pomponio Mela e il dizionario di Vibio Sequestre ai suoi 
clienti più affezionati. E quei soci trovarono nel De chorographia e nel De fluminibus sussidi 
utilissimi; e anzi alcuni furono animati a comporre dei trattati di geografia a servizio degli studi 
storici, particolarmente sul modello del dizionario di Vibio. Anche in questa impresa il luogote­
nente più valoroso del Petrarca fu il Boccaccio. Il Boccaccio, letterato povero e zelantissimo e 
insieme eccellente calligrafo, si piegò a trascriversi una sezione larga del codice posseduto dal 
maestro Petrarca; e in fine la lasciò in eredità assieme agli altri suoi libri alfagostiniano Martino 
da Signa, perchè essi diventassero il nucleo centrale di una biblioteca pubblica nel convento 
fiorentino di Santo Spirito. E, già convertito dalla letteratura all’erudizione, fu persuaso da 
queste opere, che resero la geografia una materia obbligatoria per i nuovi retori e le nuove 
scuole, a comporre il De montibus, lacubus, fluminibus: sullo schema di Vibio Sequestre, a diziona­
rio, e sfruttando a fondo il De chorographia di Pomponio Mela e il De fluminibus di Vibio30. Il 
Petrarca trasmise questi testi anche all’amico veronese Guglielmo da Pastrengo. E Guglielmo

26 Gius. Billanovich, «Dall’ antica Ravenna alle biblioteche umanistiche», Università Cattolica del Sacro Cuore, Annuario 
per l’anno accademico 1956-57 (Milano 1958), pp. 71-107 (prima redazione in Aevum 30 (1956), pp. 319-53). Per la 
tradizione più antica di questi testi vedi ora C. M. Gormley, M. A. Rouse, R. H. Rouse, «The medieval circulation of 
the <De Chorographia) of Pomponius Mela», Mediaeval Studies 46 (1984), pp. 266-320. Magari aggiungi M. E. Milham, 
«A MS inventory of Pomponius Mela», Scriptorium 35 (1981), pp. 319-321, e Mela, Pomponius, in F. E. Cranz - P. O. 
Kristeller, Catalogus translationum et commentariorum . . ., V (Washington, D. C. 1984), pp. 257-285; e Vibii Sequestri de 
fluminibus, fontibus, lacubus etc., ed. P. G. Parroni (Milano 1965).

27 B. Degenhart - A. Schmitt, «Marino Sanudo und Paolino Veneto ...», Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 14 
(1973), p. 62.

28 Invece non mi convinco che riprenda da Pomponio Mela il cronista e antiquario Riccobaldo da Ferrara (Riccobaldo 
da Ferrara, De locis orbis, Introduzione, edizione e note di G. Zanella (Ferrara 1986) - Deputatione provinciale ferrarese di 
storia patria, Serie Monumenti X, rinvìi a p. 21). Tanto più che, come mi suggerisce Zanella, Riccobaldo non mostra di 
conoscere Vibio Sequestre, normale compagno di Mela.

29 Gius. Billanovich, «Petrarca e Cicerone», nella Miscellanea Giovanni Mercati 4 (Città del Vaticano 1946), pp. 88-106 
(= «Petrarch und Cicero», in Petrarch (Darmstadt 1975), pp. 168-92); «Petrarch and the textual tradition of Livy», 
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 14 (1951), p. 203 n. 2; Un nuovo esempio delle scoperte e delle letture del Petrarca. 
L'«Eusebio-Girolamo-PseudoProspero» (Krefeld 1954).

30 Gius. Billanovich, «Il Petrarca e i retori latini minori», Italia medioevale e umanistica 5 (1962), pp. 118-123.



dedicò una sezione della sua enciclopedia ai nomi geografici e si sforzò di formare due biografiet- 
te di questi autori novelli: «Pomponius Mella totius orbis Cosmographiam eleganti stylo conte- 
xuit», «Vibius Sequester fluminum, fontium, lacuum, paludum, montium, nemorum, gentium 
nomina, regiones, qualitates et vocabula poetas sequendo digessit in literas, incipiens a fluvio 
Acheloo, qui primum nomen et literam tenet» (De originibus rerum libellus, authore Gulielmo 
Pastregico Veronense, Venetiis 1547, ff. 58r e 74v). E richiamò in citazioni esplicite Mela (103r, 
107r, 116r, 119v) e Vibio (105v); e li usò in citazioni implicite.

In un diuturno censimento delfenorme famiglia discesa da quel libro del Petrarca ho incontra­
to due codici che contengono solo il De chorographia di Pomponio Mela e che si rivelano a primo 
sguardo fratelli o cugini. Il Parigino lat. 4832 fu scritto tra la fine del Tre e il principio del 
Quattrocento da un’unica bella mano: gotica, cancelleresca, italiana. Anche le iniziali, secondo la 
norma di questa età alternativamente rosse e turchine, furono colorite con cura. Il copista appose 
rubriche dei libri e dei trattati e riportò lungo il testo fitti notabilia. E di sicuro fu un italiano del 
nord, molto probabilmente un veneto: per l’impiego continuo di scempiamenti o raddoppia­
menti abusivi; peccati costanti in quella regione prima che li castigassero i nuovi missionari 
Guarino, Vittorino da Feltre, Gasparino Barzizza. In testa al codice dopo un foglio moderno 
segue un bifolio di guardia originario; dove fu erasa la scrittura: cancelleresca italiana del Trecen­
to. Il Ravennate Classense 279 comprende tre manoscritti diversi, tenuti insieme da una legatura 
moderna: Pomponio Mela; Orazio, Epistole; Orazio, Arte poetica. Il primo e il terzo furono 
copiati una o due generazioni dopo del Mela Parigino: a distanza di un anno, 1448 e 1449, da un 
unico copista, Antonio Brendano; che, anche se insistette a mostrare di poter maneggiare l’alfa­
beto greco, orgoglio del secolo, ancora abusò con tanta intensità negli scempiamenti e nei 
raddoppiamenti che si rivela, anch’egli, italiano del nord. «Cosmographie Pomponii Mele liber 
tertius et ultimus terminatur per Antonium Brendanum M°CCCC°48 ydibus Martii. rvor&e 
TEdUTOV»; «Publii Oratii Flacci Venusini poetae satiri liber poetriae explicit fcliciter pridie - 
k(a)l(endas): cancellato - idibus (sic) Martii 1449. TeLog Sta ton Avòoviou ßgevSavou». Pompo­
nio Mela e l’Arte poetica di Orazio, utili strumenti d’insegnamento, furono apprestati da questo 
copista per uso scolastico? Al fondo del f. Ir furono erase alcune parole: credo una nota di 
proprietà. Il Parigino e il Classense di Pomponio Mela concordano pienamente anche nelle zone 
più deperibili: negli incipit e explicit. «Cosmographie Pomponii Mele proemium feliciter inci­
pit»; «Descriptionis orbis Romani liber primus incipit», «Cosmosgraphie seu descriptionis orbis 
Pomponii Mele liber primus explicit. Incipit secundus, ubi situm Europe describit particulari- 
ter»; «Cosmographie seu descriptionis orbis Pomponii Mele liber secundus explicit. Incipit 
tercius eiusdem, ubi ambitum orbis et oram oceani et (de, Parigino) insularum eius describit».

La lezione recepita dai due codici è defluita dal testo del Petrarca. Invece la loro diligente, ma 
sbiadita, catena di notabilia si distacca del tutto da quella, fittissima e brillantissima, con cui il 
Petrarca commentò Pomponio Mela. Presento qui una serie dai notabilia nei due codici: rinvian­
do ai fogli del Parigino, mancando di numeri i fogli del Classense. . . . 6 v: Duo nomina Nili divisi; 
Elephantilis urbs; Septemfluus Nilus; ypotami (ipotami, Classense) et cocodrilli; Ovidius idem ait de eo: 
altera pars vivit, rudis est pars altera (est altera, Parigino) tellus (Metam., I 429) ...; 7r: Cenosi flent 
mortuos; Mulieres virilia, viri muliebria agunt; Lugent aliquot helms morientes . ..; 7v: Gazaque Luca- 
nus (III 216) (il Parigino aggiunge: Quare dicatur Gaza et unde); Cepheus et Phineus; Andromede, 
Perseus; Lucanus: Phenices primi, fame si creditur ausi / mansuram rudibus vocem signare figuris (Lue., 
Ili 220-21); Ovidius: Fluctibus ambite fuerant Antissa Parosque / et Phenissa Tiros, quarum nunc insula 
nulla (ulla, Classense) est (Metam., XV 287); Lucanus: preciosaque murice Sidon (Luc., Ili 217) 
(omesso Classense); Tripolis; Smirna; Seleucia; Pompeius; Aratuspoeta; Corintus (Corìtius, Classen­
se); Lucanus: Corintiumque patens exesis rupibus antrum (Luc., Ill 226: ma Coryciumque) . ..; 8v: 
Ovidius de Apoline (Appoline, Classense) (Metam., XI 413); 9r: Antandrum; Opiniones de nomine



Antandri; Ilium . . Sepulcrum (Sepulchrum, Classense) Aiacis; Abidos . . 12r: Opinio de morte;
Flent nascentes, contra morientibus plaudunt; Audi mulieres; Modus nubendi; Bizantion, que Constanti- 
nopolis dieta est; Resus. . .; 12v: Ovidius: Locus extat et ex re nomen habet; Aenos civitas Enee; 
Virgilius3°: Eneadasque nostro (meo: lezione critica) nomen de nomine fingo (Aen., Ili 18) . . 19v:
Gali (Galli, Classense): Iulius Celsus (Iulius Cesar, Classense: palese rimedio umanistico) de bello 
Galico (Gallico, Classense) idem ait..21 r: Homerus; Cornelius Nepos ..22r: Tile ultima.

Il Petrarca subito intese quanto provvidamente i prontuari de Mela e Vibio illuminavano gli 
scenari - di monti, fiumi, laghi - che gli dispiegavano i poeti classici. E così rievocò abbondante­
mente versi antichi sui margini di quei due autori; e questi richiami defluirono in molte copie dal 
suo perduto esemplare. Ma non riportò versi del poco pregiato Catullo. Il Parigino e il Classense 
ci riconducono a un Pomponio Mela studiato da un lettore intensamente diligente, nel Trecento 
e pare bene a Verona. Anche questo lettore amò raccordare, come abbiamo visto, le istruzioni di 
Pomponio Mela ai versi dei poeti classici: Virgilio, Ovidio, Lucano. E arrivò persino a richiama­
re il riposto Catullo: ancora l’epitalamio LXIV e ancora con il titolo «in peplo». Incontrati i nomi 
sacri di Simoenta e Scamandro, i due fiumi dell’epica Troia, trascrisse i versi 357-58 di quell’epi­
talamio: neppure essi mai citati fino allora. «Hic Segetum fuit oppidum; hic Achivorum fuit 
bellantium statio, hue ab Ydeo monte dimissus Scamander exit et Simois, fama quam natura 
maiora flumina» (Mela, 193) Scamander et Simois. Catulus (Catullus, Classense) in peplo: Testis erit 
magnis virtutibus unda Scamandri,/que passim (passi, Parigino) rapido diffunditur Elesponto (9r). Per­
ciò il titolo «in peplon» non è una invenzione del Petrarca — «It is, I believe, Petrarch’s own 
invention»: Ullman, Studies . . ., 193 -, né calcoleremo di ritrovarlo - come Ullman pure 
proponeva: Studies . .., p. 194 n. 1 - dentro la fonte di erudizione greca che all’anziano Petrarca e 
al Boccaccio offrì Leonzio Pilato traducendo e annotando i poemi di Omero. Invece quel 
laborioso e erudito lettore veneto si affianca al Petrarca: se da una parte ottenne la lezione di 
Pomponio Mela diffusa dal Petrarca e dall’altra dispose del medesimo testo di Catullo che arrivò 
al Petrarca; anche se attenuò «in peplo» il grecismo «in peplon». E dunque questo lettore è 
Guglielmo da Pastrengo; compatriota di Catullo e suo lettore tanto affettuoso che nel De 
originibus ne citò più volte versi; e che maneggiò i libri della cattedrale come fossero suoi: e 
allungò affettuosamente sul Petrarca il mantello di profeta, permettendogli di accedere a qualcu­
no di quei libri e di ottenere copia di altri.

D’altronde dal vecchio libro del Petrarca Guglielmo non ricavò Mela isolato: come lo trasmet­
tono il Parigino e il Classense; ma unito con Vibio Sequestre: che infatti insieme presenta e cita 
nel De originibus. E magari ottenne qualche altra opera di quel libro. Così che insistendo a 
rastrellare e a interrogare i testimoni di questa vasta e dispersa tradizione, forse rileveremo altre 
impronte digitali di Guglielmo. Ma già si chiarisce un largo orizzonte. Ancora giovanissimo il 
Petrarca ricevette in Provenza da Simone d’Arezzo copia della mirabile I Decade, Laurenziano 
63, 19, della cattedrale di Verona. Poi in contubernio a Avignone durante parecchi mesi del 1339 
alimentò l’amicizia con Guglielmo da Pastrengo. Finalmente arrivò a Verona avanti la metà di 
giugno del 1345, sulla traccia del suo sconfitto protettore Azzo da Correggio; e Guglielmo gli 
presentò, meraviglia delle meraviglie, le ignote lettere di Cicerone a Attico, a Bruto, al fratello 
Quinto; che gli spensero la febbre che lo animava da un biennio a comporre i Rerum memoranda­
rum libri, e, ispirandogli una rivoluzione copernicana nella tradizionale ars dictandi, lo rivolsero a 
riassestare o piuttosto a inventare le sue lettere più antiche e a comporre la raccolta delle 
Familiari31. Insieme Guglielmo gli rivelò allora i carmi di Catullo. Guardavamo come a uno dei 
quadri più animosi nella storia del primo umanesimo a questo arrivo del Petrarca a Verona:



quando forzò il braccio dolorante per la caduta da cavallo a cui era soggiaciuto poco prima nella 
fuga tumultuosa da Parma assediata, e si copiò egli stesso le Ad Atticum di Cicerone (Familiari V 
10,5; XXI 10,16; XXIV 3,1). Proprio perché attinse queste e quelli in un solo colpo alla fonte 
celata della cattedrale, il Petrarca rinviò con una formula identica alle lettere a Attico, «Hec e locis 
secretioribus libenter apposui», e ai carmi di Catullo, «Testes sunt innumeri, sed secretior Catullus 
Veronensis poeta»32 33. E, d’accordo con il riservato Guglielmo da Pastrengo, rinunciò a trasmette­
re queste opere secretiores: persino più tardi al meritevolissimo Boccaccio. Basta avvertire come il 
Petrarca e il Boccaccio reagirono ai richiami a Catullo che incontrarono in Apuleio. Con piena 
conoscenza il Petrarca nel Vaticano lat. 2193: 27 v, «Ut ait Catullus sua sibi urina <dentem atque 
russam pumicare gingivarm etc.» (Apoi., 6; Catull., XXXIX 19) Catullus; 28rb, «Catullum ita 
respondentem malis vobis (sic) non legistis <Nam castum esse decet pium poetam Ipsum, versi- 
culos nichil necesse est> » (Apoi., 11; Catull., XVI 5-6) Catullus ad Aurelium33: prova sicura che il 
Petrarca disponeva del testo veronese di Catullo, dove questo carme è unito al precedente 
appunto sotto il titolo Ad Aurelium (ed. Mynors, p. XIV; a torto Ullman, Studies . . ., p. 103: 
«R2 and G2 gives titles Ad Aurelium, but I do not believe that these go back to the Veronensis»). 
Invece il Boccaccio reagì solo con vaga curiosità nel Laurenziano 54,32: 2r, «apud nos vero 
Editius et Portuvius et Catulus» (lezione critica: «apud vos vere Aedituus et Porcius et Catulus») 
(Apoi., 9) Editius, Portuvius, Catulus, Fallenus: poete; 2v, «accusaretur C. Catulum, quos Lilia pro 
Clodia nominaret» (lezione critica: «accusent C. Catuhbum, quod Lesbiam pro Clodia nomina- 
rit» (Apoi., 10) C. Catulus, e qui anche «et Tybullum» Tybullus. Nemmeno l’altro intrinseco del 
Petrarca il professore di retorica nelle università di Padova e di Bologna Pietro da Moglio 
raggiunse, credo, Catullo. Ma, almeno arrivato al peregrino Marziale, come il Petrarca e il 
Boccaccio34, in un suo commento a Terenzio, che addirittura alimentò con il commento del 
remoto Ildemaro, riportò gli epigrammi di Marziale per Livio, Sallustio, Ovidio, Lucano (XIV 
190, 191, 192, 194), omise l’epigramma per Fa lui ancora ignoto Tibullo (XIV 193), spartì 
l’epigramma XIV 195 tra Catullo e Virgilio.

Catullus et Virgilius
Tantum magna suo dcbet Verona Catullo, 

quantum parva suo Mantua Virgilio35.

Nel novembre dello stesso anno 1345 il Petrarca, avviato verso la Francia, ristette a Verona; e 
di lì Guglielmo da Pastrengo «lo accompagnò fin oltre Peschiera, al confine tra il Veronese e il 
Bresciano»36. Poi a Avignone in una lettera impegnatissima a Cola di Rienzo, Varia 38, nella 
seconda metà del luglio 1347, citò di prima mano Catullo (XLIX 1): «Vidi hesitantes, an res tuas 
an verba potissime mirarentur, nec abnuentes, quin libertatis beneficio Brutum eloquio Cicero- 
nem dicerent, ad quern Catullus Veronensis ait: (Disertissime) etc.»37. Ripetè allargandolo que­
sto richiamo, a lui gratissimo, in una nota sul solito Virgilio Ambrosiano, f. 56 r, intesa a 
contraddire Servio (In Aen., I 110), che invece fosse Sallustio «Romani generis disertissimus»: 
aggiungendovi, quando poi li ottenne, un richiamo dagli Scriptores historiae augustae:

32 Nolhac, Pétrarque et l’humanisme, I pp. 168, 257 n. 1, 270e II p. 86.
33 C. Tristano, «Le postille del Petrarca nel Vaticano 2193 . ..», Italia medioevale e umanistica il (1974), p. 414n' 585 e 

600.
34 Martelletti, Scritti petrarcheschi, pp. 277-284, 365-366, 376-377.
35 Roma, Biblioteca Corsiniana, Rossi 65 (43 G 21), £ 4r; e nei codici cognati (Gius. Billanovich, Terenzio, Ildemaro, 

Petrarca; e: Petrarca, Pietro da Moglio, Pietro da Parma; Villa, La «lectura Terentii», I, pp. 217-313).
36 A. Foresti, Aneddoti della vita di Francesco Petrarca, Studi sul Petrarca 1 (Padova 19772), p. 177.
37 K. Burdach - P. Piur, «Briefwechsel des Cola di Rienzo», in Burdach, Vom Mittelalter zur Reformation II 3 (Berlin 

1912), p. 83, e II 5 (Berlin 1929), p. 173; Ullman, The transmission, p. 1043, e Studies, p. 196.



Quod M. Tullio potest convenire; cui, enim dignius? Testes sunt innumeri, sed secretior Catullus Vero­
nensis poeta quadam ad ipsum Tullium ep(ysto)la, his verbis: (Disertissime Romuli nepotum, Quot sunt 
quotque fuere, Marce Tulli, Quotque post erunt aliis (lezione normale: post aliis erunt) in annis> et rel(iqua). 
Ceterum de alio id dici innuitur in quadam Ier(onymi) ad Vigilantium ep(ysto)la: <Solus>, inquit, <Cato 
Romani generis disertissimus>, et cet. (Ep., 61). Et in alia eiusdem ad Nepotianum de instit(utione) 
clericorum (Ep., 52). Quod ad etatem suam refer. Quamvis Adrianus Ciceroni quoque preferret Catonem. 
Tarn me hercule digne, quam et Virgilio Ennium et Salustio Cecilium. Require Spartianum in Vita Adriani 
(Scriptores historiae augustae, Spart., 16,6).

Se il Petrarca fu unito tanto precocemente e intensamente con gli alleati di Verona, forse lasciò 
filtrare presto nel ben disposto Veneto anche poesie sue in volgare?

Nel 1347 il Petrarca era del tutto risoluto, attuando un vecchio programma, allora ravvivato 
dalle speranze temerariamente accreditate su Cola di Rienzo, a abbandonare Avignone e il 
servizio presso il cardinale Giovanni Colonna e a stabilirsi in Italia; nellTtalia padana, tra gli 
amici e i protettori che lì si stava acquistando. Anzi, per allora, a Parma: dove, benché cadutane 
la signoria gli fosse stato sottratto l’affettuoso appoggio di Azzo da Correggio, pure sollecitò e 
ottenne dalla liberalità di Clemente VI, nel 1346 e nel 1348, un canonicato e l’arcidiaconato. 
Infatti il 20 novembre 1347 partì dalla Provenza così deciso a fissarsi al di qua delle Alpi, che 
portò con sé alcuni libri che giudicò di urgente necessità: sicuramente il pesante, ma amatissimo 
Virgilio Ambrosiano. A Genova lo afflisse l’annuncio della fallita fortuna di Cola; ma lo confor­
tò l’acquisto di un prezioso peculio: con i venerandi Orazio Laurenziano 34,1 e Boezio, com­
mento al De inventione di Aristotele Parigino lat. 6400 A. Sui quali appose l’identica nota: 
«Emptus Ian(ue) 1347 Novembris 28a». Ora doveva soddisfare un’urgente missione papale 
presso Mastino della Scala a Verona. Lungo il viaggio si fermò a Parma: e in quella sua casa 
depose i libri che aveva portato; e ritrovò libri che lì aveva lasciato nel 1343-45: come l’Apuleio, 
Frontino, Vegezio Vaticano lat. 2193 e l’Abelardo Parigino lat. 2923. Aveva usato l’Apuleio, 
Frontino, Vegezio per formare le Res memorande: in Provenza nella prima parte del 1343 a 
alimentarvi con postille che appose a Apuleio il capitolo su Platone collocato verso l’inizio (125); 
e poco dopo il principio del 1335 a Parma narrò nelle ultime pagine (IV 122) la vittoria riportata 
da Azzo Visconti a Zappolino e ripetè il racconto in una nota in quel codice a Vegezio38. E in 
fogli che erano stati lasciati bianchi dentro a questo volume si copiò egli stesso le orazioni di 
Cicerone, Pro Marcello, a 82 v—83 v, e Pro Ligario, a 153 r— 154v: perché altrimenti nella sprovvista 
Parma non avrebbe disposto di questi testi, pure trivialissimi. A Parma dal 1348 segnò sull’Apu- 
leio i ricordi delle sue esperienze di orticultura; e continuò sull’Abelardo le sue note segrete. E 
cominciò a segnare sui fogli di guardia del Virgilio i ricordi delle morti di amici39. Né poi, 
divenutovi canonico nell’aprile 1349, si sforzò di portare questi libri a Padova: dove per allora si 
limitò a passare le stagioni penitenziali dell’avvento e della quaresima40. Intanto da Parma 
raggiunse presto Verona; e lì lo colse il terremoto che il 25 gennaio inaugurò l’anno funesto 1348 
(Giovanni Villani, Cronica, XII 122-123): come ricordò dopo molti anni nella Senile X 2.

Verone tunc in bibliotheca mea solus sedens, quanquam non in totum rei nescius, repentina tarnen et nova 
re perculsus, solo tremente sub pedibus et undique concursantibus ac ruentibus libellis, obstupui, et 
egressus thalamo familiam moxque populum trepidissime fluctuantem vidi. Omnium in ore funereus 
pallor erat41.

38 Francesco Petrarca, Rerum memorandarum libri, ed. Gius. Billanovich, pp. 29 e 309-310, 271-272; Gius. Billanovich, 
La tradizione, 1 pp. 89-90.

39 Nolhac, Pétrarque et l’humanisme, II pp. 259-268 e 283-292; M. Vattasso, I codici petrarcheschi della Biblioteca 
Vaticana (Roma 1908), pp. 229—234 e tav. 1-2.

40 Alessio - Billanovich - de Angelis, «L’alba del Petrarca filologo . ..», Studi petrarcheschi, n. s., 2 (1985), pp. 41—45.
41 Francesco Petrarca, Prose, a cura di Martellotti. . . (Milano-Napoli 1955), p. 1122.



Cosa significano «Verone tunc in bibliotheca mea solus sedens»42 e «egressus thalamo familiam 
fluctuantem vidi»? Non certo che il Petrarca si fosse procurato una casa a Verona e vi avesse 
trasferito libri e servi; e nemmeno che il terremoto lo avesse colto mentre studiava nella bibliote­
ca della cattedrale. In quelle settimane avrà abitato presso Guglielmo da Pastrengo, rinforzando 
l’amicizia e condividendo le manovre diplomatiche: <bibliotheca> e <familia> ci riporteranno 
appunto in casa di Guglielmo. Poi riuscì a acquistare a Mantova la Historia naturalis di Plinio 
nell’attuale Parigino lat. 6802; «Emptus Mantue 1350 Iul(ii) 6°» (f. 277v). E nel giugno 1351 
tornò per l’ultima volta in Provenza: a accomiatarsi dai protettori e dagli amici, perché ormai 
deciso a vivere e a morire in Italia. Ma non depositò, durante questo biennio di assenza, presso 
Guglielmo da Pastrengo Plinio e gli altri libri di cui disponeva in Italia43; quantunque tutti lo 
credano. Ormai arcidiacono di Parma e canonico di Padova, teneva casa a Parma e a Padova; a 
Parma lasciò il Plinio e gli altri libri. Perché affrontare noie, spese, rischi di trasporti? Né certo il 
Petrarca usò comunicare senza riserve, nemmeno agli intimi, i tesori che con fortuna e fatiche 
aveva calamitato da molti gazofilaci dell’orbe cristiano. Sì, da Avignone il 18 gennaio 1352 il 
Petrarca si scusò con il recente, spirituale amico fiorentino Francesco Nelli di non potergli 
mandare un carme - YEpystola (metrica) III 22 - che non gli riusciva di terminare, perché non 
disponeva dell’Historia naturalis.

In versiculis autem ad te scriptis, quos tam ardenter efflagitas, scito Plinii Secundi consilio opus esse, 
quem Italia excedens in patria sua, Verone scilicet, ingenti virorum illustrium comitatum acie dimisi. Hic 
michi Plinius nusquam est, nec alteri, quod quidem ego noverim, nisi Romano Pontifici; is autem, ut fando 
audisti, ab ipso mortis vestibulo, quo dudum precipitanter accesserat, nunc pedetemptim redit. Cum 
pervenerit ad salutem, . . . tunc Plinio eius parumper inspecto, confestim voluntati mos geretur tue 
(.Familiare XII 5, 7-8).

Qui il Petrarca dichiara che a Avignone poteva disporre dell’Historia naturalis della biblioteca 
papale44; e a Verona dell’Historia naturalis conservata nella cattedrale tra tanti nobili libri: «Vero­
ne .. . ingenti virorum illustrium comitatum acie dimisi». Invece diplomaticamente non nomina 
il Plinio che aveva appena acquistato: che però più tardi, rompendo generosamente il segreto, 
concesse che studiasse e persino postillasse il Boccaccio45; e sul quale invece o su altri suoi libri 
non riemergono note o richiami di Guglielmo. Mentre per tanti anni ancora i fiorentini non 
disposero di una Historia naturalis; come il Salutati lamentava il 4 agosto 1378: «Recolo te 
Plinium Veronensem De naturali historia postulasse. Hic liber nec mecum est nec in hac urbe 
adhuc per me potuit reperiri. Ilium autem aliquando vidi totumque cursim perlegi»46. Appena 
nel secondo Quattrocento la Naturalis historia infiammerà i nostri filologi. Ma nel pantheon della 
cattedrale di Verona furono affiancati a Catullo già in secoli alti l’enciclopedia di Plinio il Vecchio 
e insieme il codice antichissimo, a tre colonne, con le lettere di Plinio il Giovane: ancora 
ammirato da Guarino e poi scomparso47. Perché, fondandosi su Plinio, Naturalis historia, praefi, 
1, «ut obicere moliar Catullum conterraneum meum (agnoscis et hoc castrense verbum) », i veronesi 
ritennero i due Plinii concittadini di Catullo e loro: come predicò Giovanni Mansionario nella

42 Ho controllato per prudenza e confermato «Verone tunc in bibliotheca mea solus sedens»: Firenze, Laurenziano 
Acquisiti e doni 266, f. 91 r; Parigino lat. 8571, 110r; Salamanca, Biblioteca Universitaria 86, f. 79va; ecc.

43 Nolhac, Pétrarque et Fhumanisme, I p. 51.
44 Petrarca, Rerum memorandarum libri, ed. Gius. Billanovich, pp. XCVIII—CII; Gius. Billanovich, La biblioteca 

papale, p. 28.
45 Gius. Billanovich, «Autografi del Boccaccio nella Biblioteca Nazionale di Parigi», Accademia Nazionale dei Lincei, 

Rendiconti della Classe di scienze morali, s. Vili, VII (1952), pp. 378—388.
46 Epistolario di Coluccio Salutati, a cura di Novati, I pp. 291-292. E F. Di Benedetto, «Il Plinio Laurenziano proviene 

veramente da Lubecca», in Studi classici in onore di Quintino Cataudella III (Catania 1972), pp. 437—445.
47 R. Sabbadini, Le scoperte, I p. 96.



sua fortunata Brevis annotatio de duobus Pliniis, come credette Guglielmo da Pastrengo e come il 
Petrarca aveva accettato prima ancora di raggiungere Verona nel 1345, «Plinii Secundi Veronen­
sis» in Rerum memorandarum libri I 19,1; e come i veronesi si ostinarono a mantenere per secoli 
onorando con una statua nella Piazza dei Signori il compatriota Plinio il Vecchio. Anche se il 
Petrarca trovò e richiamò nel Chronicon di Eusebio e san Girolamo l’informazione esatta: « Pii— 
nius Secundus Nuovocomensis (sic) orator» (anno di Abramo 2125)48 49. Insisto: perché a ricom­
porre la storia del primo umanesimo importa sommamente riconoscere a quali amici il Petrarca 
concesse di avvicinarsi con qualche libertà - però a nessuno con libertà intera - ai suoi libri e alle 
sue opere, canali primari della cultura letteraria in quel secolo: ai maestri Donato Albanzani a 
Venezia e Pietro da Moglio a Padova e con molta apertura al caro Boccaccio nelle sue soste in 
una o nell’altra casa del grande amico.

Se ora guardiamo al Petrarca e a Guglielmo da Pastrengo accoppiati nella lettura di Catullo, ci 
è facile, mirando al di sopra delle loro spalle, scorgere il libro che usarono. Essi attinsero alla 
fonte migliore, anche se non ottima: al codice conservato allora nella cattedrale; come per il 
Petrarca il solito savio già aveva intuito (Ullman, Studies. .., p. 192). Quel codice, non fu molto 
antico, come, sulla base della scrittura, quel savio aveva pure intuito: era stato scritto in gotica 
del Duecento (Ullman, The transmission .. ., p. 1037); lo confermano gli scempiamenti gotici 
veronesissimi <Catulus> e <Elesponto> che Guglielmo accolse in quella postilla a Pomponio Mela. 
Il Catullo della cattedrale fu in gotica non perchè fosse stato ricavato in Francia una o due 
generazioni prima di Guglielmo da Pastrengo e importato a Verona: come a gran torto si persiste 
a credere. Piuttosto perchè la rinnovazione dei codici si mantenne arte domestica nella fornitissi­
ma e, almeno nelle sue età migliori, bene amministrata e aperta all’esportazione cattedrale di 
Verona; come lucidamente rivelano le copie plurime di alcuni suoi testi esclusivi: di una lezione 
isolata della I Decade di Livio, degli Scriptores historiae augustae, della originalissima enciclopedia 
storica che salvò in coda i due trattati dell’ormai così etichettato Anonymus Valesianusv>. E il 
Catullo che il Petrarca derivò non fu il discendente del Catullo della cattedrale che gli editori 
chiamano X; dove non penetrò il titolo «in peplon»: che, proprio perché intensamente dotto, di 
sicuro fu vecchio di molte stagioni.

Dal 1353 il Petrarca si trapiantò definitivamente nell’Italia settentrionale; vicino a Guglielmo 
da Pastrengo: che continuò a trasmettergli tesori della cattedrale. Nel 1356 Guglielmo gli fece 
apprestare, lì a Verona, una copia degli Scriptores historiae augustae nel Parigino lat. 5815; e poi 
addirittura, con un arbitrio da padrone di casa, gliene cedette l’archetipo Vaticano Palatino lat. 
899, del s. IX50; mentre nel 136051 il Petrarca aspettava da Guglielmo il De re rustica di Varrone e 
le egloghe di Calpurnio dal maestro a Verona Rinaldo da Villafranca: «Raynaldum nostrum mei 
memorem saivere iube, cui hoc ipsum scribere volui nec potui [nec oportet; unum estis ß1]. 
Expecto eius Calphurnii Bucolicum carmen et tuam Varronis Agricolturam; valde enim memini 
siquid michi promittitur. Vale. [Patavi, 17 Aprilis propere: y] « (Familiare XXII 11,2 y e ß1). E il 
Petrarca avrà contraccambiato passando al suo fornitore veronese alcune opere ignote o rare. 
Come i trattati di Pomponio Mela e di Vibio Sequestre - naturalmente il testo, senza le sue 
postille -: tanto appetiti che il Pomponio Mela e il Vibio Sequestre del Petrarca produssero una 
selva e il Mela postillato da Guglielmo produsse almeno un alberello. Questi vecchi letterati 
furono eroi, non santi: Guglielmo scoprì al Petrarca i tesori della cattedrale di Verona: però a

48 Gius. Billanovich, Un nuovo esempio, p. 48.
49 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 241—281: Livio e Catullo nella cattedrale di Verona; La biblioteca papale, 

pp. 65—72; I testi storici.
50 Gius. Billanovich, «Nella biblioteca del Petrarca», Italia medioevale e umanistica 3 (1960), pp. 40 e 44, e I testi storici.
51 Foresti, Aneddoti, pp. 390-391 e 459.



dosi omeopatiche; e non tutti. Così non gli comunicò le capitali lettere di Plinio il Giovane; che 
egli bene conobbe; e anche raggiunsero, per diverse strade, altri mediocri: ma che restarono 
sconosciute al Petrarca e al Boccaccio. Né il Petrarca trasmise a Guglielmo tutti i molti testi rari 
della sua libreria.

Quando tra la fine del Due e i decenni iniziali del Trecento i primi venti dell’umanesimo 
investirono la pianura tra il Brenta e l’Adige, la cattedrale di Verona si rivelò paradiso di delizie; 
ma si aprì a una rada consorteria, di eruditi o lì incardinati o molto potenti: Giovanni mansiona­
rio della cattedrale52, il cancelliere scaligero Benzo d’Alessandria53, il giudice Guglielmo da 
Pastrengo. Da questi fortunati arrivarono ai loro indispensabili alleati padovani alcune primizie: 
anzi tutto i carmi di Catullo; che se Lovato già sfruttò per costruire i suoi componimenti che 
raggruppò nell’Additional 19906 della British Library54, deve avere conquistato prima del 1290. 
Attraverso quali intercessori? I libri della cattedrale nel 1317 furono posti a disposizione dell’ap­
passionato Bernard Gui: per riverire la sua aureola di legato papale e insieme per confortarlo 
della sua fallita missione. Invece quella biblioteca restò sbarrata persino a Dante Alighieri: lettore 
avidissimo e a varie riprese cliente scaligero a Verona; e a suo figlio Pietro, per più di trent’anni 
cittadino e giudice a Verona55. Guglielmo da Pastrengo non volle o non potè spalancare al suo 
pilade illustre gli <armaria> della cattedrale; e forse servì l’amico nell’estate 1345 portandosi a casa 
in un lungo prestito le Ad Atticum e i carmi di Catullo. (Così quattro secoli più tardi Scipione 
Maffei riuscì a trasferirsi nel suo palazzo i libri appena ritrovati della cattedrale). Il Petrarca, 
anche se non intese, né amò sufficientemente Catullo, né Properzio, riprese con tale frequenza 
citazioni e echi da Catullo che ormai è impossibile non ritenere che ne abbia posseduto una copia: 
come possedette esemplari di Properzio e delle Ad Atticum che pure andarono perduti. E il 
Petrarca si sarà dovuto trascrivere egli stesso le Ad Atticum - e anche i carmi di Catullo? -; non 
perché quell’esemplare risultasse di lettura difficile, ma perché era prudente non scoprirlo a un 
copista. «Est michi volumen epystolarum eius ingens, quod ipse olim manu propria, quia 
exemplar scriptoribus impervium erat, scripsi, adversa tunc valitudine, sed corporis incommodum 
et laborem operis magnus amor et delectatio et habendi cupiditas vincebant» (Familiare XXI 
10,16). Nei ritorni che poi fece a Verona il Petrarca non sembra avere più toccato libri della 
cattedrale.

Adesso Guglielmo da Pastrengo cresce di statura. Ma mantiene velata gran parte della figura; 
come velate ci restano molte vicende di opere e tradizioni che si conservarono nella cattedrale di 
Verona e i casi dei personaggi che custodirono e arricchirono quella biblioteca. Aneliamo a 
ottenere presto, da Guglielmo Bottari, un testo saldo e un commento illuminante del De origini- 
bus di Guglielmo da Pastrengo. Mentre io conto di manifestare testimonianze non sospettate e 
ampie dei suoi studi. Intanto sempre più ritengo che Guglielmo, sostenendolo non so quali 
patroni, abbia goduto fino dalla gioventù un accesso tanto facile ai libri della cattedrale — press’ a 
poco chiavi in tasca - che si ridusse a studiarli e sfruttarli direttamente, senza soffrire noie e spese 
per ritrarne copie: se nessuna ne è riemersa. E che così pure si siano comportati Giovanni 
Mansionario e Benzo d’Alessandria. E invece riaffiora, almeno nelle copie, il Pomponio Mela di 
Guglielmo.

Guglielmo da Pastrengo, nato verso il 1290, morì il 30 agosto 1362. Il Petrarca nel 1374; e, 
come egli stesso aveva stabilito, una parte dei suoi libri rimase presso i familiari e un’altra passò

52 C. Adami, «Per la biografia di Giovanni Mansionario», Italia medioevale e umanistica 25 (1982), pp. 337-363; Gius. 
Billanovich, I testi storici.

53 Sabbadini, Le scoperte, II pp. 128—150.
54 Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, 35, 40, 49, 86.
55 Per Bernard Gui: Gius. Billanovich, «Tra Dante e Petrarca», Italia medioevale e umanistica 7 (1965), pp. 14-15 e 44, e 

La tradizione, I p. 50; per Dante: La tradizione, I pp. 55-56 e 334.



al signore di Padova Francesco il Vecchio da Carrara e dopo, nel 1388, finì, per diritto di 
conquista, nel castello dei Visconti a Pavia. Abbiamo ottimi inventari della biblioteca prima 
viscontea e poi sforzesca56; e al contrario finora appena un cenno di libri rimasti agli eredi57: che 
d’altronde, male difesi, si dispersero lungo infiniti rivoli. Ci è stato scoperto, dal rabdomante 
Ullman (Studies . . ., pp. 177—179), che il Properzio del Petrarca giunse al Carrarese e ai Visconti; 
e che poi si perdette. Ignoriamo quali sorti abbiano governato il Catullo del Petrarca: che però in 
fine sparì. Il giurista molto prono alle lettere Bartolomeo di Iacopo morendo a Pavia verso la fine 
del 1389 lasciò un Catullo che già nel titolo <Catulus> si mostra affine al Catullo della cattedrale di 
Verona e quindi al Catullo del Petrarca58. Ma anch’esso scomparve. E così scomparve il Catullo 
dei vecchi padovani; o piuttosto scomparvero i loro Catulli: certo sembra impensabile che i soci 
unanimi Lovato e Mussato abbiano spartito questo o altri loro libri con il distaccatissimo 
Geremia da Montagnone. Con tanta forza l’enorme ondata, economica e culturale, della succes­
siva prospera età spazzò via reliquie antiche e ancora più, per i mutati gusti, recenti.

★

Benvenuto Campesani visse a Vicenza: a due terzi della strada tra Verona e Padova. Fu notaio, 
però con scarso reddito; e estese nel Veneto la fama di bravo retore: ma poiché quasi tutta la sua 
produzione andò smarrita, mantiene particolare onore per essere stato coinvolto nel ricupero dei 
carmi di Catullo. Anch’egli fu immerso nella politica; e sostenne calorosamente che Vicenza 
passasse dal dominio guelfo del comune di Padova alla signoria ghibellina di Cangrande della 
Scala: con un poemetto in lode di Cangrande, giuntoci solo in minima parte; al quale il campione 
padovano Albertino Mussato si oppose con una epistola a Paolo da Teoio59. Cangrande tolse 
Vicenza ai padovani il 15 aprile 1311. Il 17 settembre 1314 i padovani passarono alla riscossa e 
assaltarono Vicenza; ma Cangrande, abbandonando al primo annuncio il banchetto di nozze di 
suo nipote, cavalcò a furia da Verona e disfece i nemici. Il Mussato restò ferito e, insieme con 
l’altro lume padovano Rolando da Piazzola nipote di Lovato, prigioniero; e Cangrande lo visitò 
più volte: finché fu sancita la pace il 7 ottobre60. In quelle strettezze il sottile Mussato, anelante 
alla libertà per sé e alla pace per la patria, passò Catullo al Campesani: che, bisognoso di 
appoggio, se ne procurò copia, la rinforzò con un epigramma e la omaggiò a Cangrande. Questo 
racconto è nuovo, tanto scandalosamente nuovo da apparire novella e non storia. Per giustificar­
lo mi tocca ingoiare il chiodo come lo struzzo: cioè interpretare l’epigramma del Campesani che 
finora è rimasto inciampo e scandalo in questa tradizione. (Alcuni Catulli umanistici lo riporta­
rono trasferendolo dal dimenticato Campesani al nuovo e grande compatriota di Catullo, Guari­
no: Parigini lat. 7990 e 8232)61.

56 E. Pellegrin, La bibliothèque des Visconti et des Sforza dues de Milan, au XVe siècle (Paris 1955), e La bibliothèque des 
Visconti et des Sforza dues de Milan, Supplément.. . (Florence-Paris 1969).

57 P. Sambin, «Libri del Petrarca presso suoi discendenti», Italia medioevale e umanistica 1 (1958), pp. 359-369.
58 Ullman, The transmission, p. 1045; Gius. Billanovich, Il Petrarca e gli storici latini, pp. 144—145.
39 R. Weiss, «Benvenuto Campesani (1250/55-1323)», Bollettino del Museo Civico di Padova 44 (1955), pp. 129-144. E, 

con utilità più diretta, Guido Billanovich, «Appunti per la diffusione di Seneca tragico e di Catullo», in Tra latino e 
volgare. Per Carlo Dionisotti, Medioevo e Umanesimo 17-18 (Padova 1974), pp. 159-161. Anche Storia della cultura veneta, 2, 
rinvìi s. v. a p. 605.

60 A. Zardo, Albertino Mussato . . . (Padova 1884), pp. 140-151.
61 L. Bertalot, Initia humanistica latina, I. Poesie (Tübingen-Roma 1985), p. 4 n° 72; H. Walther, Carmina medii aevi 

posterioris latina 11 (Gottingen 1969), p. 22 n° 413.



Versus domini Benevenuti de Campexanis de Vicenda 
de resurectione Catulli poete Veronensis

Ad patriam venio longis a fìnibus exul;
causa mei reditus compatriota fuit, 

scilicet a calamis tribuit cui Francia nomen 
quique notat turbe pretereuntis iter.

Quo licet ingenio vestrum celebrate Catullum, 
cuius sub modio clausa papirus erat.

Sotto la guida del Campesani, dal testo del Mussato trascrisse quello che è il Catullo X degli 
editori un copista eccellente, «a calamis», Francesco, «tribuit cui Francia nomen», veronese, 
«compatriota» di Catullo, mandato a Vicenza, pare, come scrivano alle porte, «quique notat 
turbe pretereuntis iter»62. Così due generazioni dopo il veronese Pietro Dolzani si copiò a 
Vicenza, massaro di quel comune, nel 1379 il Giustino della Biblioteca Nazionale di Napoli e 
l’anno seguente la Giugurtina di Sallustio nell’Ambrosiano L 68 sup.63. Da vecchio schiavone ho 
imparato bambino che il dialetto che nella repubblica di San Marco fu lingua dei dogi ancora 
chiama <pavèro> lo stoppino della lucerna. Ma Campesani lo trovava anche dichiarato in tutti i 
suoi vocabolari - nessuno l’ha ricordato: tanto l’antica via regia è stata abbandonata -. «Papyrus 
dicta quod igni et caereis sit apta (aptus, stampa); pyr cnim graece ignis»: Papias vocabulìsta, 
Venetiis 1496 (= Torino 1966), p. 245; «Item a pir hec papirus, - ri, quedam herba que igni et 
cereis sit apta»: Uguccione, Derivationes; «Papirus a pir dicitur . . . quedam herba vel genus 
iunci, ut dicunt; et dicitur papirus quasi parens pir, - i, ignem: eo quod in cereis et lampadibus 
ponitur ad ardendum»: Joannes Balbus, Catholicon, In urbe Maguntina 1460 (= Westmead, 
Farnborough 1971), pp.n.n. E perciò l’ultimo pentametro, «cuius sub modio clausa papirus 
erat», riprende la ripetuta esortazione evangelica a non nascondere la fiaccola sotto il moggio 
(Matt., 5,15; Marc., 4,21; Lue., 8,16 e 11,33). Manipolando questa «resurectio Catulli» l’astuto 
Mussato tacque come il suo maestro Lovato si era procurato quei carmi; e come anche li aveva 
raggiunti Geremia da Montagnone: in un testo molto diverso, già nella divisione in sezioni 
(Ullman, Studies, pp. 79-112). E perciò Campesani ignorò che il Catullo che Mussato gli 
porgeva era disceso una generazione prima dal Catullo, V, che ancora si manteneva, veramente 
sotto il moggio, nella cattedrale di Verona. La confessione semplice e verace che il grande lirico 
veniva da Padova e era offerto dal prigioniero Mussato avrebbe irritato nella trionfante Verona 
Cangrande e i suoi: abituati a vedersi intorno solo merli ghibellini a coda di rondine, non merli 
rettangolari padovani e guelfi. Mussato e Campesani si strizzarono d’occhio; Campesani annun­
ciò che quei carmi tornavano in patria da un remoto Catai: «ad patriam venio longis a fìnibus 
exul»; e i due compari ebbero a riderne anche nella loro seconda vita; perché con quella invenzio­
ne minchionarono per secoli filologi e editori. Campesani e il copista Francesco - per diplomati­
cissima scelta, veronese e impiegato scaligero; e non vicentino -, e dietro a loro Mussato, 
offrirono il Catullo risorto a Cangrande: «Quo licet ingenio vestrum celebrate Catullum». Fran­
cesco da Verona rinunciò al compenso, soddisfatto di compiacere al padrone Cangrande? Cam­
pesani restituì al Mussato il suo Catullo; senza procurarsene una copia per sé: della quale non 
vediamo traccia.

L’anno dopo Mussato gustò il suo trionfo: effimero trionfo. Composta YEcerinis, a condanna 
del tiranno Ezzelino e della vecchia Verona e insieme a condanna della nuova Verona e del 
tiranno Cangrande,

62 Questo copista non può essere il tardo Francesco da Verona, capitano di porta Berica a Vicenza, morto con moglie e 
figlia giovinetta nell’incendio che consunse nel 1373 la sindacarla di San Faustino (Conforto da Costoza, Frammenti di storia 
vicentina, ed. C. Steiner, RIS 13 (1915), pp. 16-19).

63 Gius. Billanovich, I testi storici.



O, semper huius Marchie clades vetus,
Verona, limen hostium et bellis iter, 
sedes tyranni (vv. 174-76),

il 3 dicembre 1315, chiusi per feria tribunali e botteghe, Albertino Mussato, in premio di questa 
tragedia che aveva letto in quei giorni con grande plauso, fu incoronato poeta e storico nel 
palazzo del comune per sentenza delle autorità dello Studio. In fine il poeta subì, dal dicembre 
1325, l’esilio amaro a Chioggia.

La presenza isolata di Catullo a Castelvecchio non conferma, ma annulla la recente, fatua 
leggenda che, trasferendovi gratuitamente codici dalla cattedrale, ha attribuito una biblioteca 
illustre al glorioso, ma indotto Cangrande e ai suoi trascurati discendenti64. Infatti il Petrarca, 
bene informato molto prima di capitare a Verona sul corrusco splendore della corte di Cangran­
de — Rerum memorandarum libri, II 83—84 e III 9765 —, non sollecitò, né godette il patronato dei non 
affidabili Scaligeri.

Benvenuto Campesani morì nel 1323; e Cangrande il 22 luglio 1329. L’offerta a Cangrande 
guadagnò tanto scarso successo che quel Catullo rimase sepolto per due generazioni in casa degli 
Scaligeri. Finché arrivò successore del Petrarca, quantunque inferiore per tante ragioni, il cancel­
liere fiorentino Coluccio Salutati; e il centro di propulsione della nuova cultura si spostò a 
Firenze. Il 25 luglio 1374 il Salutati, puntando alla biblioteca del Petrarca, sollecitava da Benve­
nuto da Imola, Properzio e Catullo: «In primis quidem votorum meorum diligentissimus execu­
tor dyomicenes [= duos michi vates?] Propertium Catullumque procuras, quorum michi nil 
pene nisi nomen innotuit». Ma, ricevuta fulminea la notizia da Padova a Firenze, aggiungeva un 
poscritto lamentando che il Petrarca fosse appena mancato, la notte dal 19 al 20 luglio: «Audivi, 
ve michi! Petrarcam nostrum ad sua sidera demigrasse. Quia nollem, non credo, et quia timeo, 
factum dubito: si quid de eo habes, rescribe». Solo un anno dopo Benevenuto lo collegò con il 
veronese, giovane amico del Petrarca, Gaspare Squaro Broaspini; che Coluccio attaccò il 20 
luglio 1375: «Benvenutus de Imola, a quo primum de te grata accepi, suggessit, imo promisit a 
te impetraturum ut Propertium et Catullum habuerim. Nescio si de hoc scripsit. Scio quod in­
terprete non indigeo tecum. Illos, si potes, fac ut videam». E il 16 novembre insisteva: per 
Properzio e per Catullo; e per le lettere di Cicerone: «Si prece vel precio Propertium de biblio­
theca illius celeberrimi viri, Petrarce inquam, . . . haberi posse confidis vel ut meus sit vel ut 
exemplari queat, deprecor ut procures. Catullum, quem credo parvum libellum, aut exempla- 
tum aut exemplandum rogo transmitte. Tenent ibi Fiorentini . . . pro mercibus apothecas; in 
ballis quas faciunt ilium iubere poteris alligari, quem ad me, ut arbitrar, libenter quilibet destina- 
bit. Ciceronis epistolas, ut alias dixi, omnes vellem, et libri quantitatem rogo notam facias»66. Il 
Salutati ottenne nel Laurenziano 36, 49 copia del Properzio del Petrarca; e anche conquistò il 
testo petrarchesco dei geografi minori, ma senza le postille, nel Laurenziano 30,267.

Verso la fine del Trecento Verona scaligera marcì: abbandonata a bastardi e ragazzi nel castello 
e a bastardi nel vescovado; e allora i protetti della decrepita signoria si buttarono a saccheggiare la

64 G. Turrini, «L’origine veronese del cod. CLXVIII <Flores moralium auctoritatum» della Biblioteca Capitolare di 
Verona», Atti e memorie della Accademia di Verona, s. VI, XI (1961), pp. 49-65; A. Scolari, «La fortuna di Dante a Verona 
nel secolo XIV», in Dante e la cultura veneta (Firenze 1966), pp. 479-491 [ristampato in Scolari, Pagine veronesi (Verona 
1970)]; M. Carrara, «Gli scrittori latini dell’età scaligera» in Verona e il suo territorio III 2 (Verona 1969), pp. 7, 11, 15—22, 
85-86 (a p. 14 facsimile del f. 36 r del codice G).

65 Gius. Billanovich, La biblioteca papale, pp. 36-37.
66 Epistolario di Coluccio Salutati, a cura di F. Novati, I (Roma 1890), pp. 170, 172, 207, 222; Ullman, The transmis­

sion, p. 1046.
67 Ullman, Studies, pp. 177-188, e «The humanism of Coluccio Salutati», Medioevo e Umanesimo 4 (Padova 1963), pp. 

144-145 n° 11, 208, 263, 265 e, per i geografi, pp. 143-144 n° 9.



non più difesa biblioteca della cattedrale. Il più violento tra questi saccheggiatori fu il cancelliere 
scaligero Antonio del Gaio da Legnago68. E Antonio fu certo collegato con Gaspare Broaspini; se 
ne comperò un libro, quando Gaspare morì nel 1381: la collezione fitta di filosofia scolastica nel 
Parigino lat. 645769. Così per soddisfare il Salutati Gaspare ricorse a Antonio da Legnago. E a 
Antonio bastò allungare il braccio: fino a raggiungere, per sé e per Gaspare, il Catullo che era 
stato offerto dal Campesani a Cangrande, X, e era rimasto in casa dei suoi padroni; ignorando 
che alla cattedrale restava, più vecchio e migliore, il padre di X, V. Egli stesso si copiò da X il 
Parigino lat. 14137 (G): terminando il 19 ottobre 1375, mentre Cansignorio della Scala agoniz­
zava70.
Tu lector quicumque ad cuius manus hic libellus obvenerit scriptori da veniam si tibi coruptus videbitur, 
quoniam a corruptissimo exemplari transcripsit; non enim quodpiam aliud extabat, unde posset libelli 
huius habere copiam exemplandi. Et ut ex ipso salebroso aliquid tantum suggenenet, decrevit potius 
tarnen coruptum habere quam omnino carere, sperans adhuc ab alliquo alio fortuite emergente hunc posse 
corigere. Valebis si ei imprecatus non fueris. 1375 mensis octobris 19°, quando Cansignorius laborabat in 
extremis etc.
Lesbia damnose bibens interpretatur (f. 36 r).

L’anno dopo Antonio del Gaio si impadronì della mirabile I Decade di Livio Laurenziano 63,19. 
Aiutandomi con i raggi vi ho letto in testa: «Liber maioris ecc(lesie) Veron(ensis) » (s. XI); e in 
fine: «Liber mei Anthonii de Leniaco, michi donatus per magnificos et excelsos dominos Bar- 
tholomeum et Anthonium fratres de la S[cala, Veron]e [et]c. imperiales vicarios generales die 
Veneris decembr(is) MCCCLXXVI»71.

Anche Gaspare Broaspini ignorò il Catullo sepolto nella cattedrale; e ricavò da X la copia per il 
Salutati: il Vaticano Ottoboniano lat. 1829 (R) - fortunosamente ritrovato dalla Hale - diciamo 
ormai in quelle stesse settimane del 137572. Poco dopo X scomparve: travolto nel vortice che 
portò nel 1387 allo sfacelo scaligero. DaH’Ottoboniano del Salutati il suo scudiero, Poggio 
Bracciolini, si copiò il veneziano Marciano lat. XII 80 (4167)73.

Invece fu tratto direttamente dal Catullo della cattedrale, V, il Bodleiano Canoniciano Class, 
lat. 30 (O)74: tutto scritto da un solo copista. Nonostante si sia arrivati a miniare all’inizio un

68 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 266-277.
69 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 271-272.
70 Gius. Billanovich, Dal Livio di Raterio, pp. 165-167 e La tradizione, I pp. 276-277; Guido Billanovich, Appunti per 

la diffusione di Seneca tragico e di Catullo, pp. 156-166. Facsimile completo: Catulle,. Manuscrit de St-Germain des Prés 
(Bibliothèque Nationale, n. 14137), précédé d’une étude par M. E. Chatelain (Paris 1890).

71 Gius Billanovich, La tradizione, I. pp. 266 e 269 e tav. XXVII 2 e XXIX 3.
72 Hale, «Un nuovo manoscritto di Catullo», Rendiconti dell’Accademia dei Lincei. Classe di scienze morali, s. V, V 

(1896), pp. 272—274 e Hale, «Report of the Director», American Journal of Archeology 1 (1897), pp. 33—39 e pi. I (f. lr); 
Ullman, The humanism of Coluccio Salutati, pp. 192-193 n° 96, 222; Thomson, «The codex Romanus of Catullus: a 
collation of the text», Rheinisches Museum, N.F., 113 (1970), pp. 97-110; A. de la Mare, The handwriting of Italian 
humanistis II (Oxford 1973), pi. Villa (f. 26r), e «Humanistic script», in Das Verhältnis der Humanisten zum Buch, ed. 
F. Kraft u. D. Wuttke (Boppard 1976), p. 98 e fig. 5.

73 de la Mare - Thomson, «Poggio’s earliest manuscript?», Italia medioevale e umanistica 16 (1973), pp. 179-195 (ma 
non fu questo il primo manoscritto copiato da Poggio; Gius. Billanovich, «Alle origini della scrittura umanistica. Padova 
1261 e Firenze 1397», Miscellanea Augusto Campana, Medioevo e Umanesimo 44-45 (Padova 1981), pp. 125-140); de la 
Mare, The handwriting of Italian humanists, pp. 62-63, 70 n. 4, 79 n. 17 e tavola a colori nel frontespizio. Facsimile 
completo: Liber Catulli Bibliothecae Marcianae Venetorum, a cura di C. Nigra (Venetiis 1893). Alla sua sottoscrizione 
Antonio de Legnago aggiunse «Lesbia damnose bibens interpretatur»; la scrisse pure il Salutati nel T Ottoboni ano, e la 
attinse il Catullo Laurenziano 36, 23 (per il quale de la Mare, Humanistic script, p. 98 e fig. 5). Tutta la frase è in Papias 
vocabulista .. ., p. 178 - invece non appare in Uguccione e Giovanni Balbi -; vi è ripreso «Nos .. . damnose bibimus» di 
Orazio, Senn., II 8, 34.

74 Catullus, Carmina, Codex Oxoniensi Bibliothecae Canonicianus Class, lat. 30. Praefatus est Mynors, Lugduni Batavo- 
rum 1966.



ritrattino di Catullo, 1 r, il codice restò sospeso: senza che vi fossero riempiti con le rubriche gli 
spazi bianchi75. Penso che anche questo Catullo sia stato scritto nel 1375, o subito dopo: a seguito 
dell’agitazione che crearono a Verona le pressioni del Salutati e l’affaccendarsi di Gaspare 
Broaspini e di Antonio da Legnago. Compagno di fortune e di iniquità con Antonio da Legnago 
fu il notaio Giacomo dalle Eredità di S. Sebastiano: ambedue tra i cortigiani peggiori di Cansi- 
gnorio della Scala e poi dei bastardi minorenni Bartolomeo e Antonio. Giacomo, salito dai gradi 
infimi della cancelleria, si sarebbe acquistato il cognome aiutando Cansignorio a usurpare le 
eredità di sudditi morti senza discendenti diretti; specialmente nella peste del 1362. E anche 
Giacomo dalle Eredità si portò in casa codici della cattedrale. Oso domandare se Giacomo 
partecipò alla costruzione del Catullo Canoniciano. Su questo Catullo furono apposte alcune 
postille all’inizio, 1 r-v, e altre proprio lungo l’epitalamio LXIV, 21 r, prediletto dal Petrarca e da 
Guglielmo da Pastrengo: con ortografia fortemente veronese. Il contrasto netto tra la scrittura 
risolutamente libraria del testo e la scrittura notulare delle postille ha impedito di risolvere se 
ambedue risalgano a un’unica mano. Ho già indicato autografi di Giacomo dalle Eredità; e ho 
rivelato una nota di possesso di Gaspare Broaspini76, il quale pure è stato ritenuto, ma solo sulla 
base di un cenno del Petrarca, il copista dell’archetipo di lettere del Petrarca nella seconda parte 
(ff. 17r-57v) del Marciano lat. XIII 70 (4309)77.

Finalmente cominciamo a capire quanti testi i vecchi retori padovani riesumarono e come li 
diffusero. Lovato sfruttò a fondo la biblioteca del monastero di Pomposa, sul delta del Po. Di là 
esportò una redazione unica delle tragedie di Seneca; nel codice che per fortuna sopravvive come 
Laurenziano 37,13 (E)78. E ne trapiantò lezioni nell’opposta famiglia normale (A): così generan­
do per i lettori tra Padova e Verona un testo ibrido; che Antonio da Legnago studiò con il 
compaesano Francesco da Minerbe: il quale lo riportò nel Laurenziano 37,6, concludendolo, il 6 
giugno 1368, con distici che avviciniamo volentieri all’epigramma per Catullo del Campesani79. 
Scavando a Pomposa Lovato anche conquistò un corpo restaurato degli Ab Urbe condita del 
padovano Tito Livio: con la normale I Decade, la meno diffusa III, l’ancora ignota IV; che 
rimbalzarono a Verona: a Benzo d’Alessandria e a Guglielmo da Pastrengo80. Ormai vediamo 
che il testo di Catullo si mosse a pendolo tra Verona e Padova: arrivando a Lovato e Mussato e 
defluendo, cavallo di ritorno, a Antonio da Legnago e a Gaspare Broaspini. In più sta per essere 
presentata una folla di nuovi documenti e nuovi testi, di nuovi libri e nuovi autografi dei 
promotori padovani Lovato Lo vati e Albertino Mussato e dei loro soci81.

Dopo i peccati viene il diluvio. I dilapidatori della biblioteca della cattedrale veronese e i loro

75 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 277-280.
76 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 277—280. Già si è cominciato a darne dei facsimile Per Giacomo: Pellegrin, La 

bibliothèque des Visconti, Supplément . . ., p. 3, fìg. 5-7-per Antonio da Legnago e Gaspare Broaspini, p. 12epl. 66-; 
e Ch. Samaran - R. Marichal, Catalogue des manuscrits en écriture latine portant des indications de date ... II (Paris 1962), p. 37 
e pi. LXV - vedi anche p. 97 e pi. CLXXXV -.

77 Nolhac, «Un manuscrit originai de lettres de Pétrarque», Giornale storico della letteratura italiana 18 (1891), 
pp. 439-440; V. Rossi, Scritti di crìtica letteraria II (Firenze 1930), pp. 175—193 e F. Petrarca, Le Familiari I, ed. Rossi 
(Firenze 1933); C. Frati, La Bibliofilia, 12 (1910-1911), p. 415 (f. 32v); A. Petrucci, La scrittura di Francesco Petrarca (Città 
del Vaticano 1967), pp. 75-77, 129 n° 56 e tav. XXVII (f. 48v); G. Frasso, Itinerari con Francesco Petrarca (Padova 1974), p. 
31 n° 215 e illustrazione n° 118 (f. 48v). Aggiungi: C. Garibotto, «Un amico del Petrarca: Gasparo Squaro dei Broaspi­
ni», Atti dell’Accademia di Verona, s. V, 7 (1931), pp. 169-185; R. Ragni, in Dizionario biografico degli italiani 14 (1972), pp. 
378-381.

78 Gius. Billanovich, Iprimi umanisti e la tradizioni dei classici latini (Friburgo/Svizzera 1953).
79 Guido Billanovich, Appunti per la diffusione di Seneca tragico e di Catullo, pp. 147—155; Il preumanesimo padova­

no, pp. 55-56; «Il Seneca tragico di Pomposa e i primi umanisti padovani», Libri manoscritti e la stampa da Pomposa 
all’umanesimo, a cura di L. Balsamo (Firenze 1985), pp. 51-71 (= La Bibliofilia, 85 [1983], pp. 149-179).

80 Gius. Billanovich, La tradizione, pp. 17-18, 30, 32, 45, 47-48, 150, 282, 324—325, 334.
81 Italia medioevale e umanistica, 28 (1985). Vedi intanto Gius. Billanovich, La biblioteca papale, pp. 21-22.



libri non ebbero fortuna. Ucciso il 30 marzo 1384 Antonio da Legnago e subito dopo fiaccati gli 
Scaligeri, i libri di questo cancelliere andarono dispersi e riemersero tardi e lontano. Un secolo 
dopo il suo Catullo riapparve in mano a Bonifacio Peruzzi, protonotario apostolico a Roma e 
committente dell’edizione della Logica di s. Agostino presso la stamperia fiorentina di Ripoli nel 
1478-8082; e poi sembra essere passato in Francia a Bernardo del Bene, vescovo di Nìmes83. E il 
Livio giunse nella biblioteca dei Medici. Un grande blocco di libri dell’ altro favorito scaligero 
Giacomo dalle Eredità finì nel castello di Pavia presso i vincitori di Antonio della Scala, i 
Visconti; e di là, per diritto di conquista, nella biblioteca di Luigi XII a Blois.

Così che al crollo degli Scaligeri — già defluito in casa del Petrarca l’archetipo degli Scriptores 
historiae augustae - era sparita dalla cattedrale veronese quasi tutta la collezione superba di classici: 
anzi tutto il capofamiglia dei carmi di Catullo; e anche i capostipiti del De agricultura di Catone e 
del De re rustica di Varrone e delle egloghe di Calpurnio e Nemesiano, il capostipite delle epistole 
di Cicerone Ad Brutum, Ad Atticum, Ad Quintum, il codice dove la vasta enciclopedia storica si 
allungava fino all’Anonymus Valesianus. Tutti scomparsi e distrutti. Avevamo supposto che essi 
fossero stati tolti come bottino dal vincitore di Antonio della Scala, Gian Galeazzo Visconti; e 
che perciò fossero finiti nella libreria del castello di Pavia84. Invece stiamo imparando che nel­
l’anarchico crepuscolo scaligero i faccendieri della corte veronese allungarono le mani su parec­
chi e addirittura grandi libri. Occorrerà perquisire case e tasche di quei galantuomini.

★

Ridisegniamo l’albero del Liber.

82 Occorre distinguere il protonotario Bonifacio Peruzzi da altri omonimi: p. es. da Bonifacio Peruzzi che, partecipe 
alla congiura di Giannozzo di Franco Sacchetti, nel 1379 scampò a stento alla condanna capitale (Marchionne di Coppo 
Stefani, Cronaca fiorentina, ed. N. Rodolico, RIS, XXXI (1903), pp. 347-348, rubrica 821; e anche p. 183, rubrica 527).

83 L. A. Colliard, La fortuna in Francia del «Liber Catulli Veronensis» nel XVI secolo (Verona 1978).
84 Pellegrin, La bibliothèque, p. 46.



E spieghiamo: co, archetipo (s. IV-V) mantenutosi a Verona; v, capostipite ricavato nel s. IX: 
credo per cura di Pacifico; t, copia, probabilmente di Ildemaro, del carme LXII; T, Parigino lat. 
8071 (s. IX%); V, esemplare apprestato per la cattedrale nel s. XIII2: per sostituire il logoro v; g, 
citazioni di Guglielmo da Pastrengo, e p, codice perduto del Petrarca; x, Catullo prestato dal 
Mussato al Campesani; X, esemplare offerto a Cangrande e ricuperato da Antonio da Legnago 
per trascriversi G e da Gaspare Broaspini per trarne la copia per il Salutati (R); O, copia ricavata 
da V - pure nel 1375? per Giacomo dalle Eredità? In più citazioni di Geremia da Montagnone e 
di Benzo d’Alessandria.

Rinforziamo con prove definitive il ramo centrale. I versi 43-44 dell’epitalamio LXII mancano 
nel vecchio Parigino lat. 8071 (T) e nel Canoniciano class, lat. 30 (O): per una fortuita coinciden­
za83 * 85. Invece apparivano nella linea v, V, x, X; e da X correttamente discesero in G e R. Infatti il 
Mussato da LXII 43 di x, «idem cum tenui carptus defloruit ungui», ricavò l’esametro 65 della sua 
Priapeia «Dant gemitus primi cum fit disiunctio floris»86. «All’epigramma per la ricomparsa di 
Catullo non sono mai stati avvicinati i versi che nel 1319, di ritorno dall’esilio, il Mussato 
indirizzò a Guizzardo [da Bologna] perché gli restituisse un suo Virgilio:

Virgilius thalamo mecum versatus in uno 
tempore quo Patava pulsus ab urbe fui,

exul, ad externas ultro se contulit oras, 
exilii penas sustinuisse volens.

In patriam redii, redeat securus et ipse, 
et comes et civis sit, velut mtefuit.

Ed è difficile non sottolineare la relazione nei due carmi tra (compatriota) e <et comes et civis> »87.
I compari Campesani e Mussato avranno cucinato insieme, nel 1314, l’epigramma per la <resur- 
rectio Catulli): anche se potè firmarlo il solo Campesani. Lovato era stato folgorato dalle note di 
metrica che trovò sui margini del Seneca tragico pomposiano Laurenziano 37, 13; si impegnò a 
studiare la metrica classica e arrivò a spiegare il trimetro giambico nella Nota domini Lovati iudicis 
et poete Fatavi: salvataci dal suo Rolando da Piazzola nel prezioso Vaticano lat. 1769. Immaginan­
do che gliela esprimesse in dialogo Lovato - «nonnulla a Lovato, Paduano vate, decerpsi quesite 
rei monimenta, que diu cum eo trutinata mee tandem adhesere memorie» - Mussato formò 
YEvidentia tragediarum Senece (o Tractatus super tragediis componendis), introduzione allo studio dei 
metri di Seneca: che dedicò al magno socio Marsilio da Padova; al quale solo di quel gruppo 
padovano, perché sollevato sul palcoscenico della politica, finora è stata riconosciuta la fama di 
novatore88. E Mussato compose negli astrusi metri tragici la tragedia Ecerinis89. Così Lovato e 
Mussato inaugurarono le nuove discipline: lo studio della metrica e insieme l’epigrafia e l’archeo­
logia; persino qui superando il posteriore, genialissimo, internazionale Petrarca90. Rileggiamo la 
spiegazione di Lovato.

Nota domini Lovati iudicis et poete Patavi
Seneca in decem istis tragediis usus est, ut plurimum, metro archilochio trimetro iambico acathalectico: 

quod metrum constat ex sex pedibus. Primo: iambo, spondeo, anapesto, dactilo, tribracho, procelleumati-

83 Come mostra un lettore affezionato e acuto: M. Zicàri, Scritti catulliani, a cura di P. Parroni (Urbino 1978), p. 31.
Lì, p. 39, si tenta di giustificare con Plinio, N. H., XXVIII19 il richiamo che Petrarca fece in De remediis utriusque fortune,
I 59 per un tema che Catullo mai trattò: «Pastor eris? Officium vile, laudatum licet a multis, ante alios a Catullo 
Veronensi».

86 Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, pp. 87-88.
87 Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, p. 87.
88 Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, pp. 63-64.
89 Albertino Mussato, Ecerinide .. ., a cura di L. Padrin (Bologna 1900).
90 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 2-60, 316-318, 334.



co. Secundo: iambo vel tribracho. Tertio: iambo, spondeo, dactilo, anapesto, tribracho. Quarto: iambo, 
tribracho. Quinto: spondeo, anapesto, dactilo. Sexto: iambo vel pirrichio. Primus pes est iambus, ut in 
Hercule: Soror tonantis etc. Est spondeus, ut in eodem: Nomen relictum est etc. Est anapestus, ut in 
eodem: Tyrie per undas etc. Est dactilus, ut in eodem: Sed vetera querimur etc. Est tribrachus, ut in Medea: 
Remedia quociens etc. Est procelleumaticus, ut in eodem: Pavet animus, horret etc. Secundus pes est 
iambus, ut in Hercule: Soror tonantis etc. Est tribrachus, ut in eodem: Hinc clara gemini etc. Tercius pes 
est iambus, ut: Soror tonantis, hoc enim solum michi. Est spondeus, ut in eodem: Nomen relictum est 
semper alienum Iovem. Est dactilus, ut in eodem: Illinc timendum ratibus ac ponto gregem. Est anapestus, 
ut in eodem: Pacem reducere velie victori expedit. Est tribrachus, ut in eodem: Archadia quatere nemora 
Menalium suem. Quartus pes est iambus, ut: Soror tonantis etc. Est tribrachus, ut: Nomen relictum est 
etc. Quintus pes est spondeus, ut: Soror tonantis etc. Est anapestus, ut: Ac tempia summi vidua deserui 
etheris. Est dactilus, ut in eodem: Non causa, sed nunc pereat omnis memoria. Sextus pes est iambus, ut: 
Locumque celo pulsa pellicibus dedi. Est pirrichius, ut: Nomen relictum est semper alienum Iovem. Aliam 
variationem pedum in hoc libro circa hoc genus metri non memini me legisse91.

Il Catullo X traspira da tutti i pori umori padovani Non lo avvertirono gli esploratori che 
ignari della lingua e dei costumi degli aborigeni andarono a scoprire questa terra promessa. 
Padova e Verona sono il mio paese: forse posso servire da interprete. Soli i Catulli G e R 
riportano, trascritte insieme al testo, note sulla metrica: che dunque mancavano nel codice della 
cattedrale, V; ma che dal Catullo del Mussato discesero in X, e di là in G e R: e che subito si 
rivelano padovanissime. Riprendiamole da G: così che, volendo, le si controlli sul facsimile dello 
Chatelain.
Ir; I 1: Genus metri faleuticum endecasillabum, constans ex quinque pedibus: primo spondeo, secundo dactilo et tribus 
trocheis; inter quos recipitur et spondeus, maxime infine. Ponitur etiam quandoque iambus in primo pede; et aliquando 
trocheus.
Ir; II1: Genus metri faleuticum endecasillabum. 
lv; IV 1: Trimeter iambicus.
2r; V 1: Faleuticus endecasillabus.
2r; VI 1: Faleuticus endecasillabus.
2v; VII 1: Endecasillabi faleutici.
2v; Vili 1: Trimetri iambici.
3r; IX 1 : Endecasillabi faleutici.
3v; XI1: Hic duo genera metrorum coniuncta sunt et est dycolos tetrastrophos. Primum genus est saphycum ex quinque 
pedibus constans: primus trocheus, secundus spondeus, tertius dactilus, quartus trocheus et quintus spondeus; et huius 
generis tres versus imponuntur. Secundum genus est adonicum, constans ex dactilo et spondeo.
4r; XII 1 : Endecasillabi faleutici.
4r; XIII 1: Faleuticum endecasillabum.
4v; XIV 1: Faleuticum endecasillabum.
5r; XV 1: Faleuticum endecasillabum.
5v; XXI 1: Faleucium endecasillabum.
6r; XXII 1: Trimeter iambicus.
6r; XXIII 1: Faleucium endecasillabum.

Rare altre note: Catullo era pane ancora duro. Frutto della Padova dove Lovato, rinnovando 
intenzioni e tecnica, compose le biografie di Tito Livio e di Seneca92, si rivela la nota intesa a 
definire la cronologia di Catullo: 3v, «Cesaris visens monimenta magni» (XI10) Hic videtur quod 
Catullus fuerit post Cesarem, cum tarnen ante Virgilium et Ovidium constet eum fuisse93. Qui le postille

91 È stato rivelato che il Vaticano lat. 1769 fu fatto costruire da Rolando da Piazzola e annotato da lui e dal Mussato: 
Guido Billanovich, Il preumanesimo padovano, pp. 57-60 e tav. 40 con facsimile parziale della Nota domini Lovati. .. a f. 
246va (il titolo fu scritto dallo stesso Rolando), e «Abbozzi e postille del Mussato nel Vaticano lat. 1769», Italia medioevale 
e umanistica 28 (1985), pp. 7-32. Ho dunque mantenuto piena fiducia a un codice così meritevole ricavandone questa Nota 
(già edita da Novati, «Nuovi studi su Albertino Mussato», Giornale storico della letteratura italiana 6 (1885), p. 192 n. 1).

92 Gius. Billanovich, La tradizione, I pp. 310-331.
93 Concorda un grappolo di note di Rolando da Piazzola a Cicerone: Nota quanto tempore vixit Ennius poeta; Nota



sulla metrica sono nutrite con il latte di Papia e degli altri dizionari. E da queste fonti si trasse 
anche il commento al difficile verso XLVII 4: llv, «Verpus proposuit Priapus file?» Verpus, -pa 
dicitur impudicus digitus: quo Iudei dicuntur sabbato anum purgare. Unde Iudei verpi dicuntur. Accostia­
mo l’inedito Uguccione.

Item a pedor hic podex, - cis, idest culus, quia feteat; luvenalis: «sed podice levi» (II 12); et componitur 
cum verro, et dicitur hic verpus, - pi medius digitus, quasi verrens podicem. Percussit enim Deus ludeos in 
posteriora et opprobrium sempiternum dedit eis: nani singulis annis in crucifixione Domini emittunt 
sanguinem per posteriora, quem cum medio digito reponendo verrunt podicem eo digito, et inde dictus est 
verpus, quasi verrens podicem; unde adhuc file digitus in opprobrium ostenditur Iudeis: quem si alicui 
Iudeo ostenderis, nunquam postea diliget te. Hinc luvenalis: «mediumque ostenderet unguem» (X 53). Hec 
faciebat Democritus Fortune: scilicet portendebat ei medium digitum in opprobrium, sicut fit Iudeis; per 
hec earn contemptibilem esse ostendens. Et hinc est quod verpus invenitur pro Iudeo; luvenalis: «quesitum 
ad fontem solos deducere verpos» (XIV 104), <idest Iudeos> glosandum est94.

Il Catullo X portava lezioni ritoccate (Ullman, Studies . . ., p. 1044); e era cosparso di varianti, 
marginali e interlineari; infatti era copia del Catullo medicato dai cauti lettori Lovato e Mussato. 
Ora esamineremo quelle lezioni e quelle varianti con occhi chiari e con affetto intenso.

Allargato e mutato l’albero e fornito un preciso atto di nascita ai codici fondamentali, è 
necessario rifare l’edizione. Intanto contiamo di rastrellare altre citazioni di Guglielmo da Pa­
strengo - già ne conosco -; e magari, proseguendo a restaurare la sua biblioteca, del Petrarca. E 
finalmente gli editori di Catullo saranno obbligati a registrare tutte le citazioni di Geremia da 
Montagnone - ahimè, disperse in tanti manoscritti, e con redazioni diverse, del suo Compendium 
moralium notabilium -, di Benzo d’Alessandria, una, preservata nell’Ambrosiano B 24 inf. della 
sua Historia de vita et moribus philosophorum, di Guglielmo da Pastrengo, del Petrarca. Poi dalla 
fine del Trecento e tanto più lungo il Quattrocento la terna elegiaca Catullo, Tibullo, Properzio 
dilagò nelle scuole e tra i lettori: fino a produrre, rinnovata l’arte, dafi’imeneo LXII 39-47 di 
Catullo la mirabile ottava, 42, che è il cuore del I canto deìl’Orlando Furioso, «La verginella è 
simile alla rosa ...» Molte le novità di questa storia; ma molte ancora le oscurità e le incertezze: 
per eliminarle o per sanarle urge continuare a esplorare il nostro letteratissimo Trecento.

★

In coda le frattaglie. Ullman (Studies, p. 196 n. 4) ha abbassato la lettura <Cat[ullus]> nell’in­
ventario dei libri papali del 1379-1380 a <Cato>. Reprimo un errore gemello. G. Gorrini, 
«L’istruzione elementare in Genova e Liguria durante il Medioevo ... », Giornale storico e letterario 
della Liguria VII (1931), p. 275: «Alessandrino ... in un atto del 28 giugno 1326 (not. L. de 
Nazario, XI, fol. 33) promette a Pietrino Pietri da Chiavari ... di rendergli familiari in un anno 
nientemeno che Prospero, Catone, Catullo ed Esopo». No: Prospero, Catone, Chartula, Esopo; 
cioè restiamo tra i triviali «auctores octo»95. F. Blume, Bibliotheca bibliothecarum Italica (Gottingae 
1834), p. 234: Vicenza, Biblioteca del Monte di Pietà, «Catullus, Tibullus, Propertius. Membr.

Pitagoram fuisse tempore Tar quitti i Superbi; Nota Platonem post Pitagoram (Guido Billanovich — P. L. Schmidt, «Cicerone e i 
primi umanisti padovani, Il codice Gudiano lat. 2 di Wolfenbüttel», Italia medioevale e umanistica 28 (1985), pp. 33-54.

94 Coincidono sostanzialmente le postille riportate dal copista nel gemello Vaticano Ottoboniano lat. 1829 (R), il 
Catullo del Salutati: dove solo è omessa questa postilla per <Verpus>.

95 G. Petti Balbi, L’insegnamento nella Liguria medievale. Scuole, maestri, libri (Genova 1979), pp. 61, 131, 148-149. Chi 
immagina che <chartula> si riconnetta a <chartularium>, e che dunque maestro Alessandrino insegnasse scienza ammini­
strativa (F. Della Corte, «Prospero d’Aquitania in un documento notarile genovese del 1326», Studi medievali s. Ili, 21 
(1980), pp. 343-346), ignora che per secoli in tutta la cristianità ogni ragazzo che apprendeva il latino imparò a memoria 
il poemetto Chartula (Gius. Billanovich, «Leon Battista Alberti, il Graecismus e la Chartula», Lingua nostra 15 (1954), pp. 
70-71).



in 8° a. 1360». Data mirabile, e anzi impossibile. Infatti questo codice è adesso il G 2,8,12 della 
Biblioteca Comunale Bertoliana di Vicenza e ci riporta esattamente a un secolo dopo e a Marcan­
tonio Morosini, distinto politico e dotto tra Venezia, Padova e Milano96: «In hoc codice contine- 
tur Tibullus, Catullus, Propercius, quos ego Marcus Ant(onius) Mauroceno transcribi curavi 
dum Patavii essem MCCCCLX»97. R. Ellis aggiunse in fine ai suoi Catulli Carmina (ultima 
ristampa: Oxford 1954) questo <fragmentum dubiurm «et Lario imminens Comum»; ricuperato 
in una postilla apposta a Vibio Sequestre nell’Additional 16986 della British Library. Gli editori 
successivi continuarono a discuterne98. Il Petrarca studiando il suo Virgilio Ambrosiano, a 
Georgiche, II159 «Te, Lari maxime» (f. 28v) ricordò, commentando una nota di Servio, YHistoria 
naturalis di Plinio e anche Catullo (XXXV 4) e annotò: «Hic fluvius Ardua supermeat, ut Plinius 
lib. 2 nat. yst. c. 106° circa principium. De hoc Catullus: <Comi menia Lariumque litus>». E 
inoltre scopriamo che l’Add. 16986 conserva, molto scarnite, le postille del Petrarca a Pomponio 
Mela e a Vibio99; e che però la postilla a <Larius> in Vibio, 193 «Lacus Comi Catullus. Et Lario 
imminens Comum» non figura negli altri manoscritti che conservano le note del Petrarca a 
Vibio (Ambrosiano H 14 infi, Parigino lat. 4800, Vaticano lat. 4496; e Vaticano Rossiano 1050, 
dove poi fu aggiunta la nota «Comi, ex quo Abdua», f. 3r; ecc.). Cioè essa fu inserita da un 
lettore che ricordava Catullo, XXXV 3-4, «Novi relinquens/Comi moenia Lariumque litus», e 
lo associava a un’eco dall’Itinerarium del Petrarca: «Nam hoc Mediolano proximum, Lario immi­
nens, Alpibus adiacens, Comum est, non Cume»100. Dunque frammento del Petrarca; e non 
frammento di Catullo, vagante fuori dalla tradizione del Liber. Esorcizziamo i fantasmi. Sicura­
mente il Petrarca non possedette un Catullo più ampio del Catullo giunto a noi, un immaginario 
«Catullus plenior»101 102: come ormai garantiscono tante sue postille e rinvìi e la loro derivazione 
dalla stessa fonte donde attinse il suo intrinseco Guglielmo da Pastrengo. Né certo i gotici Dante, 
escluso dal commercio con i libri della cattedrale di Verona, e il suo amico primo Guido 
Cavalcanti, rimasto chiuso in Toscana, raggiunsero i frutti proibiti Catullo e Properzio10“.

96 Italia medioevale e umanistica 9 (1966), pp. 191, 422, 424-425; e 15 (1972), pp. 289-290.
97 G. Mazzatinti, Inventari dei manoscritti delle biblioteche d’Italia II (Forli 1892), p. 43; ed. Mynors, p. X.
98 Catulli, Tibulli, Properti Carmina, ed. L. Müller, (Lipsiae 1885), p. 74; Catulle, Poésies, ed. G. Lafaye (Paris 1932), p. 

100.

99 Gius. Billanovich, Dall’antica Ravenna .. ., pp. 94 n. 3 e 100 n. 4. Vedi ora pure Vibius Sequester, ed. R. Gelsomino 
(Lipsiae 1967), pp. XXIII e 34.

100 G. Lumbroso, «L’Itinerarium del Petrarca», Atti della Accademia dei Lincei, Rendiconti, s. IV, 4 (1881), p. 397.
101 Della Corte, Due studi catulliani (Genova 1951), pp. 64, 68—71, 101—102.
102 Th. Finan, «Catullus, Propertius and the Vita Nuova», in Dante comparisons . .., ed. E. Haywood and R. Jones 

(Dublin 1985), pp. 49-72.



J



THE PRONUNCIATION OF LATIN IN MEDIEVAL IRELAND

The study of orthographical anomalies in early Hiberno-Latin sources that began in earnest 
with the publication of Bengt Löfstedt’s Der hibernolateinische Grammatiker Malsachanus (Uppsala 
1965)1 2 might have been expected to yield results on two separate fronts, isolating possible 
criteria for the settlement of questions of text provenance and producing evidence of distinctive 
pronunciation. The bulk of aberrant spellings found in texts of Irish origin prior to about 900 
a. d. comprises vowel substitutions. Of these some such as the occasional diphthongisation of 
e > ia, may possibly reflect phonological hesitation observable in Old Irish . However, others 
such as the substitution of a for e, i for ii are not exclusive to Irish sources and show the influence 
of a more generalised Late Latin phonetic3. A third category for which no parallel can be 
adduced either from the vernacular or from Continental Latin, is represented by the frequent 
substitution of e for t, and o for ü (e. g. cremen, commonis)4. This ist doubtless attributable to an 
incomplete appreciation of the phonological merger in spoken Latin of i, e>e and u, 5>u, and has 
been characterised by Dag Norberg as “purement livresque et orthographique”5.

Few if any thoroughly reliable criteria have emerged from assessment of the treatment of 
consonants. The spellings s for ss, ss for 5 are a case in point6. While this confusion is cited by all 
authorities as especially frequent in Irish sources and explained as arising from the interchange­
ability of intervocalic 5, « in vernacular orthography, its appearance in the Appendix Probi (viz. 
‘basilica non bassilica’)7 distinguishes it as a pitfall among Continental writers also. Even the 
sporadic occurrence of preconsonantal front and back glides, often mentioned as reflecting the 
strong palatal/velar contrast in the articulation of native Irish consonants8, is only partially 
autochthonous, since a similar convention obtains in some Vulgar Latin documents to represent 
a close pronunciation of certain vowels (e. g. e in leigibus)9 10. In summarising the results of his 
recent study of the non-Classical peculiarities of the Schaffhausen copy of the Vita Columbae, 
written by an Irish scribe ca. 700, Jean Michel Picard distinguishes spellings inherited from Late 
Continental and British Latin as well as etymological recompositions and archaic forms, from 
those that seem open to be construed as evidence of local pronunciation . Spellings assigned to

1 See pp. 86-107.
2 Löfstedt, Malsachanus, p. 87, n. 1. Cf. R. Thurneysen, A grammar of Old Irish, revised edition by D. A. Binchy and 

O. Bergin (Dublin 1946), § 53.
3 For comment, seej. M. Picard, “The Schaffhausen Adomnän- a unique witness to Hiberno-Latin” Peritia 1 (1982), 

pp. 216-49 (at pp. 218-9, 230).
4 Löfstedt, Malsachanus, pp. 99-102.
5 D. Norberg, “Latin scolaire et latin vivant”, ALMA 40 (1977), pp. 51-63 (at p. 61). For additional comment, see 

B. Löfstedt, “Some linguistic remarks on Hiberno-Latin”, Studia Hibernica 19 (1979), pp. 161-69 (at p. 167).
6 L. Bieler, The Irish penitentials, Scriptores Latini Hiberniae 5, (Dublin 1963), p. 29 (and note); Löfstedt, Mal­

sachanus, p. 102; Picard, The Schaffhausen Adomnän, p. 242.
7 H. Keil (ed.), Grammatici Latini iv (Leipzig 1864, repr. Hildesheim 1961), p. 199.
8 Löfstedt, Malsachanus, p. 86-7; see discussion below, §§ 6, 7, and n. 44. The matter of consonant quality in Irish is 

dealt with by Thurneysen, Grammar, pp. 96-109.
9 Cf. Maria Bonioli, La pronuncia del latino nelle scuole dall' antichità al rinascimento, parte 1 (Torino 1962), p. 8.
10 Picard, The Schaffhausen Adomnän, pp. 248—49.



the latter category are very few in number and the pronunciations to which they bear witness are 
mainly in keeping with verifiable Continental Latin trends (e. g. monophthongisation of ae, oe; 
merger of c and qu). Such findings are consistent with the observation of broadly conservative 
and correct orthographical practice in manuscripts of slightly later date with mixed Irish and 
Latin content, such as the Würzburg codex with glosses on the Pauline Epistles, and the Milan 
glosses on the Psalms11. They tend also to validate Ludwig Bieler’s general assessment of eighth- 
and ninth-century orthographical evidence: “One fact, at least, stands out clearly: we have not 
to do with a set of regular phonetic changes (not even changes in phonetic representation), but 
with more or less consistent spellings of individual words, for example aeclessia babtizare herere 
misus profeta zabulus”12 13.

No investigation has hitherto been conducted into the orthography of later medieval sources. 
Yet this is obviously desirable, not alone for the sake of what it may add to the somewhat scant 
inventory of characteristic features already assembled from earlier sources, but also for what it 
may reveal of their orthoepic background and of the influence of the evolving vernacular on 
scribal habits. Manuscripts of the eleventh century, such as those by the well-known pilgrim- 
scribes of Regensburg and Mainz, Marianus/Muiredach mac Robartaig, his companion Iohan- 
nes/Eóin, and Marianus/Mäel Brigte the Chronicler, as well as a small number of still later date 
written in Ireland and containing copious material in Latin, such as the fourteenth-century 
Leabhar Breac, are attestation of a continuing learned tradition of Irish Latinity whose orthogra­
phy awaits examination. In addition to these major sources, due account must be taken of a 
separate category comprising occasional short passages in Latin occurring among vernacular 
texts. The material it is proposed to analyse in the present contribution belongs primarily in this 
class. It is drawn from two separate authoritative sources, the first, D. A. Binchy’s monumental 
Corpus Iuris Hibernici13 containing the whole corpus of Irish law, including text, glosses and 
commentary from all known manuscripts, and the second, an edition by Whitley Stokes of a 
Medieval Tract on Latin Declension with examples explained in Irish, published under the title 
Irish Glosses14.

The Latin material from the Laws is mainly in the form of short quotations that occur in 
isolation or in clusters spread over the whole of the corpus and distributed throughout a dozen 
or so manuscripts. Usually they are indicated scribally in the margin opposite the text by the 
abbreviation “pro.” (= prouerbium)15 and are accompanied by an Irish translation. A complete 
collection of these Latin sentences from CIH was recently made by Liam Breatnach16. Out of a 
total of one hundred and thirty-four items, twenty-eight are repetitions, but for the purposes of 
orthographical analysis these may be considered as autonomous, in particular since definite 
instances of direct dependency in the manuscript tradition have so far not been isolated. The 
vernacular context in which the sentences occur is frequently Old Irish17. However, the trans­
mission is mainly of the sixteenth century, while the earliest, approximately datable, manu­
scripts belong to the late fifteenth. The orthography, which cannot safely be assigned a date 
much earlier than this, shows varying degrees of distortion. Yet the words intended are for the

11 Cf. W. Stokes, J. Strachan (ed.), Thesaurus Palaeohihernicus (2 vols., Cambridge 1901—03, repr. Dublin 1975), 1, 
pp. 7-483, 499-712. A conspectus of the principal categories of Latin spelling errors in the Milan and Würzburg 
collections is supplied by J. C. Zeuss, H. Ebel, Grammatica Celtica (Berlin 1871), pp. xvi-xvii.

12 L. Bieler, “Hibernian Latin”, Studies 43 (1954), pp. 92-5 (at p. 94).
13 Corpus Iuris Hibernici, edited by D. A. Binchy, 6 vols. (Dublin 1978).
14 W. Stokes, Irish glosses (Dublin 1860).
15 CIH, p. 989 (n.).
16 D. Ó Corräin, L. Breatnach, A. Breen, “The laws of the Irish” Peritia 3 (1984), pp. 382-438 (at p. 430-38).
17 Cf. Breatnach, loc. cit. (n. 16), p. 437.



most part readily understood and major difficulties are usually overcome by reference to the 
vernacular version18 19. Apart from a handful of mistakes attributable to technical lapses, the 
majority of misspellings ultimately lend themselves to orthoepic explanation, and our purpose 
in what follows is to identify the most frequently recurring, phonetically-based features11.

Many of the phenomena observable in the sentences from the Laws are also found among the 
scribal spellings in the Tract on Latin Declension. This deals with the terminations and gender of 
nouns in the first, second and third declensions and supplies a total of one thousand, one 
hundred and thirty-nine examples most of which are accompanied by Irish equivalents. The text 
survives in one copy only, as part of a vellum manuscript of the sixteenth century in Trinity 
College Dublin, H. 2.13, pp. 71-720. The hand in which it is written is not otherwise represented 
in the manuscript, which is almost entirely in Irish and comprises mainly material of a medical 
nature21 22. The spelling of the Irish words is in the orthodox early modern tradition, suggesting a 
date no earlier than the fifteenth century for the compilation of the tract in its present form“. 
The aberrant Latin spellings are proportionately few in number and have been relegated to the 
apparatus at the foot of the page in Stokes’s edition. Those cited in the following pages are 
distinguished by the letter (S) followed by the editor’s numeration. Spellings from CIH are 
accompanied by the number of the sentence in which they appear in the list published in Peritia
3. Words not liable to be recognised at once are given in their classical orthography in paren­
thesis.

Vowel Substitutions

§ 1 a for ü

presumetar (8), erant (22), confirmatam (26), obseruandam (27), suueniant (= subueniunt)
(30), uolantas (34), reputatar (34), gla(i)diam (40, 93), damnam (41), usacaipio (84), inpuinetam 
(= impunitum?) (100), exacomuinecatas (108), ocalus (131), ocalo (131), famalus (S410), uolacris 
(S 1068), volacre (S 1068)

This very frequent substitution occurs in atonic position in all but three instances (uolantas, 
uolacris, volacre) and applies to morphologically marked and unmarked syllables alike. It is not a 
feature of early Hib.-Lat. texts and clearly reflects vernacular Mid. Ir. (900-) and E. Mod. Ir. 
(1200-) treatment of short unstressed vowels. For while these were in general pronounced in 
Old Irish with the same clearness as in accented syllables, in Middle Irish they had become 
obscured. The resulting neutral vowel /a/ varies in representation according to the quality of 
adjoining consonants, whether velar or palatal. When flanked by velars it was most often

18 Failing this, clarification is generally available in Binchy’s editorial apparatus; for additional assistance, consult the 
sources identified for some thirty of the sentences by Breatnach, loc. cit., (n. 16) pp. 437-8.

19 Misspellings which are possibly phonetic but occur no more than once or twice, as well as purely graphic features 
such as the doubling or singling of some consonants, are not normally included for consideration.

20 A facsimile of p. 76 of the manuscript, containing the examples numbered 891-1066 in Stokes’s edition, is supplied 
byj. T. Gilbert, Facsimiles of the national manuscripts of Ireland, III (London 1879), pi. LIX.

21 According to a scribal note (p. 15) the manuscript was the property of a member of a well-known Munster medical 
family, one Riocard Ó Callannäin.

22 The editor makes no estimate of the age of the tract, save to remark that the original “was produced at a period 
considerably before the transcription” (Irish glosses, p. 1). John O’Donovan, on the other hand, is quoted by Stokes as 
of the opinion that the tract “was written about the year 1500”.



written a, but also variously o, u. The instances noted of graphic a for original tonic w23, are best 
explained as resulting from mistaken transfer of the accent from the penultimate to the first 
syllable after the model of the vernacular which has a strongly marked initial stress-accent24.

§2 a for o

ueara (38), homa (50), aportet (107), interragad (109), interragatur (110), nema (111), ciratheca 
(S 34), Scatigena (S306), quat (S p. 12), malosus (S 411), sinatos (= synodus) (S551), apastema 
(S 843), ambaca (= ambago) (S 965), colar (S 1087)

Most examples occur atonically, as with a for u, indicating a pronunciation for both original ö 
and ö (homa, nema, ambaca) in accordance with the Mid. Ir. treatment of unstressed short vowels 
mentioned in § l25. Occasional instances are met in Hib.-Lat. sources of the ninth century26 and 
may be considered as early evidence of the same vernacular development. Occurrences of a for ö 
in accented position, of which there are three in the above list (quat, malosus, apastema), are rare in 
early sources, but quite common in Hib.-Lat. texts of the later Middle Ages27. They suggest an 
open unrounded articulation of accented ö such as is common in Hiberno-English. This is also 
indicated by the converse spelling, o for accented a, which occurs twice: sirogra (= chiragra) 
(S 233), obtolmia (S 281). All these forms are doubtless influenced to some extent by the fluctua­
tion between stressed a and o observable at all periods of Irish but most notably in Early Modern 
Irish, where, for riming purposes, the substitution of a for original o sanctioned in a large 
number of words (Ir. ortha, artha; foglia, fagha; fola, fala; sodh, sadh; togha, tagha, etc).

§3 o for u

qrimenosom (= criminosum) (5), dator (7), castos (44), golosus (= gu-) (45), iracondus (46), 
ocolo (88), impotaire (113), tonica (29), villola (S p. 6), virgola (S 117), monetola (monedula) 
S 201), rostigola (= rusticula?) (S 206), citola (= situla) (S241), sindola (= scindula) (S253), 
decipola (S 261), commonia (S 301), sinatos (S 551), tomüs (= dumus) (S 587), tonicatus (S 597), 
nastorsium (= nasturtium) (S 823)

While the frequency of the combination ol for ul in this list is noteworthy, given copious 
attestation of the same phenomenon in earlier Continental Latin sources28, the remaining unac­
cented forms show that we are dealing not with a survival of former Latin usage, but rather with

In post-Classical Latin the accent in volucris, -e fell on the second syllable in accordance with the customary 
treatment of penultimate vowels before consonant groups ending in r. See L. R. Palmer, The Latin language (London 
1954), p. 155.

24 The spelling u for atonic ä occurs only twice in our sources: causum (31), plenum (132).
23 The converse spelling, o for atonic (including countertonic) a, is represented in virgo (S 116), gleho (S 119), oblativus 

(S p. 13 bis), colldarium (= caldarium) (S724).
26 h- g. naminatur, salatia, ortografia, cited by Löfstedt, Malsachanus, p. 97; in addition, cf. pampilius (quoted from the

ninth-century MS of the so-called “Munich computus” by B. MacCarthy, The Annals of Ulster (4 vols., Dublin
1887-1901), 4, p.clxxviii-ix; horalogio (L. Bieler, The Patrician texts in the Book of Armagh, SLH 10 (Dublin 1978) (index 
orthographicus). Allowance must be made for analogical confusion in some syllabic fluctuations, e. g. ab-/ob-, for which 
see Löfstedt, Malsachanus p. 99, n. 2.



an additional manifestation of graphical fluctuation along the lines of the Mid. Ir. treatment of 
the obscure vowel flanked by velar consonants29. The occurrences of the substitution in tonic 
(including countertonic) syllables comprise instances of the development ü > o (iracondus, tonica, 
tonicatus, nastorsium), also familiar from Late Latin sources30, and ü > o (commoma, tomüs) which, 
as observed already, is a special feature of early Hib. Lat. orthography31 32. The fact that the 
examples in both cases show the vowel adjoining m, n, r, suggests that the change is due to some 
extent to the modifying influence of liquid and nasal consonants3-. The appearance of o for ü in 
late medieval sources may also perhaps be linked to the vernacular alternation of u, ó that arises 
in Middle Irish giving a number of common doublets (e. g. cüig, cóig; crii, cró; müt, mót; tüs, tós). 
Similarly the lowering of ü may show the influence of fluctuation between short accented u and 
o that is well established in the history of Irish, but particularly in Early Modern Irish, as 
evidenced by numerous permitted pairs (e. g. cumairce, comairce; furtacht,fortacht; rulla, rolla; drud, 
drod; main, orain). The converse change, from tonic 5 to u, is found on three occasions and is 
attributable to the same causes bums (8), buna (84), dip fungus (S 550)

§ 4 e for i

dilechtum (delictum) (4), excomuinecatus (6), cailetate (= qual-) (8,68), restetuere (11), tir- 
menanda (22), allegatur (52), emetit (63), ueretateim (65), presuimetur (68), uibe (= ubi) (69), 
absolbetur (70), creminosus (71), artefex (79), spoileacio (91), inpuinetam (100), ex- 
acomuinecatas (108), impotaire (113), artimesia (S 182), festula (S 211), pagena (S 232), senester 
(S 387), rediculosus (S630), doleum (S731), cebelus (= sibilus) S826), erundo (= hirundo) 
(S 934)

There are two instances of the displacement of i in an atonic syllable (impotaire, rediculosus), 
two also in tonic position (inpuinetam, cebelus), and one instance in a countertonic syllable 
(creminosus). The displacement of accented f occurs in five instances (dilechtum, emetit, artimesia, 

festula, senester). All remaining examples are of e, for atonic i. Forms with e for i are common on 
the Continent from whence they spread to the earliest Irish sources; the are held to indicate an 
open pronunciation of f in Late Latin33. Forms with e for i on the other hand, which were not 
supported by spoken Latin, are mainly confined to Ireland and, as mentioned at the outset, may 
be the result of purely graphical confusion by early scribes34. The appearance of these features in 
late Fdib.-Lat. sources is to be explained in large measure in terms of the influence of vernacular 
pronunciation. The spelling e for i in both atonic and countertonic position indicates that the 
articulation was that of the obscure vowel of vernacular unstressed syllables, normally written e 
by Mid. Ir. scribes when preceded by a palatal and followed by a velar. This interpretation is 
supported by the fact that in many of the above examples a glide vowel i is prefixed to the 
preceding consonant showing palatal articulation after the Irish manner (cailetate, presuimetur,

29 The converse spelling, u for non-tonic o, is much less common: cumuini (105), respunnidire (— respondere) (110), 

mulendinum (S 701).
30 Cf. Bonioli, La pronuncia del latino, p. 25.
31 See above p. 59. We have no means to establish that the vowel substituted in such examples was pronounced long.
32 Compare variations current in Mod. Ir. dialects: mó, mu; modi, much; folang, fulang, etc.
33 C. H. Grandgent, An introduction to Vulgar Latin (Boston 1907), § 201; Bonioli, La pronuncia del latino, p. 16. Note 

the occurrences of confusion of e, i, in the recently discovered Irish fragment (saec. VII) of Rufinus Historia Ecclesiastica, 
cited by B. Bischoffand V. Brown, “Addenda to Codices latini antiquiores”, Medieval Studies 47 (1985), pp. 317-66 (at 
p. 349), viz. semplicitas, uehimenter.

34 Above p. 59.



uibe, spoileacio), while following consonants adjoin vowels of the back variety in all but two 
instances (viz. rediculosus, artefex). No such ready orthoepic explanation is available in the case of 
the minority of forms exemplifying lowering of accented t, but a degree of fluctuation between 
short stressed e and i is observable in Irish, and besides, when seen in the context of the early 
Latin precedents these forms seem unexceptional35. It is probable that forms with e for tonic f are 
the result of displacement of the accent - to the penultimate in cebelus, the antepenultimate in 
inpuinetam36.

§ 5 i for e

agire (6), defeinndire (6), eisit (= esset) (7), essi (8), praesinte (9), confitinnti (9), tirmenanda
(22), ocuirruirre (31), cerire (= quaerere) (31), oiperi (= opere) (34), perdire (38), interfecirit (38), 
dindti (39), saingni (40), eriticos (43), ceperit (= separet) (50), moirti (62), puniri (94), repillire 
(97), facire (98), probauirit (99), antulirit (99), opgesirit (= obiecerit) (99), nosinntim (100), 
inocintim (100), taisit (= tacet) (127), quodcuimci (= quodcumque) (133), tirmmales (Sp. 3), 
artimesia (S 182), ibernigina (S305), romipida (= romipeta) (S 311), angilus (S460), mulin- 
dinum (S 701), pavimentum (S 769), ordium (S 769), mithallum (S 791), Septimber (S 1050), 
dedicor (S 1084)

Where this substitution is met in the thematic vowels of verbs (agire, perdire, facire etc) it is 
open to be misconstrued as morphological rather than purely phonetic, particularly since com­
parable forms are frequent in early Hib.-Lat. sources and have been mentioned as possible 
instances of conjugational change37. It is evident from the great majority of our forms that in 
atonic position the vowel change is of a piece with the converse mutation dealt with in § 4. 
While, as has been seen, the obscure vowel preceded by a palatal consonant and followed by a 
velar is normally written e by vernacular scribes, in final position after a palatal it appears as e or 
i, and preceding a palatal is usually i. Palatalisation of preceding consonants is frequently shown 
in the above examples by means of the insertion of the slender glide after the Irish fashion (moirti, 
saingni, defeinndire, taisit etc), for which see below §6. Consonants following i (for e) were 
doubtless also pronounced with palatalisation, except when adjoining a, o, u (e. g. angilus), in 
which case the articulation might presumably vary38.

The substitution also occurs in a number of cases in accented position (viz. praesinte, confitinnti, 
tirmenanda, eriticos, repellire, nosinntim, inocintim, tirminales, dedicor, Septimber). A list of forms 
exemplifying the same phenomenon in early Hib.-Lat. sources is supplied by Löfstedt, for 
whom the confusion is graphic only39. But its phonetic basis seems indisputable at least so far as 
our examples are concerned. The tendency to raise stressed short e to i in the neighbourhood of 
nasal consonants is attested in the vernacular since the Mid. Ir. period40, and this influence would 
account for a majority of the accented forms cited, while the same development is also found 
sporadically adjoining other consonants41.

35 The form dilechtum seems to be a case of graphic confusion. No other instances of i for <F occur, though they are 
common in Late Latin (Grandgent, Vulgar Latin, § 197).

36 The form inpuinetam may possibly be due to conjugational confusion.
37 Cf. Löfstedt, Malsachanus, pp. 115 and 116 n.; Picard, The Schaffhausen Adomnän, p. 226—7.
38 See further § 7.
37 Malsachanus, p. 102. Picard does not distinguish between tonic and atonic manifestations of the e>i mutation and 

explains the majority of such forms in the Vita Columbae as morphological (The Schaffhausen Adomnän, p. 226-7).
40 Cf. neme, al. nime, gen. sg.< nem.
41 Cf. adeirim, adirim; note also dialectal variation in such forms as deise, dise; feicim, ficim.



Glide Vowels

§ 6 i glides

(i) before l,r
acusaire (5), contrairium (8), cailetate (8,68), ailiter (12), carnailiter (19,56,86), suirgid (= sur- 

git) (28), meilior (29), meilius (31,94), ocuirruirre (31), mailedictus (40,93), moirti (62), 
muilieireis (= mulieres) (65), fueirit (66), ailias (80,98), maile (81), exbuilsi (= expulsi) (82), 
ailligatur (85), spoileacio (91), decoilleis (92), altaire (92), suistineire (94), mailis (94), condem- 
naire (100), nuilli (105), cerciorairi (107), pairit (111), impotaire (113), tempoire (114), mailidisi 
(= maledici) (116), agtoiri (= adori) (120), necaire (128), pairtes (134)

(ii) before m,n
excomuinecatus (6), defeinndire (6), oimnis (16a), oimnia (25,116), mainibus (58) (sic leg.), 

ueretateim (65), presuimetur (68), presuimitur (69), daimnidh (= damni) (74), aingelus (86), 
deinte (88), oimneis (91), sainginis (93), capellacioineis (= capellationes) (98) (bis), inpuinetam 
(100), cumuini (105), exacomuinecatas (108), rospuinncuim (= responsum) (109), matermoim 
(121), profuinndior (124), léinior (124), quodcuimci (133)

(iii) before 5
eisit (7), reis (13,14), fideis (59), reqireis (59), mulieireis (65), purgatoreis (75), oimneis (91), 

reistituit (91), éuelleis (92), decoilleis (92), suistineire (94), capellacioineis (bis) (98)

(iv) before b, d, g; c, p, t
oiperi (34), uibi (35), glaidiam (40), caidid (= cadit) (42), caidit (61, 126), usacaipio (84), 

duibium (87,129), lcighis (= legis) (95), leigem (95), deibitur (110), laicte (124), uitique (128)

In our examples the t'-glide is inserted after a, e, o or u, before a consonant or consonant group 
followed by front vowel, and also before final consonants preceded by e42. From this it is 
apparent, as suggested above, that Latin consonants were pronounced with the values of their 
vernacular counterparts, that is to say, with either palatal or non-palatal quality, as dictated by 
vocalic environment. This pattern of assimilation is observable among foreign borrowings into 
Irish at all periods. The insertion of i after back vowels as a device for signalling palatal 
consonant quality is normal in Classical O. Ir. orthography from ca. 800, and is frequent 
between e and a following slender consonant from an early date also43. In the orthography of 
early Hib.-Lat. sources it is found only rarely44. Similarly it is avoided in the Tract on Latin 
Declension, from which no examples are included in the above lists. But this seems certain to 
have no special significance other than as evidence of scribal alertness. In the above examples 
palatalisation of liquids, nasals, and the sibilant is very strongly represented, while labials, 
gutturals and dentals are less frequently affected. The probable explanation of this imbalance lies 
not in any lack of consistency in pronunciation, but rather in the phonological consideration that 
palatal quality is more strongly marked in the case of continuants than of stops, and thus more 
likely to be indicated.

42 The form rospuinncuim is for rospuinncium (see below § 10) while in ocuirruirre the second u seems phonetically 
contraindicated.

43 Thurneysen, Grammar, § 86 (1. (a) ).
44 Of the examples assembled by Löfstedt, Malsachanus, p. 87, often cited regardless of age by subsequent commen­

tators, only three date from the 8-9th century, the remainder being drawn from late medieval sources. Additional early 
instances are available and a collection might usefully be undertaken.



§ 7 a-glides

cadaid (= cadit) (28), ueara (38), pearsone (76), teampora (CIH 1150.5), bucealla (S 144)

The insertion of a after e to signal velarised pronunciation of the following consonant is 
frequent in unstressed syllables in Old Irish and spreads to stressed syllables mainly from the 
Mid. Ir. period onwards43 * 45. This convention is reflected in the above examples where the glide 
separates a preceding e from a consonant or group of consonants followed by a or o. (A number 
of possible reflexes of this occur sporadically in some early Hib.-Lat. sources also, although in 
the past these have been explained differently)46. The glide appears in the vernacular as u in cases 
where the consonant or consonant group is preceded by i and followed by u, and this is reflected 
in the form iumputari (67)47. The form cadaid (above) derives from the related practice of insert­
ing an a-glide between a velar consonant and a following front vowel48. It may be contrasted 
with the spelling caidit cited in § 6. This variation is symptomatic of the difficulty, already 
referred to (§ 5), which is inherent in accomodating Latin consonants to the vernacular system 
once the flanking vowels have opposing values. The tendency in such cases seems to be towards 
attenuation.

Consonant Substitutions

§ 8 d for t

argendum (3), redid (13), testamendtum (26) (bis), suirgid (28), cadaid (28), dindti (= dente) 
(39), caidid (42), liberad (43), sid (45), fuiid (46,47,48), condemnaueris (54), stad (67, 113), ud 
(76), tidulus (84), andte (91), interragad (109), corrgid (= corrigit) (112), pudat (116), prescribh- 
sid (= praescripsit) (119), fidetur (= fatetur) (128), dectura (S 153), cadibulta (S274), romipida 
(S 311)

Peter Helias, the Paris grammarian who flourished during the first half of the twelfth century, 
in his commentary Summa Prisciani, observes that the manner of pronouncing -t- as a voiced 
stop, customary among French speakers of Latin, was disapproved by others, notably the Irish, 
who held that t in legit should be spoken as in tibi49. Obviously one may regret that his 
observation was specific only in relation to the pronunciation of the stop preceded or followed 
by i, since this would be expected to differ from its realisation in such words as stat, ut in 
accordance with the vernacular distinction between the palatalised voiceless dental stop and its 
velarised counterpart50. The application of this distinction in relation to other consonants in our 
own late sources has been noted already and is brought into relief particularly by certain 
hesitations in spelling referred to in the previous section.

43 Thurneysen, Grammar, § 87.
46 Löfstedt, Malsachanus, p. 87, n. 1, refers to a number of instances of ea for e in early sources (e. g. ceanam, impleata,

profeata) linking them with a phenomenon noted by Thurneysen in some archaic vernacular texts, namely the occurrence
of ea “as an intermediate form” in the representation of diphthongisation of é > ia (Grammar, pp. 36—7).

47 Thurneysen, Grammar, §§ 80, 88.
48 Ibid., §98.
49 ... Volunt (i. e. “Hiberni”) enim sic pronunciare t in legit, sicut tibi, dicentes quod aliter nulla erit differentia inter d et t. Sed 

male reprehendunt, cum iste due littere invicem confundant sonos suos (Quoted by Ch. Thurot, Extraits de divers manuscripts latins 
pour servir à l’histoire des doctrines grammaticales au moyen age (Paris 1869; repr. Frankfurt 1964), p. 144).

30 Contrast the pronunciation as a dental fricative, noted for England from the 14th century onwards, e. g. amath, 
caputh (Bonioli, La pronuncia del latino, p. 90).



As it stands the grammarian’s testimony concerning voiceless articulation of -f among the Irish 
is in sharp contrast with the evidence otherwise available. The voicing of post-vocalic final t, 
exemplified in more than half the spellings in the above list, is attested as a feature of Hib.-Lat. 
pronunciation by the rime sit: (Ir.) gribb which occurs in a bilingual hymn from the eleventh 
century51. The fact that both this feature and the voicing of t intervocalically, also well re­
presented above, were established in the early stages of Hiberno-Latin is confirmed by the 
appearance of Latin t as a voiced stop in a large number of words borrowed into Irish (e. g. Mod. 
Ir. maidean, paidear, Trionnóid)52. Besides, spellings of the kind capud, reliquid, condida (= condi­
ta), are frequent in early Irish sources53. In the past these have been classified along with 
instances of the inverse spelling (t for d), as analogical, but very often the analogy proposed, 
being lexicographical, has seemed more than a little fanciful. Admittedly, assessment of the 
confusion in strictly phonetic terms is hazardous against the background of the conventions of
O. Ir. and Mid. Ir. orthography according to which a tenuis is written after vowels for the 
sound of a media, while a media represents a voiced spirant. But the origin of the interchange of 
t, d, in early sources is not to be sought in the context of vernacular orthography. Rather it is 
traceable to a well-documented, phonetically-based hesitation in intervocalic and final position 
in Late Latin, as exemplified by the spellings feced, inquid etc.54. A similar tendency in Old and 
Middle Irish towards voicing of final t after unstressed vowels was doubtless also an influence. 
However, the persistence of the substitution of d for t in late material is clearly unconnected with 
Irish vernacular usage, since the trend of the later language tends if anything to be in the opposite 
direction, with unvoicing of final d a recurring phenomenon55. Nor can it be held as due in any 
way to the effects of a change in orthographical practice towards the end of the Mid. Ir. period 
whereby the voiced plosive came to be represented by both symbols. By the period of our 
sources this fluctuation was largely obsolete, t and d being used for the most part with their true 
values, and, in any event, d was at no time accorded the value of the unvoiced dental in Irish 
orthography56.

Voicing of t when preceded by n is exemplified in a number of the examples above, the group 
appearing variously as nd, ndt. This pronunciation is not found in earlier Hiberno-Latin, nor is it 
reflected in the main bulk of Latin loan-words in early Irish where the original Latin cluster is 
retained57. But it appears in a number of E. Mod. Ir. doublets, e. g. barànta, barànda; fìréanta, 
firéanda. It is probably a dialectal phenomenon and may be viewed in conjunction with the

51 Early Irish lyrics, edited by Gerard Murphy (Oxford 1956), no. 23 (§2). Note that strict metre requires riming 
consonants to agree both as to class (i. e. voiced stops with voiced stops, etc) and quality.

52 Thurneysen, Grammar, § 915; cf. Damian Me Manus, “A chronology of the Latin loan-words in early Irish”, Ériu 
34 (1983), pp. 21-71.

53 Bieler, The Irish penitentials, p. 28; Picard, The Schaffhausen Adomnän, pp. 240-41; cf. Breatnach, Die Regens­
burger Schottenlegende, p. 78.

54 Grandgent, Vulgar Latin, §§ 256, 282, 286; V. Vaananen, Introduction au latin vulgaire (Paris 1963), § 104; Bonioli, 
La pronuncia del latino, p. 89.

55 Thus, while Classical E. Mod. Ir. verse recognises a number of doublets with -d, -t (uaid, uait; fid, füt; rotnhad, 
romhat, etc), monosyllabic forms with d are obsolete in most modern dialects. For detailed discussion see Kim McCone, 
“Final Iti to Idi after unstressed vowels, and an Old Irish sound law” Ériu 32 (1981), pp. 29-44 (32£). On the unvoicing 
of b, d, g as a feature of dialectal development, see T. F. O’Rahilly, Irish dialects past and present (Dublin 1932, repr. 1972), 
pp. 148-49.

56 The spelling dectura with d for t initially, is exceptional. A number of instances of t for d occur in the Tract on Latin 
Declension, which may reflect the Mid. Ir. orthographical fluctuation referred to, viz. monetola (S 201), quat (S 364), 
iuriticus (S433), sinatos (S551). On the other hand, a form such as quat is also explicable in the context of the Latin 
hesitation between t, d (see Grandgent, Vulgar Latin, § 282).

57 The cluster nd for nt appears in final position in a group of words belonging to the earliest stratum of borrowings, 
for which see Me Manus, A chronology of the Latin loan-words, p. 61.



gemination of n before t and d of which there are numerous instances in our sources58, indicating 
strongly resonant articulation of the nasal such as is currently found in northern dialects of Irish. 
Both features occur in combination in some late literary borrowings from Latin, e. g. fun(n)- 
dameanndum59.

§9 gh for g

leighis (= legis) (95), arghenntó (124), maghnitudinem (134), vaghina (S157), énighma 
(S 839)

These spellings, though rare, are clear evidence of a tendency to pronounce the Latin medial 
voiced stop as a guttural spirant. The development is regular in the case of Latin loan-words in 
early Irish60, and persists in later literary borrowings also, e. g. Eighip(h)t. A parallel develop­
ment for c, b may be observed in isolated instances, viz. dilechtum (4), prouauirit (99)61.

§ 10 Merging of c, s, ss, sc, ti

(i) s, ss for c before e, i
liseat (6), noset (9), sisus (= citius) (18,55), acsipitur (20), sertum (69), codopgesirit (= quod 

obiecerit) (99), nosinntim (100), mailidisi (116), dulsiora (123), dulsior (124), taisit (127), Lusifer 
(CIH 990.13), sitarista (= citharista) (S5), sista (S 199), seruisia (S 221), cartesium (= char- 
taseum) (S 709), episenum (= epicoenum) (S pp. 25, 26), sepe (S 862), seruical (S 979)

(ii) c for s, ss before e, i
confecio (9), propocita (22), dedice (41,74), ceperit (= separet) (50), denncior (124), bacilica 

(S 177), citola (= situla) (S 241), incidie (S325), facellus (= phaselus) (S488), cebelus (= sibilus) 
(S 826), p(re)cepe (S 861)

(iii) c, s interchange with sc before e, i.
conscenserat (18), iracibilis (37), siencia (69), adolosenciam (77), dicipline (77), consius (116), 

assia (S 252), sindola (= scinàuta) (S 253), musipula (S 260), episcenum (S p. 13), sciren (S p. 26)

(iv) si, ssi for ti before a vowel; ti(o) for si(o).
uisiosa (14), sisus (18, 55), posior (21), exeltior (23), esiam (43), condisio (59), discresio (59), 

testificasionem (60), uissiosa (84), passietur (99), nastorsium (S 823)

Vernacular ‘slender’s (and ss) in the period of these sources was a voiceless palato-alveolar 
fricative s, and this was the value accorded to the Latin sibilant when adjoining front vowels, as 
is evident from the use of the /-glide after e documented in § 6 (iii)62. Since c and sc are seen to 
interchange with s and with each other in the orthography of the examples in (i), (ii), and (iii), it 
follows that before a front vowel they were pronounced in identical manner63. On the other 
hand there is also evidence that c before front vowels was not exclusively so pronounced. Our

58 Viz. efunndi (58), probannte (70), conuocenntur (82), iuramenntum (87, 129), nosinntim (100), corrgeanndus (112), intenntus 
(118), profuinndior (124), arghenntó (124).

59 Dictionary of the Irish Language, Royal Irish Academy (Dublin 1913-83), s. v. fundameint.
60 Thurneysen, Grammar, § 915 (d).
61 Corrected to probauirit in the manuscript (CIH, p. 2030.31).
62 Instances outside our sources are plentiful, notably in the case of proper names, e. g. Ihuinnéis (= Iohannes) 

(thought to be for iuuenis by O. Bergin, Irish grammatical tracts i, Supplement to Ériu 8 (1915), p.5). For identical 
treatment of names ending in -es, -is, adopted into Irish from Middle English (e. g. Froinséis, Muiris, Lohhais), see R. A. 
Breatnach, “ia < ein Early Modern Irish loanwords”, Celtica 13 (1980), pp. 109-14 (at p. 110).

63 Additional instances in Breatnach, Die Regensburger Schottenlegende, p. 78.



sources include a small group of examples where c replaces qu, thus indicating in all probability a 
plosive pronunciation before front and back vowels alike, viz. cerire (= quaerere) (31), ailicis (38), 
unusquisce (52), conseci (77), cocumque (90), etc. The substitution of 5, ss, for t (iv) occurs in limited 
circumstances only, namely before i followed by a vowel64. This particular development can 
ultimately be traced to the substitution of ci for ti which is endemic in Medieval Latin and whose 
origins date from about the third century65. Latin c before e, i passed from the status of a palatal ii 
after that period to a form with assibilation, similar to the realisation of ti before a vowel, 
namely ts or ts. The former seems to have been the pronunciation favoured by the Continental 
schools from about the seventh century66. Reduction of the affricate to 5 is a feature of Romance 
from about the thirteenth century67. In Latin there is sporadic evidence of fricative pronunciation 
in various regions from a much earlier date, and the concomitant modification s > s is also 
attested68. It seems probable that the prevailing pronunciation of c and sc before e, i that is 
indicated by our sources was also developed by this route.

In seeking to determine the status of this pronunciation in earlier Hib.-Lat. tradition a number 
of difficulties arise, not the least of which concerns the articulation of vernacular palatal s in the 
period of the earliest sources. Some grammarians have held that palato-alveolar s was unknown 
in early Irish, apparently assuming its precursor to have been a palatalised dental s'6’. According 
to T. F. O’Rahilly, evidence that s was perhaps still unknown, even at the time of the Anglo- 
Norman invasion in the twelfth century, is to be found in some spellings of Irish placenames 
from Norman-French and English sources70. There the slender Irish sibilant is rendered s (e. g. 
Santry, for Ir. Seantrabh), which contrasts with the practice of the following century when such 
forms are usually written sh-. However, on O’Rahilly’s own admission the orthographical data 
is by no means conclusive on this point. The only other indication mentioned in support of/ as a 
late phonetic substitution is that it never developed in the context of the configurations sp- (sb-), 
sm-, sr-71. But whether this consideration is pertinent to the question of a transition from s' > s 
seems doubtful, in view of the fact that when the sibilant is followed in these cases by a palatal 
consonant, no appreciable modification of its velarised quality occurs in modern dialectal pro­
nunciation. Moreover, in one such group, namely sg-, both pronunciations, /sg'/ and /sgV, are 
found side by side. It has recently been argued that this variation reflects two separate stages in 
the growth of palatalisation in Irish, and that each was already complete in the Classical period 
of the older language, as exemplified by such variant spellings as toscélad and taiscelud, ca. 80072. 
In the long run the vernacular evidence does not permit of a firm conclusion in favour of / as an 
old-established member of the sound system. But what is certain is that once palatalisation was 
in place, the contrast between slender 5 and its broad counterpart was no less distinct than that 
which obtained among other consonants. This is manifest from the oldest verse where, for

64 In sisus the i following original medial t is effaced, graphic -s- being pronounced as s.
65 Cf. Grandgent, Vulgar Latin, §276; Bonioli, La pronuncia del latino, p. 113f. The spelling is abundant in our 

sources, e. g. siencia (69), racionabilis (72), ingnorancia (73), purgacionem (76), abacia (S 173), etc.
66 Cf. Bonioli, La pronuncia del latino, p. 76f.; Grandgent, Vulgar Latin, p. Ill, n. 1.
67 Palmer, The Latin language, p. 93.
68 Cf. Grandgent, Vulgar Latin, §§ 277, 275.
69 H. Pedersen, Vergleichende Grammatik der keltischen Sprachen (2 vols., Göttingen 1908—11), i § 235: “ ... Die mouil­

lierten Laute werden erfahrungsgemäß leicht verschoben, entweder so, daß die Mouillierung wieder aufgegeben wird, 
oder so, daß sie in ganz andere Laute übergehen. Dies ist im Irischen jedoch nur in geringem Umfang geschehen: das 
mouillierte s ist zu s geworden .....”

70 T. F. O’Rahilly, “Notes on Middle-Irish pronunciation”, Hermathena 44 (1926), pp. 152-95 (at p. 159f.).
71 Ibid. (n. 14).
72 David Greene, “The growth of palatalisation in Irish”, Transactions of the Philological Society (1973), pp. 127—36 (at 

p. 133).



riming purposes, broad 5 is permitted to correspond only with itself, and slender 5 likewise73. It 
is significant for consideration of the quality assigned to Latin s that Latin words in riming 
position in vernacular texts are subject to the same metrical convention. Thus, in a short Mid. Ir. 
poem on the maledictory psalms, several rimes of the deibide type show correspondence between 
vernacular palatal -s and Latin s preceded by a front vowel, while Latin s preceded by a vowel 
other than e, i answers to velarised -s: séis: gentes; ro-clos: auribus; éis: nocentes; fus: iniustus; at-chuas: 
arguas; doss: Deus; dis: similis74.

The status of s in early Hib.-Lat. sources has been addressed in the past mainly from the point 
of view, mentioned already at the outset, of the characteristically frequent interchange of s and 55 

in intervocalic position75. On one occasion Bieler isolated the particular case of ss for 5 in the 
neighbourhood of front vowels (e. g. missit), accounting for such substitution with the statement 
“ . . .da einfaches i in dieser Stellung im Irischen assibiliert wurde”76. But the explanation is not 
well-founded, since, as was pointed out above, s and 55 are interchangeable intervocalically at all 
periods of vernacular Irish orthography, and besides they never have the value of an affricate77. 
Löfstedt who also cites instances of the confusion of s and ss, deals separately with the issue of 
the spellings: ci for ti, si; si for ci, ti; and confusion of s, c, sc before front vowels78. The 
substitution of ci for ti, otherwise abundant in Medieval Latin, he argues to be largely avoided in 
early Hib.-Lat. sources, and this is taken as confirmation that Latin c which enters Irish as a 
voiceless velar or palato-velar plosive (e. g. cis /k'i:s/ < census), was unassibilated in the local 
pronunciation. Important additional support for this conclusion is available from the testimony 
of some external sources79. These include the Old Norse so-called “First Grammatical Treatise”, 
composed ca. 1100, which expressly distinguishes between the plosive pronunciation of c before 
all vowels customary among the Irish (“stafa skotar”), and the softened pronunciation before 
front vowels customary elsewhere80. On the other hand, contrary to Löfstedt’s observation, 
recent work has identified some half-dozen examples of ci for ti in Patrician texts in the Book of 
Armagh, ca. 800 (e. g. grada, spada)81. These may be seen in conjunction with spellings such as 
babtitzare, scandalitzo, occasionally attested in early Hib.-Lat. manuscripts, including the Book 
of Armagh82, showing that the Classical Latin voiced sibilant was sometimes rendered as a 
voiceless affricate ts in the speech of the scribes. A further indication that the assibilatcd forms of 
ci, ti enjoyed some currency in the local pronunciation is to be found in the form of an ortho­
graphical error, identified by the editor as authorial, in the Ars Malsachani itself. The text refers 
to omnia nomina in tior, ut felitior (sic) doctior, from which it seems certain that ci and ti were 
spoken alike by Malsachanus, probably as a voiceless affricate83.

73 Cf. Kuno Meyer, A primer of Irish metrics (Dublin 1909) p. 7, and literature there cited.
74 Patrick O’Neill, “A Middle Irish poem on the maledictory psalms”, The Journal of Celtic Studies 3/1 (June 1981), 

pp. 40-58 (quatrains 3, 5-8). Similar rimes are found in a Mid. Ir. poem on Latin nouns, edited by D. Greene, in Celtica 2 
(1954), pp. 278-96; however, the metre here not being of the strict variety, consonant quality is sometimes ignored in 
both vernacular and mixed rimes.

75 Above, p. 59 (and n. 6).
76 L. Bieler, “Das Hiberno-Lateinische und seine Erforschung”, Wiener Studien 88 (1975), pp. 216-29 (at p. 224).
77 At an earlier date Bieler had referred to the vernacular interchange of s, ss as the source of the Hib.-Lat. usage, see 

reference above n. 6.
78 Malsachanus, pp. 104—6.
79 Cf. Bonioli, La pronuncia del latino, pp. 72-7; I have not found it possible to consult D. Norberg, “Remarques sur 

l’histoire de la prononciation du latin”, in Acta Conuentus romani (Rome 1959), pp. 109f. (cited by Bonioli).
80 Einar Haugen, First grammatical treatise. The earliest germanic phonology. An edition, translation and commentary 

(London 1972), pp. 24-5, 74.
81 Bieler, The Patrician texts in the Book of Armagh, p. 288 (index orthographicus).
82 Ibid.; William Reeves, The Life of Columba (Dublin 1857), p.xvi.
83 Löfstedt, Malsachanus, p. 181, 4 f. ; cf. p. 105, n. 1.



Löfstedt goes on to suggest that the other spellings listed, which he illustrates with a total of 
some dozen examples taken mainly from texts transmitted outside Ireland, are in fact traceable 
to the influence of Continental copyists84. However, the validity of that conclusion which was 
accepted subsequently by Bieler among others, must also be challenged in light of additional 
evidence of which Löfstedt was unaware, notably the occurrence of the spellings contensio, consito 
(for contentio, concito) in the Book of Armagh85, and seratem (for ceratem) in a fragment written at 
Glendalough, ca. 110086 87. These spellings, of which the last was peremptorily dismissed by 
Bieler as “unirisch”, are of a piece with those from later sources detailed above in (i) and (iv), 
and as such are open to the same interpretation in orthoepic terms. They place beyond reason­
able doubt the conclusion that in early Ireland, as in the period of the later sources, there was a 
measure of fluctuation in the pronunciation of c before front vowels, and of prevocalic ti. Taken 
together with the evidence of early assibilation the spellings demonstrate that the passage from 
affricate to palato-alveolar fricative (s), postulated above, possesses a long indigenous history.

Conclusion

Latin in Ireland in the Later Middle Ages was pronounced, to judge from the orthographical 
features analysed here, largely as if it were Irish. But the accomodation to vernacular patterns 
was not total. This is apparent in the first instance from what was observed regarding treatment 
of vowels. While vocalic substitutions are very numerous in intertonic and atonic syllables, 
reflecting the practice of scribes in dealing with vernacular unstressed vowels, no corresponding 
sign of a generalisation of word-initial stress after the Irish model is discernible. On the con­
trary, vocalic values in tonic and countertonic syllables are affected relatively infrequently, a 
factor which seems to imply observance of the inherited norms of Latin accentuation. Notable 
support for this inference is available from Classical E. Mod. Ir. poetry, where, as was pointed 
out in a separate context by O’Rahilly, the only stress admitted is initial, except in some Latin- 
borrowed proper names which show advanced stress, e. g. Iuil'isis (Ulysses), Caitir iona (Catheri- 
naf1. O’Rahilly adds that it is even probable that the forward-stress found in some modern 
dialects of Irish in such words as nädüir (natura), absolüid (absolutio), convarsàid (conversatio), is 
“directly derivable from the stress of the Latin originals”88.

The accomodation of Latin consonants to their vernacular values is manifested principally by 
the recurrent use of glide vowels, although, as was noted, some uncertainty arises in regard to 
the quality accorded consonants when flanked by vowels with opposing values. However, two 
features in particular, namely the soft articulation of c and voicing of t, seem ultimately expli­
cable, not by reference to the vernacular, but rather as phonetic developments proper to Latin. 
In both cases there is evidence of pronunciational variation which, when considered in conjunc­
tion with the observations of some external medieval commentators, suggests that there was 
controversy during most of the medieval period among Irish Latinists as to which constituted 
the correct form.

Many of the more important features here dealt with, such as the vocalic modifications in 
§§ 2—4 and those consonantal in §§ 8, 10, have been shown to occur also in early Hib.-Lat.

84 Malsachanus, p. 105; and note (2) ibid..
85 Bieler, loc. cit..
86 L. Bieler, B. Bischoff, “Fragmente zweier frühmittelalterlicher Schulbücher aus Glendalough”, Celtica 3 (1965), 

pp. 211-20 (at p. 216).
87 O’Rahilly, Irish dialects past and present, p. 90.
88 Ibid., p. 91.



sources. Accordingly, although much investigation remains yet to be done, it seems reasonable 
to infer that the number of major changes affecting Hib.-Lat. pronunciation throughout the 
course of the Middle Ages was probably small. This consideration is noteworthy in the light of 
recent research on the pronunciation of Latin in pre-Carolingian Romance communities. Roger 
Wright has argued that “there did not coexist a classicizing pronunciation norm, alongside the 
evolved Old Romance pronunciation of any Romance community, until Alcuin introduced 
Anglo-Saxon Latin into Carolingian France after 786 a. d.”89. Elsewhere, by way of illustration 
of the breach between speech and the written word, the same author has conjectured that “a 
ninth-century Leonese would write TOTUM representing a spoken /todo/”90. Viewed from 
the standpoint of the Irish evidence in which vernacular and inherited Latin elements clearly 
intermingle, it seems possible that Wright’s case may be overstated.

89 R. Wright, “Unity and diversity among the Romance languages”, Transactions of the Philological Society (1983), 
pp. 1-22 (at p. 4).

90 Idem, Late Latin and early Romance in Spain and Carolingian France, Area Classical and Medieval Texts, Papers and 
Monographs 8 (Liverpool 1982), p. 51.



VIRGINIA BROWN

A TWELFTH-CENTURY VIRGILIAN MISCELLANY-COMMENTARY
OF GERMAN ORIGIN 

(VATICAN MS. PAL. LAT. 1695*)

Medieval commentaries are important witnesses to the popularity of a classical author. They 
demonstrate where, when and which author was read, information that corresponds broadly to 
the questions of locus, tempus, persona which the commentaries themselves were so fond of 
posing and answering* 1. The more widely read the author, the more likely it is that his writings 
were the object of exegesis of various kinds.

This certainly is the case with Virgil whose medieval role as the Latin poet par excellence is 
beyond dispute. The preeminent position maintained by the commentary of Servius throughout 
the Middle Ages did not prevent the writing of other commentaries on Virgil which are now 
preserved in manuscripts as marginal and interlinear glosses accompanying the text or transmit­
ted independently in continuous form. To be sure, these commentaries often depend heavily on 
Servius (with none of them attaining the same wide circulation or auctoritas). Yet the selection 
and arrangement of Servian material tell us much that is interesting about the medieval reader 
and purpose of the commentary; moreover, the commentary may draw on non-Servian sources 
as well and even contain new information which seemingly has no immediate parallel in the 
antique tradition and is sometimes assimilated into the stock of fact and fiction that developed 
around Virgil and his poems2. It often happens that a manuscript will contain more than one 
accessus along with a commentary and other miscellaneous items bearing on Virgil, all juxta­
posed and with no suggestion that they come from various sources3. Hence there is sifting, 
classification and identification to be done so as to distinguish different expository strands or 
layers.

Vatican Library, MS. Pal. lat. 1695 (hereafter cited as P) presents just such a confusing situa­
tion. This small codex (180 X 115 mm.) was used as a ‘school text’ and a “magister E” may be 
named (see p. 79 below); it was copied by several German hands in the middle third of the 
twelfth century4 who also entered scribblings such as we might expect to find in a book intended

* Part of the research for this article was derived from my work on the article on ‘Virgil’ for the Catalogus translationum 
et commentariorum and was facilitated by a grant, for the latter project, from the Research Division of the National 
Endowment for the Humanities, an independent Federal agency. I am happy to acknowledge this assistance.

1 Such headings were, of course, not restricted to medieval commentaries on classical authors; for their appearance in 
Irish Biblical commentaries, see the magisterial article of B. Bischoff, “Wendepunkte in der Geschichte der lateinischen 
Exegese im Frühmittelalter” in his Mittelalterliche Studien, voi. 1 (Stuttgart 1966), pp. 217—18.

2 For a very convenient list of Virgilian “accessus, notes et commentaires prior to the thirteenth century see B. Munk 
Olsen, L’étude des auteurs classiques latins aux XIe et Xlle siècles, voi. 2 (Paris 1985), pp. 680-82 (Eclogues), 683—85 
(Georgies), 688-91 (Aeneid). Although I offer below some corrections and additions to the entries for Virgil, I should like 
to record here my indebtedness to this monumental and indispensable catalogue which I cite frequently.

3 For this practice which may be observed in the ninth as well as in the twelfth century, see L. Holtz, “La redécouverte 
de Virgile aux VHP et IXs siècles d’après les manuscrits conservés” in Lectures médiévales de Virgile. Actes du Colloque 
organisé par l'École fran^aise de Rome (Rome, 25—28 ottobre 1982) (Rome 1985), pp. 16—22 and C. Baswell, The Medieval 
Allegorization of the ‘Aeneid’: MS Cambridge, Peterhouse 158”, Traditio 41 (1985), p. 183.

4 This date was kindly suggested to me by Professor Bernhard Bischoff who notes that a more exact place of origin 
cannot be determined on palaeographical grounds.



for the use of students. The manuscript contains the Salutaciones Oddonis addressed to “Chun- 
radus” (ff. 3r-4r) and Achilleid of Statius (ff. 4v-24r) followed by a commentary on the Achilleid 
(ff. 24r-34r); at the end of the Achilleid commentary there is some Virgilian material (ff. 
34r-38r) which has been described as “Commentarius in Vergilii Eclogas seu Bucolica”5 or as a 
‘life of Virgil’ (ff. 34r-36r) and ‘commentary on the Eclogues’ (ff. 36r—38r)6. In fact, we are 
dealing here with (1) a miscellany (ff. 34r—35 v) whose various components give the whole the 
appearance of a fragmentary commentary on the Eclogues and (2) a genuine commentary (ff. 
35v-38r), also fragmentary, on the Eclogues (accessus and comments through Eel. 5.28). There 
are not many surviving witnesses in German hands of either miscellanies or non-Servian com­
mentaries on the Eclogues7, and so the two anonymous fragments in P are of particular interest. 
In the following pages I will discuss briefly, identifying as best I can, their contents, and edit 
some of the texts not yet published.

I
MS. PAL. LAT. 1695 (P), ff. 34r-35v (Miscellany)

The first item in this miscellany (none of whose elements is distinguished by the scribe of P) is 
the passage on Virgil from the Dialogus super auctores of Conrad of Hirsau (c. 1070—c. 1150?)8; this 
is followed by the Vita Bernensis I (f. 35 r) and argumenta for the Eclogues (f. 35r-v). While the 
Vita Bernensis I was popular and is found in numerous medieval and Renaissance manuscripts9, 
the Dialogus super auctores and the argumenta had a much more limited circulation.

To take the Dialogus super auctores first. Huygens based his edition of this text on the two 
manuscripts that were known, both copied in the twelfth century by German scribes, namely, 
Würzburg, Universitätsbibliothek Mp. th. f. 53 (= A) and Innsbruck, Universitätsbibliothek 
360 (= B) (Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm6911, s. XIV, preserves on f. 22v an 
excerpt super Esopum [= 11. 383-454]). The Innsbruck codex, however, ends incomplete at 1. 
1506 magna prolata, i. e., only six lines after the passage on Virgil begins; hence the excerpt in P, 
for all practical purposes, constitutes only the second witness to this part of the text10. P offers a

5 É. Pellegrin et al., eds., Les manuscrits classiques latins de la Bibliothèque Vaticane, voi. 2.2 (Paris 1982), p. 356. ‘Oddo’ 
is identified in this catalogue (p. 356 n. 1) as “le chapelain Otto, neveu de l’empereur Frédéric Ier et mort peu après 1177” 
and ‘Chunradus’ as “probablement Konrad III de Souabe (1138-1152)”. Note that a fragmentary accessus to the Achilleid 
is found at the bottom of ff. 3r-4r.

6 Munk Olsen, L’étude, p. 823.
7 Munk Olsen, ibid., lists the following manuscripts of certain or possible German origin with commentaries on the 

Eclogues: (p. 800) Cambridge, University Library Add. 3166 (fragments of 2ff.) (s. X/Xl, Germany?); (p. 802) Edin­
burgh, National Library of Scotland Adv. 18.5.10, ff. 22r-24v (s. XII1); (p. 739) Munich, Bayerische Staatsbibliothek 
Clm 14420, f. 149va-b (accessus only) (s. XII ex.); (pp. 748-49) Oxford, Bodleian Library Auct. F.1.16, pp. 83a-86b (s. 
X/XI). They are all shorter than even the fragmentary commentary preserved in P and no one of them particularly 
resembles P or each other. I am preparing studies and editions of these and other pre-thirteenth-century commentaries 
on the Eclogues and Georgies.

8 R. B. C. Huygens, ed., Accessus ad auctores. Bernard d’Utrecht. Conrad d’Hirsau, Dialogus super auctores, rev. edition 
(Leiden 1970), pp. 120-22 (11. 1500-1571).

9 For over twenty medieval witnesses before the thirteenth century, cf. Munk Olsen, L’étude, p. 697, no. 344. I have 
consulted the printed version in Vergil. Landleben . .. Vergil-Viten, ed. K. Bayer, 2nd edition (Munich 1978), p. 248. 
Bayer has assembled the most complete collection to date of Vitae vergilianae (he includes both independent ‘Lives’ and 
‘Lives’ from various accessus), and I cite his edition elsewhere in this article. I am compiling a list of biographies of Virgil 
found in fifteenth- and sixteenth-century manuscripts.

111 In a letter of 22 September 1986 Professor Huygens kindly informed me that at present he knows of no other 
manuscripts containing any passage from the Dialogus super auctores.



number of variant readings, and these are listed below according to the line numbers of Huy­
gens’ edition, with an asterisk denoting an apparent ‘better reading ; Schepss signifies the reading 
of the first editor of the Dialogus super auctores11.

1508 uidetur] uideretur P 
1510 prosequitur] prosequar P
1513-14 putant eadem bucolica] eadem bucolica putant P 
1517 abstrusior] obscurior P 
1527 uulpes putet esse] putet esse uulpes P 

iugales] iugabiles P
1534 ualida ingenia legentium] ualida legentium ingenia P 
1536 comprehendit] *consentit P 

quod] quia P
1541 *et cultum P, Schepss] etiam cultum A
1545 distensas] distentas P
1546 duorum] *regum duorum P 
1549 *materiam P, Schepss] materia A
1553 occupatione] occupati P
1554 *mentem P, Schepss] mente A
1556-57 propter Helenam] propter raptam Helenam P
1564 officialius] officiosius P
1565 Brundisii] Brundii P
1567 notatur] notantur P
1568 *pascua rura duces Forr, Schepss] rura pascua duces AP 
1570 sumpserunt] susceperunt P.

The student who used P to study Virgil would have found two quite different approaches to 
the poet, for Conrad’s treatise is cast in the form of a dialogue between magister and discipulus. 
Hence his introductory material on Virgil is more loosely structured than the accessus of the other 
Virgilian commentary in P (ff. 35v-38r), and has a more ‘immediate’ tone, thanks to the use of 
first and second person singular verbs (11. 1510 prosequar, 1520 existimo, \S2A poteris, 1550 accipe, 
1555 adiunge) and a reference to the reader (1. 1506 sagax lector)12. Nonetheless, despite its rather 
rambling aspect, Conrad’s introduction does exhibit, and in the same order, a number of the 
divisions which are typical of twelfth-century Virgilian accessus:

1. titulus (11. 1509-13)
2. intentio (11. 1531-35, 1551-54)
3. materia (11. 1535-37, 1539-51, 1556-62)13.

11 G. Schepss, Conradi Hirsaugiensis Dialogus super auctores siue Didascalon. Eine Literaturgeschichte aus dem XII. Jahrhun­

dert (Würzburg 1889). .
12 Except for a reference to the reader, none of these characteristics appears in the second Virgilian accessus in P (p. 84 

below, 1. 26 lector considers), which is impersonal and much more formally constructed with the headings carefully 
differentiated. Doubtless this second accessus too had its origins in the schools, but it has been revised so as to eliminate

nearly all traces of oral delivery. i
13 For a discussion and complete list of the headings typical of twelfth-century accessus (the ‘type C’ of R. W. Hunt), 

see A. J. Minnis, Medieval Theory of Authorship. Scholastic Literary Attitudes in the Later Middle Ages (London 1984), pp. 

19-28.



Conrad begins by citing the testimony of Augustine to Virgil’s literary reputation. This is 
rather unusual: only one of the hitherto published pre-thirteenth-century Vitae Vergilianae has 
recourse to such an authority, namely, the Vita Noricensis II, which, however, does not ac­
knowledge Augustine or even designate the passage from De ciuitate Dei 1.3 as a quotation14. 
Then Conrad describes the three styles of Virgil’s works in the usual, i. e. Servian, way as 
humilis, mediocris, grandiloquus (for which see p. 81 and n. 23 below), and applies the epithets to 
the Eclogues, Georgies and Aeneid respectively. The warm praise of Virgil continues with a 
reference to the impressive gravity of his works and his special skill in handling metre. He 
derives the titulus of the Eclogues from their subject matter, namely, the quarrels, songs and 
debates of the keepers of cattle, sheep and goats, and observes that there is in some instances 
another meaning beneath the literal sense of the poems just as is the case with proverbs and 
Virgil’s distich aimed at his rivals Bavius and Maevius. This double meaning applies as well to 
Virgil’s purpose (intentio) in writing the Eclogues, for, according to Conrad, Virgil wished to 
describe the activities and characters of rural life, show the difference between city and country, 
display his affection for Caesar and secure his protection.

Under materia, the next heading, Conrad observes that the country life depicted in the 
Eclogues, with its shepherds, seasons, and settings, corresponds to the poet’s intention. Next he 
discusses the materia and intentio of the Georgies and Aeneid.

Here the passage from Conrad’s Dialogus super auctores ends, and then, in order to incorporate 
this excerpt into a full-fledged accessus, P’s compiler included the text of the Vita Bernensis I. His 
choice was prudent, enabling him to avoid conflation and possible confusion, since this is one of 
the few Lives which did not originally function as part of an accessus15.

According to the new twelfth-century schema, the accessus should end after the vita poetae. In 
P, however, argumenta for Eel. 1-7, 9, 10 follow immediately after the Vita Bernensis I. They are 
certainly not all original: the argumentum for the sixth Eclogue is found in a ninth-century 
manuscript copied in Lyons16; the argumenta for Eel. 1, 2, 7, 9, 10 are more or less faithful 
extracts from the initial comment of Servius on each poem, while those for Eel. 3 and 5 combine 
the initial comments of Servius with material from other parts of his respective commentary; the 
argumentum for Eel. 4 begins with a statement (“Hanc eglogam . . . Salona ciuitate”) closely 
resembling the beginning of Junius Philargyrius II on this Eclogue and thereafter reverts to 
Servius and possibly other sources. The anonymous compiler of P’s argumenta (who may well 
be different from the compiler of the miscellany) seems to indicate that he gathered the ar­
gumenta from different sources when he observes, regarding the eighth Eclogue, “nichil inueni” 
(11. 45—46 below). Thus their originality lies not so much in their contents as in the fact that they 
are there at all. While argumenta for the Eclogues are found, as noted above, in the ninth century, 
occurrences of a complete set are not frequent, both in this period as well as during the later 
Middle Ages17.

The origin of such argumenta is understandable: they are a convenient guide to the contents of 
individual poems, and they have a parallel in the various hexameter summaries which often

14 For the text of the Vita Noricensis II see Bayer, ed., Vergil-Viten, p. 324.
15 W. Suerbaum, “Von der Vita Vergiliana über die Accessus Vergiliani zum Zauberer Virgilius. Probleme - Per­

spektiven - Analysen” in Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, ed. H. Temporini and W. Haase, voi. 31.2 (Berlin- 
New York 1981), pp. 1204-1205.

16 Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibliothek Cod. Guelf. 70 Gud. Lat., which preserves on ff. 1 va-2ra argumenta for 
Ed. 1, 2, 4—10 (published by G. Funaioli, “Chiose e leggende virgiliane del medio evo”, Studi medievali N. S. 5 [1932] 
154-55).

17 Munk Olsen, L’étude, pp. 680-82 lists sporadic appearances of argumenta (among which a nearly complete set, 
such as we find in P, is rare).



preceded the Georgies and Aeneid and were very popular. Equally understandable is the fact that 
summaries of the Eclogues take the form of prose rather than verse. The Greek names of the 
shepherds and the various and often complex subject matter (e. g., the poetic contests) would be 
difficult indeed to reduce to a single line for each Eclogue as is done for each book of the Georgies 
and Aeneid. So useful must the prose argumenta have been for teaching purposes that it is 
curious that there are not more extant instances of them.

By the twelfth century, however, the need for these argumenta may not have been so evident. 
Unless the commentary was very brief, it was routine for commentators to include a listing and 
summary of the actors and action before the initial comment on an Eclogue. They arranged the 
material in a more-or-less connected and orderly fashion for most, if not all, the Eclogues, and 
employed a principle of selection to deal with the numerous etymologies and allegorical identifi­
cations which had been put forth by earlier commentators18. Whether P’s argumenta were 
assembled in their present form in the twelfth century or at an earlier time is a moot point. At 
present, I have not found other contemporary witnesses to them, much less one which is older; 
but, of course, other instances may similarly be embedded in miscellanies and awaiting extrac­
tion. Their inclusion at this place in the manuscript is telling because, taken together with the 
previous material, which is general in nature, the argumenta suggest that the compiler was 
trying to place them in a recognizable framework, namely, an apparent commentary on the 
Eclogues. These miscellaneous elements are thus organized into a whole and brought into har­
mony with the genuine Virgilian commentary immediately following on ff. 35v-38r.

★ ★ ★

I transcribed the text of the argumenta first from microfilm and then checked it against the 
manuscript in situ. The tightness of P’s binding and faded condition of the ink may render 
problematic transcriptions of a few words. I have preserved the orthography of the manuscript 
and introduced punctuation and capitalization according to modern conventions. Angle brackets 
signify editorial additions on my part.

<Argumenta in X Eglogas>

<1>. (f. 35 r) Dramatico stilo utitur auctor in prima egloga. In prima egloga inducuntur duo 
pastores, alter securus, alter de iniuria conquerens. Et per Tytirum Virgilius significatur, non 
tarnen ubique.

<2>. In secunda egloga mictico stilo utitur. Et Coridon et Alexis et Menalcas inducuntur, et 5 
Dametas et Amintas. Virgilius in persona Coridonis, Cesar in Alexis, Antonius in Menalca, 
Dametas in Theocriti, Amintas in Cornificii inimici Virgilii intelligitur. Coridon tractum no­
men ex nomine auis que coridalis dicitur, idest dulce canens. Alexis (sic) quasi sine responsione 
ac superbum inducit; est significatus Alexander, seruus Asinii Pollionis. Hunc cum Virgilius ad 
prandium uidisset in ministerio pulchrum, dilexit eumque dono accepit; et significat Cesarem 10 
formosum operibus et gloria.

<3>. Drammatico stilo utitur in tercia et transit in eglogam plenam conuiciorum pastoralium et 
iurgii. Prima uero ocium unius tenet, alterius expulsionem; secunda amantem rusticum expri-

18 For an example see the description of the commentary below, p. 79, whose summaries are arranged in much the 
same way as the argumenta discussed here. Possibly the compiler of these argumenta extracted them from one or more 
commentaries?



mit; hec uero lites et contradictiones. Menalcas, Dametas, Palemon inducuntur. Cornificius in 
15 Menalca, Dametas in Virgilio, in Palemone Octauianus intelligitur. Per pecus agri significantur. 

Ubi uero dicit “Ab Ioue principium” <Ecl. 3.60> etc., amabeo carmine utitur in quo difficilior 
est pars respondentis que<m> aut maius aut contrarium aut equiparans respondere oportet. Ubi 
uero dicit “tris pateat celi spacium” <Ecl. 3.105> etc., uane quidam dicunt ut uoluisset ilium 
fallere in nomine Celii cuiusdam luxoriosi, cuius sepulchrum tribus ulnis fuit. Alii uolunt 

20 puteum significari qui est in Syene parte Egipti; quern ualde altum foderunt ut probarent solum 
locum esse quern recto intuitu sol irradiaret. Nam Vili Kal. lui. quando sol in centro est ima 
putei irradiat. Sed neutrum est: sed unusquisque puteus debet accipi, in quern cum quis descin- 
derit, tantum spacium celi uidet quantum permiserit latitudo poli.

<4>. In quarta egloga est argumentum hoc. Hane eglogam scriptam esse aiunt in honore Asinii 
25 Pollionis uel fìlii eius Salonini, qui nomen accepit a Salona ciuitate quam pater suus debellauerat 

quia ipse tunc natus est. Hic edam primus arrisisse matri sue in die natiuitatis dicitur, quod 
bonum omen fuit; uel potius de Augusto dicatur. Alii uero dicunt quod risus Salonini parentibus 
omen erat infelicitatis, quia dicunt ipsum puerum inter ipsa primordia perisse. Huic ergo puero 
nunc Virgilius genethicon dictat, hoc est, generacionis carmen.

30 <5>. In quinta egloga est argumentum hoc, et drammatico stilo utitur in ea. Menalcas et
Mopsus, duo pastores, hic introducuntur se mutuo laudantes et se inuicem remunerantes. Daph- 
nim pastorem fdium Mercurii extinctum laudantes, et faciunt ei epicedon, quod est carmen 
alicui ante sepulturam factum; deinde epitaphium, quod fit sepulto; postea apotheosin, quod fit 
deificatis sic ut ascendant. Allegorice per Menalcam intelligitur Virgilius, per Mopsum Emulius 

35 Macer Veronensis poeta phisicus uel alius quilibet amicus Virgilii. Hi laudant Daphnim idest 
Iulium. Est autem epicedon usque ubi dicitur “Spargite humum foliis, inducite fontibus um­
bras” <Ed. 5.40>. Incipit autem in eodem uersu epitaphium usque ad hunc uersum (f. 35v) 
“Candidus insuetum miratur limen Olimpi” <Ed. 5.56>. Ibi incipit apotheosis.

<6>. In sexta egloga est argumentum hoc. Gentilius Varus rogauit Virgilium ut sibi narraret 
40 quomodo duo iuuenes Chromus et Mnasilus rogauerunt quendam senem poetam nomine Sile— 

num discipulum Phebi, qui audiuit omnia uerba que locutus est Apollo de constitucione mundi 
et de aids quam plurimis, ut et illis ea indicaret. Egloga tads est “Prima Syracosio”.

<7>. Septima egloga est “Forte sub arguta” etc. Egloga hec pene Theocriti est. Nam et istam 
transtulit et ad earn multa de aids congessit.

45 <8>. In octauam eglogam que est “Pastorum Musam Damonis et Alphesibei” etc. nichil
inueni.

<9>. In nona egloga que est “Quo te Meri pedes” etc. tale est argumentum. Virgilius post- 
quam ab Arrio centurione pene occisus est, Romam reuertens mandauit procuratoribus suis ut 
tuerentur agros et ad presens obsequerentur Arrio. Modo ergo Meris procurator eius secundum 

50 preceptum Virgilii portat hedos Mantuam, quos Arrio offerat. Quern sequitur pastor et interro­
gai quo pergat. file iam suas deflet miserias, et hinc iam uarie prestantur ex hoc casu cantilene.

<10>. In decima egloga que est “Extremum” etc. est argumentum hoc. Gallus ante omnes 
primus prefectus fuit poeta bonus. Hic Gallus amauit Citheridem meretricem libertam Volum- 
nii, que eo spreto Antonium euntem ad Gallias est secuta; propter quod dolorem Galli nunc 

55 uidetur consolari Virgilius. Tarnen ea consolatio altius intuenti uituperatio est. Nam et Galli 
inpaciencia turpis amoris ostenditur, et Antonius a parte <aperte Servius> carpitur inimicus 
Augusti, quem contra Romanum morem Citheris est in castris comitata. Aliter conquestio cum 
Gallo est de agris in hac egloga.



II
MS. PAL. LAT. 1695 (P), ff. 35v-38r (Commentary)

The fragmentary commentary preserved in these folios of P consists of an accessus and com­
ments on the first fivejEclogues. It breaks off in the middle off. 38 r after a comment onEcl. 5.28, 
and immediately following the last comment another twelfth-century hand (presumably that of 
a student) has added “G. (?) Zannartus est asinus (?) ipse est bos” and other scribbles. On f. 38v 
there have been added, in a twelfth-century hand, the Notae Iulii Caesaris, prayers, and the 
square of opposition. Between the Notae and the prayers is read, in the form of scribbles:

Explicit liber Stacius Achilledos 
Perlecto libro dentur sua iura magistro 
magister E (?)19.

Other known witnesses to the commentary are Leiden, Bibliotheek der Rijksuniversiteit B. P. L. 
35, f. 2r (= L, s. XII2, Germany? Italy?), also fragmentary and ending mid-way through the 
comment at Eel. 3.55, and Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 3216, ff. 151r-160v 
(= M, s. XIV, formerly at the Benedictine monastery of Aspach), exhibiting a seemingly 
complete text of the commentary for all ten Eclogues20. My collation of the three manuscripts 
reveals a bipartite stemma, with P, whose text is fuller, as one branch and LM, which exhibit 
common readings not found in P and a fair number of lacunae (e. g., omission of lemmata and/ 
or comments at Eel. 1.51, 1.65, 2.32, 3.18), as the second branch. For reasons of space it is not 
possible to publish here the whole of P’s commentary, even though fragmentary, and so I shall 
give a general description of the lemmata and comments preserved in P before turning to an 
analysis and edition of the accessus.

For each Eclogue there is a summary which begins “In hac egloga” (an old opening formula 
found, for example, in the Scholia Bernensia) and precedes the commentary on that particular 
Eclogue. These summaries provide a broad notion of the subject matter and indicate (often with 
etymological explanations of their names) the protagonists, who are usually identified with the 
poet and members of his circle. The initial comment of Servius on the Eclogue is a major source 
of information for each summary; occasionally material well within the body of the Servian 
commentary is included. P exhibits 172 lemmata with accompanying brief comment divided

19 “Perlecto . . . magistro” is not listed by the Bénédictins du Bouveret, Colophons de manuscrits occidentaux des origines 
au XVr siede. (I read ‘iura’ as opposed to ‘uina’ in Pellegrin, Les manuscrits classiques latins, p. 357). Between magister 
and the following large uncial e there is a space of approximately three letters. Professor B. Munk Olsen has kindly 
pointed out to me in a letter of 7 December 1986 that, given the separation and the use of majuscule (as opposed to the 
minuscule used for magister), ‘E’ does not necessarily have a connection with magister. If we make allowance for the fact 
that these entries are essentially uncalligraphic scribbles, it may be possible to understand ‘E’ as the first letter of his 
name. In any case, the role of this magister would have to be interpreted in various ways because of the place and manner 
in which his name is entered: he may have been the author of both the commentary on the Achilleid and the commentary 
on the Eclogues, or the author of one commentary and not the other; he may have been the author of neither commen­
tary, simply expounding the work of another schoolmaster; he may have had nothing at all to do with the present 
contents of P, his name being simply a gratuitous insertion by one of the students who used P. I have not found a 
‘Magister (H?)E (...)’ connected with either Virgil or Statius or both in the volumes published to date of the Mittelalter­
liche Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz, or indeed any entry in this series which could refer to the contents of 
P.

20 The Leiden codex is described by Munk Olsen, L’étude, p. 725 as “s. XI/XII, Italie? . This date and origin, 
however, apply to the Virgilian corpus beginning on f. 2v and not to the commentary on f. 2r. I am grateful to 
Professor Munk Olsen for this information and for the revised date and origin of f. 2r.



thus among the first five Eclogues: respectively, 24, 42, 52, 38, 16. Probably 75 per cent of the 
same lemmata are treated also in Servius, and this will convey an idea of their varied character; 
but our commentator followed Servius, whether extracting verbatim or adapting freely, less 
than half the time, displaying therefore an independence mostly absent from the preceding 
summaries. These non-Servian comments, usually brief and quite simple, consist of definitions, 
explanations of syntactical points or the shepherds’ actions and motives, and allegorical identifi­
cations (the last are especially numerous, much more so than in Servius). Our commentator 
evidently had access to other sources, for he cites alternative explanations (sometimes involving 
philosophy), and it may eventually be possible to identify his anonymous authorities. The 
examples given below illustrate various features of his method when expounding a lemma:

(P 36r) Eel. 1.1. Patulum est quod numquam clauditur ut aures, nares; patens, quod ad tempus 
patet. Tegmen pax, protectio Augusti Cesaris.

(P 36 v) Eel. 1:36-37. Mirabar: interruptio rusticana. Et allegorice Amarillis pro Roma, et poma 
fructus scribendi laudes Romanorum.

(P36v) Eel. 2.2. Delicias idest delicate habitum a domino. Si hoc de Cesare, dominus erat 
Iupiter pro diuiciis et potencia, uel Mars quia plurimum bello studebat. Si de Zebete, bene 
sequitur nee quid speraret habebat quia diuicie illi deerant quibus ilium reuocaret. Si de Alexandro, 
item non habebat unde eum alliceret.

(P37r) Ecl. 3.60. A Ioue: iste iactando se ab alto incipit. louem uel mundanam animam que 
omnia implet, uel Cesarem ubique inperantem. Muse uel genitiuus uel uocatiuus.

(P37v) Ecl. 4.49. Iouis incrementum idest mundane anime. Quidam enim dicunt hominis 
animam fissam de diuina substantia et positam in homine; quo mortuo redit ad integrum suum 
totum constituendum. Qui<dam> dicunt deum de uno pariete yles fecisse animas et posuisse in 
compares Stellas, unde ueniant et quo redeant; quidam uero de anima patris traduci sicut corpus 
de corpore. [The first and third opinions introduced by “Quidam dicunt” have some affinity 
with statements found in book 10 of Augustine, De Genesi ad litteram, while the second opinion 
is close to Calcidius’ translation of Plato, Timaeus 41-42; of course the commentator may have 
assembled this material with the help of an intermediate source.]

To consider now the accessus. This contains the standard headings found in the ‘type C’ 
prologue of the twelfth century. Such headings are eight in number and treat, according to the 
order given in our commentary, the title of the work, its subject matter, order, quality, inten­
tion of the author, usefulness, branch of learning to which the work belongs, and life of the 
poet21.

Let us examine the treatment of each heading in our accessus.
(1) Servian influence is especially evident under titulus. Here, in accord with statements made 

by Servius at the beginning of his commentary on the Eclogues, the Greek etymology of bucolica 
is derived from “apo toy (sic P) boykolon” and passages adapted from Servius attribute their 
origin to the events accompanying Xerxes’ invasion of Greece or the theft of the statue of Diana 
by Orestes and Pylades or Apollo’s stint as shepherd of Admetus or the dedication of this type of 
song to rustic deities.

(2) The materia concerns ‘humble persons’, with the Boethian definition of persona preferred to 
the Ciceronian meaning. Boethius is not expressly named, and both citations are rather freely



adapted. This coupling of Boethius and Cicero may derive ultimately from a commentary on 
Boethius.

(3) Under ordo, the author of our accessus contents himself with a broad observation adapted 
rather freely from Servius’ opening comment on Ecl. 3, namely, that the first Eclogue deals with 
two shepherds in opposite circumstances (prosperity and poverty), the second with shepherds 
who are in love, and the third with shepherds who are quarreling.

(4) Qualitas must be considered in a threefold way (“ex modo scribendi. . . recitandi. . .
carmims ”\22.

(a) according to the poet’s use of the humble or mediocre or grandiloquent style, each of 
which has an accompanying vice. [In the preface to his commentary on the Eclogues and Aeneid, 
Servius mentions respectively Virgil’s use of “tres characteres” (“humilis”, “medius”, “gran- 
diloquus”) and “tria genera dicendi” (“humile”, “medium”, “grandiloquum”) but does not 
name the vices of each style (which derive ultimately from ps.-Cicero, Ad Herennium 
4.10.15-11.16). Johannes Scotus Eriugena substitutes “mediocris” for “medius” in his periochae 
(as reported by Vita Gudiana I)22 23. |

(b) according to the kind of recitation employed, whether ‘exegematic’ (when only the poet 
speaks, as in the Georgies and Ecl. 4) or ‘mixed’ (when the author and other persons speak, as in 
Ecl. 2) or ‘dramatic’ (when only other persons speak, as in Ecl. 3). [This distinction is based on 
Servius’ comment at Ecl. 3.1, with the substitution of the second Eclogue for Servius’ tenth 
Eclogue as an example of the ‘mixed’ style.]

(c) according to the ‘heroic’ or ‘elegiac’ nature of the poem. [The definition of ‘heroicum’ as 
deriving “ex deis et humanis rebus continens uera cum falsis” comes from Servius’ prologue to 
his commentary on the Aeneid.]

(5) Virgil’s intention (intentio) in composing the Eclogues is described as twofold and purely 
pragmatic: publicly, to praise Augustus and the leading Romans in an allegorical fashion under 
the guise of these poems and, privately, to recover his property which had been given by 
Augustus to his victorious soldiers after Antony’s defeat. [Under this heading our commentator 
combines information given by Servius under intentio and causa; his silence regarding any sort of 
literary motive on Virgil’s part, such as Servius’ suggestion that the poet wished to imitate 
Theocritus, is noteworthy].

(6) The utilitas of the Eclogues is similarly public and private: to learn among humble persons 
and to signify the powerful in an allegorical way; to secure for Virgil the recovery of his 
property.

(7) Ethics is the branch of learning to which the Eclogues pertain since these poems are 
concerned with the morals of both the powerful and the lowly.

(8) The vita poete is the most interesting heading in the accessus, for it contains information 
which is mostly new or not often found elsewhere (to judge from the biographical material 
available in published form and my own manuscript investigations). This vita begins in the 
manner of the Servian life with facts regarding Virgil’s place of origin, his three places of study

22 This triple division also occurs under the heading of qualitas in the “Accessus Lucani” of the Accessus ad auctores, and 
there are a number of verbal parallels with our commentary in the ensuing discussion of each point; see Huygens, ed., 
Accessus ad auctores, pp. 43-44.128-144. However, this is not to say that the commentary faithfully reproduces in every 
detail the passage in the “Accessus Lucani”; the differences between the two suggest rather that each might have drawn 
on a common fund of material available. The fact that the “Accessus Lucani” is part of a collection preserved in German 
manuscripts of the twelfth century (Huygens, pp. 2-3) is of interest.

23 Bayer, Vergil-Viten, p. 256. On the contributions of Cicero, Servius and Eriugena see F. Quadlbauer, Die antike 
Theorie der Genera dicendi im lateinischen Mittelalter (Vienna 1962), pp. 23-30.



(Naples, Cremona, Milan), general integrity, and nickname “Parthenias”. Then, in treating the 
etymologies of Virgil’s name, our commentator takes leave of Servius and adduces, first, some 
unnamed authorities for the derivation of ‘Virgilius’ from ‘virginalis’, next the more familiar 
‘Virgilius’ from ‘virga’, and finally the suggestion that Virgil was called after his father who also 
bore the name ‘Virgilius’24. The etymologies are followed by the rather startling assertion that 
the poet also studied in Greece. This fourth place of study is mentioned before the loss of his 
farm and the composition of any of his works, and so presumably Virgil is still a young man. In 
contrast, other biographers customarily put the trip to Greece at the end of Virgil’s life; a few 
exceptions are ‘Anselm of Laon’, Zono de’ Magnalis and the author of the Vita Monacensis II, all 
of whom state that Virgil went to Athens to study after his sojourns in Cremona, Milan and 
Naples (with variations in the order of listing for the first three cities)25. The declaration that 
Virgil’s stay in Greece was short because of his academic prowess and that he obtained a

24 Bayer, Vergil-Viten, pp. 757-59 gives a convenient (but not complete) list of the etymologies of Virgil’s names. 
‘Virga (virgula)-Virgilius’ is to be found there (mostly in manuscripts of German origin and/or provenance), but not 
‘Virginalis-Virgilius’ and ‘Virgilius’ (father)-Virgilius’ (son). ‘Virginalis-Virgilius’ is connected with the derivation of 
‘Virgilius’ from ‘virgo’ indirectly through the nickname ‘Parthenias’, for which see Suerbaum, Von der Vita Vergiliana, 
pp. 1244-45. In addition to the Vita Probiana, at least one other medieval source records ‘Virgilius’ as the poet’s father: 
the Periochae Tegernseenses (Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 18059, f. 162v, s. XI/XIII, of German origin and 
printed in Bayer, pp. 274-78); but the name is not supplied under the guise of an etymology. Some later fifteenth- 
century biographers and commentators, such as Sicco Polenton and Cinzio Cenedese (who was strongly influenced by 
the Vita Probiana and his teacher Pomponio Leto), also record the same name (‘Virgilius’) for father and son. I am 
preparing a study and edition of humanistic accessus and biographies of Virgil.

25 Virgil’s study in Athens may have been inspired (at least in part) by Horace, Carm. 1.3.5-6, cited by ‘Anselm of 
Laon’ at this point in his accessus. The Horatian quotation does not appear in the accounts of Zono de’ Magnalis and the 
author of the Vita Monacensis II.

A somewhat shortened version of the accessus to the Eclogues commentary attributed to Anselm of Laon (d. 1117) is 
printed, but not identified, in Bayer, Vergil-Viten, pp. 260-68 from Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 18451, s. 
XV (a. 1494). Anselm’s authorship is doubtful. The oldest manuscripts presently located of‘Anselm’s’ commentaries on 
the Eclogues, Georgies and Aeneid (Berlin, Deutsche Staatsbibliothek Lat. fol. 34, Bern, Burgerbibliothck 411 and 474, 
and Paris, Bibliothèque Nationale lat. 5137) date from the end of the twelfth century and appear to have been copied in 
France. For these and other witnesses see C. Baswell’s entry in D. Anderson, ed., Sixty Bokes Olde and Newe. Manuscripts 
and Early Printed Books from Libraries in and near Philadelphia Illustrating Chaucer’s Sources, His Works and Their Influence 
(Knoxville, Tenn. 1986), pp. 60-63, no. 35. To Baswell’s list of seventeen manuscripts may be added: Erfurt, Wissen­
schaftliche Allgemeinbibliothek der Stadt Amplon. Qu. 9 (commentary on the Aeneid, s. XII ex., Germany?, according 
to Munk Olsen, L’étude, p. 802 [unidentified]); Leiden, Bibliotheek der Rijksuniversiteit Voss. lat. Q. 42, f. 167r (s. 
XIII, fragmentary accessus to the commentary on the Eclogues)', Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 19484 (s. XIII, 
commentary on the Eclogues) and Clm 28824 (s. XV, commentary on the Eclogues, of which only the accessus is 
‘Anselm’s’); Venice, Biblioteca Nazionale Marciana Marc. lat. XIV 264 (4296), f. 24r (s. XV, accessus and beginning of 
the commentary on the Aeneid). Tojudge from the number of surviving copies, ‘Anselm’s’ commentaries were the most 
widely circulated and the most popular after the commentaries of Servius; Catherine Emerson is preparing an edition 
and study of‘Anselm’s’ commentaries on the Eclogues and Georgies.

For Zono de’ Magnalis (s. XIV, first half) see the accessus to his commentary on the Aeneid in Vienna, Österreichische 
Nationalbibliothek 28 (s. XIV), f. 2r: “Et dicitur quod studuit Cremone; deinde transtulit se Mediolanum, postea 
Neapolim, deinde Athenas et ibi omni scientia fuit instructus et fuit magnus magicus ...” (I am grateful to Professor 
Mary Louise Lord for a copy of her transcription of this accessus).

The Vita Monacensis II is printed in Bayer, Vergil-Viten, pp. 370-76 from Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 
4393, ff. 200v-201v (s. XV); cf. p. 372; “Item primo studuit Cremone, deinde in Mediolano, post hec transtulit se 
Neapolim, a qua profectus est Athenas. Ibi omni scientia fuit instructus. Tractavìt enim celestia et terrestria, philosophi- 
ca . . .” The all-embracing scope of Virgil’s studies in Greece, “Ibi omni scientia fuit instructus”, is noted also by Zono in 
identical words and may derive ultimately from Macrobius (cf. Sat. 1.16.12 “Maro omnium disciplinarum peritus”). 
For a discussion of Virgil’s studies in Athens as recorded in the Vita Monacensis II, see Suerbaum, Von der Vita 
Vergiliana, pp. 1246-47. The reference to Petrarch in the Vita Monacensis II (Bayer, p. 372) is, of course, proof that this 
Vita in its present form could not have originated before the fourteenth century; the anonymous author of our commen­
tary and ‘Anselm of Laon’ attest in the twelfth century to the belief in Virgil’s youthful studies in Greece.



magistracy upon his return to Mantua is seemingly without parallel in the lives and accessus 
published by Bayer and in the manuscript material which I have examined to date.

This vita continues in P with an account of the “Nocte pluit” and “Hos ego versiculos” 
episodes, which may have their first appearance in the Vita Matildae of Donizo of Canossa (d. 
after 111 5)26. However, in P they are not linked to the recovery of Virgil’s farm, as was reported 
by Donizo and later writers like Zono, Bonamente Aliprandi (c. 1350-1417) in his Cronaca 
volgare di Mantova and Sicco Polenton, and Donatus Auctus27. Then follows the story of the 
seven poets whose envy of Virgil prompted them to study in Greece, each specializing in one of 
the liberal arts, and led to a vain attempt upon their return to surpass Virgil. This incident does 
not appear in the Lives published by Bayer or in the accessus of the commentaries attributed to 
‘Anselm of Laon’28.

The vita concludes with an enumeration of the three authentic Virgilian works, detailing as 
well the patrons who requested them, the length of time it took Virgil to produce the poems, 
and the finished or unfinished state in which he left them. Worthy of note are: the prefatory 
observation that many of his writings are not preserved because he did not compose them in 
Rome (at 1. 78 below, M reads “Multa quoque scripserat Mantue que ideo non habentur in usu 
quia Rome non scripta sunt”, which statement implies something slightly different and could 
refer to the Appendix Vergiliana); the coupling of Quintilius Varus with Pollio as the persons 
who asked Virgil to compose the Eclogues (although various combinations may be found, more 
often than not only Pollio appears in this role in other Lives); twelve years, instead of the 
customary eleven, for the composition of the Aeneid (note that L and M also read “XII”). No 
information is given regarding the date or manner of Virgil’s death, and the details regarding the 
correction of the Aeneid are taken more or less verbatim from Servius (prologue to his commen­
tary on the Aeneid).

★ ★ ★

The text of the accessus below is edited from P, with some readings from L and M where P 
seems faulty either through error or omission (all other variants of LM are not reported). As for 
the fontes, only the ‘explicit’ citations in the text are identified (for ‘implicit’ quotations, see the

26 R. Sabbadini, “Le biografìe di Vergilio. Antiche medievali umanistiche,” Studi italiani di filologia classica 15 (1907) 
248: “La storiella si trova narrata diffusamente la prima volta in Donizone, il quale la riannoda alla confisca del podere di 
Vergilio.”

27 Two minor details related by our vita concerning the “Nocte pluit” also appear in Zono’s account, which is fulsome 
(as might be expected from this prolix commentator). Zono likewise places the first episode on the Palatine Hill where 
Virgil is walking and identifies Cornificius as the rival poet (Egeus in Aliprandi and Bacillus in Sicco Polenton and 
Donatus Auctus). Cf. Vienna 28, f. 2v (from Professor Lord’s transcription): “Postea uero ductu istorum deuenit in 
noticiam Ottauiani hoc modo. Nam dum Virgilius spaciaretur in Palatio ubi debeba<n>t fieri ludi teatrales, ad quos 
uenturus erat Ottauianus, et tota nocte pluisset et mane esset tempus serenum, composuit duos uersiculos et ibi reliquit. 
Quibus presentatis Ottauiano ipse uoluit scire quis composuisset. Tunc Cornificius emulus Virgilii ait se fecisse et 
repremiatus fuit. ..” It should be noted that L and M conclude the two episodes with an implication of material gain: 
“Vnde magnifice remuneratus receptus est in amiciciam Cesaris” (1. 75 below). Given the presence of magnifice in all 
three manuscripts, P seems to be in error when it omits remuneratus. Nowhere in this vita as preserved in P is there a clear 
reference to any material reward bestowed upon Virgil for his poetic efforts.

28 The ingredients for such a story were readily available. Servius, for example, refers in various passages to Virgil’s 
enemies, and some ninth-century texts conveniently assemble and list the names of three foes, e. g., the Periochae 
Vossianae (“Bavius, Mevius et Cornificius”) and the Periochae Bernenses II (“Cornificius Gallus, Bavius, Mevius”). By 
the tenth century a Life copied by a German scribe (Vita Monacensis I) exhibits seven names: “Cornificius, Clodius, 
Mebeus, Vabeus, Archades, Vavius, Mevius” (Bayer, Vergil-Viten, p. 334). As for Virgil’s learning, Macrobius pro­
vides ample testimony (see Suerbaum, Von der Vita Vergiliana, p. 1247).



discussion above). I have retained the orthography of the manuscript(s), introduced capitaliza­
tion and punctuation according to modern conventions, numbered the headings and divided the 
text into paragraphs according to sense. LMP were transcribed from microfilm; P was also 
checked in situ. Angle brackets enclose editorial additions.

(P35v) In hoc opere requiruntur VIII: titulus, materia, ordo materici, qualitas opens, inten- 
cio, utilitas, cui parti philosophic subponatur, vita poete.

1. Titulus est bucolicon uel -ca, quod ita intitulatum est apo ton boykolon, idest a bourn curali 
custodia, licet hic maxime agatur de ouibus et capris. Maluit enim a bubus scilicet a digniori

5 possessione rusticorum, qui bubus et pastoribus nichil habent utilius, intitulari.
Vnde autem scribendorum bucolicorum usus primum inoleuerit diuersi diuersa referunt. 

Nam quidam dicunt <quod> cum Xerses rex Babilonie per Grecorum humida sicco transiret 
uestigio et per sicca nauigaret, tanta obsidione eos constrinxit ut sacrificiis Diane uacare non 
possent. Lacedemones uero accepta occasione in montes Laconas cum pastoribus ascendentes 

10 ymnos quosdam in honorem eius decantabant. Vnde bucolicorum usus primum inoleuit. Alii 
dicunt quod cum Horestes et Pylades simulacrum Diane de Taurica terra sublatum in Siciliam 
nauigio detulissent, pastoribus congregatis, tales ymnos in honorem eius decantabant. Vnde 
item inoleuit bucolicorum usus. Alii non Diane sed Apollini consecratum hoc carmen ferunt. 
Nam cum Apollo deitate spoliatus armenta Admeti iuxta Amphrisum fluuium pasceret, multa 

15 cum pastoribus et cantabat et docuit. Vnde item mos bucolicorum inoleuit. Alii asserunt hoc 
carmen omnibus rusticis numinibus consecratum, scilicet Pani, faunis, satyris, nimphis etc., in 
quorum honorem usus huius carminis inoleuit.

2. Materia sunt humiles persone, sed hic aliter persona accipitur quam in Tullio, qui dicit: 
“Persona est que ducitur uel uocatur in iudicium, cuius dictum factumue reprehenditur uel

20 laudatur.” Hic uero sic diffmitur: persona est rationalis substantia congruis proprietatibus infor­
mata. Proprietates autem alie separabiles, alie inseparabiles. Inseparabiles sunt ut substantiales 
differentie, que sunt rationabilitas, risibilitas; separabiles ut cantatio, rixacio, de quibus hic 
tantum agitur.

3. Ordo materici talis est, quod in prima egloga introducit duos pastores, alterum cantantem 
25 in pacis delectatione et alterum conquerentem de sui expulsione, in secunda amantes, in tertia

rixantes, etc. Lector consideret.
4. Qualitas operis tribus consideratur modis: ex modo scribendi, ex modo recitandi, ex modo 

carminis.
Ex modo scribendi siue scribat humili siue mediocri siuc grandiloquo stilo, quorum quisque 

30 fmitimum uitium habet. Humilis enim habet aridum et exsangue, ubi neque uires sentenciarum 
neque pondera sunt uerborum. Mediocris fluctuans et dissolutum: fluctuans ut in dubiis senten- 
ciis, dissolutum ut sine continuacionibus. Grandiloqus turgidum et inflatum, ut pomposis uerbis 
se nimis aliquis extollit uel magna dicturum se promittit, ut “Fortunam Priami cantabo et nobile 
bellum”. Quos tales irridens Oracius ait “Parturient montes, nascetur ridiculus mus”. Que

3 apo toy boykolon P: om. LM idest bourn curalis P 
8 nauigaret LM: naugaret P 

10 Vnde LM: Vsus P
19- 20 Cf. Cic., De amicitia 2.10
20- 21 Cf. Boeth., Contra Eut. 3 passim 
24—25 alterum ... et LM: om. P
32 turgidum conieci {cf. ps.-Cic., Ad Her. 4.10.15): tragidum ut uid. M: tragedum PL 
33-34 Hor., Ars poet. 137 
34 ibid. 138-139



omnia uicia Virgilius his omnibus stilis usus sollerter deuitauit, scilicet in Bucolicis humili utens 
stilo, in Georgicis mediocri, in Eneide grandiloquo.

Ex modo (P36r) recitandi aliter, nam recitacio alia exaggematica idest narratiua, alia mictica 
idest mieta, alia drammatica idest actiua. Exaggematicum est ubi tantummodo sub persona 
actoris aliquid recitatur, ut in Georgicis; micticon ubi aliquando auctor aliquando inducta perso­
na recitat; drammaticon ubi nichil auctor sed tantum introducte persone agentes recitant. Omnes 
autem hi modi recitandi in hoc opere inueniuntur: exaggematicon, ut “Sicilides mihi”; micticon, 
“Formosum pastor”; drammaticon, “Die mihi Dametas”.

Ex modo carminis aliter, nam carmina alia sunt heroica, alia elegiaca, et cetera. Heroicum 
autem constat ex deis et humanis rebus continens uera cum falsis, constans ex dactilis, sed 
propter difficultatem assumpsit spondeum, in fine trocheum.

5. Intencio est publica et priuata: publica, laudare Augustum et Romanos principes allegorice 
sub pastorali carmine; priuata, ut agros suos repeteret quos perdiderat. Nam postquam Augu­
stus Marcum Antonium deuicit, agros Cremonensium suis diuisit quia fauerant Antonio. Cum- 
que illi non sufficerent, addidit agros Mantuanorum pro uicinitate. Vnde Virgilius: “Mantua ve 
misere nimium uicina Cremone.”

6. Vtilitas et communis et priuata est: communis, discere in humilibus personis et potentes 
notare allegorice; priuata, agrorum suorum consecucio, quos cum iterum possideret duce quo- 
dam triumuiro, uix euasit manus cuiusdam Arrii centurionis qui illos possederat.

7. Ethice subponitur quia de moralitate agit tarn potencium quam pastorum.
8. Vita poete. Civis erat Mantuanus. Diuersis locis studuit, scilicet Neapoli, Cremone, Medio- 

lani. Eratque probate uite per omnia nisi quod incontinens erat libidinis, sed adeo inde uerecun- 
dus erat ut nominaretur Parthenias, idest uirginalis. Secundum quosdam etiam Virgilius, sed 
secundum alios a uirga etc., secundum alios a patre Virgilio. Flic tandem studii gratia profectus 
in Greciam, in breui tanta sapientia promotus est ut reuersus apud Mantuam magistratum 
obtineret donee occiso M. Antonio de prediis suis, ut dictum est, expelleretur. Expulsusque 
tandem receptus est in amiciciam duorum principimi, scilicet Polbonis et Mecenatis. Qui cum 
aliquando deambularet in palacio Augusti Cesaris, hos uersus inscripsit:

Nocte pluit tota; redeunt spectacula mane.
Diuisum imperium cum Ioue Cesar habes.

His lectis et laudatis a Cesare Augusto quesitus est auctor. Quod dum sibi Cornificius usurpas- 
set, magnifice remuneratus est. Videns autem Virgilius ahi premium laboris sui cessisse, hos 
subscripsit uersus:

Hos ego uersiculos feci, tulit alter honorem.
Sic uos non uobis 
Sic uos non uobis.

Quod cum Augustus uidisset, iussit Cornificium semiplenos perficere. Quo deficiente Virgilius 
a <rogatu> Polbonis et Mecenatis perfecit sic:

40 auctor om. P
41 Verg., Ecl. 4.1.
42 ibid. 2.1, 3.1 
49 addit P 
49-50 ibid. 9.28
63-64 E. Baehrens, ed., Poet. lat. min. 4.155 
68-70 ibid. 4.156 
72 rogatu om. PLM

35

40

45

50

55

60

65

70



uellera fertis oues. 
mellificatis apes.

75 Vnde magnifice receptus est in amiciciam Cesaris. De Virgilii probitate tantam Romani poete 
habuerunt inuidiam ut septem ex eis in Greciam profecti septem liberalibus studerent artibus, 
singuli in singulis, ut omnes solum uincerent. Sed ille reuersos deuicit, quemlibet in sua arte. 
Multa quoque scripsit que ideo non habentur quia Rome non scripsit. Rome dicitur scripsisse 
Bucolica maxime rogatu Polbonis et Vari Quintilii, quos laudat in hoc opere, sed maxime 

80 Augustum; que tribus annis edidit et correxit et recitauit. Rogatu Mecenatis Georgica, que VII 
annis scripsit, correxit, recitauit. Hec autem duo uolumina preludium sunt Eneidis. Nam in 
laudem Augusti et Romanorum principum et populi Eneida scripsit XII annis, sed morte pre- 
uentus nec correxit nec recitauit; quare iussit ea comburi. Sed ne tarn elaboratum opus periret, 
Augustus Tuccam et Varum corrigere iussit hac lege, ut superflua demerent, de suo nichil 

85 adderent. Vnde ibi inueniuntur semipieni uersus. Tanti ergo operis preludium erant Bucolica in 
X eglogas distincta et ordinata.

Ill
Date and Origin of the Miscellany-Commentary in MS. Pal. Lat. 1695 (P)

A claim for the twelfth-century German origin of P’s miscellany-commentary was made in 
the title of this article, and it is only fair to conclude by summing up the evidence for such an 
attribution.

First, both P’s contents and palaeography point unmistakably in this direction. Otto and 
Conrad of Hirsau, respective authors of the Salutaciones Oddonis (ff. 3r-4r) and the excerpt from 
the Dialogus super auctores (ff. 34r-35v), were German and wrote in Germany in the twelfth 
century. In addition, the headings in the accessus (ff. 35v-36r) to the anonymous fragmentary 
commentary on the Eclogues are typical of the twelfth-century arrangement (‘type C’) and the 
vita in this accessus contains some information unique to, or usually to be found in, medieval 
German sources (the name of the poet’s father, etymology of Virgil’s name, seven enemies of 
Virgil, threefold consideration of qualitas). P itself was copied by German scribes in the middle 
third of the twelfth century and is the oldest witness to the commentary; of the two other 
manuscripts exhibiting the commentary, one (L) may be German (or Italian) and the other (M) 
has a German provenance. It should be noted too that Conrad of Hirsau’s Dialogus super auctores 
is all the more firmly anchored in Germany since the other known manuscripts were also copied 
there. Hence it is unlikely that our miscellany and commentary would have been included in P 
unless this material itself had a German connection.

Until further evidence turns up in the form of older (or other) witnesses which were copied 
elsewhere on the Continent or in England, I suggest that the miscellany and commentary be 
regarded as originating in Germany during the twelfth century. At present, this commentary is 
the fullest exposition of the Eclogues known to us among the other non-Servian commentaries 
copied by German scribes before the thirteenth century. It also enjoyed a modest success. 
“Magister E (?)” and “Zannartus” may have to be identified before we can know more precisely 
where and when the commentary circulated.

73-74 Poet. lat. min. 4.156
74 mellificatis LM: -castis P
75 post magnifice add. (fort, rectius) remuneratus LM



DIE GESÄNGE DES FILI

Es war in einem unbestimmten Jahr gegen die Mitte des neunten Jahrhunderts. Ein kalter 
Sturmwind von der See her fegte über das flache Küstenland Niederlothringens und riß die 
letzten dürren Blätter von den Bäumen. Dann fiel auch schon der erste Schnee und verhüllte das 
Land mit einer weißen Decke. Durch das Unwetter strebten drei Männer auf ihrer Wanderung 
von der Küste her der kleinen Bischofsstadt Lüttich zu. Am Ziele angelangt, begaben sie sich 
alsbald zum Hof des Bischofs. Dieser, Hartgar mit Namen, ein Mann, der das Herz auf dem 
rechten Fleck hatte, nahm die Fremden freundlich auf, ließ ihnen trockene Kleider geben, sorgte 
für ihre Bewirtung und veranlaßte, daß sie ein leerstehendes Haus unweit des Bischofshofes zur 
Unterkunft erhielten.

Die drei Fremden - es waren Iren, wie sich herausstellte, die geradewegs aus ihrer Heimat aufs 
Festland gekommen waren, und Geistliche dazu - bedankten sich, wohl nicht allzulange nach 
ihrer Ankunft, durch den Mund ihres Wortführers, der sich Sedulius nannte, bei Bischof Hart­
gar für die freundliche Aufnahme mit einem Gedicht1. Das war gewiß nicht die übliche Weise, 
nach welcher Gäste sich erkenntlich zu zeigen pflegten, schon gar, da es diese nicht bei ein paar 
artigen Versen bewenden ließen. Was die Fremden, was Sedulius da vortrug, war ein festliches 
Preislied, wohl gegliedert und nach allen Regeln der Kunst geformt, mit feierlich volltönendem 
Anruf der Muse beginnend:

Florida Thespiadum soror ac praenobilis Eglae . . .

einem Anruf, der nach vier Distichen mit der Nennung des zu Rühmenden, Hartgars des 
Bischofs,

texito carmen
permulcens aures nobilis Hartgarii (1,7/8)

zum eigentlichen Preislied übergeht, das im fünften Distichon anhebt:

est pius ille melis condignus laude canoris
Europae sidus nobilitasque potens (1, 9 sq.)

und sich über fünfzehn Distichen, bis v. 38, (das sind zwei Drittel des gesamten Liedes) er­
streckt.

Dem nach Umfang und Gewicht zentralen Lobpreis Hartgars folgen, als Gegenstück gleich­
sam zum einleitenden Anruf der Musen, wiederum vier Distichen, die den Dank der drei Iren 
für die gastliche Aufnahme enthalten (v. 39-46), und, das Ganze zusammenfassend und abschlie­
ßend, ein Segenswunsch für den Bischof (v. 47 sq.).

Selten dürfte einem Bischof nach kurzer Bekanntschaft ein so überschwenglicher Lobpreis 
gespendet worden sein, wie derjenige, den die Iren dem Hartgar zollten in Worten, die man an

1 Sedul. Scott, carm. 1. - Das Wichtigste, was seit Traubes grundlegender wiewohl nicht abschließender Edition - 
MGH Poetae III, 1886, 151 ff., - gesagt worden ist, steht bei Reinhard Düchting, Sedulius Scottus. Seine Dichtungen 
(München 1968 [Heidelberger Diss. 1965]).



den König oder Kaiser hätte richten können2, und ganz gewiß hatte Hartgar mit Bezug auf seine 
Person noch nichts derartiges gehört.

Wir wissen nicht, ob Hartgar für Schmeicheleien dieser Art empfänglich war, ob er gutmütig 
darüber lachte oder ob er schlichtweg an den Versen sein Gefallen fand, ohne sie sonderlich ernst 
zu nehmen. Aber was immer seine Reaktion gewesen sein mag, er hat mit Sicherheit nicht 
geahnt, was das Preislied in Wahrheit bedeutete, in welches Verhältnis er tatsächlich zu den Iren 
- zumindest in deren Augen — getreten war.

Das Nächstliegende wäre wohl gewesen, daß die drei Fremden nach einigen Tagen der Rast 
sich für die gewährte Gastlichkeit bedankt und wieder auf den Weg gemacht hätten. Aber davon 
war nicht die Rede. Gesetzt den Fall, Hartgar habe sie zum Bleiben eingeladen, was man aus 
carmen 3,26 schließen könnte (was aber durchaus ungewiß ist), so mußte es doch wenigstens 
seine Verwunderung erregen, als er nach einiger Zeit - wir wissen nicht, wie lange nach jenem 
Preislied - wiederum ein Gedicht von Sedulius erhielt, aus welchem ihm nun ganz andere Töne 
entgegenklangen3:

Vestri tecta nitent luce serena, 
florent arte nova culmina pietà, 
rident atque tolo multicolora 
et formosa micant scemata plura . . .
Nostri tecta nigrant perpete nocte eqs.

Die 49 katalektischen Asklepiadeen sind ein einziger Vorwurf gegenüber Hartgar und denjeni­
gen, die in seinem Auftrag sich um das Wohl der Iren zu kümmern hatten. Sedulius vergleicht 
den Bischofshof mit der ärmlichen, unwohnlichen Behausung, die man ihm und seinen Gefähr­
ten zugewiesen hat: während jener hell und freundlich und auf verschiedene Weise mit figürli­
chen Darstellungen geschmückt sei, habe ihr, der Iren, Haus nicht Schloß noch Riegel, der Wind 
dringe durch und durch, die Wände seien verrußt, das Dach undicht, die Fenster so trüb und 
blind, daß im Innern des Hauses selbst bei Tag Dunkelheit herrsche. Das sei ein Haus für 
Maulwürfe und für Nachteulen, nicht aber für Gelehrte; und scherzend lädt Sedulius den heili­
gen Lambert ein, mit all seinen Schützlingen - er ist der Patron der Blinden - bei den Iren 
Wohnung zu nehmen, auf daß dieses finstere Haus in Zukunft füglich „das Blindenheim“ 
genannt werde allezeit (v. 32 sqq.). Der Scherz lockert die sonst allzu herbe Kritik. Denn auch 
wenn die Iren recht hatten mit ihrer Feststellung, wenn ihr Logis in der Tat sich nicht für einen 
längeren Aufenthalt eignete: mußte nicht doch ihre Beschwerde zumindest als recht ungehörig 
erscheinen? Da waren die drei ungeladenen Gäste buchstäblich hereingeschneit, froh um ein 
Dach über dem Kopf; dann waren sie, aller guten Sitte vergessend, einfach dageblieben, und nun 
erdreisteten sie sich, das Haus des Bischofs mit dem ihrigen zu vergleichen, und damit nicht 
genug, mit dem Hause, das man ihnen als vorübergehende Bleibe zugewiesen, nicht nur unzu­
frieden zu sein, sondern bezüglich der von ihnen geforderten besseren Wohnung auch noch 
höhere Ansprüche zu stellen: hell und sonnig vor allem solle es sein, verschließbar natürlich mit 
Schloß und Riegel, aber auch eine vertäfelte Decke wünschten die Herren und bunte Teppiche 
dazu. Hartgar muß ein großzügiger und gütiger Mann gewesen sein, wenn er solchen Leuten 
nicht einfach die Tür wies: wen hätte die Unverschämtheit der Fremden nicht geärgert?

Für Sedulius und seine Gefährten sahen die Dinge freilich anders aus: „Wirklich, glaub“ mir: 
das ist kein Haus für Gelehrte!“:

non haec apta domus, crede, sophistis

2 Man vergleiche etwa mit Europae sidus v. 10 den pharus Europae in dem Epenfragment Karolus Magnus et Leo papa 
v. 169.

3 Sedul. Scott, carm. 4.



sagen sie (v. 28) in dem eigenartigen, etwas nachsichtig belehrenden Ton, der in diesem Gedicht 
mitschwingt. Natürlich lag in diesem Tone selber eine Unverschämtheit oder mußte doch von 
Hartgar als eine solche empfunden werden. In den Augen der Iren, die von der ihnen vertrauten 
kirchlichen Organisation her in einem Bischof wohl den Inhaber der höheren Weihebefugnis, 
nicht aber den Inhaber der Jurisdiktion in seiner Diözese oder gar den Kirchenfürsten zu sehen 
gewohnt waren (woran sie sich dann allerdings sehr rasch gewöhnten — zu ihrem Vorteil), in 
ihren Augen stand der Bischof in der Hierarchie nur um ein weniges über dem gewöhnlichen 
Geistlichen und allemal noch unter einem Abt; da mochten sie, die immerhin auch die Priester­
weihe empfangen hatten4, wohl ein kollegiales Auf-die-Schulter-klopfen für erlaubt ansehen. 
Sicher aber ist, daß sie sich sophistae oder (v. 44) sophi nannten, an anderer Stelle wohl auch als 
docti bezeichneten. Daß die erstgenannten griechischen Termini nur Synonyma des letzteren 
sind, die entweder des Metrums wegen oder weil die Iren nun einmal gern mit ihren Griechisch­
kenntnissen prunkten, verwendet wurden, ist klar, doctus aber — und dann natürlich auch die 
Synonyma - werden bei Sedulius nicht in dem üblichen Sinne als Bezeichnung persönlicher 
Fähigkeiten oder persönlicher Kenntnisse gebraucht; sie sind vielmehr, als Selbstbezeichnung 
des Sedulius und seiner beiden Landsleute verwendet, nichts anderes als Übersetzungen des 
altirischenßli. Die Fremden geben sich somit als Angehörige des auf dem Kontinent unbekann­
ten spezifisch irischen (oder vielmehr keltischen, aber nur bei den Iren so genannten) angesehe­
nen Standes der filid, der Gelehrten unter den Laien gegenüber demjenigen der altheidnischen 
Druiden, die im christlichen Irland im Stande der Kleriker, insbesondere der Mönche fortlebten, 
zu erkennen. Zur Zeit des Sedulius hatten die filid längst den gesellschaftlich abgesunkenen 
Stand der Barden aus seiner Stellung am Hof der Könige und Hochkönige verdrängt und neben 
ihren althergebrachten Aufgaben auch die Tätigkeit des offiziellen Hofdichters an sich gezogen. 
Zu diesem angesehenen Stande der Gelehrten und Dichter gehörten Sedulius und seine Ge­
fährten.

Es geht hier nicht um ein mehr oder weniger belangloses biographisches Detail. Die Feststel­
lung, daß Sedulius Scottus fili, daß er in altkeltischer Bildungstradition aufgewachsen war, darf 
bei der Betrachtung seines Werkes nicht außer acht gelassen werden; denn es wäre zumindest 
überraschend, wenn ein Mann, der sich, wiewohl der lateinischen Sprache und Dichtkunst 
mächtig, auch in der ihm fremden Welt des Frankenreichs sich als fili bezeichnet und aus seiner 
Zugehörigkeit zu diesem Stande gewisse Rechte folgert und fordert, dann in seiner Dichtung 
eben dies sollte vergessen und verborgen haben. Die Frage ist wohl nur, wie sich in des Sedulius 
erhaltenen Dichtungen die von ihm festgehaltenen altkeltischen Bildungstraditionen seiner Hei­
mat mit denjenigen der lateinischen Welt verbinden oder, richtiger vielleicht, in welcher Weise 
die ihren Ursprüngen nach so grundverschiedenen Bildungselemente aufeinander treffen, in 
welchem Verhältnis sie zueinander stehen.

Man weiß seit langem, daß Sedulius sich in formaler Hinsicht mit den Traditionen der lateini­
schen Dichtung wohlvertraut zeigt5. Mit der Beherrschung der Sprache verbindet sich in stilisti­
scher Hinsicht eine maßvolle Anwendung der Imitation antiker Autoren — Vergils, Ovids vor 
allem; die beobachteten Anklänge an Fortunatus scheinen mehr zufällig zu sein - in ihrer schlich­
testen Form, nämlich als unmittelbare Übernahme von Versen (ausnahmsweise) oder von Vers­
tehen, die nur dem Schmuck der Rede dienen. Auch das Spiel mit Namen und Begriffen aus der 
antiken Mythologie nebst solchen aus der Bibel und sonstiger christlicher Überlieferung gehört 
zum gleichsam selbstverständlichen Bestände der lateinischen Dichtung des Sedulius, die sich

4 doctos grammaticos presbiterosque pios carm. 3,14. Vgl. Düchting S. 35 mit Anm. 41.
5 Eine ausführliche Untersuchung liegt nunmehr vor in der Studie von Jean Meyers, L art de l etnprunt dans la poesie de 

Sedulius Scottus. Bibliothèque de la faculté de philosophic et de lettres de l’université de Liège, fase. 145 (Liège 1986).



insoweit durchaus dem Rahmen der karolingischen Poesie einfugt. Dazu kommt die Beherr­
schung der häufigeren poetischen Formen: des Distichons und des Hexameters sowie der sap- 
phischen Strophe als der bevorzugten Maße; andere, wie der katalektische Asklepiadeus oder 
Rhythmen wie ein Siebensilbler mit fallendem Schluß werden vereinzelt angewendet. Insgesamt 
ist der Umgang mit lateinischer Metrik so sicher, daß ein Kenner vom Range Wilhelm Meyers 
den Sedulius - übertreibend, weil es sich um kein wesentliches Merkmal handelt, aber nicht 
ohne Grund - einen Verskünstler hat nennen können6. Die äußere Form der Gedichte entspricht 
somit durchaus7 dem Üblichen. Das Gewand der Dichtung ist in sich einheitlich und rein 
„lateinisch“.

Was auffällt und von jeher aufgefallen, wiewohl nicht hinlänglich erklärt worden ist, betrifft 
den Inhalt der Gedichte, ihre Gegenstände und deren Auffassung zum einen, die Vorstellungs­
welt des Dichters zum anderen. Nach Lage der Dinge muß es sich bei diesen fremdartigen 
Zügen um die vermuteten Elemente keltischen Ursprungs, die charakteristischen Merkmale der 
yih'-Dichtung handeln. In der Tat stimmen die Gegenstände zu dem, was wir von der fili- 
Dichtung aus anderen Quellen wissen. Für den vorliegenden Zweck genügt es, auf die wichtig­
sten Erscheinungen dieser Art hinzuweisen. Am klarsten lassen sich die Verhältnisse an den 
zwölf Gedichten erkennen, die aus der Zeit des Aufenthalts bei Hartgar in Lüttich stammen 
(carm. 1-11 und 17)8, obwohl auch diese nicht ganz unproblematisch sind.

Vielleicht das älteste auf dem Kontinent verfaßte Gedicht des Sedulius liegt in carmen 3, 1-20 
vor. In einer ungewöhnlichen Beschreibung des Wintereinbruchs mischen sich Naturnähe, 
Erlebnisbericht und realistische Darstellung mit einer seltsamen Neigung zum Hinübergleiten in 
die Unbewegtheit des an die zeitliche Abfolge nicht gebundenen Bildes. Sedulius knüpft an die 
Beschreibung die Bitte um seine und der zwei Gefährten Aufnahme bei Bischof Hartgar9. Von 
dem Preis- und Dankgedicht an Hartgar, carm. 1, war oben bereits die Rede. Man erkennt 
überdies, daß es dem Dichter um mehr ging als um den Dank für die gastliche Aufnahme. Der 
festlich gestimmte Ton, der kunstvolle Aufbau10, für den sich in der Dichtung der Zeit so leicht 
keine Parallele wird finden lassen, und der Überschwang des Lobpreises stehen in keinem 
Verhältnis zu dem Vorgang der Inkorporation von Geistlichen in eine andere Diözese. Für 
Sedulius und seine Gefährten bedeutete die Aufnahme durch Hartgar nicht mehr und nicht 
weniger, als daß sie, die heimatlos gewordenen filid, in dem Lütticher Bischof ihren neuen Herrn 
gefunden hatten:

per te Scottigenis requies praestatur egenis: 
gaudens, alme pater, hos pietate foves. (1,39 q.)

Das Gedicht ist nicht in erster Linie rückschauender Dank, es leitet vielmehr einen neuen 
Abschnitt im Leben des Dichters ein, den dieser, dem Amte des fili am Hof seines Herrn gemäß, 
mit dessen feierlichem Preise beginnt.

Zu den Aufgaben des fili gehörte es, die wichtigeren Ereignisse im Leben seines Gönners mit 
seiner Dichtung zu begleiten. In carmen 2 begrüßt Sedulius den von einer Reise zurückkehren­
den Bischof. Man muß annehmen, daß ein entsprechendes Gedicht, das Hartgar zugedacht war, 
als er die nicht näher bestimmte Reise antrat, verloren ist. Als nämlich Hartgar zur Winterszeit

6 Wilh. Meyer, Gesammelte Abhandlungen II (1905), S. 352.
7 Eine Ausnahme, carm. 80, ist anders zu erklären.
8 Düchting S. 27 ff.
9 Düchting S. 35 drückt sich etwas vorsichtiger aus, weil er den literarischen Charakter des Gedichts betont und die 

Verse 21-24 anders erklärt, gegen Jarcho, Speculum 3 (1928) S. 537.
10 Den Zahlensymbolikern zu Anfang der siebziger Jahre ist dieses Stück entgangen; was hätte sich nicht an die 

Komposition der 4 + (16 — 1) (oder 3x5?)+ 4+1 Distichen an Spekulationen knüpfen lassen!



eine Reise nach Rom antrat, carm. 5, widmete ihm sein fili ein Propemptikon. Des Bischofs 
langes Fernbleiben — er kehrte erst im Hochsommer des folgenden Jahres zurück — veranlaßte 
den zu Hause gebliebenen fili, ein Gedicht von 40 Distichen, carm. 6, das die Sehnsucht der 
Daheimgebliebenen, insbesondere die des fili, nach dem in der Ferne Weilenden ausdrückt, zu 
verfassen. Er fordert den Bischof zurück von der „Tochter Sion“, von Rom, vom Tiber, von 
Italien selber, und heißt ihn im Namen der ganzen Diözese Lüttich willkommen11. Ein drittes 
mit derselben Reise zusammenhängendes Gedicht, carm. 7, mit 160 Versen das umfangreichste 
des Sedulius überhaupt, begrüßt den heimgekehrten Bischof und berichtet bei dieser Gelegen­
heit, daß er nicht als Pilger, sondern im Auftrag Kaiser Lothars I. nach Rom gereist war.

Zeitereignisse anderer Art spiegeln sich in carmen 8, einem Preislied auf Hartgar, diesmal aus 
besonderem Anlaß gedichtet. Der Bischof war mit einer Schar Bewaffneter ausgerückt, um 
einen Haufen eingefallener Normannen zu vertreiben; der fili feiert den glücklich zurückgekehr­
ten Hartgar als Schützer seines Volkes.

Eines der besonders charakteristischen Gedichte, die Lage der Iren in Lüttich wie ihren Stand 
als filid kennzeichnend, ist carmen 9, ein Bitt- oder vielmehr Bettelgedicht. Sedulius und seine 
Gefährten, die in völliger Abhängigkeit von ihrem Gönner leben, werden von Hunger und 
Durst wie von einer grausamen Bestie gequält und bitten Hartgar um Hilfe. Wie in einem 
zusätzlichen Verspaar gesagt wird, erregt die originelle und humorvolle Art der Bitte die Heiter­
keit des Bischofs, der sogleich den Wunsch seiner Schützlinge erfüllt.

Derselben Gruppe von Bitt- oder vielmehr Bettelgedichten gehört carmen 10 an, in welchem 
der Dichter dem Hammel, den er dem bischöflichen Gönner entlockt hat, klarzumachen sucht, 
daß das Opfer seines Lebens für ihn, den fili, nicht nur deshalb freudvoll sein werde, weil er, der 
Hammel, mit seinem Fell den Gelehrten und Poeten zu wärmen die Gunst habe, sondern ihm 
selber den größten Vorteil, ja die Unsterblichkeit verschaffen könne, einmal, weil er vielleicht 
als Aries an den Himmel versetzt würde, auf jeden Fall aber mit seiner Haut als Pergament die 
unsterblichen Verse des Dichters aufzunehmen vermöge.

Das sind alles Themen, die ganz zweifellos in der Jih'-Dichtung üblich waren. Nicht so sicher 
läßt sich dies von dem carmen 11 behaupten, einem Weihnachtslied, das sich dadurch von 
Dichtungen, die aus demselben Anlaß verfaßt und auf uns gekommen sind, unterscheidet, daß 
der Dichter die am Feste Teilnehmenden mit Personen der ersten Weihnacht glcichsetzt, sie wie 
in einem Spiel in bestimmten Rollen auftreten läßt. Der Bischof wird auf solche Weise als der 
heilige Joseph, der Nährvater des Jesuskindes, vorgestellt, die drei Iren, Sedulius und seine 
Gefährten, stellen als die „Weisen aus dem Abendlande“ gleichsam das zeitgemäße Gegenstück 
zu den magi ex oriente dar. Die Deutung oder das gedankliche Spiel ist der festländischen 
Literatur fremd; an eine wirkliche szenische Darstellung ist sicher nicht zu denken. Auf der 
anderen Seite läge es wohl nahe, sich vorzustellen, daß im christlich gewordenen Irland der fili 
auch christliche Feste mit seiner Dichtung begleiten sollte oder konnte. Daß Zeugnisse hiefür zu 
fehlen scheinen, besagt wenig. Da es aber einstweilen allem Anschein nach keinen Hinweis dafür 
gibt, daß eine derartige Deutung oder ein derartiges Hineinnehmen von Zeitgenossen ins bibli­
sche Geschehen vorkommt, wird man zumindest dieses wesentliche Element des Gedichts als 
dem Sedulius Scottus eigen anzusehen haben, womit der Zusammenhang mit derJi/i-Dichtung 
offen bleibt12.

11 Düchting S. 49 nimmt auch hier nachträgliche, d.h. nach der Rückkehr Hartgars erfolgte Abfassung an. Die 
Verhältnisse liegen ähnlich wie in dem oben Anm. 9 genannten Fall.

12 Nicht gerade als Parallelfall, aber hinsichtlich der Kühnheit einer auf die Gegenwart bezogenen Exegese ließe sich 
das berühmte Hammelgedicht (carm. 41 de quodam verbece a cane discerpto) ansehen, in dem auch das „Opfer des 
Hammels“, wiewohl behutsam und eher parodierend mit dem Opfer des Lammes in Beziehung gesetzt wird; vgl. dazu 
Düchting S. 139 ff. Aber das sind vielleicht doch Eigenheiten, die auf Rechnung des Sedulius kommen.



Natürlich erscheint der fili, der das Leben seines Herrn in den mannigfachsten Ereignissen 
begleitet hat, auch bei dessen Tod und Begräbnis. Bei Sedulius findet sich dafür ein ebenso 
schönes wie lehrreiches Beispiel in carmen 17, der Totenklage für den plötzlich verstorbenen 
Hartgar. Da planctus und speziell Totenklagen auch in der lateinischen Literatur zu den häufigen 
Erscheinungen gehören, müßte sich ein Unterschied in der Behandlung oder Auffassung des 
Stoffes erkennen lassen, sofern ein solcher besteht. Dabei ist zu bedenken, daß Sedulius, der sich 
der lateinischen Sprache und Verstechnik bedient, auch in stilistischer Hinsicht sich an die im 
Raum des Lateinischen üblichen Ausdrucksformen weitgehend anschließt, von vornherein nur 
einen geringen Spielraum für etwaige Eigenheiten hatte.

Der planctus auf Hartgar ist so aufgebaut, daß zwei nach Gewicht und Umfang ungleiche 
Glieder gleichsam um ein Angelstück angeordnet erscheinen. In den ersten sechs der insgesamt 
zwölf sapphischen Strophen ruft der Dichter auf zur Klage um den verstorbenen Bischof und 
weist auf den Schmerz hin, der Franzien, Irland, Rom und Italien ergriffen habe. Arm und reich, 
Geistlichkeit und Laien, jung und alt, Männer und Frauen sollen klagen, Sonne und Gestirne 
und alle Elemente sollen um den Heimgegangenen trauern. Nachdem die Klage sozusagen 
geschlossen und mit einem Hinweis auf das überraschende Hinscheiden des Bischofs der Über­
gang zu einem neuen Gedanken erfolgt zu sein scheint, folgt als siebte Strophe der Wehruf des 
Dichters selbst, der sein persönliches Leid beklagt und sich so ganz allein all den anderen 
Klagenden gegenüberstellt, die er zur Totenklage aufgerufen hat: den Völkern Europas, allen 
Schichten, Ständen, Geschlechtern, Altersstufen, der ganzen Bevölkerung, dem ganzen Uni­
versum:

Heu mihi flenti misero poetae, 
vix queo verbis resonare maestum 
corde conceptum misero dolorem.

Heu, bone Christel

Die folgenden Strophen, der kürzere zweite Teil, reden von der Freude im Himmel über den 
neuen Heiligen.

Wie ungewöhnlich, wie fremdartig in diesem Gedicht das persönliche Hervortreten des Dich­
ters, das Hinausrufen seiner, des Poeten, Klage ist, ließe sich in einem Vergleich mit dem 
vielleicht nächststehenden planctus, der Totenklage des Patriarchen Paulinus von Aquileia um 
den Markgrafen Erich von Friaul aus dem Jahre 799 zeigen. Obwohl der Klagende nicht, wie 
hier, ein einfacher Geistlicher ist, sondern der Patriarch, der dem Tod des Jüngeren seine Klage 
weiht, und obwohl er dem Toten so nahe gestanden war wie wenige, tritt er doch ganz zurück 
hinter die Pflicht und die Würde seines Amtes. Es ist, was man bei Sedulius antrifft, mehr als das 
bekannte Selbstbewußtsein der Iren, das sie auf dem Kontinent so leicht unbeliebt machte. Es ist 
auch mehr als ein persönliches dichterisches Selbstbewußtsein, das man, als eine ingesamt recht 
früh wirkende Erscheinung in dieser Zeit, konstatieren könnte. Es ist der fili, dem es obliegt, 
seinen Herrn und Gönner zu beklagen, und der diese Aufgabe erfüllt - nicht nur, weil er, was 
man vielleicht nicht ganz vergessen sollte, mit dem Tod des Gönners auch seine Existenz 
verliert.

Sedulius scheint, nachdem er Hartgars fili gewesen, in etwa so, wie er es aus seiner Heimat 
kannte, zunächst dieselbe Lebensform bei Bischof Franco beibehalten, dann das gleiche bei 
verschiedenen, zumeist weltlichen Herren mit wechselndem Glück versucht zu haben. So keh­
ren auch die Motive seiner Dichtung beijedem neuen Herrn wieder oder zeigen doch sehr große 
Ähnlichkeit miteinander. Davon ausgenommen sind nur die eigentlich persönlichen, worunter 
sich so köstliche Texte wie das — an Horaz (serm. 1,6,122 sqq.) erinnernde, doch durchaus nicht 
von diesem abhängige — carm. 74 (Aut lego vel scribo) oder die besonders wertvollen originellen 
Verse (carm. II 41 de quodam verbece a cane discerpto) finden. Die Ji/i-Dichtung selber, auf die es



hier ankommt, ist wahrscheinlich sehr konventionell gewesen, woher der stark formelhafte Zug 
in vielen Stücken des Sedulius sich erklären würde.

Besonders auffällig ist der vergleichsweise hohe Anteil von Preisliedern für geistliche und 
weltliche Herrn: (außer den genannten) solchen an Hartgars Nachfolger Franco, vielleicht an 
Adventius von Metz, sodann für Karl den Kahlen, Lothar I. und IL, für die Kaiserin Ermingard, 
für deren Tochter Berta, für den Markgrafen Eberhard von Friaul und andere, nicht selten mehr 
als eines für dieselbe Person. Mit antiker Panegyrik haben sie wenig oder nichts zu tun, und in 
der karolingischen Dichtung stehen sie zwar nicht völlig vereinzelt, wirken aber doch in man­
chem fremdartig und nehmen vor allem ihrer Häufigkeit wegen eine besondere Stellung ein. 
Ungewöhnlich ist auch, daß in einem Gedicht eine besondere Nähe und Vertrautheit mit der 
Familie des durch die Dichtung gefeierten Fürsten zum Ausdruck kommt, wie es in dem 
planctus des Sedulius auf den im Kindesalter verstorbenen Sohn des Markgrafen Eberhard von 
Friaul (carm. 37) geschieht, in dem Sedulius tröstend darauf hinweist, daß ein weiterer Spröß- 
ling ja schon zu erwarten sei:

nec desperamus, quod vobis altera proles
aurea nascetur mox renovante deo. (37,19sq.)

In der festländischen karolingischen Dichtung ist solches kaum denkbar.
Die Gedichte, die hier als dem fili eigen betrachtet worden sind, zeigen auch im einzelnen 

gewisse Eigentümlichkeiten, welche die Vorstellungswelt des Dichters oder vielmehr die seiner 
keltischen Heimat betreffen.

Eines der seltsamsten und auffälligsten Merkmale der Dichtung des Sedulius ist der Gebrauch 
von Farbbegriffen, durch welche nichtkörperliche Eigenschaften bezeichnet werden; sie sind 
von den letzteren völlig unabhängig und stehen zuweilen geradezu in Gegensatz zu diesen. 
Umgekehrt können auch Gegenstände oder Lebewesen von feststehender und eindeutiger Farbe 
an Stelle dieser Farbe genannt und ihrerseits in übertragenem Sinn gebraucht werden. Vorzugs­
weise handelt es sich um die Begriffsfelder von Schwarz und Weiß; ob und inwieweit andere 
Farben in ähnlicher Weise Bedeutung haben, wäre zu untersuchen. An sich ist der metaphori­
sche Gebrauch von Farbbegriffen durchaus bekannt und verbreitet, man findet ihn vermutlich in 
allen Sprachen und Kulturen, und daran mag es liegen, daß die bei Sedulius Scottus sehr 
auffällige, zu Dutzenden anzutreffende Erscheinung kaum Beachtung gefunden hat.

„Weiß“ mit seinen Synonymen ist eine auszeichnende Farbe. Sie kann alles bezeichnen, was 
gut und lobenswert ist, und darum auch alles, was dem Sprechenden nahe steht und seiner Sym­
pathie teilhaftig wird13. Schwarz ist alles Bedrohliche, Feindselige und Böse. Die jeweiligen 
Begriffe werden sowohl durch eigentliche Farbbezeichnungen ausgedrückt als auch durch Ge­
genstände oder Lebewesen, deren Nennung die Vorstellung einer entsprechenden Farbe er­
weckt; Unterschiede zwischen der Verwendung der eigentlichen und der uneigentlichen Farbbe- 
griffe scheinen nicht zu bestehen. So ist die Mannschaft, welche mit Bischof Hartgar gegen die 
eingefallenen Normannen ausgerückt ist und sie verjagt hat, ein niveus coetus (8,17). Ebenso 
heißt es von einem Sieg des Markgrafen Eberhard von Friaul über die Sarazenen (39,29):

Franciae contra niveusque coetus 
torsit in hostes celeres sagittas.

Denselben Sinn haben niveae phalanges (39,16):
vosque Francorum niveae phalanges 
corde robusto comitantur

13 Es bedeutet eine Verengung, wenn Düchting S. 32 von biblischen Vorstellungen (vorzugsweise der Apokalypse) 
ausgehend, den Begriff niveus im übertragenen Sinn nur als „geistliche Weiße“ deutet.



oder 66,21 in dem Begrüßungsgedicht, mit dem Sedulius den von einer erfolgreichen Unterneh­
mung gegen die Normannen heimkehrenden Bischof Franco von Lüttich feiert:

Intuens vestras niveas phalanges 
fugit ad naves . ..

Wie weit sich die Farbmetapher vom wörtlichen Sinn lösen kann, wird besonders klar an einem 
Beispiel, wo beide nebeneinander stehen. So heißt es von dem geraubten und geopferten Ham­
mel 41,29:

veliere qui niveo niveisque micabat ocellis 
fortis et in pugna victor inormis erat

während der Räuber, der das edle Tier entführt, als
terribilis forma, vultu piceusque maligno

beschrieben wird (41,45).
Gleichbedeutend mit niveus ist splendidus; in einem Preislied auf Karl den Kahlen wird von den 
Normannen gesagt 12,40:

ähnlich 28,30:
Nortmannusque tremens splendida castra timet,

allophylos contra splendida castra movens (seil. Karolus).

Dasselbe bedeutet cygneus.
In Bezug auf einen Sarazenensieg Ludwigs des Frommen heißt es 25 b,29:

cignea turba stetit Francorum belligerantum 
contra corvigenas cignea turba stetit.

Man sieht, daß das Gegenstück des Schwans sowohl der Farbe wie auch der Bedeutung nach der 
Rabe ist (cornix, cornigena, auch mit dem Fremdwort corax); umgekehrt ist columba Synonym zu 
cignus in dem Gedicht über die Lügner 55,1 :

omnis mendosus corvos facit esse columbas.

Die Beispiele ließen sich beträchtlich vermehren. Ob und inwieweit andere Farben in ähnlicher 
Weise übertragen und mit besonderem Sinn erfüllt werden, wäre zu untersuchen. Feststeht, daß 
ein Gebrauch von Farbbegriffen, wie man ihn bei Sedulius dem Iren so häufig antrifft, sich in der 
lateinischen Bildungswelt fremd ausnimmt.

Eine eingehende Interpretation der Gedichte des Sedulius Scottus unter dem Gesichtspunkt 
derJiE-Dichtung ließe vermutlich folgendes erkennen: Wie bereits gesagt, ist das Gewand der 
Dichtung einheitlich der lateinischen Bildungswelt entnommen. Diese Hülle läßt sich in der 
Regel ziemlich sicher abheben von dem poetischen Kern der einzelnen Gedichte. Man wird 
vielleicht da und dort das nur Persönliche als den wesentlichen Teil des Werkes ansehen müssen. 
Zumeist aber wird nach der Abhebung der „lateinischen Hülle“ die Dichtung eines Mannes zu 
Tage treten, der trotz seiner Fähigkeit, sich als Dichter der lateinischen Sprache und der dazuge­
hörigen Elemente zu bedienen, doch sein Leben lang fili geblieben ist, fili durch und durch. Dies 
aber bedeutet, daß wir in dem stattlichen Corpus von über achtzig Gedichten, die wir von 
Sedulius Scottus noch besitzen, einen bisher unerkannten Schatz in Händen haben, nämlich 
einen umfangreichen Rest altkeltischer, altirischer Ji/f-Dichtung, einer Dichtung, von der wir 
genug wissen, von der wir aber, da sie mündlich war, insgesamt nur wenig und das zumeist erst 
vom 12. Jahrhundert an direkt kennen. Die carmina des Sedulius Scottus bilden den mit Abstand 
größten Schatz jener alten fili-Poesie - freilich in lateinischem Gewände.



A REGISTER OF ELECTIONES OF MANUSCRIPTS OF CORPUS CHRISTI 
COLLEGE, CAMBRIDGE, 1440-15171.

C.C.C.C.MS. 232 records the bequest of Thomas Markaunt, Fellow of Corpus Christi, who 
died in 1439, and the gift or bequest ofjohn Tittleshall, Master of the college from 1432 to 1443. 
These two benefactions were not confined to the library: it was explicitly ordained that the 
books should be entrusted to Fellows of the college, according to a system of electio, or selection, 
by individuals for a year at a time2. Markaunt’s books, amounting to seventy-five volumes, 
were listed in a neat, detailed and numbered catalogue in the first (parchment) quire ofMS. 232, 
after related documents which set out rules for borrowing3. The remaining six quires (paper) of 
this MS. contain, on fos. 18r-123r, lists of Markaunt’s books under the names of their borrow­
ers, entered contemporaneously, year by year4 * *. After the electiones of 1458 is inserted the catalo-

1 I am greatly obliged to the Librarian of Corpus Christi College, Professor Page and to the Master and Fellows of the 
college, for facilities to consult the manuscripts. I must also express very warm thanks to my wife and the following 
friends for information, criticism, and advice: Mrs. Catherine Hall, Dr. Roger Lovatt, Professor R. I. Page, and Miss 
Jayne Ringrose.

Abbreviations used in footnotes

Brooke, Gonville
BRUC
BRUO
CAS
CBST
James, Cat.

Ker, All Souls 
Ker, BLR

C. N. L. Brooke, A history of Gonville and Caius College (Cambridge 1985).
A. B. Emden, A biographical register of the University of Cambridge, to 1500 (Cambridge 1963).
Idem, A biographical register of the University of Oxford, to 1500. 3 vols. (Oxford 1957—59). 
Cambridge Antiquarian Society.
Cambridge Bibliographical Society Transactions.
M. R. James, A descriptive catalogue of the mss. in the library of Corpus Christi College, Cambridge. 2 vols. 
(Cambridge 1912).
N. R. Ker, Records of All Souls College Library 1437-1600 (Oxford Bibliographical Soc. 1971).
N. R. Ker, “Oxford college libraries in the sixteenth century”, Bodleian Library Record VI.3 (1959),
pp. 459-515.

Ker, Med. Lov. N. R. Ker, “Oxford college libraries before 1500”, Med. Lov., pp. 293-311.
Ker, Med. Studies N. R. Ker, “The books of philosophy distributed at Merton College in 1372 and 1375”, Medieval 

studies for J. A. W. Bennett, ed. P. L. Heyworth, (Oxford 1981) pp. 347-94.
Lovatt, Peterhouse Roger Lovatt, “The first century of the college library”, Peterhouse Record 1983—4 (Cambridge 1984), 

pp. 60—73.
Med. Lov. The universities of the late Middle Ages, ed. S. Ijsewijn and J. Paquet. Mediaevalia Lovaniensia, Series I

Studia 6. (Louvain 1978).
Powicke, Merton F. M. Powicke, The medieval books of Merton College (Oxford 1931).

2 For the division common in academic collections between books confined to the library and those intended for 
circulation see Powicke, Merton, pp. 5-6 and passim, and Ker, Med. Studies, pp. 293-6. For Gonville Hall see Brooke, 
Gonville, p. 34 and n. 64.

3 MS. 232 fos. 5r-8r, numbered from 1 to 76 in arabic numerals, without any no. 30 (seemingly omitted in error at 
the turnover of fo. 6). Besides the title or short title of each work in a volume this added the incipits of the second and 
penultimate folios of each volume. A contemporary list of the same books re-arranged roughly by subject sets a price on 
each volume, to a total of£ 104. 12s. 3d. (fos. 9r—lOv).

4 Collation: l12 (wanting 4) parchment, the rest being paper, 24, i®, 424, 5®, 620, 724. An exceptional amount of dirt
and discoloration on fos. 44r, 67v, 68r, 95v, 96r shows that the quires of which these are outside pages were not
immediately sewn together.



gue of the dozen books which Dr. John Tittleshall gave. He was the Master of the college who 
had received Markaunt’s legacy on behalf of the college on 1 August 1440, and perhaps this 
inspired him to make similar disposition of his books. At some time before he died in 1446 - 
maybe when he retired from the Mastership in 1443 - he made over his books to the college; but 
it was only in 1458 that the college made the existing record of their titles in MS. 232 and put 
them into circulation with Markaunt’s books. They are catalogued in MS. 232 (fo. 35 v) after the 
fashion of the Markaunt catalogue. On fo. 36 are the electiones of 1458: Master and Fellows each 
took one or more Tittleshall books - eleven in all5.

These catalogues of the two benefactions were printed long ago6, but nobody has published 
either the rules to govern the electiones, written on fos. 1 r-3r of MS. 232, or the loan-lists on fos. 
18r-123r.

The latter tell us which Markaunt and Tittleshall books were ‘elected’ by which individuals 
year by year until 1517. To transcribe the annual lists is laborious; even to read them is tedious. 
Nevertheless, the fact that a register was maintained continuously for seventy-eight years de­
serves the attention of scholars. Although most of the borrowed books have vanished in the last 
five centuries, in MS. 232 the college retains the record of their borrowers until 15177. I do not 
know any English record of electiones, in the sense of distributions to individuals, which covers 
such a stretch of years as this. So exceptional a survival as this must surely shed welcome light 
on the reading habits of Corpus Christi scholars at a crucial stage in intellectual history. And 
cannot our reflexions on this document be applicable to other colleges and other universities in 
the same epoch8?

These were my first reactions to the register. On second thoughts the prospect clouded. 
Hardly any of the books survive. It would be rash to attempt a close analysis of mere lists of 
them and draw bold and far-reaching conclusions.

In the first place, the catalogues are of only two benefactions, one of moderate size, the other 
very small. They only purport to name some books which two Cambridge magistri early in the 
fifteenth century had chosen to acquire for themselves. The college also had books ‘confined to 
the library’. The Master and Fellows possessed books of their own.

Before we look at the annual distributions, a few words are called for on the donors and their 
gifts. Thomas Markaunt was probably born ca. 1382, became a Fellow of Corpus Christi in

5 Tittleshall no. 12 is not among them and appears in no later electio. Its proper place was in the archives, where it 
now is.

6J. O. Halliwell printed the Markaunt catalogue, adding the book-prices ‘with explanatory and historical observa­
tions’, CAS Publications, II (1862), pp. 15-20. It was reprinted, with a few errors corrected and others overlooked, by 
M. R. James, “The sources of Archbishop Parker’s collection of MSS.”, CAS Octavo publications, XXXII (1899), pp. 
76-82. James published the Tittleshall catalogue in his Cat. I p. 533. Both are summarized in BRUC, s. v., and will be 
re-edited in the forthcoming series of the British Academy, ‘Corpus of British Medieval Library Catalogues’ by Miss 
Jayne Ringrose.

7 There are no lists for 1450 and 1454. After the lists for 1453 is noted (fo. 31 r) ‘a. d. m°ccccliiii° sicut in anno 
immediate precedente’. After the Markaunt lists for 1500 there is no record of a Tittleshall distribution of that year.

Three Fellows described as custodes presided over electiones. Their names head the register annually until 1489 and 
again in 1516. The record for 1517 is headed (fo. 123r): ‘Memorandum quod a.d. 1517 21 die Octobris successerunt in 
custodia cistarum Byllyngforth et Markaunt de libris in collegio Corporis Christi M. Mareys, M. Morlaye, M. Du- 
placke, et magistri tarn custodes quam alii singuli elegerunt sibi eosdem libros et omnes quos habuerunt in anno priori’. 
This is followed, in another hand, by assignments to M. Cowper (? M. A. 1521), M. Parker (? M. A. 1524 or 1528) and a 
third master of four books assigned to others in 1516. Maybe entries for some later year were contemplated, but by this 
time the record was evidently collapsing.

8 At Paris the college of Sorbonne kept a register of loans, immeasurably larger, of which surviving parts span the 
same years as MS. 232 and more (1409-1529): Bibliothèque Mazarine MS. 3323. See Jeanne Vielliard, “Le registre de 
prèt de la bibliothèque du collège de Sorbonne au xv s.”, Med. Lov., pp. 276-92.



1413-4, became an M. A. and B. Th. of the university, and acted as senior proctor in 1417-8. He 
died in 14399. He may have played an active part in university affairs, but there is no evidence of 
his scholarly interests and pursuits other than his catalogue of books. John Tittleshall was 
considerably older than Markaunt (born ca. 1366?) and is no better known. He was probably at 
Corpus Christi by 1394, and nearly forty years later became Master (1432-43). He was a Doctor 
of Theology. From 1427 he was rector of St. Bene't’s, the parish church which is on the 
doorstep of Corpus Christi and is in its gift. As with Markaunt, the catalogue of his books is 
virtually his only memorial10.

What sorts of book were included in the two benefactions? The short answer is: the majortiy 
were standard texts and commentaries with less formal books of pastoral instruction (e. g. 
Pupilla oculi of John de Burgo), and concordances, dictionaries, and elementary works on 
grammar. The interest of the Markaunt-Tittleshall books as a whole lies not in rareties, which 
are few, but in the fact that most of the books were commonplace, in the sense that they were 
found everywhere in fifteenth-century college book-lists. The paucity of legal works is 
noteworthy: none of the Fellows during the long period covered by the loan-book proceeded to 
a degree in law11. Markaunt’s list and Tittleshall’s each ends with an item which shows the 
concern of the owner with administration, and which was destined for the college archives, not 
for the lending library.

Coming to the evidence provided by the loan-register from 1440 to 1517, we note that Markaunt’s 
rules for lending were fairly faithfully but not strictly observed; for not all the books were 
distributed annually12. One may hope, then, that electiones in some degree reflect personal 
preferences. N o Fellow need borrow a book which he did not want. Books which were not useful or 
popular could be left in cista. The lists show that not everyone borrowed equal numbers of volumes. 
Some Fellows, doubtless, were slow readers, some fast. In 1445 the three custodes drew ten volumes 
apiece, whereas the Master and the five other Fellows were each responsible for seven. Sixty years 
later, when electiones habitually distributed fewer out of store, forty-six volumes were divided 
between six Fellows in parcels of 5, 9, 5, 7, 9, 11. But this does not tell us much.

What happened to the unborrowed books? A lending library is notoriously exposed to depre­
dations and deterioration. Scholars have remarked on the almost complete disappearance of 
other medieval loan-collections13. MS. 232, despite all defects, allows us to claim that the losses 
1440-1517 were relatively few.

For the eighteen years before the accession of Tittleshall’s books in 1458, the average distribu­
tion of Markaunt’s books was sixty-seven out of seventy-five volumes, and in 1458 not one had 
been permanently lost14. During the rest of the century only four books were recorded for the

9 BRUC pp. 390-91. College histories and Did. Nat. Biog. describe him as an antiquary. This seems to rest on the 
survival of‘Markaunt’s Book’ in the University Archives, Collect. Admin. 7, fos. 1-79, originally Markaunt no. 76. For 
additions made after the book was catalogued in 1440 see M. B. Hackett, The original statutes of Cambridge University 
(Cambridge 1970), pp. 309—10.

10 BRUC p. 589, which misdates as 1433 his vacation of the Mastership.
11 The total of Masters and Fellows in these years was forty-six, of which seventeen proceeded to become Bachelors 

of Theology and nine of these to become Doctors. The rest graduated only in Arts. This contrasts with the range of 
studies in Gonville Flail, as exemplified by books in its library.

12 According to the catalogue, no. 76 was to remain in the library, but the rule was occasionally transgressed.
13 Ker, BLR, p. 463; idem, All Souls, p. 5: ‘36, or perhaps 38, survive from the 1466 books [of All Souls]. .. All but 

one of them were either chained books from the first or were chained before the end of the fifteenth century.’; idem, 
Med. Lov., p. 294; idem, Med. Studies, p. 353; Powicke, Merton, p. 6. Viet. County Hist. Cambridge, III. p. 393 (on 
King’s Coll.); Lovatt, Peterhouse, p. 72.

14 Markaunt, no. 35, Ianuensis in suo Catholicon, never figures in the loan-register: the donor had provided in his will 
that it should be reserved (MS. 232 fo. 2v): “immobiliter concathenatur”.



last time. None of these was a major work. But besides the disappearance of a few books must 
be noticed a more significant feature of the register. Between 1458 and 1500 the annual loans of 
Markaunt books so far diminished as to produce an average of about fifty-five volumes over 
forty-three years. Between 1501 and 1517 Markaunt borrowings averaged only about thirty- 
two volumes a year15. Nor is this the whole story. For it conceals a sudden dip in 1508, when for 
eight years (1508-15) the annual average was about eighteen, followed by a sudden up-turn to 
forty-six in 1516. The dramatic decline in loans in the last decades of the register cannot be 
wholly or even mainly explained by destruction or wastage. Sixty of Markaunt’s seventy-five 
volumes were borrowed in the year 1500, and nine others of his collection were borrowed at 
least once during the years 1501-1517. 1 infer that already by the close of the fifteenth century 
many books which had once been in heavy demand were usually left in cista, unborrowed, 
unwanted. These particular pools of wisdom and learning lay stagnant; but as yet they had not 
drained away.

The inference from the dwindling lists of the sixteenth century is supported by the physical 
appearance of MS. 232. It looks as though the custodes were not much interested in promoting 
their wares. The fat quire of twenty-four leaves of paper which was brought into use in 1508 
offered ample space to record electiones for a good many years to come. When the register ended 
untidily in 1517, on fo. 9r of this quire, thirty-one pages were unused16. It seems probable that 
the system of supervised electiones was abruptly abandoned then or soon afterwards, and that, 
for one reason or another, nearly all the Markaunt and Tittleshall books were alienated or 
destroyed before the end of the sixteenth century.

Sixteenth-century sources are silent about the fate of these collections. John Leland, who 
visited the college about 1535, noted after his fashion a few works of scholarship which attracted 
his attention. Among them were the works of Boethius andjohn Damascenus, and Langton on 
the Pentateuch; also three treatises or libelli of John Wyclif De rebus sophisticis et dialecticis, and 
Sermones dominicales autore Waterton. These titles invite comparison with three items in Mar­
kaunt’s catalogue (nos. 17, 7, 45) and one in Tittleshall’s (no. 2)17; but they are now lost, like 
almost all the rest. Matthew Parker, who had been Fellow and Master of Corpus Christi 
between 1527 and 1553 — a most critical time for English libraries — must have known what had 
happened to the older books of the college, but he left no account of it. His own magnificent 
bequest effaced the memory of the earlier library and obscured the fact that some books listed as 
Parker’s were in the college before his time.

Very few have survived to the present day. I have already noted two volumes which pertained 
to the archives and escaped destruction (Markaunt no. 76, Tittleshall no. 12). James Orchard 
Halliwell identified Markaunt no. 21, Liber diversorum tractatuum, with C.C.C.C. MS. 275. To 
this M. R. James added Markaunt no. 72, Liber de apocalipsi in gallicis, now C.C.C.C. MS. 394. 
Other survivals are Markaunt no. 72, Compendium veritatis theologice, now MS. 64 and Markaunt 
no. 31, Brito, now MS. 479. I have identified no others.

Can the register be taken to be a trustworthy record of the electiones, 1440-1517? A document 
of this sort, maintained by various scribes over many decades, is bound to show variations in the 
quality of its entries. The fact that some entries look more slovenly or were more heavily 
corrected in some years than in others does not, however, prove that these were the less careful

15 Markaunt, no. 67; Liber dictaminis with Tragedie Senece cum quibusdam litteris latinis et anglicis formatis, Rethorica dictandi 
magistri Thome de Novo Mercatu, etc., was on loan every year from 1440 to 1502. It did not surface again in the register 
until 1516.

16 MS. 232, fos. 123v-124r have lists of Masters and Fellows, 1516-53. The remaining twenty-nine pages are blank.
17 Collectanea, ed. T. Hearne (2nd ed., London 1770), IV p. 17. Cf. J. F. Carley, “John Leland and the contents of 

English Pre-Dissolution libraries; the Cambridge friars”, CBST, IX. II (1986) 90-100.



records. Fine calligraphy does not always denote a scrupulous recorder. But inevitably not all 
the Fellows chosen to distribute and to enrol the loans did their work with equal care. If, as is 
certain, the Markaunt-Tittleshall bequests became less important and less attractive to the Fel­
lows, especially after the advent of the printed book, the electiones mattered less. The register’s 
format degenerated into disorderly jottings and, save for a few examples of clear humanistic 
script, the standard of handwriting deteriorated.

Slack recording is implied (though not proved) when a loan to the Master or a Fellow in one 
year is missing from the register of the next year, but is assigned in the following year to the 
previous borrower. Dr. John Botwright, Master from 1443 to 1474, seems to have avoided 
presenting all his loans at each electio. (His outside activities must have often entailed absence 
from Cambridge.) Other uncertainties arise over the interpretation of the record. The custos, in 
describing a loan, may depart from the catalogue-description. Ultimately the confusion can 
often be resolved; but five books are listed at various times between 1477 and 1516 which 
seemingly were neither Markaunt’s nor Tittleshall’s. Again, the custos, or some other person, 
may delete an entry18 or add a note - “reportantur”, “non accepit” - undated and unexplained. 
But the custodes can hardly be blamed for not anticipating the puzzlement of curious scholars of a 
later century. All things considered, they may have done what was required of them fairly 
conscientiously.

To consider the contents of the borrowed books in relation to the men who borrowed them 
may seem an attractive pursuit; but the obstacles are practically insurmountable. In the first 
place, a single manuscript, as so often in medieval libraries, may contain distinct, disparate 
works. Markaunt’s catalogue set out to give their titles (for instance, no. 9 enumerates sixteen 
works of Augustine, and no. 12 is Ambrosius in Exameron et Augustinus in Enchiridion). By 
contrast, some less costly books are only vaguely described: Tittleshall no. 11 appears as Liberin 
papiro quo continentur plura. A book may have appealed to a reader for any one of its named or 
unnamed contents. Markaunt no. 21 fortunately survives (C.C.C.C. MS. 275). The catalogue, 
under the general title: Liber diversorum tractatuum, specifies sixteen works by name. In fact, there 
are twenty-one, in various hands, thirteenth to fifteenth century. Beginning with various devo­
tional works, including St. Patrick’s Purgatory and the life of St. Brendan, it continues with Sir 
John Mandeville’s journeys, an account of Prester John, the travels of the Franciscan Odericus in 
Asia, John de Grandisson’s life of St. Thomas Becket, and much besides. The loan-register 
shows that this volume was, not surprisingly, one of the most popular in the whole collection, 
borrowed in at least sixty-six years. But who shall say what portions were the favourite reading 
of this or that Fellow?

Above all, the almost total lack of complementary information about the Fellows precludes a 
meaningful survey of the loans on a personal basis. As a rule, we know little of their intellectual 
calibre or their scholarly interests, if any, beyond what it is possible to deduce from the titles of 
the books. Assiduity in learning cannot be measured by the number of borrowed books seen on 
a scholar’s bookshelf. Every age breeds its bookworms and its butterflies among library-users. 
Borrowing may be mark of an inquiring mind or an acquisitive instinct, a matter of habit or a 
gesture to impress one’s neighbours. The use of Markaunt-Tittleshall books probably varied in 
inverse proportion to the abundance and accessibility of college books in libraria and to the 
private resources of Master and Fellows. This collection, ‘frozen’ before 1450, could not reflect

18 A deletion or cancellation may signify the return of a borrowed book (at a date unstated), as in the fifteenth-century 
loan-book of the Vatican library (ed. Maria Bertela, I due primi registri di prestito della Biblioteca Apostolica Vaticana, 
[Codices e Vaticanis selecti, XXVII. 1942]) - and compare the practice in the library of the Sorbonne - but in our 
MS. 232 it is not certain that deletions always signified the same. Sometimes a deleted title appears below in another 
Fellow’s list of loans for the same year.



later changes of taste. It cannot have conveyed the same message to successive generations of 
fellows. Furthermore, irrespective of any decline in the relevance of certain books to current 
intellectual movements, it was to be expected that this tiny college — only four to eight Fellows 
at one time - would pass through periods of stagnation and periods of vigour and revival when 
more Fellows exploited more fully the books at their disposal. To determine the reason for these 
fluctuations is impossible. The register enables us to do little more than indicate some of the 
books which continued to be in frequent demand.

We must reconcile ourselves to the fact that few Fellows of Corpus Christi in this period made 
a great mark in the university or in the world at large. Early in the sixteenth century Dr. 
Thomas Cosyn, who as Fellow had once been senior proctor and perhaps chancellor of the 
university, held the office of Lady Margaret lecturer in theology (1504—6) while Master of the 
college, and Fellows of the college were chosen to be university preachers in four years between 
1507 and 1516. Looking at the whole duration of the register, seventeen out of forty-six gradu­
ates in arts proceeded to a bachelor’s status in theology. Of the forty-six Fellows twenty-two 
ended their lives as beneficed clergy residing in their parishes19. This fairly strong trend towards 
pastoral work agrees with the evidence of extensive borrowing of sermon-literature from the 
loan-collections20. But there are no signs of direct influence on Markaunt and Tittleshall or on 
their beneficiaries in Corpus Christi of any particular books which passed through their hands.

The deficiency is high-lighted by an example from Oxford of the kind of evidence we 
desiderate. Thomas Cyrcetur of Merton College was roughly contemporary with Thomas 
Markaunt, and collected theological works to which he added notes and compilations of his 
own. He was B. Th. by 1417, became a prebendal canon of both Wells and Salisbury, and died 
in 1453. A certain amount is known about his activities and tastes. To Salisbury he bequeathed 
no less than twelve surviving books. From the citations and comments in these volumes Dr. 
Robert Ball has shown what use Cyrcetur made of certain works: they include Gregory the 
Great’s homilies on the gospels, the Opus imperfectum on Matthew by the Pseudo-Chrysostom, 
the De veritatibus theologie attributed to St. Thomas and others, Parisiensis (W. Peraldus) De 
viciis, John de Burgo, Pupilla oculi. His annotations show his deep interest in pastoral theology 
and in the art of preaching, the extent of his reading, and the cast of his mind21.

These same books were in Markaunt’s library and were in almost constant demand by Fellows 
of Corpus Christi from 1440 to 1517. Would that Markaunt’s copies had survived! They might 
have provided clues to the ways in which they were used by him and his beneficiaries. We come 
back to the hard facts that the books have been mostly lost and that the names of the borrowers 
are, for us, seldom more than names.

Although little can be learnt from matching the book-titles in MS. 232 with the names of 
Fellows, one highly exceptional case early in the sixteenth century deserves a few words by way 
of conclusion to these discursive notes. It is the case of Richard Reynolds, who was admitted a 
Fellow of the college in 1507-8. He first appears in MS. 232 (fos. 113v, 115r) as Dominus 
Raynold’ in the electiones of 1508. It was a time when Markaunt and Tittleshall books were not

19 The number omits four Masters of Corpus Christi and John Syclyng, Master of Christ’s College, who held 
churches along with their Mastership and who may have resided intermittently in their rectories.

20 E. g., Markaunt, no. 33: Themata divisa cum sermonibus Bonaventure. Sermones dominicales et sanctorum (etc.). This was 
borrowed in at least sixty-seven years.

21 R. M. Ball, “Thomas Cyrcetur, a fifteenth-century theologian and preacher”, Journal of Ecclesiastical History 
XXXVIII (1986), pp. 205-40, especially pp. 206-8, 218-9, 226-9. Cf. BRUO, I. pp. 531-2. Speaking of MSS. of 
manuals of religious devotion Dr Ball writes: “The most informative evidence provided by the manuscripts is that of 
use, above all in their annotation”. Cambridge Ph. D. dissertation, 1976, on “The education of the English parish clergy 
in the later Middle Ages, with particular reference to manuals of instruction.”



much used. Reynolds borrowed three of Markaunt’s books, nos. 10, 12, 16: Augustine, De 
Evitate dei, Ambrose, In Exameron with Augustine’s Enchiridion, and a biblical concordance. He 
also chose Tittleshall’s copy (no. 5) of the Pupilla oculi. In the electiones of 1509 (by this time he 
was M. A.) he retained the Pupilla and exchanged his three Markaunt books for two others, nos. 
11 and 14: Giles of Rome on the first book of the Sentences and Parisiensis De viciis. Next year 
he chose Markaunt nos. 6 and 26: the glossed epistles of St. Paul and Pseudo-Denis. In 1511 he 
took Themata divisa cum sermonibus Bonaventure (Markaunt no. 33) and Holcot on the Sentences 
(Tittleshall no. 9). In 1512 he retained Holcot and borrowed Pseudo-Denis again. In 1513 he 
vacated his Fellowship and joined the Bridgettine community at Syon Abbey, Isleworth22.

These books which Reynolds borrowed when at Corpus Christi were such as any serious 
young student of divinity might choose from the Markaunt-Tittleshall store. The borrowing of 
them does not in itself prove the depth and temper of his scholarship. That is attested by the 
collection of more than ninety books which the librarian of Syon recorded as gifts by Reynolds 
to the monks’ library - one of the largest benefactions it received -, by his distinction as a 
theologian, according to Archbishop Cranmer, and by the testimonial given after he had died by 
Cardinal Pole to his linguistic attainments as well as his holiness of life. He earned a noble 
reputation by the manner of his death. We know enough about Richard Reynolds to be pretty 
sure that he read discriminatingly and pondered on the books he borrowed during the years he 
lived in Corpus Christi. Augustine, Giles of Rome and the rest may have contributed to his 
resolution in the end. In May 1535 he was dragged with three Carthusian monks and one secular 
through the streets of London from the Tower to Tyburn, where they were hanged, drawn, and 
quartered for maliciously denying royal supremacy over the English Church. He was canonized 
in 1970 be Pope Paul VI as one of the Forty Martyrs of England and Wales.

22 Books he gave to Syon are recorded in the Catalogue of the library of Syon monastery, Isleworth, ed. Mary Bateson 
(Cambridge 1898). The editor gives the number of books as 94 (p. xiv). The only tangible trace of his gifts seems to be in 
Cambridge Univ. Libr. Add. MS. 408, which preserves on its Tudor binding the characteristic book-label of Syon 
(parchment under horn) for a book entitled: ‘Sermo ad clerum, Compendium iusticie commutative, cum aliis, 2 fo. venerunt . 
Raynolde. The catalogue does not seem to include it. Maybe he gave it after the catalogue had received its latest 
additions.

For Richard Reynolds and Syon Abbey see F. R. Johnston, in Victoria County Hist. Middlesex 1 (1969), pp. 182—91.





THE METRICAL EPITAPH OF RUSTICUS 
PRIEST OF PESCIA (d. 1132/3)

1 Claus[us] i[n] hac tümba senior magne p[ro]bitatisy
2 Rustic[us] est dictus sine facto rusticitatisy
3 Huius et 5ccl[esi]e ■ rector • sapiens ■ et honestusy
4 Discretus • prudens • factis dictisq[ue] modestusy
5 Iste • domus • domini s-atgens augere decoremy
6 Crassantis • sathane • tolerauit sepe furoremy
7 Quem tandem patienter • multa ferens • superauity
8 Et deus hunc mensis duodeni fine uocauity
9 Annus erat domini cum mundi cessit ab actis-,•

10 lam quater octauus centum post mille pjerjactisy
11 Virgo dei genitrix et confessor Leonardusy
12 Christus ut adiuuet hunc rogitent ne sit sibi tardus-,•

This epitaph is inscribed on a slab of stone measuring 132 by 54 cm set into the west interior 
wall, on the right when entering, of the former parish church (since 1726 the cathedral) of St 
Mary at Pescia in the Val-di-Nievole, between Lucca and Pistoia1. The text is supplemented by 
two notes inscribed in the blank ‘margin’ on the right: one, beside line 9, recording that Rusticus 
died two days before the kalends of March and the other, beside lines 11 and 12, that he ruled 
this church for thirty-three years. I shall study it here from the point of view of its epigraphy, 
text, and historical interest.

I

Considered epigraphically, the inscription is an accomplished piece of work, showing either 
that a skilled stone-cutter lived in or visited Pescia or that it was made at Lucca or Pistoia. “The 
text is marked by a high degree of classicism,” wrote Professor Favreau, to whom I am indebted 
for much of the information in this section, “and appears to be strongly and evenly cut, which is

1 It has been published by Ermenegildo Nucci, La chiesa cattedrale di Pescia (Pescia 1938), p. 12, and Enrico Coturri, 
“La pieve di S. Maria di Pescia ed i suoi pievani”, Ballettino storico pistoiese I (1959), p. 52, n. 52, who called it a 
tombstone and said it was moved from the courtyard to its present location “not many years ago”. Both these 
publications are defective and print the marginal notes as if they were the last line of the text. I am indebted for a 
photograph and other information (including a photostat from MS Lucca, Bibl. capit., 530) concerning this inscription, 
which I first saw in 1982, to Don Amleto Spicciani, and to several speakers at the conference on St Alludo held at at 
Pescia on 18-19 April 1985, especially Ottavio Banti, Rosanna Pescaglini Monti, and Christopher Wickham, who spoke 
respectively on this inscription and on the ecclesiastical institutions and the socio-economic structure of the Val-di- 
Nievole in the eleventh and twelfth centuries. I have been further helped by Elizabeth Beatson (Princeton), John 
Callahan (Georgetown), Robert Favreau (Poitiers), Robert Huygens (Leyden), Janet Martin (Princeton), Paul Meyvaert 
(Cambridge), and Jan Ziolkowski (Harvard).



found especially in the twelfth century2.“ The lettering is also characteristic of the first half of the 
twelfth century, though in theory the inscription could have been made any time after the death 
of Rusticus3. Among its most striking features is the wide right-hand margin, which takes up 
about a quarter of the entire width of the stone, and the two notes, to which Professor Banti, in 
his talk at Pescia, cited a parallel at Milan. Part of this margin is missing, owing to the loss of the 
top right-hand corner, and may have contained other notes4.

The letters are a mixture of capitals and uncials, with a predominance of capitals, and a few 
rustic capitals5. There are more uncial than capital forms only of the letter H. Uncials are used in 
the text of the epitaph (not including the notes) six out of thirty-three times for A, three out of 
eighteen for D, seven out of fifty for E, three out of seventeen for M, one out of twenty-eight 
for N, and eleven out of forty for U. Taken together, therefore, exactly a fifth of these letters are 
uncials. Since the use of uncials in inscriptions tended to become more frequent with time, and 
they predominated in the thirteenth century, this is consistent with a date in the first half of the 
twelfth century, as are the forms of specific letters. The O en navette, for instance, which is found 
in the eleventh century, was no longer used after the third quarter of the twelfth, and the 
E-cedilla (found here in line 3) was rare in the twelfth century and subsequently disappeared. 
Some forms, on the other hand, point towards the future, including the uncial M with legs 
curving out at the bottom in lines 4—6, unlike the rounded legs in line 10 (for which there are 
parallels at Narbonne in 1151 and 1173, Vienne in 1186, and Périgueux in 1189, according to 
Professor Favrier) and the decorated letters in lines 6-7 and 9-10. A floriated A like that at the 
beginning of line 9 is found at Lesterps in 1143, and the practice of decorating letters was 
common between the second quarters of the twelfth and thirteenth centuries.

Abbreviation marks are used seven times (not counting X for Ch in line 12), of which four are 
in the first line, including the apparently unnecessary line over the u in tumba. The punctuation 
consists only of medial stops, aside from the marks at the end of each line. It is concentrated in 
lines 3-7, where twelve points are used, principally to distinguish the attributes of Rusticus. One 
point seems to be placed incorrectly in domini satagens (line 5), suggesting that it was inserted 
carelessly or subsequently, unless it indicates that the words were elided in an oral presentation. 
This punctuation is also consistent with a date in the first half of the twelfth century, since texts 
were punctuated more regularly as time went on, and words were commonly divided by one or 
more points, rather than run together, as many are here.

II

The text of the epitaph consists of twelve hexameters of the type later known as caudati, or 
‘tailed’, because the rhyme is at the end of the line. They fall into roughly three groups of four 
lines each, the first concerned with Rusticus himself and his qualities, the second with what he 
did, and the third with his death. These break down further into six couplets concerned respec­
tively with his identity, qualities, activities, death, date of death, and future life. The writer was 
an accomplished poet, and the text bears comparison with the metrical epitaphs of Hildebert of

2 Personal letter dated 17 November 1986. Professor Favreau based his views on a photograph.
3 Professor Banti dated it perhaps as late as the early thirteenth century.
4 Especially for the first three lines, if the notes began at the same point as the two existing ones.
5 The use of uncials seems to have been governed by considerations of aesthetics (and possibly space) rather than rules 

of usage. Hunc is spelled with both an uncial (line 8) and a capital (line 12), and different forms of the same letter are used 
in several words (satagens and augere in 1. 5, superanti in 1. 7, and uocauit in 1. 8).



Le Mans and Robert Partes, which may also have been written for inscriptions6. If it was 
composed locally, it reflects a relatively high degree of culture and education in a rural parish. If 
the writer came from Lucca or Pistoia, or even from Pisa or Florence, it raises some questions 
about how it was commissioned and who paid for it.

It includes a number of biblical and patristic parallels, and one possible classical echo. The 
opening words sound like a commonplace and resemble the beginning Clausa sub hoc tumulo of 
one of the epitaphs by Robert Partes7. Rusticus dictus parallels Vulgarius dictus in the metrical 
calendar of Eugenius Vulgarius, who lived in the early tenth century; and rector honestus was used 
by Alcuin in his metrical life of St Willibrord8. Domus domini. . . decorem may derive from 
Domine, dilexi decorem domus tuae in Psalm 25.8, and there are reminiscences, if not citations, in 
line 7 of the Epistle of James 5.7 (patienter ferens), Horace, Ars poetica 413 (multa tulit), and 
Sedulius, Carmen paschale, V, 385 (Vulneris et mentem patienterferre labantis)9 10.

Only two passages present any serious questions of interpretation. The first is crassantis sathane 
(line 6). Crassari is a relatively rare word meaning ‘to thicken’ or ‘to swell’, and it may be used 
here to mean that Satan was swelling with arrogance and pride. But it is probably a spelling 
variant of grassari, which is equated with crassari in Niermcyer’s dictionary of medieval latin, and 
means ‘to attack’, ‘to go about with evil designs’, and by extension ‘to rage’. The substantive 
grassans meant ‘a robber’ in both Antiquity and the Middle Ages. It was often combined with 
furor, and its derivatives grassatio and grassator were applied to the Devil by Zeno, Augustine, and 
Sulpicius Severus, who described the immundus spiritus as deprived of the potestas grassandiw. It is 
translated here as ‘aggressive’, partly to keep the sound of the Latin, but it may mean ‘deceiving’ 
or ‘thieving’.

The other doubtful passage is the four final words, ne sit sibi tardus, where the subject may be 
either Christ or Rusticus and the reflexive likewise either Christ or Rusticus or even the Virgin 
or St Leonard. Grammatically, sibi refers to the subject of the governing clause, that is, to Christ 
(or conceivably of the major governing clause, the Virgin or St Leonard), and the phrase should 
therefore mean that Rusticus should not be late for Christ. It more likely reflects the tradition of 
Psalms 39.18 and 69.2 and other biblical texts, however, and of the ancient prayers calling on 
God not to be late and to hasten to the aid of those who need His help, both in this world and the 
next. This interpretation also agrees with the relation of the first and last words of the line, 
associating Christus with tardus. A third and relatively minor question is posed in line 4, where 
factis dictisque probably belong with modestus, preserving the asyndeton of the three adjectives, 
rather than separately with prudens and modestus; and the punctuation supports this view.

The epitaph can therefore be translated:

Enclosed within this tomb is a notable of great probity.
He was called Rusticus without the fact of rusticity,
And rector of this church, wise, and honorable,
Discreet, prudent, measured in deeds and words.
Striving to augment the dignity of the Lord’s house,

6 Hildebert of Le Mans, Carmina minora, ed. A. Brian Scott (Leipzig 1969), pp. 7-9, 18, and 45, nos. 18, 27, and 53; 
and William Cornog, “The Poems of Robert Partes”, Speculum XII (1937), pp. 242-3.

7 Ibid., p. 29. This parallel was brought to my attention by Professor Jan Ziolkowski.
8 Paul Meyvaert, “A Metrical Calender by Eugenius Vulgarius”, Analecta Bollandiana LXXXIV (1966), pp. 356-7.
9 Sedulius, Opera omnia, ed. J. Huemer, Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum 10 (Vienna 1885), p. 142, and 

Poetae latini aevi Carolini I, Monumenta Germanise histories, Poetae latini (Berlin 1881), n ?,09.
10 Thesaurus linguae latinae VI. 1 (Leipzig 1925-34), cols. 2198. 25-7 (Zeno), 2199. 18-19 (Augustine), 2201. 1-4 (with 

furor), and 2201. 80-1 (Sulpicius Severus).



He often suffered the fury of aggressive Satan,
Whom he finally conquered, patiently enduring many things.
And God called him at the end of the twelfth month.
The year of the Lord when he withdrew from wordly acts was 
Already when four times eight and a hundred had passed a thousand. 
May the virgin mother of God and the confessor Leonard 
Ask Christ to help him lest he be late for him.

Ill

The only other known reference to Rusticus is his obit in MS Lucca, Bibl. cap., 530, f. 4r, 
where Rustic[us] p[res]b[ite]r et plebanfus] de Piscia is entered (in larger letters than the other 
entries on this page) under the date li kl. [Mar.]., preceded by a C which seems to stand for a 
day of the week. This date, which coincides with that in the marginal note of the inscription, 
confirms the identity of the two men. In the text of the epitaph, Rusticus died in the year 1132 
(‘four times eight and a hundred after a thousand’) ‘at the end of the twelfth month’, showing 
that the year was reckoned from the Annunciation (March 25) or possibly Easter, rather than 
from Christmas or January 1. It is uncertain, however, whether the year started the previous 
March (the calculus pisanus) or the following March (the calculus fiorentinus). Since according to 
Mas-Latrie and Giry the calculus fiorentinus was used in Lucca until the end of the twelfth century, 
the year was probably 1133 N. S., but since Lane Poole says that the calculus pisanus was also 
used, it may have been 113211. The year of Rusticus’s death also controls the day, since 1132 was 
a leap year. He died on Monday 29 February if the year was 1132 or on Tuesday 28 February if 
the year was 1133.

Rusticus ruled the parish church of Pescia for thirty-three years, according to the marginal 
note, that is, from 1099 to 1132 or from 1100 to 1133. He is described in the obit as presbiter et 
plebanus de Piscia and in the epitaph as senior and rector. The precise meaning of senior is uncertain, 
and it is translated here simply as ‘notable’. It may mean that he was advanced in years or that he 
occupied a position of authority, perhaps as the superior of a community of canons who served 
the church. The fact that the church was dedicated to the Virgin accounts for the request for Her 
aid. The appeal to St Leonard is more puzzling, but several churches in the region were dedi­
cated to him, and his cult and popularity grew during the crusades owing to his special concern 
for prisoners12.

Although the name Rusticus was not uncommon in the eleventh and twelfth centuries, the 
writer of the epitaph stressed that in spite of his name Rusticus was not in any way rustic. Both 
rusticus and rusticitas were pejorative terms in the early Middle Ages and implied ignorance, 
boorishness, and coarseness13. Rustici were equated with servi by Walter Map, and they were

11 A. Giry, Manuel de diplomatique (Paris 1894), p. 127, citing the Nouveau traité de diplomatique and L. de Mas-Latrie, 
and Reginald L. Poole, “The Beginning of the Year in the Middle Ages” (1921), rp. in his Studies in Chronology and 
History (Oxford 1934), p. 13.

12 Emanuele Repetti, Dizionario geografico fisico storico della Toscana (Florence 1833-46) lists various churches dedicated 
to St Leonard, including one at Serra in the Val-di-Nievole (II, p. 681) and another at Pistoia (IV, p. 444); see also George 
Kaftal, Saints in Italian Art: Iconography of the Saints in Tuscan Painting (Florence 1952), cols. 628—33.

13 See Peter Brown, “Relics and Social Status in the Age of Gregory of Tours” (1977), rp. in his Society and the Holy in 
Late Antiquity (Berkeley and Los Angeles 1982), pp. 230-3, calling rusticitas “a refusal to see the world as intelligible” (p. 
232) and contrasting it with reverentia; Gertrud Simon, “Untersuchungen zur Topik der Widmungsbriefe mittelalter­
licher Geschichtsschreiber bis zum Ende des 12. Jahrhunderts [I]”, Archiv Jur Diplomatik IV (1958), p. 112; and Alexander



contrasted with milites and urbaniu. Urbanitas, which was associated with elegance and refine­
ment, was the opposite of rusticitas* 14 15. A contrary tendency, found in the Bible and especially the 
works of Jerome, saw rusticity as simplicity in a good sense and as the rejection of worldly 
values16. Heriger ofLobbes, writing about 980, praised ‘the simple rusticity of the apostles’, and 
various writers in the twelfth century wrote admiringly of sancta rusticitas17. This view was 
foreign to the writer of Rusticus’s epitaph, for whom being ‘without the fact of rusticity’ clearly 
meant that he was an educated and perhaps even a cultivated man by the standards of the time.

Rusticus was also described as wise, honorable, discreet, prudent, and measured in deeds and 
words - a list of attributes forming a sort of secular counterpart to the lists of virtues attributed 
to saints in hagiographical works18. All except discreet are found in the Bible. Wise and prudent 
come together at least once, in Proverbs 16.21: ‘The wise in heart shall be called prudent.’ 
Honorable and measured are less common and may relate here to Rusticus’s skill in furthering 
the interests of his church, which is stressed in the following two lines: ‘Striving to augment the 
dignity of the Lord’s house, he often suffered the fury of aggressive Satan.’ Decorem also comes 
from the Bible, where it usually means ‘beauty’; but here it probably means ‘what is suitable or 
fitting’, and is translated as ‘dignity’ in the medieval sense, which (like honor) includes rights 
and possessions.

The period when Rusticus was parish priest of Pescia was marked by the continued efforts to 
promote the freedom and reform of the church on the local level19. Pescia at this time was not 
yet a commune but rather a region focused on the parish church and defined by the two rivers, 
the greater and the lesser Pescias, which flowed from the foothills of the Apennines into the 
valley of Arno. It was in the diocese of Lucca, of which the bishops held land and a castle on the 
river; but it was located almost half way between Lucca and Pistoia, of which the bishops also 
had lands at Pescia, as did the counts Cadolingi of Fucecchio in the lower Val d’Arno20. It was

Murray, Reason and Society in the Middle Ages (Oxford 1978), pp. 237—44. I am indebted to Professor L. Genicot for 
sending me printouts of the entries for rusticus and rusticitas from CETEDOC at Louvain, which covers all sources from 
Belgium through the twelfth century.

14 Walter Map, De nugis curialium I, 10 (“Serui uero, quos uocamus rusticos”), ed. and tr. M. R. James, rev. C. N. L. 
Brooke and R. A. B. Mynors (Oxford 1983), p. 12, and P. Guilhiermoz, Essai sur l’origine de la noblesse en France au moyen 
àge (Paris 1902), pp. 374 and 378-9.

15 Michael Richter, “Urbanitas-Rusticitas: Linguistic Aspects of a Medieval Dichotomy”, Studies in Church History, 
XVI (1979), pp. 149-57.

16 See Eccli. 7.16, praising the rusticatio ordained by God, and esp. Jerome, Epp. 27.1, 46.12, 53.3, and 62.2, ed. 
I. Hilberg, CSEL 54-6 (Vienna-Leipzig 1910-18), I, 224, 342, 447-8, and 584, and (on the Middle Ages) Charles 
Dumont, “Humanism and Rusticity: Aim and Practice of the Early Cistercians”, Cistercian Studies I (1982), pp. 65-81, 
and Pierre Jonin, “La revision d’un topos ou la noblesse du vilain”, Mélanges Jean Larmat, Annales de la Faculté des 
Lettres et Sciences humaines de Nice 39 ([Nice] 1983), pp. 177-94, who dated the counter-topos of the noble, dignified 
peasant from the thirteenth century.

17 Heriger, Gesta episcoporum Tungrensium I, 29, in: MGH, Scriptores in fol. VII, 177; William of St Thierry, Epistola 
ad jratres de Monte Dei c. 64, ed. M.-M. Davy, Etudes de philosophic médiévale 29 (Paris 1940), p. 113; Otto of Freising, 
Chronica I, prol., ed. Adolf Hofmeister, 2nd ed., MGH, Scriptores rerum germanicarum in usum scholarum (Hanover- 
Leipzig 1912), p. 10.

18 Ludwig Herding, “Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen”, Zeitschrift für Aszese und Mystik 

VIII (1933), pp. 260-8.
19 On the diocese of Lucca see Hans E. Feine, “Kirchenreform und Niederkirchenwesen. Rechtsgeschichtliche Bei­

träge zur Reformfrage vornehmlich im Bistum Lucca im 11. Jahrhundert”, Studia gregoriana II (1947), pp. 505-24, esp. 
512 f., and Catherine Boyd, Tithes and Parishes in Medieval Italy: The Historical Roots of a Modern Problem (Ithaca, N. Y. 
1952), pp. 68-73, saying “Obviously the average Lucchese parish was land-poor”, and giving further references (p. 68, 
n. 61), especially to the works of Endres and Nanni

20 Repetti, Dizionario, IV, p. 115, and Regesta chartarum Pistoriensium: Vescovado, Secoli XI e XII, ed. Natale Rauty, 
Fonti Storiche Pistoiesi 3 (Pistoia 1974), pp. 15, 31, 35, 53, and 66, nos. 14, 21 (28), 22, 35, and 43. Two charters



surrounded by castles, like those at Uzzano, Pietrabuona, Bareglia, and Casale, held by mag­
nates who, although they were not quite feudal lords in the later sense, were in a position to 
oppress the parish church, and even to control the appointment of the priest21. It was also 
surrounded by other churches with claims to baptismal and other parochial rights, which were 
only gradually absorbed in the process of forming parishes. By the mid-thirteenth century the 
church of St Mary at Pescia controlled twenty-one dependent churches22. ‘The fury of aggres­
sive Satan’ encountered by Rusticus in his efforts to augment ‘the dignity of the Lord’s house’, 
and his patient endurance before he conquered, may therefore refer to the opposition he encoun­
tered from both local magnates and clergy. The appeal to St Leonard, the patron saint of 
prisoners, may even indicate that he was at one time held captive. If so, his epitaph bears witness 
not only to the level of culture at Pescia in the early twelfth century but also to the struggle to 
establish the rights of the parish church there.

involving counts were enacted at Pescia in the tenth century: Libro croce, ed. Quinto Santoli, Regesta Chartarum Italiae 
26 (Rome 1939), pp. 34-5, nos. 8-9; and Guido son of Berithus of Pescia appears on several charters of the late eleventh 
century: ibid., pp. 91 and 376, nos. 37 and Breve 32, and Regesta chartarum Pistoriensium: Canonica di S. Zenone, Secolo XI, 
ed. Natale Rauty, Fonti Storiche Pistoiesi 7 (Pistoia 1985), pp. 223-4 and 237, nos. 273-5 and 291.

21 Dietrich Kurze, Pfarrerwahlen im Mittelalter. Ein Beitrag zur Geschichte der Gemeinde und des Niederkirchenwesens, 
Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht 6 (Cologne-Graz 1966), pp. 111-16, who re­
marked on p. 115 that the rights of the congregation in appointing parish priests in the twelfth and thirteenth centuries 
were asserted against the claims to patronage of ecclesiastical institutions: “Jede nachbarschaftliche Kirchengemeinde 
hatte den Kampf für sich auszustehen, und nicht immer ist sie Sieger geblieben.”

22 Repetti, Dizionario, IV, pp. 131-2.



,r~ "P5M&RIT DC'NS S1N6FÀCT0RVST1

Slot; t ; t?‘

ATiS v
mm

■f€ST

iW:

mmmi 

pW
HHBiroSwffiswERBS^'
' WNSlSEJVODEWW^ffiÄP

)0 mi n ic v ri wSnwCìssit Mi
OC TAWS CENTvnPOSrMUsP

' rWXETCOr"

‘

% I

HBHmr; m®»

■ ■ • .. * ^ -- •

ÉpRin- X,

vIXNlSXXXET

■
.. _' ____ __ ____ __

Abb. 3. Cathedral of Pescia: Inscription on Interior West Wall



e^am ' c '•' ^SL
m. ' '"WHt e^^f^tya.inoBniA^ilW®-^

ö XIi • ,,:, . ; Hi. .&.■ •: -:^V'•■;:/•; -
%c- T~ -4- ....;., .. ' Wf.: m
ft. JUvi' 

T!> X. :; ..

G 14.1111.

bum 
■ e\xxx ■

HV.
' :vrr 7v;^;

* w • * . • '.<*-• jfr v . v • .’• .. <* * ,. ..> V/»' .u.r<a ~ -*jr ,; ‘. * «aft '■*'•?• ' 'tuvSC

l^fcarpuci^ c^pin^: 4 vj

r»-j. ■ s _ ;v•■ rm

w: eft^pércidiiiKfS..: §«Jg|
y-vi ; ..."
d\L^'j^r~

ji&aanx

, .'0-’;pi£baHus cgnft* .., . •

,;r* . k-<; ’■" • ' v^.." . ,- ' ■ -; I . •?

. •■ .>:.■•'■• •/.4V-V<?v-'. *-- '• , -V''- *»> 4^1 • %* ^ • *,, • 1 ; ': Jf' **'*’ ft ‘4
11151 . 0* Cenci diMMìtitò'yé tc^^'Ä>SSl

# "- ■ ’ ’ ’ *’ * '• * - ' >.■"*."» -ly'lìi
/ •' . ';■•:■/•,•.■:•; -v -U.T4

im^i

>10H.

'• * ' ' \ f ‘% * ' ■'* '■ ' ■ * * ' ■"' ' **'j* e- 4 p et/i

I'D. ’S; ■>•■•: •■■/;*^>.: l.f^l|Sg

TD. r laml^r ccmtv^ucclob
. 1 . •' • . ■ ’ “ ..G(!fs#SÌ

1*0. ■

Abb. 4. Lucca, Bibl. cap., Cod. 530, f. 4'



LAS GLÖSAS DE UN MANUSCRITO LITÙRGICO DE SILOS 
(LONDRES BRIT. LIBR. add. 30851)

En el ano 1878 ingresó en la biblioteca del Museo Britänico1 este manuscrito castellano, sin la 
menor duda escrito en Santo Domingo (antes San Sebastian) de Silos (Burgos) en la segunda 
mitad del siglo XI. Contiene basicamente el Psalterio hispanico en su version liturgica mas 
evolucionada (esto es, acompanado de las respectivas antifonas y oraciones salmógrafas, aquellas 
normalmente neumadas2), al que siguen el libro de Canticos biblicos con la serie de los 77 
poemas3, y el libro de Himnos de toto circulo anni, que empieza con el de la fiesta de San Acisclo y 
concluye con los himnos generales de domingos4. Como sucede en algunos de estos manuscritos 
tardfos de la liturgia hispänica, el antiguo còdice de Salmos, Canticos e Himnos fue completado 
con una especie de Mistico5, en que se reunen horas canónicas y otros oficios, con inclusion de 
vez en cuando de himnos adecuados, entre eilos composiciones de los siglos X y XI6. Todo el 
texto del manuscrito fue objeto de una edición, sumamente escrupulosa, por parte de J. P. 
Gilson7 8. El còdice consta actualmente de 202 folios, de unos 400 X 310 mm., escritos a dos 
columnas con una preciosa letra sentada de gran regularidad y belleza, ejecutada en mòdulo mas 
reducido para las partes acompanadas de musica. El texto presenta multiples iniciales de entrela- 
zos esquematizados y con trazado bastante rustico, corno es usuai en muchos códices liturgicos 
silenses.

El manuscrito ha sufrido mucho desde època antigua, por lo que se acusan actualmente 
numerosas pérdidas de folios o cuadernos enteros que no es el momento de resenar por menudo. 
En cambio interesa notar que la mayor parte de los folios conservados, especialmente los del 
Himnario, aparecen cubiertos de notas tanto en el intercolumnio corno en el margen exterior. 
Algunas de estas notas marginales, que tienen en bastantes casos interés filològico , serän recogi- 
das en estas paginas, dedicadas cordialmente a mi viejo amigo B. Bischoff.

' Una bibliografìa completa sobre el manuscrito ha sido registrada por mi en Códices visigóticos en la monarquia leonesa 

(Leon 1983), 316-317.
2 El salmo 150 se encuentra sólo iniciado por pérdida de un cuaderno que afecta al comienzo de la parte siguiente del 

contenido. Sobre la condición de està forma del Psalterio y su representación en nuestro còdice véanse las esquemäticas 
notas de J. Pinell, art. «Liturgia», Diccionario de Historìa Ecclesiàstica de Espaiia II, 1208-1209.

3 En realidad por la razón mencionada en la nota anterior el primero de los canticos conservados es el final del 17 en 

folio 92.
4 Està parte abarca los folios 111—163; a partir de este ultimo falta una parte pequena del final del himnario por pérdida 

de un cuaderno.
5 Folio 164 - folio 202; y aun seguirla probablemente a 10 largo de un nuevo cuaderno ahora perdido.
6 Sobre este libro y sus distintas formas véase Pinell, cit. nota 2, 1310.
7 The Mozarabic Psalter (Ms. British Museum, Add. 30.851.), Henry Bradshaw Society (Londres 1905), voi. XXX, que 

incluye dos läminas buenas pero insuficientes para hacerse cargo ni de la escritura del còdice ni mucho menos del aspecto 
que a las paginas confieren las glosas. El manuscrito habfa sido tenido en cuenta por CL Blume, Hymnodia Gothica, 
AHMA 27 (Leipzig 1897), 26-28, que incorporò sus lecciones a la edición de los himnos. Aunque nada dice al respecto, 
Blume considerò este còdice corno bastante defectuoso, segün se deduce del hecho de que casi siempre, y sin verdadera 
valoración objetiva, relega sus lecturas als aparato critico. No cabe duda de que abundan las corruptelas, pero a veces 

conserva lecciones preferibles.
8 Habia llamado la atención sobre ellas el propio Gilson en su edición (p. Vili), en la que en nota recoge casi un cuarto



Varios son los anotadores que actüan en el manuscrito, a juzgar por solos criterios paleogräfi- 
cos. En las numerosisimas notas que de eilos nos han quedado podemos distinguir al menos dos 
tipos: uno està constituido por el conjunto de glosas lexicogräficas; en el otro sólo se descubren 
observaciones biblicas. Dentro del primer grupo se reconocen dos, probablemente tres, manos 
distintas, que utilizan escritura visigòtica con escasos rasgos de carolina. Por el contrario, el 
segundo tipo està constituido casi exclusivamente por notas de una sola (?) mano del siglo XII, 
que colaciona sobre todo textos del Psalterio y registra en los casos oportunos las formas 
divergentes de la Vulgata. Dentro de las notas del primer tipo nos interesa ahora un glosador de 
letra muy caracteristica, clara, cuidada, que se afana por explicar numerosos vocablos de los 
Himnos, en varias ocasiones casi el himno integro. Aparentemente ha sido el primero en trabajar 
sobre el manuscrito, porque en bastantes casos su labor ha sido ampliada por una segunda mano 
que a veces completa datos o informaciones de la primera, de la que, sin embargo, puede 
diferenciarse bien. Prestaremos aqui atención exclusiva a las notas de està mano primera que 
distinguimos entre los anotadores léxicos.

Para comprender mejor la actividad de este curioso anotador baste decir que ha escrito, en la 
parte conservada, 585 glosas sólo para el Himnario, que es la unica parte del manuscrito en que 
se encuentran sus glosas. Su trabajo, corno muestra el juego de tintas y ciertos rasgos en fol. 120 
y siguientes, se ha iniciado a libro terminado, pero no mucho después de su remate, porque la 
escritura parece estrictamente contemporanea de la del copista del còdice, que actùa hacia 1050. 
Hay que sehalar ademäs que en no pocos rasgos se comprueba que no se trata de la mano misma 
que grafia el texto de base. Dispone sus explicaciones con mucha atención en el intercolumnio y 
märgenes, generalmente enfrentando su nota con la linea correspondiente del texto para facilitar 
la lectura; utiliza ademäs para elio signos de envio. La cuidada disposición de sus glosas obliga a 
pensar que està manejando otro manuscrito glosado corno modelo, conclusion que podria verse 
favorecida por ciertos errores de trascripción que serian dificilmente explicables en otro caso9. 
Ademäs de su letra, bien formada, minuscula regular, es caracteristica la abreviatura que emplea 
para uel, siempre ul, en tanto que la(s) mano(s) posterior(es) usan sólo I10. Ante el problema desi 
este glosador tendrä alguna relación con el que ha escrito las conocidas Glosas Silenses, del 
còdice Londres Brit. Libr. add. 30853, no me cabe por el momento mäs que una posición de 
fuerte duda, en tanto no se estudie atentamente el conjunto de manos glosadoras que actüan a 
mediados del siglo XI sobre los manuscritos del monasterio de Silos, y las técnicas y fuentes 
empleadas en las glosas.

En el manuscrito que ahora estudiamos las glosas llcvan, corno he senalado, signos de envio 
para identificación exacta de la palabra a que se aponen. Estos signos de envio son los siguientes:

a J ps s ì a p -A 50 ---'*'7

de las existentes. Su preciosa observación pasó desapercibida en toda su importancia. El propio dom L. Brou (art. citado 
en nota 11), que les prestò atención por otras razones, las creyó simplemente «simples sinónimos». Hablé de ellas y di 
unos cuantos ejemplos, antes de poder estudiar por menudo el còdice, en Las primeras glosas hispanicas (Barcelona 1978), 
38-39. Ahi se quedó todo.

9 Por poner un ejemplo: en 50 todos los glosarios conocidos dan para enixa la equivalencia partu liberata, nata (CGL VI, 
389; E. Garcfa de Diego, Glosarios Latinos del Monasterio de Silos (Murcia 1927), 141) o conata (de donde podria arrancar 
parata, aunque no hay ningun ejemplo).

10 Està diferencia permite aislar sin dificultad ciertas adiciones o complementos que hacen los glosadores posteriores; 
asl, por poner un ejemplo, fol. 134v stibnixus. iunctus (l portatus).



y consister! solamente en neumas de la notación musical llamada mozärabe del Norte11, procedi- 
miento que aparece utilizado asimismo en otro manuscrito silense, con la misma finalidad, el 
también conservado en Londres Brit. Libr. add. 30855, cn que las glosas son escasas, de tipo 
estrictamente tradicional, y atribuibles al mismo tiempo, los mediados del siglo XI. En nuestro 
còdice liturgico, la presencia de su peculiar caligrafìa y la de estos signos de procedencia musical 
(que sólo emplea està mano) permiten asegurar que el glosador comienza a trabajar en fol. Ili, 
micia una gran actividad glosìstica a partir de fol. 117 y remata su actuación en fol. 163v. Se 
trata, pues, de un glosario a solos los himnos del Himnario12.

Por su enorme interés ofrezco a continuación la edición integra de las glosas de està mano que, 
independientemente de que sean suyas propias o tomadas de otro manuscrito13, han sido escritas 
sin duda alguna en torno a los anos 50 del siglo XI, y ofrecen en muchos casos material 
importante para los estudiosos de la lexicografia romance14 y, por consiguiente, también para los 
mediolatinistas. Mencionaré el folio en que se encuentran y les daré un numero correlativo que 
servirà de ayuda para comprender la acción del anotador. A la palabra glosada seguirà un punto y 
la glosa correspondiente, teniendo en cuenta para elio las indicaciones proporcionadas por los 
signos de envio. A fin de simplificar las referencias al texto, y para dar al mismo tiempo 
información suficiente sobre el contexto de las palabras glosadas, ya que con gran frecuencia el 
glosador se limita a aclarar el valor contextual de la palabra, sedalo los himnos glosados mediante 
numeros precedidos de Ch, que remiten a U. Chevalier, Repertorium hymnologicum; a continua­
ción con la sigla G, indico las pàginas de la edición Gilson. Aunque muchas de las glosas 
convienen con la tradición glosìstica conocida, no las he identificado aqui para no hacer engorro- 
sa la edición.

f. Ill (1) sidus. stella uel lumen (Ch 7150; G 185-6
(2) quo. unde
(3) globo, lumine uel rotundo

f. lllv (4) adsertor. quens (?) (Ch 17572; G 186
(5) elinguis. mutus uulnus
(6) organum. sonum
(7) comptum. compositum ornatum
(8) infantis. inloquutum
(9) indixit. inposuit

(10) palpitet. tremet
(11) nequid. non potuit

(12) caterba. multitudo uel congregano (Ch 3044; G 186—7
f. 112 (13) in substantiis. in his

11 El procedimiento fue estudiado por L. Brou («Notes de Paléographie Musicale Mozarabe», Attuario Musical 10 
(1955) 23-44), que escribe a propòsito de este manuscrito: «dans la partie de l’Hymnaire les signes d’appel des gloses de 
cette partie» (p. 32). Brou pondera alli mismo el cuidado puesto en evitar cualquier tipo de confusion en los casos de 
himnos con multiples glosas.

12 Muchas de las equivalencias ofrecidas son puramente contextuales; asf 13, 184, 416, 467, 515, etc.
13 Ademäs de la razón antes apuntada en favor de està hipótesis, creo que la apoyan estos otros hechos: que se empiee 

en ellas la forma de escritura mìnuscula y no cursiva corno en otros casos mas espontaneos, asi corno la limpieza de la 
grafia (apenas si pueden senalarse mas correcciones propias que en fol. 143: (397)feritu corr. inferita; (404) recedit corr. in 
recedat).

14 Sin entrar en detalles que no son de mi competencia, querria llamar la atención del lector, segün distintos grados de 
interés, sobre las glosas n° 10, 25, 64 (frente a 275), 84, 119, 123, 151, 152, 201, 223, 226, 258, 264, 308, 311, 331, 410, 
427, 439, 459, 464, 468, 474, 476, 513, 558, 575, 580, 582, 583, 585.



f. 112v

f. 115

f. 115v

f. 116v

f. 117 
f. 117v

f. 118

f. 118v

f. 120v

(14) numinis. magestatis
(15) nitescat. splendeat uel fulgeat
(16) tropheo. uictoria

(17) declibi. declinati
(18) tandem, aliquando
(19) rimare, scrutare reserare patefacere
(20) abditis. occultis
(21) demnes. damnati
(22) artemur. ligemur uel cruciemur
(23) compotes, socii consortes consimiles quoequales
(24) celibes. celestes

(25) saucia. piagata
(26) sidus. stella lumen

(27) squalido. arido sordido uel aspero
(28) uerendo. timendo
(29) coruscis. luminosis
(30) exibens. preparans
(31) docens. demonstrans

(32) pendis. solbis uel suspendis
(33) fobeto. solida

(34) cederet. obediret uel deficeret
(35) rependit. resolbit
(36) conperit. inuenit uel cognoscit
(37) patrona, domestica
(38) affluat. abundet uel retundct

(39) fribola. uasa fìctilia uel fabila misera
(40) quatit. commobet frangit
(41) lictor. gladiator
(42) eliciti, producti uel excussi
(43) menia edifìcia murorum

(44) nescia. familia
(45) stupebat. mirabatur
(46) cruentis. sanguinolentis
(47) lentoque. blando uel umido

(48) pudici, casti
(49) repente, subito
(50) enixa. parata
(51) puerpera, prima parturiens
(52) gestiens. gaudens

(53) numinis. maiestatis
(54) aula, domus regia
(55) atra, aera uel nigra

(56) preuiam. precedentem

(Ch 22199; G 187 

(Ch 8840; G 188

(Ch 4312; G 192 

(Ch 18579; G 193

(Ch 7264; G 193-7

(Ch 10278; G 197-8

(Ch 21; G 198

(Ch 6346; G 198

(Ch 8073; G 201



f. 121 

f. 121 v

f. 125

f. 125 v

f. 126

f. 127

f. 128v

f. 129v

(57) iussa. precepta
(58) fundere. fuderunt

(59) pignera. cineres
(60) nixu. inclinato

(61) subprestis. uibus
(62) torridi, succi uel ustum
(63) obstruit. obturauit
(64) uicissim. ad beces

(65) xiromera. unguentum
(66) occasum, interitum
(67) iecore. cor uel pulmone
(68) pollens, potens
(69) promtus. presens

(70) quiritium. Romanorum concessa (!)
(71) facta, loquuta
(72) uulnus. percussura plagarum
(73) arce, principatus celi
(74) incoia, habitator
(75) soli, terre
(76) cuncti. omnes

(77) fraglans. ardens
(78) triumphum. uictoriam
(79) uesanus. malus sanus uel non prope sanus
(80) mandere. manducare
(81) faborem. auxilium
(82) lebamen. subsidium

(83) cefas. capud eclesie
(84) obstruat. serret uel claudat
(85) peruigil. peruigilans

(86) uocabula. nomina
(87) pollet. crescit prefulgit
(88) fertur. portatur
(89) intimum. occultum celi secretum
(90) liquentis. desinentis

(91) edite, canite
(92) etherei. superne patrie
(93) accola. habitator uel possessor
(94) eximia. magna ciuitas uel nobilis siue excelsa
(95) glorificos. dulces sonos uel modos
(96) sideree, celestis ■
(97) capitis, accipitis
(98) canor. cantus
(99) iugis. perpetuus

(100) inclitis. gloriosis

(Ch 2683; G 201-2 

(Ch 16237; G 202

(Ch 20756; G 202 
(Ch 3219; G 202-3

(Ch 738; G 210-1

(Ch 407; G 212-3

(Ch 13398; G 215

(Ch 18746; G 215-9

(Ch 816; G 219-20



f. 130

(101) reuoat. resonat
(102) reduces, incolumes
(103) austibus. potationibus
(104) affluis. habundantibus
(105) affatim. habunde satis

(106) nazarene, o see munde et inpollute
(107) alui. uentris
(108) protulit. genuit parturibit
(109) parsimoniis. abstinentiis ieiuniis

(110) repente, subito
(111) perfruens. Utens

(112) mesta, tristis
(113) auxit. ampliabit
(114) eu. uox flentium
(115) supremum. nobissimum
(116) palpitat. tremuit
(117) cursant. ambulant
(118) moenia. edificia murorum uel turres
(119) pallens, amarellescens
(120) frementem. seuientem
(121) mos. usus uel consuetudo
(122) spernitur. tollitur repellitur
(123) glaucos. nigros
(124) munilibus. ornamentis gutturis uel capitis
(125) matrona, nubtiarum petitore
(126) fluentem. solutum
(127) squalent. sordent
(128) pullati. sordidati pulla uestis sordida
(129) setas. cilicium
(130) summit, induit
(131) textiles, duriores uestes
(132) inplexabilis. grossioribus
(133) uestiabilis. uestibus
(134) uelamine. tegmine
(135) rex. Thorum rex ninneuite
(136) coos. insula uicina attice
(137) extuante. excalescente
(138) murice, ueste pur/pur/ea
(139) lena, togam duplicam uel regia uestem
(140) reuulsam. sublatam
(141) gemmas. lapides smaragdinos
(142) sutiles. consutos uel textiles
(143) insigne, nobile
(144) exuebat. deponebat
(145) pubes, iubenes inbarbis
(146) quin, edam
(147) parca, ieiuna

(Ch 17081; G 220-1



(148) nutrix. mater
(149) derogat, abstulit
(150) sollers. uigilata uel sollicita
(151) rorulenta. ruscienta
(152) gramina. erba
(153) neue, neque
(154) auriat. bibat
(155) refrenat. sententiam mutat
(156) oraculum. preceptum diuinum uel responsum
(157) prosper, bonus
(158) sinistram. aduersariam
(159) difficulter. turpe

f. 130v (160) uetuste. antique
(161) artubus. membris
(162) dicato. consecrato
(163) prenuncupatus. prenuntiatus
(164) laxo. soluto
(165) emancipator, manumissor uel liuerator
(166) plasmatis. creati
(167) cupidinis. liuidinis
(168) inospitali, loco secreto
(169) secretus. occultus
(170) quinis . .. octies. quinquies octeni XL fiunt
(171) labentibus. transeuntibus
(172) scilicet, sine dubio
(173) uas. humana natura
(174) adpetendis. adquirendis
(175) inuecillum. infirmum

(176) hostis. inimicus
(177) limum. humana substantia quam xps in se adsumserat
(178) tauidum. pallidum uel liquefactum
(179) perpeti. sufferre
(180) explorat. exquirit
(181) siscitatur. interrogatur
(182) callida, fraudulenta
(183) post tergum. retrorsum
(184) magister. xps
(185) dogmatis. discipline
(186) sectatoribus. sequentibus
(187) uorandi. absorbendi
(188) libor. emulatio uel zelus seu inuidia diaboli
(189) probat, acceptat

f. 131 (190) amne. aqua munda
(191) tabescunt. liquescunt uel deficiunt
(192) scabra, rubiginosa uel scabrosa
(193) seges. messis siue incrementa peccatorum

(Ch 18771; G 222

(Ch 11589; G 222

(Ch 14840; G 223



(194) opem. auxilium adiutorium adminiculum elemosinam
(195) opes. diuitias
(196) fenerantem. lucrantem uel mutuum dantem
(197) centiplex. centuples
(198) globi, rotunditatem celi ac terre

f. 131 v (199) spargit. inlustrat
(200) inlabitur. infunditur
(201) spiculum. raio

f. 132 (202) piausti, plasmati
(203) noxiali. damnoso
(204) puerpera, prima parturiens puerum generans
(205) edidit. genuit
(206) os. porta aliui genitalia uirginis

(207) pagine, libros
(208) emicat. splendet
(209) poculis. uasis
(210) ratum. firmum uel acceptum
(211) turgidam. turgidam uel inflatam
(212) piamina. ablutiones
(213) inlinis. unxisti
(214) uexet. fatigat
(215) ratem. nabem
(216) obsecundans. obediens

(217) effebum adulescentem sine barba 
f. 132v (218) funerabat. lamentabat

(219) pendulum, directum

(220) inpos. alienus mentis
(221) corripit. rapit
(222) suillos. porcinos
(223) qualis. cofanis
(224) dapem. escam

(225) meatus, triatus
(226) crassa, spissa
(227) susurris. loquutionibus
(228) preuius. antecurrens
(229) gestat. portat
(230) expertes, alieni uel extraniati
(231) forent. essent

f. 133 (232) uectibus. clausuris
(233) reuulsis. sublatis
(234) cardo, summus uel extremus ostei partis generis masculini
(235) obice, obpositione
(236) fulua. rubea uel mundissima
(237) lugubri, lamentabili
(238) ferrugine, obscuritate

(Ch 15678; G 225

(Ch 5174; G 225-6

(Ch 5696; G 226

(Ch 19609; G 226

(Ch 3386; G 227



(239) axem. celum
(240) abdidit. abscondit
(241) orruisse. tremuisse

(242) trofeum. signum uictorie
(243) triumphalem, imperiale
(244) cede, ferita
(245) saucius. uulneratus
(246) profane, inmunde

(247) uersipelli. fraudulentum
(248) edidit. dedit
(249) insuesceret. extra usum faceret 

f. 133 v (250) preuium. precedente
(251) demura, iterum
(252) eque, equaliter
(253) bustis. sepulcris
(254) prodeunt. exeunt
(255) coire, copulare
(256) fauillis. cineribus
(257) tepescere. calescere
(258) gluttino. aduratura

(259) macte. maior facte
(260) cluis. splendis
(261) prestrepant. sonant
(262) concentibus. carminibus
(263) crepidines. sumitates riparum
(264) pruina, gelata

f. 134 (265) reserans. aperiens
(266) obstruens. claudens
(267) Yris. arcus

f. 134v (268) nitet. splendet
(269) bisbini fores. iiiior ianuas
(270) iubencus. uitulus
(271) primates, principes seniores
(272) cicladibus. uestibus
(273) laureati, coronati
(274) uehunt. portant
(275) uicissim. inuicem

(276) subnixus. iunctus

f. 135 (277) uacis. catenis ferreis
(278) obsculat. osculatur
(279) suadit. castigauit
(280) palestre, luctatori
(281) perpetim. sustinere
(282) mederi. curari

(Ch 19208; G 227-8

(Ch 94; G 228

(Ch 15186; G 228

(Ch 20033; G 229-30

(Ch 2486; G 231 

(Ch 9446; G 231-2



(283) fomentis. solaciis
(284) consulta, principata 

f. 135 v (285) custos. saluator
(286) senes, dissimiles
(287) patrandis. faciendis
(288) inpetratu. merito
(289) indifferens. inseparabilis

f. 136 (290) uesanior. non sanus
(291) uitricus. secundus maritus

(292) alumnus, amator 
f. 136v (293) necis. mortis

(294) secuti. sequentes
(295) presulem. iudicem
(296) poli, ciuitatis

f. 137 (297) sidere. celi
(298) inlaui. intrare
(299) rigidis. directis
(300) iubilet. canat

f. 138 v (301) uernans. gaudens uel florescens uirescens
(302) ligustris. flores candidi uel florum genera
(303) sequestrato, separato
(304) adeunt. uadunt
(305) tuendus. regendus
(306) bisseno. XII
(307) teritur. tunditur
(308) cratis. sartaginis
(309) ignite, ignea
(310) gliscunt. crescunt
(311) cardos ferreos. sumizos idest punctos ferreos

f. 139 (312) fabe. consenti
(313) clientum. seruorum uel humilium
(314) mulce. placa uel fobe
(315) crimine demto. peccato ablato

(316) insignia, preclara
(317) sonora, dulcia uel recte
(318) queamus. possimus
(319) promere, dicere
(320) famosa, superba
(321) uabra. fallacia
(322) plecti. occidere
(323) honustum. adgrabatum
(324) sistitur. statuitur
(325) infame, turpe factum
(326) prestrepit. garrit clamat
(327) bisulcis. geminis uncinis
(328) nempe. certe

(Ch 915; G 233-4 

(Ch 15772; G 234

(Ch 553; G 235

(Ch 6431; G 240-1



f. 139v (329) turgens. inflata
(330) subditur. humiliatur
(331) ora. oriella
(332) precucurrit. sustinuit
(333) pabescis. conturbationem
(334) freta. adiubata fisa
(335) confluxerit. conuenerit
(336) fessis. lassis infirmis
(337) secunda. prospera
(338) nitescit. clarescit

(339) proditum. palatum (Ch 12885; G 241-2
f. 140 (340) appetunt. arripiunt

(341) triumphos. gaudios
(342) expedirent. conplerent
(343) concitans. mandans
(344) truces, seuos inmittes
(345) rite, recte
(346) dictat. recitat
(347) pertrahunt. ducunt
(348) satellites, maiorum adiutores 

f. 140 v (349) quoue. quoque
(350) nempe. certe
(351) freta. confidita ausa
(352) iure, sorte
(353) camenas. cantilenas uel uirtutes
(354) pelle, repelle

(355) exustum. combustum uel assatum (Ch 5428; G 243
(356) stipite, crucis patibulo
(357) desiste, cessa

f. 141 (358) reuehit. reuertis (Ch 552; G 243-4
(359) orbita, uia strata uel anni circulus
(360) sidereo, celeste
(361) cesareis. imperialibus
(362) fabentia. mirantia
(363) dogmatis. doctrinis
(364) cristicolis. xpm colentibus
(365) cesar, imperator
(366) innexum. inligatum
(367) inquid, delinquid
(368) anelitum. spiritum

f. 142 (369) gliscit. crescit uel ardescit siue cupit (Ch 13629; G 24
(370) intimum. interior
(371) belligeri, bellatoris
(372) eximius. magnificus
(373) floscula. tlores
(374) paret. obedit



(375) exceptor, susceptor
(376) nitesceret. floreret uel claresceret
(377) afflatus, inluminatus
(378) extimplo. mox subito
(379) rennuit. negabit uel respuit
(380) acola. abitator
(381) intonat. predicat
(382) latebras. absconsa uel occulta
(383) occulere. abscondere

f. 143 (384) repperit. inuenit reuertens uel reclamans
(385) uspiam. alicubi uel nusquam
(386) uastis. magnis
(387) rictibus. furiis
(388) arbiter, iudex
(389) propere, uelociter
(390) percite. festinanter
(391) monita. precepta
(392) equore. unda uel maria seu aqua
(393) iuguli, occisoris uel gladium
(394) sternitur. occiditur feritu(>a)
(395) comptus. ornatus uel conpositus
(396) affatim. abunde satis
(397) quoue. quoque
(398) sedula. sempiterna

(399) rite, recte
(400) alumnum. nutritum
(401) efflet. emanet
(402) copulans. coniuges
(403) recisos. separatos uel diuisos
(404) abeat. longe sit uel recedit (>at) 

f. 143 v (405) fax. facula
(406) efficax. perfectus uel effector
(407) dogmate. doctrina uel magisterio
(408) inbuis. doces
(409) fobes. nutris
(410) conpulit. apretabit
(411) artus. membra
(412) pererrans. perambulans
(413) inuios. sine uia
(414) questu. lucro
(415) distrahis. portans
(416) esperiam. spaniam

f. 145v (417) quam, quanto
(418) index, demonstrator
(419) stuprum. adulterium
(420) audax. presumtor
(421) quo. quem

(Ch 10802; G 248

(Ch 7808; G 254



f. 150 

f. 150v

f. 151

f. 151V

f. 152

f. 152v

f. 153v 
f. 154

f. 155 v

(422) probra. facinora sedera
(423) arceat. repellat

(424) orbis mundi
(425) uictime. sacrifidi
(426) prepetes. ueloces
(427) uigent. uilent

(428) refellunt. spernuntur

(429) parent, obediunt
(430) fabentia. adiutoria
(431) confessa, confisa confidita
(432) questibus. querellis
(433) fauctor. consolator
(434) inpetrare. accipere
(435) destitisti. cessasti
(436) proterat. conculcet
(437) cohortibus. plectis
(438) pullulare, crescere
(439) casibus. caditas
(440) nefas. scelus
(441) conflagrare, incendere
(442) exeris. producis
(443) atra, nigra
(444) prodigos. dissipatores
(445) labe, sorde
(446) ultrix. uindicatrix
(447) tabo. dolore
(448) sospites. sani salbi
(449) uersipellis. mutati colons
(450) confodiri. uerberari
(451) socordie. neglegentie
(452) sudo, sereno
(453) tutissima. custodita
(454) ymnite. laudate

(455) furias. irascens
(456) bidentium. bidentium uocant arietes qui inter octo dentes 
duos altiores habent quos maxime gentiles in sacrificium offere- 
bant
(457) deputans. respuens
(458) metam. terminum
(459) prohibe. ueta
(460) tenua. mitiga
(461) sospite, sanato
(462) sudam. serenam
(463) dicta, nominata
(464) uisio. guardia

(Ch 15076; G 263-4

(Ch. 8130; G 264 

(Ch 13169; G 265-8

(Ch 18607; G 268-9

(Ch 4534; G 270 
(Ch 19664; G 271-2

(Ch 20918; G 275-6



(465) comitur. ornatur
(466) aditis. secretis locis uel introitis
(467) nomen. nmne (= nomine)
(468) tonsionibus. tollationes
(469) expoliti, ornati
(470) coabtantur. conponuntur
(471) disponuntur. ordinantur
(472) edificiis. parietis

f. 156 (473) conpage, iunctura tabularum
(474) nectitur. legatu iet
(475) exoratus. rogatus
(476) accipere. akaptare

(477) fertur. datur (Ch 2854; G 276-7

f. 157 (478) redundet. superhabundet (Ch 12678; G 277-8
(479) mancipatum. iunctum

(480) fedus. pactum (Ch 21445; G 278-9
(481) unguinis. unctione
(482) mitra, ornamentum kapitis
(483) ambitus, ornatus
(484) inpressa, signata
(485) coccus, rubeus
(486) iacinctus. uiridis
(487) bissus. genus linei
(488) purpura, pura rubea
(489) affìgebatur. tenebatur
(490) zmaracdus. uiridis
(491) sardius. rubeus
(492) topadius. uiridis
(493) onicinus. uarius
(494) carbunculus. rubicundus
(495) ligurius. rubeus
(496) saffìrus. ceruleus
(497) hyaspis. uiridis
(498) crisolitus. ut auro

f. 160 (499) effigiasti, plasmasti (Ch 4443; G 285-8
(500) uegetata. confortata
(501) choerent. adiungent 

f. 160v (502) aura, aer
(503) liquorem. solutam
(504) labe, resoluta
(505) compacta. adunata
(506) dissociari. disiungere
(507) dissona, dissimilia
(508) abolere. abstergere
(509) reuiset. uisitaberit
(510) impenditur. datur



f. 161 (511) utpote. quasi
(512) passim, ubique
(513) aggere. montone
(514) exibet. prestat
(515) sator. genitor
(516) heros. uir magnus
(517) ius. legem
(518) rite, studiose
(519) rependitur. reditur
(520) leti. mortis
(521) fatiscere. uanescere
(522) pallida, lubricas
(523) auidus. cupidus
(524) carpit. corrumpit
(525) tenuauit. possidebit
(526) adheso. demto
(527) populatur. uastat
(528) anelus. fatigatus 

f. 161 v (529) luet. bene solbet
(530) inepta. stulta
(531) clangens. sonans
(532) arguit. culpat
(533) fobendum. continendum
(534) sequestro, conmendo
(535) enigmata. similitudines
(536) uetustas. uetusta

f. 162 (537) atram. nigram
(538) nemus. silba frondosa
(539) anguis. serpens
(540) exul. peregrinus

(541) functionis. transitus uel solutionis (Ch 7803; G 288
(542) dissice. separari

f. 162v (543) silicis. petris (Ch 9072; G 288-91
(544) solido, firmo
(545) igniculis. luminibus
(546) madentibus. papiris intinctis
(547) facibus. luminibus
(548) scirpea. stopa
(549) conlita. conposita
(550) uiget. ualet
(551) caba. candela cabata
(552) suggerit. portat
(553) alimoniam. cibum
(554) teretem. rotundam
(555) nectar, odor
(556) dehquido. disfacto
(557) ambustum. ustum



(558) uis. fortia
(559) madido, molle
(560) emula, aduersaria
(561) peplo, tenebroso

f. 163 (562) cerule. nigre
(563) fidit. confidit
(564) iaculis. armis acutis
(565) calamis. cannis
(566) spicula. sagittas uel lanceas
(567) nosciis. cognitis
(568) densetur. multiplicetur
(569) celeres. ueloces
(570) tumidis. inflatis uel iratis
(571) usta, fatigata
(572) purpurei, rubei
(573) litoribus. extremis
(574) infert. inmiscuit
(575) uitreis. gelatis 

f. 163 v (576) dapibus. cibis
(577) nare. natare
(578) proceres. seniores preualidos
(579) exundat. manat
(580) scatebris. cabatas
(581) ninguidus. gelatus
(582) inbrifero. rusciento
(583) crassa, spessa
(584) inueit. portat
(585) alites. quaternices



MONASTISCHE CONSUETUDINES ALS QUELLEN 
DER BIBLIOTHEKSGESCHICHTE

Die mittelalterlichen Handschriften stammen zu einem sehr großen Teil aus den Klöstern des 
Benediktinerordens und seiner Zweige. In ihrer Mehrzahl wurden sie in den Klöstern selbst 
produziert, geschrieben und gebunden, dort aufbewahrt und gehütet, manchenorts unverändert 
bis in unsere Tage. In jüngster Zeit ist der Besitz einer eigenen Bibliothek geradezu als ein 
Unterscheidungsmerkmal zwischen Kloster und Stift, also zwischen den geistlichen Gemein­
schaften von Mönchen und Kanonikern angesprochen worden1. Die Benediktus-Regel, die ,das 
Gesetzbuch* des abendländischen Mönchtums geworden ist, sagt relativ wenig über Buch und 
Bibliothek aus. Vieles läßt sich nur indirekt erschließen, weil die lectio im Tageslauf der Mönche 
eine ganz bedeutende Rolle spielte und somit der Besitz eines hinreichenden Büchervorrates 
vorausgesetzt werden muß2.

Seit in karolingischer Zeit die Benediktus-Regel als „die una regula der Mönchsklöster im 
fränkischen Reiche“ durchgesetzt worden war, bedurfte sie „von dem Augenblicke an, da sie 
zum monastischen Grundgesetz erhoben wurde, der stützenden Sicherung durch die consuetu- 
do, die Gewohnheit und das Brauchtum des Alltags und der Festzeit“ festhielt3. Da sich Bene­
dikt von Aniane (751-821) mit seinem Bestreben nicht durchsetzen konnte, eine allgemein 
gültige Consuetudo neben und zusätzlich zur einen Regel einzufuhren (una regula - una consue- 
tudo), entstand im Laufe der folgenden Jahrhunderte eine Vielzahl von Consuetudines für 
einzelne Abteien oder Zusammenschlüsse von Benediktinerklöstern.

Die Texte dieser zahlreichen Consuetudines lagen bisher nur in unzureichenden oder schwer 
zugänglichen, älteren Ausgaben vor4 und wurden vielleicht deshalb für die Bibliotheksgeschich­
te im Mittelalter nur wenig ausgewertet, am meisten noch von Karl Christ5. In dem von Kassius 
Hallinger gestarteten Corpus Consuetudinum Monasticarum, in dem diese Texte nunmehr gesam­
melt und kritisch ediert werden sollen, hegen inzwischen bereits 15 Bände vor, die zum Teil 
auch bislang ungedruckte Consuetudines bekanntmachen6. Zwar ist diese Edition noch lange 
nicht vollendet, doch lohnt es sich bereits, diese Vorschriften und Aufzeichnungen über das

1 Raimund Kottje, „Claustra sine armario? Zum Unterschied von Kloster und Stift im Mittelalter“, in: Consuetudines 
monasticae. Eine Festgabe für Kassius Hallinger, Studia Anselmiana 85 (Roma 1982), S. 125—144.

2 Anselm Roth, .„Bibliothek* in der Regel Benedikts“, Mitteilungsblatt der Arbeitsgemeinschaft der katholisch-theologi­
schen Bibliotheken 24/27 (1980), S. 51-63.

W. Witter „Travail et lectio divina dans le monachisme de St. Benoìt“, in: Atti del T Congresso internazionale di studio 
sul alto medioevo (Spoleto 1982), S. 551-561.

3 Josef Semmler, , .Benedictus II. Una regula - una consuetudo“, in: Benedictine Culture 150-1050. Edited by W. Lour- 
daux and D. Verhelst, Mediaevalia Lovaniensia. Ser. I, Studia XI (Leuven 1983), S. 1-49. Zitat S. 28.

4 Kassius Hallinger, „Consuetudo. Begriff, Formen, Forschungsgeschichte, Inhalt“, in: Untersuchungen zu Kloster und 
Stift, Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 68 = Studien zur Germania Sacra 14 (Göttingen 
1980), S. 140-166.

5 Handbuch der Bibliothekswissenschaft. 2. Aufl. Band 3,1 (Wiesbaden 1953), S. 253ff.: Ordensregeln und Bibliotheks­
ordnung.

6 Corpus Consuetudinum Monasticarum (CCM). Pubhci tuns fecit Kassius Hallinger, Tom. I—XII, 1 (Siegburg 
1963-1985).



interne Klosterleben mit dem Blick auf Buch und Bibliothek zu durchmustern. Im Ergebnis soll 
es dabei nicht um eine Aufzählung aller Belegstellen über einzelne Beobachtungen und Fakten 
zur mittelalterlichen Bibliothek gehen, sondern um einige im Rahmen eines Beitrages zu einem 
Symposion allein mögliche stichprobenartige Hinweise auf die bibliotheksgeschichtliche Bedeu­
tung dieser normativen Regelungen oder Gewohnheiten bei den benediktinischen Mönchsge­
meinschaften. Schließlich waren doch alle diese Consuetudines neben der Benediktus-Regel 
über längere Zeit hin, eben ,,gewohnheits“-mäßig in Übung, oft auch in miteinander verwand­
ten Klöstern herkömmlicher „Brauch“, bis sie endlich einmal aufgezeichnet wurden. In man­
chen Fällen handelt es sich freilich auch um die Programmschrift einer geplanten Reform.

I

Die Benediktus-Regel kennt das Amt eines Bibliothekars nicht7, was angesichts der wenigen 
Bände, die in der Frühzeit des benediktinischen Mönchtums in einem Kloster zu verwalten 
waren, nicht verwundern darf. Man hat deshalb immer auf das Kapitel 32 der Benediktus-Regel8 
hingewiesen, das von der „substantia monasterii in ferramentis vel vestimentis seu quibuslibet 
rebus“ handelt. Der Abt „praevideat. . . fratres, de quorum vita et moribus securus sit, et eis 
singula . . . consignet custodienda atque recolligenda“.

Mit der anschließenden Anweisung „Ex quibus abbas brevem teneat, ut dum sibi in ipsa 
adsignata fratres vicissim succedunt, sciat quid dat aut quid recipit“, erscheint bereits die Grund­
form für ein Bücherverzeichnis verlangt, sei es nun Inventar, Katalog oder Ausleihregister. 
Bestärkt wird diese gesamte Interpretation durch das parallele Kapitel 17 der mit der Benedik­
tus-Regel verwandten Regula Magistri, wo ausdrücklich von Büchern die Rede ist9.

Weil die Benediktus-Regel die Verwaltung des Bücherbesitzes in einem Kloster ganz in das 
Beheben des einzelnen Abtes gestellt hatte, mußte es dann fast zwangsläufig auch zu den sehr 
verschiedenen Bezeichnungen für den Bibliothekar und die ebenso unterschiedlichen Formulie­
rungen seiner Aufgabe kommen10. In Corbie lautet im 9. Jh. die Definition umfassend und doch 
knapp und bündig: „Bibliothecarius omnium librorum curam habet, lectionum atque scripto- 
rum , während zu Fleury im 10.Jh. er „armarius“ genannt wird und auch Aufgaben für die 
Schule sowie archivischer Art wahrzunehmen hat:

ARMARIUS, qui et scole preceptor vel librarius, librorum armarium philosophica redimitus toga 
diligenti procurat clausura. Magnum quidem inter fratres et ipse sortitur honorem, quippe qui adeo omni 
scientia veritatis fretus existit ut pro apostolo habeatur. Cartas firmatorias atque concambiatorias vel, si 
quid id genus negotii exigit, aut ipse ordinat aut discipulorum utitur solatio. Ad ilium respicit cura 
librorum, scriptorie artis totum instrumentum, pergameni copia, ad conpingendos codices fila retorta,

7 Hallinger (Anm. 4) S. 142: ,,.. . von keiner Regula vorgesehenen inneren Organisation von Skriptorium, Bibliothek 
und Schule.“

8 Deren Text wird hier nach der lateinisch-deutschen Ausgabe von Basilius Steidle, 4. Aufl. (Beuron 1980) zitiert.
W. Kenneth Humphreys, „Medieval views of the role of a librarian“, in: Liber mnicorum Herman Liebaers (Bruxelles

1984), S. 49-64. Immer noch sehr lesenswert: E. G. Vogel, „Einiges über Amt und Stellung des Armarius in den 
abendländischen Klöstern des Mittelalters“, Serapeum 4 (1843), S. 17-29, 34-55.

9 La Règie du Maitre, par A. de Vogüe, Sources chretiennes 105-107 (Paris 1964-65). Albert Ohlmeyer (Übers.), Die 
Regel des Magister oder die Regel der heiligen Väter (Münsterschwarzach 1974). Die Magisterregel unterscheidet sich von der 
Benediktus-Regel durch eine „Liebe zum Detail und genauen Reglement“ (K. S. Frank, „Die Klosteranlage nach der 
RM“, Regulae Benedirti Studia 6/7 (1981), S. 39 u. 42.

10 Kassius Hallinger, Gorze - Kluny (= Studia Anselmiana 22-25) (Romae 1951), S. 952f.
Johannes Schneider, „Zur Verbreitung und Verwendung von „librarius“ im Mittelalter bis zum Ende des 13.Jh.“, 

in: Studien zur Buch- und Bibliotheksgeschichte. Hans Liilfing zum 70. Geburtstag (Berlin 1976), S. 23-32.



cervorum coria que sunt librorum tegmina. Illius dispositione cuncta que ad scole disciplinam pertinent 
effectum inveniunt. Non tepidus, non timidus, sed salva cantate animo cordatissimus, cuius vocem incre- 
pationis discipuli ac si tonitrum perhorrescant, ad cuius constantiam vigoris infantum vultus pallescant. 
Emendatio librorum et termini lectionum et responsio fidei catholice et hereticorum confutatio et, si quid 
sane doctrine obstiterit, ilium attinet.

Bei Lanfranc im 11. Jh. wird die Bücherverwaltung dem ,,Cantor“ anvertraut: „De canto­
re. .. De universis monasterii libris curam gerat et eos in custodia sua habeat, si eius studii et 
scientiae sit, ut eorum custodia ei commendari debeat11.“ Manche Aufzeichnung läßt eine sehr 
starke Einbindung in die Aufgaben beim Chorgebet und den Gottesdiensten erkennen, wie die 
Sorge um die notwendigen liturgischen Texte oder die Verpflichtung einzelner Mönche' zum 
Vortrag der Lesungen. Als ein Beispiel seien die besonders ausführlichen Consuetudines der 
südenglischen Abtei Eynsham aus dem 13. Jahrhundert genannt, wo noch gesondert ein „Sacri­
sta“ erwähnt wird, der „de missalibus, evangeliariis, epistolariis curam gerat et leccionariis et 
libris hospitii et benedictionali12.“

Daß der Verwalter der Bücher eines mittelalterlichen Klosters perfekt im Lesen und auch 
schreibgeübt sein mußte, versteht sich von selbst. Diese beiden Eigenschaften machten ihn für 
manch anderen Dienst geeignet, so als Schriftführer im Kapitel der Mönche oder zur Beschrif­
tung der Osterkerze13. Man trug ihm aber auch auf „ascendat armarius in pulpitum et nuntiet 
plebi malitiam persecutorum“ ihres und seines Klosters14. Das Amt war deutlich herausgeho­
ben, weshalb die Consuetudo von Afflighem in der Diözese Cambrai vorschrieb: „Item debet 
dictus vestiarius in festo sancti Michaelis de mense maii cuilibet monacho . .. unum honorificum 
dare. . .. bibliothecario .. . unum et alium pro labore officiorum que tene(n)t15.“

Die wenigen ausgewählten Texte machen deutlich, daß die Aufgabe der Bücherverwaltung 
vielgestaltig je nach Eignung des Trägers und den örtlichen Verhältnissen abgegrenzt und mit 
anderen Diensten verbunden werden konnte. Wenn die Aufgabe wuchs, hat man auch Gehilfen 
beigezogen. Ob sich aus den verschiedenartigen Bezeichnungen für den Bibliothekar bzw. den 
unterschiedlichen Aufgabenkombinationen die Zugehörigkeit zu bestimmten Reformgruppen 
mit hinreichender Sicherheit ablesen läßt, wird man erst untersuchen können, wenn alle 
Consuetudinestexte einmal vorliegen16.

Mit fortschreitendem Mittelalter werden die Texte immer ausführlicher und nennen auch 
spezielle bibliothekarische Aufgaben. So ist er für Einband und Reparatur der Handschriften 
zuständig, vor allem aber für die Ausleihe17. In der Consuetudo des Johannes Rode aus St. Mat­
thias zu Trier von etwa 1435 wird vorgeschrieben18: „De subpriore . . . Edam ad officium eius 
spectat respicere librariam, ut nullum librum accomodet extra monasterium, nisi habeat schedu- 
lam recognitionis, si autem ad remota loca, habeat litteram sigillatam.“ Die Gefahr der Entfrem­
dung von Büchern war groß, weshalb es schon in den Statuta von Monte Cassino aus dem 
13.Jh. heißt19: „Perpetuo prohibemus edicto, ne aliquis abbas, prior... libros quovis titulo 
alienare presumat nec edam pignori dare etiam in casibus aliis a cure permissis . ..“. In solchen

11 Corbie: CCM I, S. 421, Z 36 f. Fleury: CCM VII, 3, S. 16 £ Lanfranc: CCM III, S. 68, Z. 21-23.
12 CCM IV, S. 179, Z. 19£ CCM VI, S. 149, Z. 9 und S. 150, Z. 23. S. 165, Z. 12f£ S. 166, Z. 3ff. CCM X, S. 238, 

Z. 20£ Eynsham: CCM II, S. 165-168. „Sacrista“: S. 165, Z. 23ff.
13 CCM II, S. 165, Z. 3f. 18£
14 CCM X, S. 247, Z. 10 £
15 CCM VI, S. 241, Z. 14-22. CCM VI, S. 242, Z. 18£: „Item dictus vestiarius debet dare quando aliquis monachus 

moritur cilicium quod sit honorificum pro eo sepeliendum“.
16 CCM VI, S. 145, Z. 145 ff. Vgl. auch CCM VII, 3. S. 16 Anm. zu Zeile 8.
17 CCM II, S. 165-168.
18 CCM V, S. 165, Z. 12-17.
19 CCM VI, S. 256, Z. 14-21.



Fällen wird also nicht nur der Bibliothekar, sondern der Abt und andere Obere im Kloster 
angesprochen. Der Bücherverwalter Pflicht war es aber, auf die Bücher im Kloster zu achten 
und sie am vorgesehenen Ort unter Verschluß zu halten20: „Habent etiam ambo, cantor maior 
videlicet et cantor minor, claves ad armarium librorum cantualium.“ Wo war der Standort aller 
dieser Bücher im Kloster nach den Aussagen der Consuetudines, muß deshalb die nächste Frage 
lauten?

II

Uber die Aufbewahrung der Bücher erfahren wir aus den monastischen Consuetudines nur an 
relativ wenigen Stellen etwas. Grund dafür ist die Zweckbestimmung solcher Gewohnheiten, 
die festhalten wollen, was die Mönche zu tun haben, vor allem nach dem liturgischen Brauch 
des Klosters. Die Einrichtung des Klosters kommt nur beiläufig vor, am ehesten noch in 
Consuetudines, die die Organisation des ganzen Klosterlebens im Auge haben. Die frühere 
Geschichtsschreibung über die mittelalterlichen Bibliotheken ließ sich viel zu stark von dem 
Idealplan von St. Gallen beeinflussen, der zwischen Chor und Querschiff ein zweistöckiges 
Gebäude für Bibliothek und Scriptorium mit einem Grundmaß von etwa 10:10 Meter vorsah. 
Eine solche Einrichtung dürfte aber im Frühmittelalter selten, aber auch im Hoch- und Spätmit­
telalter nur an wenigen, großen Abteien realisiert worden sein21.

Während die Benediktus-Regel über die Unterbringung der Handschriften schweigt, er­
wähnt22 die Regula Magistri eine ,,arca cum codicibus“, damit zugleich aber den bescheidenen 
Umfang frühmittelalterlicher Buchbestände charakterisierend. Die Erklärung der Benediktus- 
Regel des Abtes Smaragdus aus der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts interpretiert die heute in 
ihrer Bedeutung umstrittene Erwähnung des Wortes „Bibliotheca“ in der Benediktus-Regel als 
„cellula ubi libri reconduntur23“. Wir mögen daraus aber so viel entnehmen, daß zur Karolin­
gerzeit im durchschnittlichen Kloster nicht mehr als ein ganz kleiner Raum, eben eine „cellula“, 
zur Unterbringung des Bücherbesitzes nötig war.

Aus den Consuetudines ergibt sich aber schlüssig, daß die Codices nicht nur an einer Stelle 
zum Gebrauch bereit gehalten wurden. So heißt es zum Beispiel in der Consuetudo von Eyns­
ham24: „Libri communes, qui cotidie ad manum habendi sunt sive ad cantandum sive ad 
legendum, in loco competenti reponendi sunt, ut competens accessus omnium fratrum esse 
possit“, und weiter, daß sich ein Mönch eine Strafe zuziehe, „si. . . libros loco suo honeste et 
ordinate non reposuerit. . ., si liber in quo ad mensam, ad capitulum, ad collaccionem legendum 
est suo neglectu defuerit.“ Zu den hier aufgeführten drei Funktionen müssen wir dann noch den 
vielfältigen Gebrauch in der Kirche hinzunehmen.

Der wichtigste Ort der Lektüre war aber auf weite Strecken des Mittelalters nach dem Zeugnis 
der Consuetudines das „Claustrum“, der Kreuzgang25. Er, und nicht nur Kirche, Kapitelsaal 
und Speisesaal, ist Ort von gemeinsam angehörten Lesungen, er ist vor allem der Ort der 
individuellen Lektüre. Hier stehen mindestens in der Frühzeit ein oder mehrere Behältnisse,

20 CCM V, S. 172, Z. 16f. Vgl. auch S. 203, Z. 7 oder CCM II, S. 166, Z. 6; ferner Joachim Angerer, Die Bräuche der 
Abtei Tegernsee . . . mit textkritischer Edition der Consuetudines Tegernseenses, Studien und Mitteilungen zur Geschichte des 
Benediktinerordens und seiner Zweige. Erg.Bd. 18 (Ottobeuren 1968), S. 165, Z. 20ff.

21 Konrad Hecht, Der St. Galler Klosterplan (Sigmaringen 1983).
22 RM (Anm. 9) cap. 17, 13.
23 CCM Vili, S. 273, Z. 24f. Vgl. Mundó (Anm. 30).
24 CCM II, S. 167, Z. 2ff. CCM II, S. 84, Z. 16-19.
25 CCM II, S. 108, Z. 11 f. VI, S. 290, Z. 9 und 14. VII,3, S. 17, Z. 16.



Truhen oder Schränke, in denen die Handschriften aufbewahrt werden: „Post Nonam edam 
vadunt in claustrum sedere, sed non accipiunt libros nec armaria aperiuntur26. “ Bei wachsendem 
Bestand mag hier eine „cellula“ oder ein größerer Raum eingerichtet worden sein. Im Kreuz­
gang lernte man aber auch wohl Lesen und wahrscheinlich sogar Schreiben, wie wir noch 
erfahren werden. Daß daneben auch die Sakristei beim Chor der Klosterkirche die Bücher des 
gottesdienstlichen Gebrauchs barg, erfahren wir eher beiläufig aus der Consuetudo von Afflig- 
hem27. Hier allein wäre auch die von Edgar Lehmann postulierte „Schatzkammerbibliothek“ zu 
plazieren, wenn ein Kloster reich an besonders wertvollen liturgischen Handschriften war28.

III

Die Bedeutung des Lesens bei den benediktinischen Gemeinschaften machen zwei Anordnun­
gen im Kapitel 48 der Benediktus-Regel deutlich, nämlich die Vorschriften über die Fastenlektü­
re und über die Festsetzung ausgedehnter Zeiten für die Lectio divina. Beide Anordnungen haben 
zwar eine ausgesprochen religiöse Zielsetzung entsprechend dem Sinn und der Aufgabe mona- 
stischen Lebens; sie bezeugen aber zugleich in einer Gesellschaft, die überwiegend des Lesens 
unkundig war und noch viel weniger des Schreibens mächtig, eine deutlich akzentuierte Kon­
trasthaltung, die auch für die Werte Bildung und Wissenschaft die unerläßlichen Grundlagen 
bewahrte und die nötige Aufgeschlossenheit immer neu bereitete.

Über den geradezu symbolhaften Akt der förmlichen Ausgabe je eines Codex an jeden Mönch 
bei Beginn der Fastenzeit hat Karl Christ29 bereits ausführlich gehandelt. Ansgar Mundo hat 
inzwischen wahrscheinlich gemacht, daß die Benediktus-Regel bei der Anweisung „In quibus 
diebus Quadragesimae accipiant omnes singulos codices de bibliotheca, quos per ordinem ex 
integro legant“ (cap. 48, 15) eine Verteilung von Bibelteilen meint, die durchgehend und nicht 
wie bei den liturgischen Lesungen nur in ausgewählten Abschnitten gelesen werden sollen30. 
Eine Reihe von Vorschriften und Consuetudines beschreibt z. T. diese Zeremonie in allen Ein­
zelheiten bis hin zur Art und Weise der Verbuchung der einzelnen Bände für die Empfänger31. 
Eine Ausleihliste im Liber tramitis aevi Odilonis abbatis belegt, daß man im 11. Jahrhundert bei der 
Fastcnlektüre über Bibeltexte hinaus ein breites Spektrum patristischer und späterer theologi­
scher Literatur einbezogen hat, in einzelnen Fällen sogar „weltliche“ Texte ausgab, wie „Histo­
rian! Iosephi“ (Flavii), „Ysidorum Ethimologiarum“ oder „Historiam Titi Liuii32“. Die Mehr­
zahl der bisher neu edierten Consuetudines legt es nahe, daß die meist ziemlich umfangreichen 
Werke nicht nur für die 7 Fastenwochen, sondern als Pflichtlektüre für die Dauer eines ganzen 
Jahres bis zum Beginn der nächsten Fastenzeit belassen wurden, man dann aber auch vom 
Empfänger ein Bekenntnis über die tatsächliche Lektüre verlangte33.

Da die Benediktus-Regel, anders als die Regula Magistri (cap. 50, 76) stillschweigend voraus­

26 CCM IV, S. 29, Z. 25 f.
27 CCM VI, S. 161, Z. 24. CCM V, S. 25, Z. 10 (Trier).
28 Edgar Lehmann, Die Bibliotheksräume der deutschen Klöster im Mittelalter, Schriften zur Kunstgeschichte, H. 2 (Berlin 

1957), S. 2-7: Die romanische Schatzkammerbibliothek. Ein Beispiel notiert Otto Lehmann-Brockhaus, Schriftquellen 
zur Kunstgeschichte des 11. u. 12.Jh. (Berlin 1938), Nr. 1124 (Petershausen): „Armarium valde bonum cum multis que in 
eo recondita erant, . . . codices optimi tarn altaris quam divini officii. . . fiamma consumpsit.“

29 In caput Quadragesimae. In: Zentralblatt fiir Bibliothekswesen 60 (1943) S. 33-59. Hallinger (Anm. 10) S. 917-919.
30 Ansgar Mundó, „Bibliotheca. Bible et Lecture du Carème d’après S. Benoit“, Revue Benedictine 60 (1950), 

S. 65-92. Vgl. Roth (Anm. 2) S. 60ff.
31 CCM I, S. 461. 520. 547. 558. Ill, S. 19f. IV, S. 26. VII, 2 S. 54. 294f. IX, S. 52 f.
32 CCM X, S. 261-264.
33 CCM IX, S. 53, Z. lf.



setzt, daß alle Mönche lesen können, mindestens mehr oder weniger gut, werden die langen 
Zeiträume verständlich, die neben dem Vortrag von Lesungen in der Messe und beim Chorge­
bet, im Kapitel und bei Tisch dem mehr persönlichen Lesen gewidmet sind34. Nach dem 
Zeugnis der Consuetudines war Hauptort dafür das „claustrum“, der Kreuzgang. Aus der 
Vielzahl der Belege ein paar Beispiele: „Post Sextam vadunt in claustrum legere“ heißt es in den 
Consuetudines Beccenses35, „in claustro sedet legendo“ in den Consuetudines AJJligenienses36. „His 
finitis conventus exiens et in claustro sedens lectioni uacet“ bestimmt der cluniazensische 
Brauchtext aus Würzburg37. Ähnliches galt übrigens für die ganz jungen Klosterschüler: ,, . . . 
post Primam, si dies est ut possint legere in claustro, sedeant pueri in claustro. Si autem dies satis 
clara non est, pueri sedeant in choro super scamna, donee satis possunt videre in claustro38“. Der 
Kreuzgang erscheint nach den Consuetudines-Texten somit auch als Schulraum, wo die Anfän­
ger Lesen und Schreiben übten.

Besonders festgehalten zu werden verdienen aber Zeugnisse, daß das individuelle Lesen min­
destens bis in das hohe Mittelalter hinein auch in den Klöstern vielfach ein lautes Lesen gewesen 
ist, wie es die Antike gepflegt hat39. Schon die Benediktus-Regel schreibt vor40: „Post Sextam 
autem surgentes a mensa pausent in lecta sua cum omni silentio, aut forte qui voluerit legere sibi 
sic legat, ut alium non inquietet.“ Wie anders kann ein Leser andere stören als durch lautes 
Lesen? In den Consuetudines finden sich noch weitere Belege41, so wenn Lanfranc anordnet: 
„Omni tempore antequam legant infantes nullus in claustro legat. . . nisi in silentio“. In der 
Abtei Afflighem galt die Bestimmung, daß nach dem Abendessen die Betten gerichtet werden, 
sodann „descendentes de dormitorio sedent in convento. In hoc spacio summum debet esse 
silentium ut nullius legends vox audiatur“. Genauso beweist das laute und zugleich das stille 
Lesen folgende Passage aus den Statuten von Monte Cassino: „Ut estivo tempore post pran- 
dium unusquisque monachus ad proprium lectulum vadat cum summa cautela et sine alieuius 
perturbacione aut legat sub sdendo .. .“

Vor allem mit der individuellen Benutzung der Codices hängen auch Vorschriften über den 
sorgfältigen Umgang mit den Bänden zusammen. So muß der Aufseher, „circator“ genannt, 
nach dem Nachtgebet darauf achten, falls er einen Gegenstand „in claustro vel in aliqua officina 
incaute derelictum reppererit, aut vestimentum, aut codicem“, daß er diesen in den Kapitelsaal 
zu bringen hat, um den Nachlässigen tadeln zu können42. In Monte Cassino im 9. Jahrhundert 
„concessum est etiam fratribus nostris manutergia habere. .. ad codices, quos ad legendum 
suscipiunt, involvendos43“. Auch bei der Austeilung der Fastenlektüre wurden die Bände „su­

34 RB cap. 48, 1-14. 22. Vgl. Mundo (Anm. 30) S. 69.
35 CCM IV, S. 29, Z. 23 f.
36 CCM VI, S, 132, Z. 22.
37 CCM IV, S. 275, Z. 8f. Vgl. auch CCM I, S. 273, Z. 21 f. IV, S. 173, Z. 9f.
38 CCM IV, S. 152, Z. 32-34.
39 Josef Balogh, „Voces Paginarum. Beiträge zur Geschichte des lauten Lesens und Schreibens“, Philologus 82 (1927), 

S. 84-109. 202-240.
Georg Rohde, Studien und Interpretationen zur antiken Literatur (Berlin 1963), S. 294: „Der antike Mensch hat bis in die 

spätesten Zeiten des Altertums laut gelesen, auch wenn er allein las.“
Paul Saenger, „Silent reading“, Viator 13 (1982) S. 367-414, diskutiert das Problem ausführlich, allerdings ohne 

Berücksichtigung der Consuetudines. Diesen Hinweis verdanke ich Dr. Günter Glauche.
Manfred Günter Scholz, Hören und Lesen (Wiesbaden 1980), S. 103—111: Vom lauten und stummen Lesen (in der 

volkssprachigen Literatur des Mittelalters).
40 RB 48, 5.
41 Lanfranc: CCM III, 1, S. 5 Z. 14f. Afflighem: CCM VI, S. 152, Z. 19f. Monte Cassino: CCM VI, S. 216, Z. 

18-20.
42 CCM VII, 3, S. 17, Z. 16f.
43 CCM I, S. 172, Z. 3-5.



per tapetum extensum“ gelegt44. Im 13./14. Jahrhundert zählen dann wiederum nach den Statu­
ten von Monte Cassino zu den leichteren Verfehlungen, wenn jemand ,, damnum rei parve 
intulerit vel codice negligenter usus fuerit aut alicubi ad momentum secesserit45“.

Durch gewisse Verbote erfahren wir ebenfalls Näheres über den Umgang mit Handschriften, 
so wenn in Afflighem vorgeschrieben war ,,nec debent duo in eodem libro respicere46“. Im Bett 
zu lesen war wenigstens nach den Statuta Lanfranci den „iuvenes“ nicht gestattet: „Meridianis 
horis in lectis suis non debent legere“, was freilich auf einen großen Lesehunger bei manchem 
Novizen schließen läßt47. Ähnliche Vorschriften finden sich auch im Liber tramitis, während es 
andernorts offenbar erlaubt war48.

Ein Büchergebrauch in einer Einzelzelle wird erst im 15. Jahrhundert durch die Aufzeichnun­
gen des Johannes Rode aus der Abtei St. Maximin in Trier belegt49: ,,Quod si quis fratrum ex 
licentia superioris librum aliquem necessarium . .. absente fratre de cella extraxerit, quod solum 
in necessitatis causa permittitur“. Moderne Lesegewohnheiten bezeugen die Consuetudines aus 
Tegernsee50:

DE LECTIONE REGULARE
Lectionem regulärem ante aut post refectionem, ut supra notatum est, habemus non in ambitu, sed 

singillatim in cellis, nisi forte tempore hiemali quis legere velit in refectorio aut stuba communi. Qua 
lectionis hora vela a singulis cellis amoventur, ut prior vel cui commissum fuerit, dare videre possit, si 
fratres legant aut aliis intendant. Quod si pro tempore praedictis horis lectio haberi non possit, nihilominus 
horis aliis et temporibus pro posse non est obmittenda.

Das Gebot der ständigen Lektüre galt aber nicht nur im Kloster, sondern auch für den Mönch 
auf Reisen, wie wir zwar aus keiner Consuetudo, wohl aber bereits aus der Regula Magistri 
erfahren51: ,,Si vero in viam longiorem dirigatur, codiciclum modicum cum aliquibus lectioni- 
bus de monasterio secum portet, ut quavis hora in via repausaverit, aliquantulum tarnen legat“. 
Die vielen besonders kleinformatigen Handschriften, sicher nur ein Bruchteil einstiger Bestän­
de, finden in dieser Bestimmung eine frühe Erklärung52.

IV

Welchen Rang die Sorge für die Handschriften in einem Benediktinerkloster im hohen Mittelal­
ter erreicht hatte, zeigt die bekannte Darstellung der Buchherstellung in einem Bamberger 
Codex aus dem Kloster Michelsberg53. Ebenso beweiskräftig ist aber die in den Consuetudines 
von Becc überlieferte Vorschrift, daß bei der Liturgie aller fürbittend zu gedenken sei, ,,qui 
laboraverunt circa libros seu scripserunt vel dederunt54.“ Die Benediktus-Regel hat die Beschaf­
fung der Handschriften, gewiß ein Vorgang im Rahmen der geschlossenen Hauswirtschaft einer 
mittelalterlichen Mönchsgemeinschaft wie die Sorge für Nahrung und Kleidung, nicht eigens

44 CCM III, S. 19, Z. 8f. Ähnlich CCM IX, S. 52, Z. 18 u. 22.
45 CCM VI, S. 226, Z. 31.
46 CCM VI, S. 152, Z. 23 f.
47 CCM III, S. 95, Z. 27f. CCM X, S. 224, Z. 24.
48 CCM VI, S. 132, Z. 23.
49 CCM V, S. 245, Z. 7-10.
50 Angerer (Anm. 20), S. 169, Z. 12-19.
51 RM 57, 4-6.
52 In der Bayerischen Staatsbibliothek z. B. bei den lateinischen Handschriften aus Tegernsee (Clm 20023-20212).
53 Fridolin Dressier, ,,Schreiber-Mönche am Werk. Zum Titelbild des Bamberger Codex Patr. 5“, in: Scriptorum 

Opus. Prof. Dr. Otto Meyer zum 65. Geburtstag (Wiesbaden 1971), S. 4-14.
54 CCM IV, S. 28 Z. 12ff.



der Erwähnung wert gehalten, sehr wohl aber die zum Schreiben unerläßlichen Gebrauchsge­
genstände Messer, Griffel und Schreibtafeln („cultellum, grafium . . . tabulas“) einzeln ge­
nannt55. Im Liber tramitis wird dann präzisiert, daß der „camerarius monasterii“ jedem Mönch 
zu geben habe ,,singula vagina cum cultello (praeter scriptores qui duos habeant)56“.

Wie groß die Schreibkenntnis im einzelnen war, läßt sich aus diesen Quellen schwer abschät­
zen. Am deutlichsten gibt die Regula magistri57 Auskunft: ,,In his tribus horis infantuli in decada 
sua in tabulis suis ab uno Etterato litteras meditentur. Nam et inalfabetos maiores usque ad 
quinquagenariam aetatem litteras meditari hortamur. Duricordes uero et simplices fratres uel 
qui litteras discere nolunt et non possunt, ipsi gurdis operibus intricentur“ (.sollen mit belanglo­
sen Arbeiten beschäftigt werden*).

Trotzdem bieten uns die Consuetudines einige bemerkenswerte Stellen, die über die in großer 
Zahl gesammelten Beobachtungen der seitherigen Literatur58 hinausführen. Daß dem Bibliothe­
kar, wie immer er auch genannt sein mag, die Aufsicht über das Schreibwesen anvertraut war, 
wurde schon erwähnt und läßt sich öfters belegen59. Er muß für die Schreibmaterialien sorgen, 
bis hin zu den „tabulas pro libris qui sunt in bibliotheca60“ oder das Zuschneiden der Perga­
mentblätter („Cantoris est providere quando percamena incidenda sunt61“). Die wichtige Ent­
scheidung, was geschrieben werden soll, liegt in Afflighem beim Prior: „De officio prioris . . . 
Nullus sine eius licentia . . . scribit62.“ In Eynsham dagegen lautet die Vorschrift63:

QUOD CANTOR SCRIPTORIBUS PROVIDEAT ET QUOD SINE LICENCIA FRATRES SCRI- 
BERE NON FACI AT. Omnes scripturae, quae in ecclesia sive intus sive foris fuerint, specialiter ad 
cantoris officium pertinent, ut ipse secundum facultatem suam scriptoribus quae ad scribendum sunt 
necessaria provideat. Quicumque de fratribus intra claustrum scriptores sunt et quibus officium scribendi 
iniunctum est, omnibus hiis cantor providere debet quid scribant, et quae ad scribendum necessaria sunt 
secundum possibilitatem suam exhibere. Nec quisquam eorum aliud scribere quam quod ille vel maiores 
eius praeceperint vel permiserint praesumat. Ceteri autem fratres, qui scribere sciunt et tarnen scribendi 
officium eis iniunctum non est, sine licencia scribere non possunt.

Doch auch über bloße Änderungen, gerade bei den liturgischen Texten wird streng gewacht: 
„Nemo alius praeter cantorem vel custodem librorum sive in praedictis sive in aliis libris 
quibuslibet vel demere vel addere aut mutare praesumat quiequam, nisi ei specialiter concessum 
fuerit vel iniunctum“. Ähnlich wurde auch die Korrektheit bei den Lesungen überwacht64. Die 
Vorlagen entlieh man von auswärts oder man mußte den Schreiber zum Besitzer senden, wenn 
dieser nicht zur Ausleihe bereit war. Der Liber tramitis gibt dafür aufschlußreiche Belege65: „Si 
domnus abbas aliquem librum de alio monasterio adquisierit et praefinito debet tempore reddere

55 RB 55, 19.
56 CCM X, S. 255, Z. 14—16. Vgl. auch Albert d’ Haenens, „Ecrire, un couteau dans la main gauche“, in: Clio et son 

regard. Melanges d'histoire .. . à Jacques Stiennon, éd. par Rita Lejeune etjoseph Deckers (Liège 1982), S. 129-141.
57 RM 50, 12f. 76.
58 Wilhelm Wattenbach, Das Schriftwesen im Mittelalter (Leipzig 31896). Bernhard Bischoff, Paläographie des römischen 

Altertums und des abendländischen Mittelalters (Berlin 21986), S. 58-69.
Alfred Wendehorst, „Wer konnte im Mittelalter lesen und schreiben?“ In: Schulen und Studium im sozialen Wandel des 

hohen und späten Mittelalters, Vorträge und Forschungen 30 (Sigmaringen 1986), S. 9-33.
Wieland Schmidt, „Vom Lesen und Schreiben im späten Mittelalter“, in: Festschrift Jur Ingeborg Schröbler, Tübingen 

1973, S. 309-327.
59 CCM II, S. 167 f. Vogel (Anm. 8) S. 19 ff.
60 CCM II, S. 167, Z. 29ff. CCM VI, S. 249, Z. 17. Vgl. oben S. 128f. das Zitat aus CCM VII, 3, S. 16.
61 CCM II, S. 168, Z. 4.
62 CCM VI, S. 159, Z. 1 f.
63 CCM II, S. 167, Z. 26ff.
64 CCM II, S. 167, Z. 7-10. CCM VII, 3, S. 207, Z. lOff.
65 CCM X, S. 227, Z. 11-14. S. 219, Z. 11-14.



vel alia necessitas fuerit et domnus abbas praecipiet uel ad monasterium mandauerit, psalmos 
familiäres et missam uel meridianum frater ille propter hanc scipturam dimittat“. Die hier 
zugleich ausgesprochene Befreiung von Gebetsverpflichtungen wegen der Dringlichkeit des 
Schreibauftrages wird anderwärts noch präzisiert: „Haec tria non sint illi dimittenda: laetania, 
offerenda et Vigilia mortuorum“. Sogar an manchen einfachen Festtagen durfte geschrieben 
werden, ausgenommen „in maximis quippe festiuitatibus et dominicis diebus nec ipsis est 
scribendum66“. Die andere Verfahrensweise bezeugt die Stelle67: „Ex quibus unus valde inspira- 
tus et accensus in fervore monastico ex discipulis domni Romualdi nomine Johannes cum uno 
suo socio ad videndum et scribendum properavit apud eundem Cluniacensem caenobium. Et ita 
exaravit in paginulis ut oculis vidit et in codicibus affixit posterisque legenda contradidit“.

Eine merkwürdige Aussage über Störung der Stille im Kloster durch das Schreiben findet sich 
in den Consuetudines von Becc68, wo es heißt: „Post Vesperas omni tempore omnino silentium 
custodiatur, ut nec sonus pennae scriptoris audiatur vel pedum ambulantis“, und noch deutli­
cher für Afflighem69: „In hoc spacio etiam debet esse silentium in conventu ut nullius legends 
vox audiatur, aut si quis scripserit, ita debet scribere ut strepitus penne vel pergameni sui non 
possit audiri“. Verursachte das Schreiben mit dem Federkiel auf Pergament wirklich ein solches 
Geräusch oder haben die Schreiber vielleicht doch auch beim Schreiben laut gelesen?

Tadel und Strafe für nachlässiges Schreiben werden in den Texten aus Eynsham70 erwähnt: 
„Si quis negligenter scripserit. . . cantor reprehendere poterit“, und gestraft wird „si quis circa 
officium sibi iniunctum negligens repertus fuerit, ut sunt. . . scriptores in scribendo“. Bedenkt 
man die Schwierigkeiten der ganzen Buchherstellung und des Schreibens selber, so wird man 
Verständnis für die Verse im Liber tramitis71 haben:

Haec quicumque legis et sursum gaudia quaeris 
Scriptori veniam studiis pro talibus ores.

Vollendet war das Werk freilich erst, wenn Korrektur gelesen und auch ein Einband gefertigt 
war, worüber es wiederum in den Consuetudines von Eynsham7“ heißt: „Cantoris est providere 
quando . . . sunt vel radenda vel libri emendandi aut ligandi aut aliquid huiusmodi... Et si 
fratrum adiutorio indiguerit, quemeumque ipse ad aliquid horum faciendum vel praeparandum 
admonuerit si ei vacat non excusare habet“. Der Dienst am Buch ging vor und mancher von den 
Novizen war offenbar so eifrig, daß ihnen von Lanfranc geboten werden mußte73: „Meridianis 
horis in lectis suis non debent. .. scribere“.

Vom Ort des Schreibens erfahren wir aus diesen Texten nichts. Nur in den Consuetudines 
Corbeienses gab es ein Kapitel „L. De scriptoribus soiarii74“, das die Aussage des Idealplanes von 
St. Gallen von einer eigenen Schreibstube im Oberstock über dem Bibliotheksraum zu bestäti­
gen scheint, wohl aber doch nur Verhältnisse in Großklöstern widerspiegelt.

★

66 CCM X, S. 224, Z. 20-22.
67 CCM X, S. 4, Z. 16-20.
68 CCM IV, S. 173, Z. 12 f.
69 CCM VI, S. 152, Z. 21 f. Auch S. 133, Z. 1-3.
70 CCM II, S. 165, Z. 8-10; S. 85, Z. 6-9.
71 CCMX, S. 7, Z. 23 f.
72 CCM II, S. 168, Z. 4ff.; auch S. 165, Z. 20-29.
73 CCM III, S. 95, Z. 27f.
74 CCM I, S. 415, Z. 6 und die umfangreiche Anmerkung dazu.



Bibliotheksgeschichte muß aus vielen Quellen schöpfen, voran den Büchern und Handschrif­
ten selbst. Daneben verdienen aber manch andere Zeugnisse Beachtung wie etwa die hier 
skizzenhaft ausgewerteten monastischen Consuetudines. Sie müssen bei der Erforschung von 
Verwaltung und Benutzung mittelalterlicher Buchbestände für uns die Stelle von Geschäftsord­
nungen und Benutzungsvorschriften moderner Bibliotheken vertreten. Die Beschäftigung mit 
solchen Texten differenziert und verdeutlicht unser Bild von den Bibliotheken mittelalterlicher 
Mönchskonvente, unter denen es nicht nur die viel beachteten Abteien wie z. B. St. Gallen, 
Reichenau oder Tegernsee gab, sondern allein im Gebiet des heutigen Bayern im 9. Jahrhundert 
schon ca. 40, im 12. Jahrhundert sogar fast 80 benediktinische Gemeinschaften der unterschied­
lichsten Größenordnung. Sie alle haben ihren Beitrag zum religiösen Leben und zur geistigen 
Kultur geleistet. Man konnte in allen Klöstern Lesen und Schreiben, überall war ein Vorrat an 
Büchern vorhanden, weil die Liturgie und die Lectio divina, aber natürlich auch der Unterricht, 
voran zum Erlernen der nicht mehr wie zu Zeiten Benedikts allgemein geläufigen lateinischen 
Sprache einen Grundbestand an Texten voraussetzte. Die Consuetudines-Texte bedeuten für 
uns deshalb eine besondere Gattung authentischer Belege75 für die Geschichte des mittelalterli­
chen Buch- und Bibliothekswesens.

75 Den Rang einer Consuetudo charakterisiert ein Satz aus den Texten fiir die Abtei Becc: „Nemo debet consuetudi- 
nem vel veterem mutare vel novam inducere nisi abbas aut abbate iubente et hoc cum summa ratione“ (CCM IV, S. 173, 
Z. 23f.).



PETER DRONKE

HECTOR IN ELEVENTH-CENTURY LATIN LYRICS

The poetic vitality of the ‘matter of Troy’ in the twelfth century has long been recognised. 
The most fecund imaginative achievements arise in vernacular poetry in the second half of the 
century - Benoit’s Roman de Troie, the Roman d’Eneas and Veldeke’s Eneide. Yet the Latin 
tradition of Trojan narrative, too, is many-sided and at times innovative - from Hugh Primas’s 
Trojan vignettes (ca. 1140) to the epyllia of Simon Chèvrc d’Or and the anonymous poet of the 
Historia Troyana in the mid-century, to Joseph of Exeter’s flamboyant epic Frigii Daretis Ylias 
towards 11901.

What remains less clearly perceived, on the other hand, is the imaginative force that Trojan 
themes already had in several parts of Europe in the period before 1100. While valuable work has 
been done on particular compositions from this earlier time by scholars such as Boutemy and 
Stohlmann, the sense that there was already a many-sided burgeoning of Troy in the eleventh 
century is still largely lacking: it is symptomatic, for instance, that in Margaret Scherer’s panora­
ma, “Works of Literature and Music”, arranged by centuries, in her book The Legends of Troy, 
the eleventh century is left blank2. Yet it is to the later eleventh century that we must assign, 
among other works, the verse epistle addressed by Godfrey of Reims (t 1095) to Bishop Hugh 
ofLangres, that breaks off in the middle of an eephrasis De excidio Troie (vv. 395-481)3, and the 
extensive lost Trojan poem by Odo of Orléans, the scope of which can be surmised from 
Godfrey’s recollections of it in his own dream-poem dedicated to Odo4. Similarly, the anonym­
ous Heroides epistle of Deidamia to Achilles5, and the pair of Heroides by Baudri of Bourgucil - 
Paris to Helen, Helen to Paris6 - probably all belong to the late eleventh century; and the 
immensely popular virtuoso epitome of Troy’s fall, Pergama flere volo, with its lament of Hecuba 
and lament for the city, is usually dated ca. 11007.

But the eleventh century likewise sees the beginnings of the florescence of Trojan lyrical 
poetry, a poetry that culminates in the lament of Dido, the brilliant lai lyrique, O decus, 
o Libie regnum, composed in the northern French or perhaps Anglo-Norman world ca.

1 Hugh Primas: Die Oxforder Gedichte des Primas, ed. Wilhelm Meyer (repr. Darmstadt 1970), nos. IX and X (pp. 
61—70), and The Oxford Poems of Hugh Primas and the Arundel Lyrics, ed. C.J. McDonough (Toronto 1984), pp. 41—7; 
Simon Chèvre d’Or: ed. André Boutemy, Scriptorium 1 (1946/7), pp. 267-88 and Le Moyen Age 52 (1946), pp. 243-56; 
Joseph of Exeter [Joseph Iscanus], Werke und Briefe, ed. Ludwig Gompf (Leiden-Köln 1970); Historia Troyana: Jürgen 
Stohlmann, Anonymi Historia Troyana Daretis Frigii (Beihefte zum Mittellateinischen Jahrbuch 1, 1968), who also gives a 
helpful survey of related poetry and an extensive bibliography.

2 Margaret R. Scherer, The Legends of Troy in Art and Literature (New York-London 1963), p. 224.
3 Ed. André Boutemy, “Trois oeuvres inédites de Godefroid de Reims”, RMAL 3 (1947), pp. 335—66, at pp. 

362-4.
4 Ibid. pp. 344—51.
5 Ed. Jürgen Stohlmann, in Literatur und Sprache im Europäischen Mittelalter: Festschrift für Karl Langosch zum 70. Ge­

burtstag, ed. Alf Önnerfors et al. (Darmstadt 1973), pp. 195-231.
6 Baldricus Burgulianus, Carmina, ed. Karlheinz Hilbert (Heidelberg 1979), nos. 7—8 (pp. 21—40).
7 Carmina Burana, ed. Alfons Hilka - Otto Schumann — Bernhard Bischoff, I 2 (Heidelberg 1941), no. 101; cf. André 

Boutemy, “Le poème Pergama flere volo ... et ses imitateurs du Xlle siècle”, Latomus 5 (1946), pp. 233-44.



1130-508. It is on two Italian predecessors of this lyrical composition that I should like to focus 
in the present essay.

The first is a dramatic planctus for Hector, written in the margin of a text of the late-antique 
prose narrative, Excidium Troie, in a hand of the end of the eleventh century; the manuscript is of 
Italian, most probably of Roman, provenance9. The planctus was first printed by Ernesto Monaci 
(1897), who unfortunately took the refrain, Heu, male te cupimus !, which also serves as a heading 
for the song, to read Heu male tecum; his text, though generally faithful, contained five other 
minor slips. The lyric was edited again in 1955 by Maria De Marco, who believed it to be “still 
unknown (tuttora sconosciuto)”. She read the refrain correctly, but introduced five new errors 
(in 17, 19, 25, and two in 32), as well as six classicising corrections (in 16, 35, 50, 55, 61, 62) 
which in my view are probably not justifiable, since the poet’s Latin shows a markedly unclassi- 
cal, vernacularising impulse. In a later article, De Marco attempted to argue that this planctus was 
intended for reading and not performance - a view that will be questioned below10. First a fresh 
text seems desirable; the accompanying translation may serve to indicate how some of the 
interpretative problems might be resolved, though, as the interpretation of the song has never 
yet been discussed, a number of detailed points must also be considered separately thereafter.

Heu, male te cupimus !

(Choraula)
Hector, pugne victor Graie, 
cum uxore de te age !

Eu, male t<e cupimus !>
Uxor Andromache tua 
mala tibi refert sua. 5

Eu, male te cu<pimus !> 
(Andromache)
Honor patrie, marite, 
verba audi mea rite :

Eu, <male te cupimus !>
Bellum nobis sit in hostes, 10
ne Achilli, cave, hostes !

Eu, <male te cupimus !>

Alas, we badly long for you !

(Precentor)
Hector, conqueror in the Grecian fight, 
speak with your wife about your fate !

Alas, we badly long for you !
Your wife, Andromache, 
is telling you her woes.

Alas .. .
(Andromache)
Honour of my land, my husband, 
hear my words aright:

Alas . . .
Though there is war against our enemies, 
take care not to confront Achilles !

Alas . . .

8 Carmina Burana 12 (n. 7), no. 100. I have offered a discussion of this song, with a new text and translation and 
indications concerning its probable dating and provenance, in “Dido’s Lament: From Medieval Latin Lyric to Chaucer”, 
Kontinuität und Wandel, Franco Munari zum 65. Geburtstag, ed. Ulrich Justus Stäche et al. (Hildesheim 1986), pp. 364—90.

9 Even if this MS may have been copied, as Maria De Marco suggests (Aevum 30, 1956, pp. 38-9), by a central Italian 
hand from a Beneventan exemplar, the codex must have been in Rome already very early in the twelfth century. This I 
would infer from the fact that in the gathering fols. 191-8, which originally came straight after fol. 166, fol. 191 
continuing the Paulus Diaconus extracts from fol. 166 (see L. Duchesne, Le Liber Pontificalis II, Paris 1892, p. XXII), 
there is “un récit de l’arrestation et de la captivité du pape Pascal II (mars-avril 1111), dù à la piume d’un clerc de 
l’entourage du pape” (Duchesne, ibid.). The editors of the Excidium Troiae, E. Bagby Atwood and Virgil K. Whitaker 
(Cambridge, Mass. 1944), did not use this MS.

10 Ernesto Monaci, “Per la storia della Schola cantorum lateranense”, Archivio della Società Romana di Storia Patria 20 
(1897), pp. 451—63; Maria De Marco, “Un ‘planctus’ sulla morte di Ettore”, Aevum 29 (1955), pp. 119—23; ead., “Cuius 
mortem defle lector”, Giornale Italiano di Filologia N. S. 3 (1972), pp. 372-1.



Ne cum ilio, cave, certes : 
dive fertur proles certe.

Eu, <male te cupimus !> 15
Marithetis dea mater,
Peleus sit eius pater,

Eu, male te cu<pimus !>
Subit et eum nec terror, 
cuius feras adit terror. 20

Eu, <male te cupimus !>
Erudivit enim ilium 
ypocentaurus pupillum,

Eu, <male te cupimus !>
Est et ita eruditus 25
nobis ut refert auditus :

Eu, <male te cupimus !>
Lapithas ferit pugnando, 
leones capit venando,

Eu, <male te cupimus !> 30

Cutis eius sic est dura 
quod vix ferrum ibi durat.

Eu, <male te cupimus !>
Multum ergo, vir mi, <c>ave, 
ne illic eas ! Nunc ave ! 35

Eu, <male te cupimus !>

(Hector)
En cum ilio dimicabo 
solitaque vi necabo !

Eu, <male te cupimus !>
Cum Patroclo dimicavi, 40
sumptis armis quern necavi.

Eu, <male te cupimus !>
(Choraula)
Unde indignatus ille 
ad campum venit Achilles,

Eu, <male te cupimus !> 45

Quern adorsus miles Hector - 
cuius mortem defle, lector !

Eu, <male te cupimus !>
Postquam se iunxerunt ambo, 
mistis telis pugnant ambo. 50

E<u, male te cupimus !>
Hectori fracta fit hasta, 
illi tarnen dixit “Asta !”

Eu, male <te cupimus !>

Take care not to engage with him : 
he’s surely said to be a goddess’ son.

Alas . . .
Divine Sea-Thetis is his mother - 
though (mortal) Peleus be his father,

Alas . . .
He (like his mother) is immune to fear; 
fear of him even comes upon wild beasts. 

Alas . . .
For the centaur trained him 
as his pupil,

Alas . . .
And he has indeed been trained 
as we have heard tell :

Alas . . .
He wounds Lapiths when he fights, 
he captures lions when he hunts,

Alas . . .
His skin is so hard
that there iron can scarcely hold.

Alas . . .
So, my husband, take great care : 
do not go there ! Now farewell !

Alas . . .
(Hector)
Look, I shall contend with him 
and slay him with my usual strength !

Alas . . .
With Patroclus I contended
and slew him, taking away his arms.

Alas . . .
(Precentor)
Outraged at this, the great 
Achilles came to the battlefield.

Alas . . .
Hector, the knight, assailed him 
— reader, weep for his death !

Alas . . .
After they have joined combat, 
both fight with weapons clashing.

Alas . . .
Hector’s spear gets broken, 
still he says to him “Stand your ground !” 

Alas . . .



Et Achille spata cedit - 55
set successus illi cedit.

Eu, <male te cupimus !>
Ubi se sentit necari,
<ce>pit Hector deprecari :

Eu, m<ale te cupimus !> 60
(Hector)
O Achille, scelus vita : 
mihi misero da vita !

Eu, male <te cupimus !>
Per me patriam vicisti 
et parentes subiecisti. 65

Eu, <male te cupimus !>

Senex pater pro me plorat, 
te Andromache implorat !

<Eu, male te cupimus !>
(Choraula)
Talia dum Hector dicit, 70
eum Achilles occidit.

Eu, male te cupimus !

And strikes Achilles with his sword - 
but success yields to Achilles.

Alas . . .
When he sensed he was being slain,
Hector started to beseech :

Alas . . .
(Hector)
Oh Achilles, shun a crime : 
give me my life, wretched as I am !

Alas . . .
By (defeating) me, you have overcome my 

land
and have bowed my parents down.

Alas . . .
My old father laments for me,
Andromache is imploring you !

Alas . . .
(Precentor)
While Hector says these words 
Achilles kills him.

Alas, we badly long for you !

V : Vat. lat. 1984, fol. 14r (Vat. lat. 1984 A, erroneously, De Marco p. 120)
M : E. Monaci, Archivio della Società Romana di Storia Patria 20 (1897), 460-2 
D : M. De Marco, Aevum 29 (1955), 120-2
Punctuation and line-arrangement are mine; I have noted all divergences from M and D other than purely orthographic 
ones.
Heading : sic V Heu male tecum M om. D (The spelling Heu occurs in V only here, elsewhere it is Eu throughout) 7 Tecum 
honor p. m. M (misreading the close of 6) 10 sit: fit MD 11 hostes V: corr. obstes D 16 Marithetis (sic V): corr. Mari<s> 
Thetis D 17 sit: fit D 19 et eum: enim eum D 25 et: enim D 31—3 om. M 32 quod vix: quam nec D 34 Mutum M 
ave V: corr. cave D 35 illic: corr. illue D 47 mortes M 50 mistis: corr. mixtis D 52 fit (?) V : sit (recte ?) M 55 Achille: 
corr. Achilli D 61 Achille: corr. Achille<s> D scelus: salus M 62 vita: con. vitam D

The first remarkable feature of the form is that at line 7 Andromache appears to begin 
speaking (or singing) in person11, and that at 37, without any sign of introduction or narrative 
transition, Hector answers her. Again at 43, without introduction, someone who is neither 
Andromache nor Hector narrates what followed. This narrator introduces Hector’s final pleas to 
Achilles (61 ff.) and concludes the composition (70fi).

In round brackets set above the relevant strophes I have distinguished these three speakers, not 
in order to pre-empt the question, in what sense is this planctus dramatic, but simply to show its 
articulation as clearly as possible. For the same reason I have distinguished the ‘narrative’ 
moments from the refrain: while these could be assigned to the same speaker or singer, it may be 
helpful to underline that the refrain, “Heu, male te cupimus!”, with its colloquial tone and its 
plural, shows kinship with traditional Italian vernacular ritornelli, which are lyrical and not 
narrative in orientation. Thus the refrain here can be imagined as sung by a chorus, or indeed by 
the whole of an assembled company, almost more readily than by a soloist.

11 It is at least possible that Andromache is also speaking in the first two strophes, but referring to herself in the third 
person. This was the way Monaci construed the opening strophes (p. 460).



According to De Marco, on the other hand, the existence of line 47 - “cuius mortem defle, 
lector!” - is a clear proof that this planctus was intended for reading only, and not for perform­
ance12. (She appears to mean private reading, not public, and does not specify whether she 
means silent reading or reading aloud). Yet the clarity of this testimony seems to me deeply 
problematic, indeed illusory. First, because I know of not a single planctus in lyrical form in 
medieval Latin (or in any medieval vernacular) that was meant exclusively for reading and not 
for singing or chanting. Still less do I know of any songs with refrain that were meant for 
reading only. Was the poet perhaps tempted to use lector (rather than auditor or some equivalent) 
at 47 because it offered so convenient a rhyme for Hector? While this cannot be ruled out, the 
choice was by no means an inevitable one: verses auch as Troie maximus protector , or 
“Miserere, celi rector!”, would have been equally feasible for completing the couplet.

I would suggest a different solution. When in 1192/3 the Milanese “magister Humbertus de 
Balesma” gave his astonishing philosophical-astrological Advent sermon to the masters and 
students of Paris, taking as his text Isaiah VII 14, he began:

Audi, lector theologe, primi adventus et tue fidei argumentum, 
secundi adventus et tui laboris remedium, 
utriusque adventus et tue lectionis solatium13.

He was addressing an audience each member of which was himself a lector of religious texts. 
Humbertus was in effect saying, ‘Listen, you who at other times read such things’. Similarly I 
believe the Italian poet was summoning to emotional participation each member of an audience 
who at other times read about Troy’s fall. That is, notwithstanding the popular ring of the 
refrain, his song will have been destined for, and sung for, a learned audience, one that could 
read about Hector as well as hear about him and mourn for him.

Was the planctus performed with separate singers for narrator, Andromache and Hector? 
While there may well have been occasions when it was performed by a single soloist - for 
instance, if there was only one available who had mastered the words and music — the entrances 
of the two protagonists without explicit introduction would indicate that the poet at least 
conceived his planctus with three soloists in mind. Paradoxically, the hypothetical performance 
by a single soloist would have been possible only before an audience so familiar with dramatical­
ly sung dialogue that, because of this familiarity, they could also follow, making the necessary 
mental leaps between the characters, even when these were not physically distinguishable. The 
refrain is implicitly the lament of a chorus of Trojans; it could, as occasion suggested, have been 
sung either by a choir or by the audience; the narrator is likely to have acted as their precentor.

Songs composed in rhyming couplets followed by a refrain are not uncommon: the dirge for 
Charlemagne, A solis ortu usque ad occidua (814), and the love-song Deus amet puellam, copied in 
the early tenth century, are renowned examples14. It is relatively uncommon for these couplets 
to consist of octosyllabics with paroxytone, not proparoxytone, ending (in Norberg’s notation, 
8p lines, as against the 8pp ones so frequent in Latin hymnody). From tenth-century Italy there 
are the mocking couplets (2 X 8p) on Adalbertus, son of King Berengarius —

Age, age iam Alberte, 
ultra Decium superbe15 . . .

12 “Cuius mortem” (n. 10), esp. p. 374.
13 Marie-Thérèse d’Alverny, “Humbertus de Balesma”, AHDLMA 51 (1984), pp. 127-91, at p. 159. I have printed 

the lines so as to articulate the parallelism in Humbertus’ rhythmic prose.
14 Poetae Latini (MGH) I, pp. 434-6; V 2, 553 f. On the authorship of the first, see the suggestion of Michael Lapidge, 

Studi medievali, 3a serie, 18 (1977), pp. 856 ff, which is not in my view invalidated by the objections of Heinz Löwe, 
Deutsches Archiv 37 (1981), 3f.

15 Poetae V 2, pp. 560f.



but these have no refrain; among more archaic religious lyrics, songs such as Ama, puer, cas- 
titatem and Ab aquilone venite consist of quatrains (basically 4 X 8p) followed by a refrain, yet the 
octosyllabics admit a number of irregularities16. The eleventh-century Italian planctus poet, in 
short, availed himself of a simple but effective form, one that was not yet jaded (as forms 
confined to 8pp lines tended to be by his time).

His language has a freshness that is bound up with its unclassical features. It is not always easy 
to tell how far these are consciously present, or how far they may be due to his, or his copyist’s, 
carelessness (such slips as 11 hostes for [hjobstes or 34 ave for cave make it unlikely that we have an 
autograph). Certain vernacularisms I believe should not be corrected: the form Achille, which is 
used in place of the classical accusative in 55, the form vita, used in place of the classical 
accusative in 62, or mistis for mixtis in 50. So, too, the use of illic for illuc is common in early 
medieval Latin17, and in 35 illic should be allowed to stand. More problematic is Marithetis in 16: 
it is clearly written as one word, and Monaci’s suggestion that it is the poet’s attempted 
compound formation (‘Sea-Thetis’) still seems to me more attractive than De Marco’s correc­
tion to “Mari<s> Thetis dea mater”, which results in an awkwardly inverted word-order.

While the poet was familiar with the mythography of Hector and Achilles from several 
sources, the beauty and originality of his planctus stem in large measure from the way he 
transforms what I believe to have been his principal source, the 24th chapter in the Historia of 
Dares Phrygius. This might seem a singularly arid and unpromising fount for poetic inspiration, 
yet, as Margaret Scherer, referring primarily to some fifteenth-century elaborations of Dares, 
noted perceptively:

As Hector’s death draws near the romances make one of their most effective changes in the order of 
incidents. They combine the farewell to Andromache, which the Iliad places before the early combat with 
Ajax, with the scene near the end of the epic, in which the hero’s parents plead with him not to fight. Then 
they place the combined action just before the fatal encounter with Achilles. It is rare to find the romances 
more dramatic than the Iliad, but from the modern point of view this change increases the suspense, 
quickens the action, and leads to the inevitable end18.

But the poet of the planctus has done something more arresting than any of his successors in 
Trojan romances from the twelfth to the fifteenth centuries: he has simplified Dares’ account, 
taking from the crucial chapter only what gave his song the highest concentration and force, and 
discarding all else. In Heu, male te cupimus all the to and fro in Dares’ narrative is eliminated; 
Priam, Alexander, Helenus, Troilus, Aeneas, the infant Astyanax, the eight Greek heroes be­
sides Achilles — all of whom Dares mentions in his brief chapter - make no appearance here. 
Instead of Dares’ crowded scene, the poet, with masterly selectiveness, evokes only two mo­
ments of utmost intensity, in which two human beings encounter each other. To cite the 
passages he has chosen that are transmuted in his lament, setting those he has rejected in 
parenthesis alongside19:

16 Poetae IV 2, pp. 573 ff., 587 f.
17 Cf. Albert Blaise, Dictionnaire latin-frangais des auteurs chrétiens (Turnhout 21962), p. 403, s. v. illic. For the previously 

mentioned vernacularisms, it is helpful to compare the language of a text such as the Chronicon Salemitanum, written 
shortly after 974 (ed. Ulla Westerbergh, Studia Latina Stockholmiensia III, 1956). There, as the editor notes (p. 226), “s 
and ss are repeatedly used instead of x” (cf. mistis, Planctus 50), and there too (p. 229) “the fact that final s, m, and t were 
not pronounced ... is reflected in the language of the chronicle”. Westerbergh gives examples such as cum Galli (— -is) 
and venusta forma (= -am -am): compare Achille (= -em, 55, = -es?, 61) and vita (= -am, 62) in the lament.

18 Legends (n. 2), p. 82.
19 I translate from Daretis Phrygii de Excidio Troiae Historia, ed. Ferdinandus Meister (Leipzig 1873), pp. 28-30.



But when the time for combat came, An­
dromache, Hector’s wife, saw in her dreams that 
Hector must not go out to fight, and when she told 
him what she had seen, Hector rejected her words 
as womanish.

When Hector heard the tumult, and heard the Tro­
jans struggling wildly in the combat, he leapt into 
the fray.

Achilles, when he saw that many leaders had fallen 
by Hector’s hand, turned his spirit against him in 
order to confront him.

Hector wounded Achilles’ thigh. Achilles, despite 
the inflicted pain, began to pursue Hector all the 
more, and did not cease till he had killed him.

[Andromache in her sorrow sent word to Priam, 
that he should forbid Hector to fight that day. 
Priam sent Alexander, Helenus, Troilus and Aeneas 
into battle. When Hector heard of this, bitterly re­
proaching Andromache he demanded that she 
bring out his armour - there was no way to hold 
him back. Andromache, her long hair untied in 
grief, falling before Hector’s feet holding out their 
son Astyanax, still could not call him back. Then 
with womanly lament she roused the town, raced 
into Priam’s palace-, told what she had seen in her 
dreams and that Hector was still determined to leap 
into battle, and, holding out Astyanax before 
Priam’s knees, she bade him call Hector back. 
Priam commanded all to go into battle, but kept 
Hector behind. Agamemnon, Achilles, Diomede 
and Locrian Ajax, as they saw that Hector was not 
fighting, fought fiercely and killed many of the 
Trojan chieftains.]

[Immediately he slaughtered Idomeneus, wounded 
Iphinous, killed Leonteus, pierced Sthenelus’ thigh 
with a spear.]

[For he thought that, unless he killed Hector, many 
of the Greeks would perish by his hand. Meanwhile 
there was the clash of battle.
Hector killed Polypoetes, a very brave chieftain, 
and as he began to strip off Polypoetes’ armour, 
Achilles advanced. The fighting intensified, a 
clamour arose from the town and all the army.]

After further details (the flight of the Trojans, a combat between Achilles and Memnon in 
which both are wounded), the chapter concludes: “At night the Trojans lamented Hector, the 
Greeks their own dead”. This is the Trojan lament that the eleventh-century poet creates, 
ignoring the mass of frantic detail in Dares and focussing only on the two essential, hopeless 
confrontations - Hector first with his wife, then with his enemy.

The refrain Heu, male te cupimus !, which dominates the piece, means that to the chorus of 
mourners Hector is already dead: they miss the hero who had been their greatest hope. Yet the 
words can equally evoke Andromache’s tragic love-longing for her dead husband and the 
chorus’s oneness with her in grief. The song is at once a dirge for Hector and a re-enactment of 
his death - just as half a century later Abelard, in his Planctus virginum Israel super filia Iepte 
Galadite, shows us both the ceremony of mourning for Jephtha’s daughter and the dramatic



recreation of her sacrifice by the maidens of a later time20. Here in the lament for Hector the 
narrator, or precentor, summons Hector to listen to the warnings and pleas of his wife. An­
dromache tells him of Achilles’ reputed superhuman powers (“dive fertur proles certe”) and of 
the inhuman terror he can inspire (“cuius feras adit terror”): Achilles has been trained for this 
since youth, he has absorbed both the cunning and the half-bestial nature of the centaur who 
fostered him. In the course of Andromache’s words, the poet touches lightly on a number of the 
motifs concerning Achilles’ youth, all of which he could have found for instance in Statius’ 
Achilleis: not only the details of Achilles’ nurture by the centaur Chiron (Ach. II 86ffi), including 
his fighting of Lapiths (I 40f., II 112f.) and his capturing of lions (I 168 ff., II 125), but also that 
iron cannot penetrate Achilles’ limbs, which Thetis had in his infancy dipped in the river Styx (I 
480 f.).

Hector answers his wife loftily: he does not chide Andromache’s words as ‘womanish (mulieb- 
ria)’, as in Dares, but simply claims he cannot see why his ‘usual strength’ should not prevail as it 
has done till now. Nonetheless, Andromache’s awestruck portrayal of Achilles has goaded him 
to indignation. This is told by the narrator who, after his ominous warning to the audience, step 
by step recounts Hector’s defeat. Then for three strophes comes the motif (as far as I know 
unparalleled in this form) of Hector begging Achilles to spare him. I would see it as the poet’s 
individual transformation of the passage in the Ilias Latina (980—7) where Hector pleads with 
Achilles, not for his life, but that his corpse be returned to his parents:

En concede meos miseris genitoribus artus,
. Quos pater infelix multo mercabitur auro:

Dona feres victor. Priami nunc filius orat 
Te primus, dux ille ducum, quern Graecia solum 
Pertimuit: si nec precibus nec vulnere vieti 
Nec lacrimis miseri nec clara gente moveris,
Afflicti miserere patris, moveat tua Peleus 
Pectora pro Priamo, pro nostro corpore Pyrrhus21.

In this text we are told that Hector had ‘lost his strength (amissis viribus)’-, the medieval poet 
introduces Hector’s prayer more vividly: ‘When he sensed he was being slain (Ubi se sentit 
necari) . ..’ Hector in his humiliation is no longer heroic: he pleads for his life in terms that 
contrast pathetically with the way he had set out for the duel. Then he had promised to slay 
Achilles; now what had seemed just to inflict on Achilles seems a ‘crime (scelus)’ when aimed at 
himself. Hector’s plea has a further import that the poet’s source had not even hinted at: he 
claims that by defeating him the Greeks have won Troy itself - the war is over, why should 
Achilles sully the victory by a needless killing? Where in the Latin Ilias Hector ends by alluding 
to Peleus and Pyrrhus, Achilles’ own father and son, in the planctus, with its greater emotional 
power, his last words and thoughts turn to Andromache.

The poet’s final imaginative feat lies in another omission. The author of the Latin Ilias gives 
Achilles a harsh, vengeful reply of seven lines (989—95; cf. Homer, II. 22, 345-54), and there are 
perhaps few other medieval poets who could have resisted the temptation to adapt and indeed 
amplify such a speech. How much more eloquent is the silence of Achilles in this planctus. 
Achilles himself is left featureless and remote: we have been shown him only through the eyes of 
Andromache. We are told nothing of his emotion as he cuts the now defenceless Hector down. 
The final occurrence of the refrain suggests that, even in Hector’s weakness and helplessness at

20 Cf. Margaret Alexiou, Peter Dronke, “The Lament ofjephtha’s Daughter”, Studi medievali, 3 a Serie, 12 (1971), pp. 
819-63, at pp. 851-9.

21 Ed. Aemilius Baehrens, Poetae Latini Minores III (Leipzig 1881), pp. 55f. Cf Homer II. 22, 338-43.



the last, the Trojans still feel tenderly towards him. The refrain here finds its profoundest 
meaning; the past, recreated and confronted, joins the present of lament; the song comes full 
circle22.

A second song lamenting Hector’s death is preserved in an Italian manuscript of the end of the 
twelfth century, but its language and rhymes suggest to me that it was likewise composed 
before 1100. Where Heu, male te cupimus (however it may have been performed) is akin to drama 
in conception, the other song, Sub vespere Troianis menibus, is akin to ballads. It moves swiftly, 
each moment recorded in staccato fashion; the poet does not linger over any instant long enough 
to generate an imaginative intensity comparable with that in the lyrical dialogue. Yet this 
balladlike song is remarkable too in its departures from hallowed classical tradition. As the only 
edition known to me, that of C. P. Bock in 185123, is not easily accessible and can be improved 
at several points, I give a new text below.

Sub vespere Troianis menibus At twilight from the Trojan ramparts
prodit Hector, miles egregius, Hector, the peerless knight, came forth.

quern ut vidit turba Myrmidonum, As the crowd of Myrmidons saw him,
versis equis in castra fugiunt. turning their horses, they fled to their camp.

Clamat simul “Achilles, propera! 5 All at once they cried “Achilles, hasten!
Arma cape et tuos libera!” Take up your arms and free your own!”

Ait Hector “Fuga et saucia 
quem turpiter fugit Achagia!”

Ad hec verba Achilles protinus
arma capit, it ei obvius. 10

Concurrerunt uterque Atrides,
Diumedes, Aiax et Ulixes.

Ait Hector “Viri, quo ruitis?
Mecum certat filius Thetidis!

Iam sentiet quid Hector valeat 15
et si possit perfodi lancea. ”

Pugnat Hector, pugnat nec dubitat, 
iacit astam, ensem evaginat.

Ferit hense Achillis clipeum,
frangit eum mox prope capulum. 20

Hector said “Put to flight and wound
(if you can) him from whom Greece is basely

[fleeing!’At these words Achilles forthwith 
took up his arms, went out to face Hector.

Both the Atrides raced up to support him, 
Diomede, Ajax and Ulysses.

Hector said “Men, where are you rushing? 
With me (alone) is Thetis’ son fighting!

Now he shall feel Hector’s might — 
he shall feel if he can be pierced by lance!”

Hector fights, he fights unhesitating, 
he hurls his spear, unsheathes his sword.

With his sword he strikes Achilles’ shield; 
soon he breaks it near the hilt.

22 This is true also, even to the details of form and melody, of Abelard’s Planctus virginum Israel: see “The Lament” (n. 
20), loc. cit.

23 “Lettres à Monsieur L. Bethmann sur un manuscrit de la Bibliothèque de Bourgogne intitulé ‘Liber Guidonis’”, 
Anmaire de la B. R. de Belgique 12 (1851), pp. 41-212, at p. 61. On the MS see especiallyJ. Van den Gheyn, Catalogue V 
(Bruxelles 1905), no. 3095 (pp. 27-30), and R. Calcoen, Inventaire des manuscrits scientifiques de la Bibliothèque Royale de 
Belgique I (Bruxelles 1965), pp. 79 f, with a large bibliography. 1 am grateful to Albert Derolez for this last reference, and 
for his kindness in helping me obtain a photograph of the page containing the lyric. In Van den Gheyn’s description of 
the MS he notes at fol. 173 “Fragment d’hymne notée, Inc. . .. lycheris iam rosam aspicis”: these words, however, stem 
not from a hymn but from the love-song, “Ver prope florigerum, flava Licori,/iam rosam aspicis...”, that I have 
attributed to Peter of Blois (see The Medieval Poet and his World, Roma 1984, pp. 319, 332). The fact that the other known 
MSS of this song lack musical notation makes this a particularly precious testimony; I hope to prepare an analysis and 
edition, together with the musicologist Susan Rankin, in the near future.



Fit certamen, set fit dispariter: 
unus obstat multis viriliter.

Leti duces ita desilmnt 
et crudeli funere obruunt.

Sic cecidit nunc decus Asie, 25
sic occidit luctus Achagie!

There is combat, but unequally: 
one man confronting many, manfully.

Joyous, the princes thus dismount 
and assail him with a cruel death.

Thus has Asia’s glory fallen now,
thus he who was Greece’s sorrow now lies low!

B : Bruxelles, Bibi. Royale 3897-3919, fol. 119v
A : C. P. Bock, Annuaire de la Bibliothèque Royale de Belgique 12 (1851), 61
In B the couplets, apart from the first two, are written each on a separate line; punctuation and other verse-divisions are 
mine.
7 At, fugat, sauciat B 13 Ait (sic B): At A 15 Iiam B 20 mox frangit eum B 23 desiluüt B 24 ut crudeli A

The song is in decasyllabic couplets, in a measure (4 + 6pp) that may derive from the refrains 
of some of the most archaic hymns (In tremendo die iudicii), and that is well attested in strophic 
forms, Latin and vernacular, in the later eleventh century and throughout the twelfth24. In Sub 
vespere there are no rhymes on stressed syllables: weak rhymes and half-rhymes (manibus/ 
egregius) are used throughout, and twice (Myrmidonum/fugiunt, valeat/lancea) there is only asso­
nance. These freedoms with regard to rhyming, and the complete absence of strong rhyme, 
suggest to me that the song stems from the eleventh century rather than the twelfth. Sub vespere 
may indeed be slightly older than the planctus of Oedipus composed in the same measure, Diri 
patris infausta pignora (s. XI ex.), which has quatrains with half-rhymes (aspera/misera/scelera/ 
sidera) alongside others with full rhyme25.

From the outset the poet gives Flector the most heroic aura imaginable. He has nothing of the 
moving hamartia of the protagonist in Heu, male te cupimus. The Myrmidons, at the mere sight of 
him, scuttle back to the Greek camp and call upon Achilles for help (I punctuate and construe 
line 5 so that the subject is turba Myrmidonum). Line 7, as it stands in the manuscript (“At Hector 
fugat et sauciat”), is metrically defective, and would give a bizarre sense if it were combined in 
this form with 8 (“quern turpiter fugit Achagia”) - it would be saying that Hector was putting 
to flight and wounding someone on his own side. The solution I propose is to emend At Hector 
to Ait Hector (cf. 13, where this phrase is preserved correctly) for metre, and, by emending to 
fuga and saucia, to show Hector as issuing a challenge, daring Achilles to put him to flight and 
wound him, since the other Greeks are too cowardly to face him. The challenge is evidently one 
to single combat, and Achilles appears to accept it thus (the correctness of the emendation Ait 
Hector in 7 is confirmed by the complementary Ad hec verba in 9). But at once, as Achilles comes 
forth, five other Greeks (Agamemnon and Menelaus, Diomede, Ajax and Ulysses) rush out as 
well, leaving Hector badly outnumbered. Hector now reiterates that he wants to encounter 
Achilles alone (even though, in 16, he shows himself aware of Achilles’ reputed invulnerability). 
But to no avail: the many Greeks set upon the one valiant Trojan (21-2). Joyful at their 
advantage in numbers, they even descend to the baseness of dismounting and dispatching him 
on foot (23-4), and the poet brings home the grief and the shame of it with the Sic . . . sic of his 
concluding couplet. It is this couplet that gives the succinct balladlike narrative the dimensions 
of planctus: only here do the poet’s imaginative identification with his hero and his compassion­
ate grief become explicit.

24 Cf. Dag Norberg, Introduction à l’étude de la versification latine médiévale (Stockholm 1958), pp. 152 f. and 153 n. 1. To 
the examples Norberg mentions from the eleventh century should be added the bilingual play Sponsus (ed. D’Arco Silvio 
Avalle, Milano-Napoli 1965), in which the majority of the strophes, both Latin and vernacular, use this measure.

25 Cf. Peter Dronke, Fabula (Leiden-Köln 1974), p. 128 n. 2.



The notion that Hector was too great to be killed in fair combat, that the Greeks, including 
Achilles, had to use deceit to murder him, first occurs in the Trojan ‘journal’ of Dictys, notwith­
standing this author’s frequently pro-Greek attitude. There (III 15) we read:

Not many days had passed before it was suddenly announced that Hector had set out with a few men to 
meet Penthesilea ... So Achilles, taking a few loyal companions with him, hastened to lay an ambush. He 
cut off his unsuspecting enemy, and surrounded him as he was starting to cross a stream. Thus unexpected­
ly he killed Hector and all those comrades of the prince, who had never known this kind of deceit26.

The detail that Hector and Achilles fought on foot is explicit in the Ilias Latina (956), where, as 
in Homer, Hector is less heroic and the deceit involved in his death is of a wholly different kind: 
Hector only takes courage to fight Achilles as he sees what appears to be his brother Deiphobus 
coming to help him, but it turns out to be Pallas Athena who, favouring Achilles, comes in 
Deiphobus’ shape27. In a poem later than Sub vespere, the Historia Troyana Daretis Frigii (ca. 
1150), Stohlmann aptly observed that Achilles’ fighting on foot is seen as an aspect of his 
deceitfulness (“It pede, quod fraudi via congruit ista latenti,” 344), because in medieval combat 
leaders invariably fought on horseback28. This sense of an ignoble way of fighting would seem 
already to lie behind the expression “Leti duces ita desiliunt” in the lament Sub vespere.

While we can see what details in earlier accounts stimulated this eleventh-century lyrical poet, 
his specific way of forming the episode and interpreting Hector’s death cannot, to my knowl­
edge, be paralleled. The notion that Hector sought a duel with Achilles, but was forced instead 
to fight six of the major Greek heroes simultaneously, in an unfair contest, may well have been 
this poet’s own invention — just as Achilles’ silent cutting down of a Hector who dies with 
Andromache’s name on his lips was the invention of the poet of Heu, male te cupimus. Far more 
than their contemporaries who used classical and leonine metres, the lyric poets assume as of 
right not only a freedom in the interpreting of emotion but, more startlingly, a freedom with 
long-established narrative facts. Thus the Dido of O decus, o Libie regnum takes her life in order to 
rejoin Aeneas (not Sichaeus!) in the otherworld; the Aeneas of Superbi Paridis, having reached 
Italy, rues his desertion of Dido and affirms he should never believed or obeyed the gods’ 
command to relinquish her29. The classical elements are compounded anew, in wholly unclassi- 
cal ways.

In conclusion, we can hazard a conjecture about the milieu in which at least the first of these 
Italian laments was performed. If Monaci was right in his tentative linking of Heu, male te 
cupimus with the papal Schola cantorum, we have a rich documentation of its festivities and songs 
in the eleventh century, in the Polyptique du Chanoine Benoit30, and even earlier we know from

26 I translate from Dictys Cretensis, Ephemeris, ed. Werner Eisenhut (Leipzig 1958), pp. 70f.
27 Cf. Homer, II. 22, 226 ff.
28 Jürgen Stohlmann, Historia (n. 1), p. 39; on the nature of Achilles’ deceit in Benoit’s Roman de Troie, see ibid. p. 170. 

Compare also the more summary declaration in Carmina Burana 12 (n. 7), no. 102 (Ferret amore Paris), st. 9: vite /raus 
Hectora demit.

29 Carmina Burana I 2, no. 99, st. 19 (p. 133):
Non semper utile est diis credere, 
nec quicquid ammonent velie perficere - 
nam instigaverant me te relinquere.

As I indicated long ago (PBB Tübingen 84, 1962, pp. 182f.), the editors’ decision to remove ten of the twenty strophes 
of this song, relegating them to the critical apparatus, is misconceived. A further misconception underlies their notion 
that Aeneas in these strophes is mocking Dido - voce ironica, as their emended text declares. The MS reading, yranica, is, I 
submit, a semi-learned spelling of uranica (on which see Lexicon Latinitatis Medii Aevi, Turnhout 1975, p. 940, s. v.), 
perhaps influenced by Gk. OYPANIA. Aeneas, that is, speaks to Dido “with sublime voice (voce uranica)”. Aeneas’ 
blend of loving, compassionate addresses to Dido with self-accusations in this song is closely paralleled in Veldeke’s 
Eneide, esp. at 2089ff. and 2169ff.: see “Dido’s Lament” (n. 8), pp. 378f. In both poems the context precludes irony.

30 Ed. P. Fabre (Lille 1889); see especially Ricarda Liver, “Cornomannia”, Vox Romanica 30 (1971), pp. 32-43.



John Immonides’ own testimony the liveliness of the miming and singing and playing (“saltan- 
tem me Iohannem . .. cantantem . . . iocantem attendite: satiram ludam”) with which John as 
compère presented his Cena Cypriani (876), which he dedicated to Pope John VIII and also 
intended for performance in the presence of Charles the Bald (“hanc exhibeat convivis imperator 
Karolus”)31. It seems altogether possible that in the same Roman ambience where the biblical 
characters appeared in John’s elaborate comic lyrical masquerade, Andromache and Hector 
entered and sang, presented as tragic figures, two centuries later. Something of the poetic 
freedom with which John had interpreted biblical moments as comedy will have extended to the 
classical moments, perceived freshly and tragically.

31 See most recently Giovanni Orlandi, “Rielaborazioni medievali della ‘Cena Cypriani’”, in L’eredità classica nel 
Medioevo: il linguaggio comico, Atti del III Convegno di Studi (Viterbo 1979), pp. 3-26.

ADDENDUM. While these pages were in proof, several valuable points of detail concerning the first lament came to 
me in a Latin seminar at Göteborg from Professors Tore Janson and Erik Wistrand, and also from Kimmo Järvinen, who 
suggested that hostes (11) should be taken as an Italianate spelling of ohstes, rather than as a copyist’s slip, as I wrote 
above.



PETER FLURY

OSCULUM UND OSCULARI 
Beobachtungen zum Vokabular des Kusses im Lateinischen

Die nachfolgenden Beobachtungen sind hervorgegangen aus der Redaktionsarbeit an den 
Thesaurusartikeln osculavi und osculum1; die Grundzüge der hier vorgetragenen Überlegungen 
sind in jenen beiden Artikeln enthalten, allerdings in der komprimierten, Wesentliches oft nur 
durch die Kunst der Disposition ausdrückenden Darstellungsweise, die der Lexikographie eigen 
ist. Zwar weicht gerade der Artikel osculum zum Teil vom üblichen Artikelaufbau ab und mag 
dadurch für eine Lektüre anziehender sein als andere. Aber die Erfahrung zeigt doch immer 
wieder, daß die knappe Sprache des Wörterbuchs nicht jedermann leicht zugänglich ist. So ist es 
vielleicht nicht unnütz, dieselben Gedanken hier in einer weniger strengen Form darzulegen und 
an einigen Beispielen aufzuzeigen, was sich aus den im Wörterbuch vorgelegten Daten ablesen 
läßt. Gewiß bedürfen Sie, sehr verehrter Herr Bischoff, eines solchen Protreptikos am allerwe­
nigsten, sind Sie doch seit vielen Jahren eng mit der lateinischen Lexikographie verbunden. 
Umso mehr darf ich hoffen, daß Sie diese kleine Gabe mit Wohlwollen und Nachsicht entgegen­
nehmen werden.

I

Obwohl die lateinische Sprache gemeinhin als nüchtern und verhältnismäßig wortarm einge­
schätzt wird, begegnen uns in ihrer Literatur erstaunlichcrweise nicht weniger als drei verschie­
dene Bezeichnungen für den Kuß, nämlich basium, osculum und savium. Jedes dieser drei Substan­
tive bildet den Kern einer eigenen kleinen Wortfamilie, zu der die jeweiligen Verben und deren 
Komposita sowie abgeleitete Substantive gehören2. Dieses Nebeneinander weckt natürlich die 
Frage, wie sich die drei Grundwörter und ihre Familien zueinander verhalten. Schon die antiken 
Grammatiker und Kommentatoren haben versucht, eine Ordnung in dieser Vielfalt zu finden3. 
In ihren Erklärungen werden die verschiedenen Bezeichnungen jeweils verschiedenen Arten des 
Kusses, bestimmten sozialen Konstellationen zugeordnet. So heißt es etwa im Kommentar des 
Servius zu der Stelle im ersten Buch der Aeneis, wo Juppiter seine Tochter Venus küßt 
(Aen. 1,256 „oscula libavit natae“): „sciendum osculum religionis esse, savium voluptatis, 
quamvis quidam osculum filiis dari, uxori basium, scorto savium dicant.“

Zwar gibt es Unterschiede zwischen diesen Erklärungen, wie gerade das eben zitierte Beispiel 
zeigt. Sie stimmen aber doch darin überein, daß sie savium regelmäßig dem Liebeskuß, der 
voluptas, libido etc. zuordnen und osculum als Bezeichnung des zeremoniellen Kusses vor allem 
unter Familienangehörigen erklären; „oscula officiorum sunt“ heißt es bei Donat4. Wie wir

1 In anderer Form wurden sie vorgetragen in einem Seminar der Universität Fribourg im April 1985. - Für anregende 
Kritik danke ich meinen Kollegen H. Beikircher und H. Wieland.

2 Eine knappe Übersicht über die drei Wortfamilien findet sich bei Ph. Moreau, „osculum, basium, savium“, Revue 
de Philologie 52 (1978), S. 87, Anm. 1.

3 Die einschlägigen Stellen sind gesammelt in Thesaurusartikel basium, voi. II 1776,60-72; einige Nachträge im 
Artikel osculum, voi. IX 2,1108,43—48. Vgl. auch Moreau (Anm. 2), S. 88.

4 Don.Ter.Eun. 456,1.



noch sehen werden, ist diese Unterscheidung nicht ganz aus der Luft gegriffen, auch wenn sie in 
solcher Verallgemeinerung nicht mehr zutrifft, was schon daraus hervorgeht, daß in der ganzen 
römischen Liebeselegie, von einer einzigen Properzstcllc mit savium (2,29,39) abgesehen, nur 
osculum vorkommt.

Gegenüber den Systematisierungen der alten Grammatiker hat in neuester Zeit vor allem 
Ph. Moreau5 unter Berücksichtigung der stilistischen Unterschiede und der historischen Ent­
wicklungen ein differenzierteres Bild gezeichnet, das ich im folgenden kurz zusammenfasse6. Im 
ganzen ist osculum bei weitem das häufigste der drei Wörter; es begegnet uns vom Altlatein bis in 
die späteste Zeit und muß nur bei wenigen Autoren (Plautus, Catull und Martial) vor seinen 
Konkurrenten zurücktreten, savium ist beliebt in der altlateinischen Komödie (häufig bei Plau­
tus, daneben bei Caecilius und Terenz belegt) und wird dann wieder aufgegriffen von den 
Archaisten des 2. Jahrhunderts n. Chr.7, während es in der Zwischenzeit nur ganz sporadisch 
belegt ist, zwar auch bei namhaften Autoren, aber nicht in stilistisch anspruchsvollen Werken. 
Das dritte Wort, basium, erscheint erst bei Catull. Wie es schon dort nur in den kleinen Gedich­
ten vorkommt, so bleibt es auch in der Folgezeit aus der hohen Literatur ausgeschlossen: 
Phaedrus, Petron, Martial und Juvenal verwenden es8; dazu kommt ein Graffito, das in den 
sechziger Jahren in Pompeji entdeckt wurde9. Ganz entsprechend sieht das Bild beim Verbum 
basiare aus. Andererseits leben basium und basiare in den romanischen Sprachen kräftig weiter. Es 
handelt sich offenbar um eine in der Umgangssprache verbreitete Familie, die nur in begrenztem 
Maß Eingang in die Literatur gefunden hat.

In stilistischer Hinsicht ergibt sich also ein deutlicher Unterschied zwischen osculum auf der 
einen, basium und savium auf der anderen Seite, und die Mehrzahl der Ausdrücke für ,Kuß‘ und 
, küssen1 reduziert sich für die gehobene Literatursprache der klassischen Zeit auf die Familie von 
osculum. Wie steht es nun mit den Unterschieden in der Bedeutung oder Anwendung der drei 
Wörter? Bei Plautus werden osculum und savium noch ganz deutlich auseinandergehalten, wie 
K. Plepelits in einer Untersuchung des plautinischen Sprachgebrauchs gezeigt hat10: osculum 
bezeichnet immer den zeremoniellen Begrüßungskuß, den Kinder ihren Eltern, Ehefrauen ihren 
Männern entbieten; savium hingegen ist die Bezeichnung des Liebeskusses und deshalb in der 
Komödie auf die Sphäre der meretrices beschränkt. Plepelits hat auch beobachtet, daß sich diese 
Zuordnung bei den Verben nicht wiederholt, sondern daß die zahlreichen plautinischen Belege 
für osculaci alle in den Bereich des Liebeskusses gehören11. Auf eine mögliche Erklärung dieses 
zunächst überraschenden Befundes werde ich noch zu sprechen kommen. Bei späteren Autoren 
läßt sich eine derartige Differenzierung nicht mehr feststellen; osculum und savium werden ohne 
erkennbaren Bedeutungsunterschied für die verschiedensten Arten der Küsse verwendet. Auch 
basium, das bei Catull stets den Liebeskuß bezeichnet, erfährt später eine entsprechende Auswei­
tung seines Gebrauchs. So kommt es nicht selten vor, daß Vertreter der verschiedenen Wortfa­
milien innerhalb desselben Kontextes einander ablösen12.

5 S. Anm. 2.
6 Vgl. auch TLL voi. IX 2,1108,49ff.
7 Bei Apuleius neunmal belegt; bei Fronto zwar nur einmal, aber das Verbum saviari sechsmal. Später scheint es 

ausgestorben zu sein, denn nach Ausweis des Thesaurusmaterials kommt es nur noch bei Grammatikern vor.
8 Außerdem vereinzelt bei späten Dichtern, vgl. TLL voi. II 1776,78 f. 1777,13 ff.
9 Publiziert von H. Solin, „Die Wandinschriften im sog. Haus des M. Fabius Rufus“ in: Neue Forschungen in Pompeji 

hrsg. von B. Andreae und H. Kyrieleys (Recklinghausen 1975), S. 266 Nr. 66 (mit der vulgären Schreibung vasia).
10 K. Plepelits, „Beobachtungen zu Plautus“ in: Antidosis, Festschrift W. Kraus (Wien 1972), S. 267-277.
11 Über scheinbare Ausnahmen s. Plepelits (Anm. 10), S. 268ff. Für das Verbum saviare (saviari) gibt es keine Belege 

aus dem Altlatein, vgl. TLL voi. IX 2,1106,9ff.
12 Belege im TLL voi. IX 2,1108,83 ff.



II

Betrachten wir nun die Bedeutung und Verwendung von osculum und osculari etwas genauer. 
Seiner Herkunft nach ist osculum ganz durchsichtig als Deminutivum zu 05, oris. Auch für die 
damit anzunehmende Bedeutungsentwicklung von ,Mündchen‘ zu ,Kuß‘ fehlt es nicht an Paral­
lelen. In der galanten Dichtung des Rokoko, etwa beim jungen Goethe, finden wir öfters das 
Deminutivum ,Mäulchen* für ,Kuß*13, und in manchen Mundarten, z. B. im Berndeutschen ist 
,Müntschi‘ (Mündchen) der übliche Ausdruck für den Kuß. In festen, formelhaften Verbindun­
gen wie osculum dare alicui oder osculum ferro alicui war eine Bedeutungsverschiebung von jeman­
dem das Mündchen geben, anbieten* (sc. zum Kuß) zu jemandem ein Mäulchen geben* sehr 
leicht möglich14. Es stimmt gut zu dieser Erklärung, daß die Wendungen osculum dare, ferre nur 
im Singular und fast immer mit einem Dativ der Person Vorkommen, wenn wir von der 
besonderen Entwicklung in der poetischen Sprache vorerst einmal absehen15.

Soweit ist alles einfach. Aber wenn wir uns den Texten zuwenden, so müssen wir immer 
wieder feststellen, daß die Bedeutung ,Kuß‘, die wir schon in der Schule gelernt haben, nicht so 
recht passen will. Wir finden denn auch in Kommentaren und Interpretationen zu klassischen 
Autoren öfters Hinweise darauf, daß an dieser oder jener Stelle osculum noch nicht ,Kuß* bedeu­
te, sondern daß noch die ursprüngliche Bedeutung erhalten sei, also ,Mündchen bzw. .Lippen 
(so wird der Plural oscula vielfach übersetzt). Ein typisches Beispiel ist Horaz carm. 1,13,15 
„dulcia barbare laedentem oscula“. Dazu heißt es etwa im Kommentar von Kießling-Heinze, 
„noch bei Ovid“ habe oscula fast ausschließlich die Bedeutung .Lippen*16. Solche Formulierun­
gen gehen offensichtlich aus von dem üblichen, vielfach bewährten Bild einer Bedeutungsent­
wicklung, die kontinuierlich nur in einer Richtung verläuft.

Bei der Arbeit am Thesaurusartikel osculum ergab sich jedoch aus dem Material ein anderes 
Bild. Zunächst ist festzuhalten, daß das Wort osculum fast immer in Kontexten vorkommt, wo 
vom Küssen die Rede ist. Nur selten und erst in der Kaiserzeit finden wir Belege aus anderen 
Zusammenhängen, so daß osculum einfach den kleinen Mund oder gar eine kleine Öffnung 
bezeichnet17, Verwendungen, die gewiß als sekundäre Aktualisierungen der Grundbedeutung zu 
verstehen sind. Davon abgesehen ist also vom Beginn unserer Überlieferung an eine sachliche 
Beziehung zum Kuß immer vorhanden.

Dies kommt nicht zuletzt darin zum Ausdruck, daß die von osculum abgeleiteten Wörter, vor 
allem das Verbum osculari ebenfalls ganz auf das Küssen festgelegt sind. Wenn wir osculari, den 
Wörterbüchern folgend, schlechthin mit .küssen* übersetzen, werden wir aber dem besonderen 
Charakter dieses Wortes kaum gerecht. Beim Vergleich mit dem deutschen .küssen* fällt bald 
einmal auf, daß die uns vertraute Konstruktion mit einem Akkusativ der Person bei osculari zwar 
schon im Altlatein vorkommt, aber keineswegs die Regel ist. Plautus verwendet das Verbum 
häufiger absolut und daneben kommt oft die auf den ersten Blick recht befremdliche Verbin­
dung osculari cum aliquo vor18. Ausgehend vom Ursprung der Wortfamilie müßten wir ein

13 Belege aus Günther, Geliert, Lenz, Goethe, Voss u.a. im Deutschen Wörterbuch von J. und W. Grimm (Leipzig 

1854ff.), Bd. 12, Sp. 1800.
14 Diese Erklärung schon bei A. Debrunner, Indog. Forschungen 46 (1928), S. 93. M. Leumann, Lat. Laut- und Formen­

lehre (München 1977), S. 307 geht von oscula iungere aus, doch kommt diese Verbindung als historischer Ausgangspunkt 
kaum in Frage, weil sie aller Wahrscheinlichkeit nach erst spät entstanden ist, vgl. unten S. 154.

13 Vgl. dazu unten S. 152.
16 Einen Überblick über verschiedene Interpretationen der Stelle gibt F. Quadlbauer, „laedentem oscula in: Monu- 

mentum Chiloniense, Festschrift E. Burck (Amsterdam 1975), S. 347, Anm. 3.
17 TLL voi. IX 2,1115,21-51.
18 TLL voi. IX 2,1106,36 ff. 62 ff.



solches osculari nicht mit .küssen“ wiedergeben, sondern besser mit mundartlichem .müntschle* 
(mündein)19, so daß osculari cum aliquo so viel bedeutet wie , mit jemandem müntschle*, also mit 
ihm Zärtlichkeiten austauschen (mit dem Mund).

Wenn eine solche Übersetzung den Klang von osculari trifft, so könnte von daher auch die 
erwähnte, merkwürdige Differenz im Gebrauch von osculum und osculari bei Plautus eine Erklä­
rung finden. Ein derartiges ,müntschle‘ mag das ungezwungene Spiel Verliebter passend be­
schreiben, aber für den Begrüßungs- oder Höflichkeitskuß, also ein durch festen Brauch gere­
geltes Zeremoniell20 waren förmlichere Wendungen wie osculum dare, Jene sicherlich angemesse­
ner. Die Förmlichkeit dieses Zeremoniells wird hübsch illustriert durch eine Szene im plautini­
schen Epidicus. Periphanes ist nach vielen Jahren wieder seiner ehemaligen Geliebten Philippa 
begegnet. Sofort ruft er seine vermeintliche Tochter Acropolistis aus seinem Haus im irrigen 
Glauben, sie sei die von Philippa gesuchte Tochter. Aus dieser Situation ergibt sich folgender 
Wortwechsel (Epid. 570-75):

AC. quid est pater, quod me excivisti ante aedis? PE. ut matrem tuam
videas, adeas, advenienti des salutem atque osculum.
AC. quam meam matrem? PE. quae exanimata exsequitur aspectum tuum.
PHI. quis istaec est quam tu osculum mihi ferre iubes? PE. tua filia.
PHI. haecine? PE. haec. PHI. egone osculum huic dem?

Ist osculum also schon in den ältesten Texten sachlich immer auf den Kuß zu beziehen, so gibt 
es andererseits auch Indizien dafür, daß die Verbindung mit dem Grundwort os im Sprachgefühl 
lebendig blieb. Auffallend ist vor allem das zähe Festhalten am Singular, nicht nur in den 
Verbindungen osculum dare, ferre, sondern auch sonst. Zwar begegnet uns der Plural oscula seit 
Catull und Lukrez, aber zunächst nur in daktylischen Versen, wo der Singular osculum kaum zu 
brauchen war. Erst in der Kaiserzeit und auch dann nur selten dringt er in die Prosa ein, wo 
pluralisches oscula dare erst bei Petron, oscula ferre überhaupt nicht zu belegen ist21. Es scheint also 
die ursprüngliche Bedeutung des Wortes noch nachzuwirken, denn so lange das der Fall war, 
kam pluralisches oscula dare nicht in Betracht.

Auf Grund seiner Herkunft und solange der ursprüngliche Sinn des Deminutivums noch 
empfunden wird, hat das Wort, verglichen mit seinen lateinischen Konkurrenten und mit den 
Entsprechungen in den modernen Sprachen eine weitere und damit weniger bestimmte Bedeu­
tung. In den einzelnen Textbeispielen kann es nach der einen oder anderen Seite akzentuiert 
werden, oder es bleibt gleichsam in der Mitte zwischen .Lippen* und ,Kuß*. Schwierigkeiten 
entstehen erst bei der Übersetzung in andere Sprachen, welche in diesem Bereich eine klare 
Aufteilung auf zwei verschiedene Wörter mit engerer Bedeutung kennen und praktizieren.

Ein Beispiel möge das illustrieren. In einem Brief an Atticus äußert Cicero den Wunsch, seine 
eigene Tochter Tullia und des Freundes kleine Tochter Attica treffen zu können: „utinam 
continuo ad complexum meae Tulliae, ad osculum Atticae possem currere“ (Att. 12,1,1). In 
dem Ausdruck ad osculum currere bleibt die Bedeutung des Substantivs gerade in der Schwebe. 
C. M. Wieland konnte das vor bald zweihundert Jahren ganz genau wiedergeben: „Wollte Gott, 
ich könnte schon in diesem Augenblick der Umarmung meiner Tullia und dem Mäulchen der

19 Vgl. Schweizerdeutsches Wörterbuch (Frauenfeld 1881 ff), Bd. IV, Sp. 346. Im Hochdeutschen wäre das Verbum
,schnäbeln vergleichbar, das vom Liebesspiel der Tauben auf das Tändeln verliebter Menschen übertragen werden 
kann. H. Beikircher verdanke ich den Hinweis auf die analoge Bildung ,fußeln‘, z. B. bei Goethe, Faust II 6342 „bei 
Tafel schwelgend fiißle mit dem Lieben“. -

20 Dazu Moreau (Anm. 2), S. 95f.
21 TLL voi. IX 2,1112,55ff. 82ff. Anders steht es bei savium, wo pluralisches savia dare, ferre schon bei Plautus 

vorkommt (Pseud. 948 Stich. 658).



holden kleinen Attica entgegenfliegen.“ Neuere Übersetzungen hingegen greifen bezeichnen­
derweise zu dem eindeutigen Plural, Küsse“22.

Die sozusagen labile Bedeutung des Wortes kann besonders augenfällig werden, wenn eine 
literarische Imitation ins Spiel kommt. Lukrez beschreibt die freudige Begrüßung durch die 
Kinder, die dem heimkehrenden Vater bevorsteht, mit den Worten (3,895f.): „dulces occurrent 
oscula nati praeripere“, wo vermutlich jedermann unter dem Eindruck des Verbums die Über­
setzung ,Küsse“ wählen wird. Nun diente diese Passage Vergil als Vorbild für eine ähnliche 
Familienszene in den Georgica, wo es heißt (2,523): „dulces pendent circum oscula nati , was 
wir wohl ohne Zögern übersetzen: ,die Kinder hängen an den Lippen des Vaters“. Der jüngere 
Dichter kehrt also gleichsam zurück zu der ursprünglichen Bedeutung; das zeigt, daß wir nicht 
von einer Bedeutungsentwicklung, die in einer bestimmten Richtung verläuft, sprechen kön­
nen. So kann denn auch noch ein sehr später Autor mit den beiden Bedeutungen spielen, wie es 
Martianus Capella tut, wenn er beschreibt, wie der göttliche Schwan sich Leda nähert (9,918): 
„admovetur ori roseumque circumactae rapit osculum puellae“, wo im Attribut roseum die 
ursprüngliche Bedeutung des Substantivs nachwirkt.

III

Daß die schillernde Bedeutung des Wortes osculum gerade von Dichtern ausgenutzt wird, ist 
zu erwarten. Es kommt nun noch ein Faktum hinzu, welches vor allem die römischen Elegiker 
veranlaßt haben muß, das Wort mit besonderer Aufmerksamkeit zu verwenden, nämlich die 
Tatsache, daß die ganze Wortfamilie für daktylische Verse unbequem ist. Das gilt schon für das 
Substantiv, wie wir sahen, und gilt erst recht für das Verbum, dessen sämtliche Formen jeweils 
einen Creticus enthalten23. Das heißt aber mit anderen Worten, daß die Elegiker gar kein 
einfaches Verbum für ,küssen“ verwenden können, denn basiare und saviare kommen aus stilisti­
schen Gründen kaum in Betracht und wären im übrigen für das Versmaß kaum besser geeignet.

Notgedrungen mußten sie also zu Umschreibungen vom Typus oscula dare, oscula ferre Zu­
flucht nehmen, tun das allerdings mit so viel Geschick und Phantasie, daß wir das metrische 
Problem, das sich dahinter verbirgt, gar nicht mehr wahrnehmen. Einige Beispiele aus Tibull 
und Ovid mögen das verdeutlichen. In Tibulls Marathus-Elegie (1,4) rät Priap dem Dichter, er 
solle sich unablässig um den Knaben bemühen; so könne er sich den spröden Geliebten allmäh­
lich geneigt machen und seine Liebe gleichsam verdienen (1,4,53-56):

tune tibi mitis erit, rapias tum cara licebit 
oscula: pugnabit, sed tarnen apta dabit. 

rapta dabit primo, post adferet ipse roganti, 
post edam collo se implicuisse velit.

Stellen wir diese Verse neben die früher zitierte Passage aus Plautus’ Epidicus, so wird sofort 
deutlich, wie sehr sich die konventionellen Formeln hier verwandelt haben. Das Substantiv wird 
ausgeschmückt durch die Attribute cara, apta, und die Verbindungen oscula dare, rapere, adferre 
beschreiben den Vorgang genauer als es mit dem einfachen osculari möglich wäre. Daß Tibull

22 M. Tullius Cicero, Atticus-Briefe lateinisch-deutsch ed. H. Kasten (München 1976), S. 749 „zu den Küssen der 
kleinen Attica eilen“. Cicéron, Conespondance tome VII ed. J. Beaujeu (Paris 1980), S. 222 «recevoir les baisers d’Attica». 
Cicero’s letters to Atticus ed. D. R. Shackleton Bailey (Cambridge 1965-70), voi. VII S. 246 “hurry straight to . .. Attica’s 
kisses”.

23 Eine Ausnahme bildet nur die erste Person des Singulars im Präsens osculor, und das ist denn auch diejenige Form, 
die ein einziges Mal bei Properz vorkommt (4,3,30).



Marathus Küsse rauben darf, ist ein erstes Entgegenkommen; der Knabe wehrt sich zwar noch, 
aber nur zum Schein, denn er bietet ihm ,anschmiegsame Lippen1 oder ,Küsse* dar (apta dabit). 
In Vers 55 faßt der Dichter dann die Antithese oscula rapere - oscula dare, die zuerst auf zwei Verse 
verteilt war, sehr pointiert, aber kaum übersetzbar in einem einzigen Ausdruck zusammen: rapta 
dabit24.

Ovid hat diesen Ausdruck zweimal übernommen. In den Amores, wo er vom Gesang eines 
Mädchens so bezaubert ist, daß er ihr Küsse zugleich rauben und geben möchte (am. 2,4,26):

oscula cantanti rapta dedisse velim

und im Brief der Sappho, die sich daran erinnert, wie Phaon ihr einen Kuß raubte und gab, als 
sie sang (epist. 15,44):

oscula cantanti tu mihi rapta dabas.

Bei Ovid ist allerdings derselbe Partner Subjekt zu rapere und dare, während bei Tibull die 
beiden Verben auf die Partner verteilt sind. Tibull beschreibt eine Bewegung des Nehmens und 
Gebens, an der beide Seiten beteiligt sind; Ovid charakterisiert eher den raffinierten Liebhaber, 
der eine Situation geschickt ausnutzt.

Die traditionellen Ausdrücke osculum dare, ferre bezeichnen an sich eine einseitige Aktion. Für 
die Beschreibung der reziproken Handlung boten sich zunächst solche Doppelausdrücke wie 
rapere und dare an. So verbindet Ovid dare mit accipere, sumere oder reddere25. Aber er wagt es 
auch, gegen den herkömmlichen Sprachgebrauch das Verbum dare in den Plural zu setzen wie in 
epist. 16,225 „oscula cum . .. coram non dura daretis“ und in epist. 19,168 (Hero stellt sich vor, 
daß sie Leander schwimmend im Meer begegne) „obvia ... in summis oscula demus aquis“, 
wo die reziproke Handlung glücklich verdeutlicht wird durch das Adjektiv obvia.

Schließlich verwendet er dafür auch den Ausdruck oscula iungere, den er vermutlich selber 
geprägt hat26. Versteht man in dieser Verbindung oscula als ,Küsse*, so kann man es nur erklären 
als effiziertes Objekt, analog zu amores iungere, amicitiam iungere etc27. Auf Grund der bisherigen 
Ausführungen über osculum liegt cs aber nahe, darin einen bewußten Rückgriff auf die Grundbe­
deutung des Wortes zu sehen, oscula iungere also zu verstehen als ,Mündchen, Lippen verbinden*. 
Dafür spricht auch ganz deutlich der Kontext der fünften Elegie im zweiten Buch der Amores, 
wo uns der Ausdruck zum ersten Mal begegnet.

Ovid hat beim Gelage seine Geliebte beobachtet, wie sie im Glauben, der Dichter sei einge­
schlafen, sich einem Rivalen zuwendet. Mit Empörung und Eifersucht beschreibt Ovid diese 
Zärtlichkeiten, die er heimlich beobachtet (23-28):

improba tum vero iungentes oscula vidi 
(illa mihi lingua nexa fuisse liquet), 

qualia non fratri tulerit germana severo, 
sed tulerit cupido mollis amica viro; 

qualia credibile est non Phoebo ferre Dianam, 
sed Venerem Marti saepe tulisse suo.

24 Auch wenn wir rapta dabit nicht befriedigend übersetzen können, scheint mir Lachmanns Konjektur apta dabit eine 
unnötige Normalisierung.

25 epist. 15,130 ars 1,664 met. 10,256.
26 Die Verbindung ist vor Ovid gar nicht, nach ihm nur selten belegt, während er selber sie nicht weniger als 

zwölfmal verwendet, vgl. TLL voi. IX 2,1113,26 ff.
27 So wird die Verbindung erklärt im Thesaurusartikel iungere, voi. VII 2,660,65, wobei natürlich zu berücksichtigen 

ist, daß der Bearbeiter von iungere die besondere Wortgeschichte von osculum noch nicht kennen konnte. Für die 
Erklärung oscula iungere = .Mündchen verbinden“ spricht auch die Tatsache, daß kein analoges basia oder savia iungere 
belegt ist.



Schließlich legt der Dichter seine Verstellung ab und weist die Geliebte ihrer Untreue wegen 
heftig zurecht. Doch sein Zorn dauert nicht lange; das anmutige Bild der vor Schuld und Scham 
errötenden Corinna rührt ihn so sehr, daß er um Versöhnung bittet (49-51):

qui modo saevus eram, supplex ultroque rogavi, 
oscula ne nobis deteriora daret. 

risit et ex animo dedit optima.

So könnte er zufrieden sein, wenn nicht die besondere Leidenschaft dieser Küsse in ihm neuen 
Verdacht erregen würde, so daß er argwöhnt, Corinna habe mit dem Rivalen nicht nur Küsse 
getauscht (59 f.)

nec tarnen hoc unum doleo, non oscula tantum
iuncta queror, quamvis haec quoque iuncta queror.

Hier erscheint nun wiederum die Verbindung oscula iungere, während in dem Zwischenstück 
die herkömmlichen Ausdrücke oscula ferre (25-28) und oscula dare (50 f.) verwendet sind. Und an 
dieser zweiten Stelle wird deutlich, was der Dichter mit dem Ausdruck beabsichtigt: oscula 
iungere weist zugleich hin auf ein corpora iungere, das er nicht aussprechen will.

Nachdem Ovid den Ausdruck einmal gefunden hatte, verwendete er ihn noch öfters. So in der 
Totenklage für Tibull, wo er beschreibt, wie die beiden Geliebten Delia und Nemesis dem 
Dichter den Abschiedskuß auf die Lippen drücken (am. 3,9,53f.):

cumque tuis sua iunxerunt Nemesisque priorque 
oscula nec solos destituere rogos.

Manche Interpreten beziehen freilich den Ablativ tuis nicht auf die Lippen Tibulls, sondern 
substantivisch auf dessen Angehörige, die vorher erwähnte Mutter und Schwester. So übersetzt 
etwa Munari: ,assieme ai tuoi cari hanno unito i loro baci128. Doch schon Tibull und Properz 
sprechen von den Küssen, welche die Trauernden auf die Lippen der Toten drücken28 29 30. So liegt es 
nahe, Ovids Ausdrucksweise als eine Variante zu den Verbindungen oscula dare bzw. oscula 
ponere seiner Vorgänger zu betrachten, oscula iungere also wie anderswo zu verstehen und zu 
übersetzen: ,sie haben ihre Lippen mit den deinen vereinigt1.

Auf das Spiel oscula/corpora iungere ist Ovid später in den Metamorphosen zurückgekommen, 
in der Erzählung von Byblis1 verbotener Liebe zu ihrem Bruder. Byblis glaubt, kein Unrecht zu 
begehen, wenn sie den Bruder öfters küßt und umarmt (met. 9,458f.):

nec peccare putat, quod saepius oscula iungat, 
quod sua fraterno circumdet bracchia collo.

Kurz danach träumt sie davon, daß es zu einer völligen Vereinigung gekommen sei (9,470f.):
visa est quoque iungere fratri 

corpus et erubuit, quamvis sopita iacebat.

Während das im Traum offen ausgesprochen werden kann, deutet sie später, als sic dem Bruder 
ihre Liebe gesteht, den letzten Schritt nur an (9,560f.):

et damus amplexus et iungimus oscula coram. 
quantum est, quod desit30?

28 Ovidi Amores, ed. F. Munari (Florenz 19705), S. 207. Ebenso die Übersetzungen von R. Harder - W. Marg, Ovid, 
Liebesgedichte (München 19683) und von H. Bornecque, Ovide, Les Amours (Paris 1968). Anders z.B. F. W. Lenz, Ovid, 
Liebeselegien (Darmstadt 1965).

29 Tib. 1,1,62 Prop. 2,13,29.
30 Daneben gibt es allerdings auch Stellen, wo oscula iungere weniger prägnant, mehr oder weniger als Synonym zu 

oscula dare verwendet wird, vgl. TLL voi. IX 2,1113,33 ff.



IV

Schließlich mögen zwei Episoden aus Ovids Metamorphosen einerseits eine charakteristische 
Verwendung des Kußmotivs in diesem Werk illustrieren, andererseits noch einmal zeigen, wie 
der Dichter immer wieder Bezug nimmt auf die ursprüngliche Bedeutung von osculum, insbe­
sondere durch mehrfache Wortspiele mit os.

Betrachten wir zuerst die Pygmalionepisode im zehnten Buch. Der Künstler hat am Venusfest 
im Tempel zu den Göttern gebetet, sie möchten ihm eine Frau schenken, die der von ihm 
geschaffenen Statue gleicht, und kehrt nun nach Hause zurück (280-82):

ut rediit, simulacra suae petit ille puellae 
incumbensque toro dedit oscula: visa tepere est; 
admovet os iterum, manibus quoque pectora temptat.

Unter seinen tastenden Händen belebt sich allmählich die starre Schönheit der Statue, bis er 
schließlich wirkliches Leben in ihr spürt. So kann er endlich einen lebendigen Mund küssen, und 
sie empfindet die Küsse, welche sie empfängt (291-94):

oraque tandem
ore suo non falsa premit dataque oscula virgo 
sensit et erubuit timidumque ad lumina lumen 
attollens pariter cum caelo vidit amantem.

Hier finden wir das Wortspiel oscula - os gleich in doppelter, symmetrisch angeordneter Form. 
Ovid beginnt mit dem Deminutivum oscula (281), das beides bezeichnen kann, das Organ des 
Kusses und den Kuß selber als Ausdruck eines Gefühls. Diese Gefühlsäußerung weckt vorerst 
allerdings nur eine schwache, undeutliche Reaktion: „visa tepere est“ (281). Dann geht der 
Dichter über zu os (282), was nur das Organ bezeichnet, wie auch die folgenden Verse dominiert 
werden von Bezeichnungen der Organe: pectora, digiti, pollex, facies, manus, corpus, venae lauten 
die Stichwörter, bis wir schließlich wieder zu os gelangen (291 f.) und weiter zu den oscula (292), 
wobei nun die Emotion erwidert wird: die Geliebte spürt die Küsse, errötet und schlägt die 
Augen auf31.

Auch das zweite Beispiel aus dem neunten Buch zeigt eine Verdoppelung des Kußmotivs: 
Dryope ist in einen Lotosbaum verwandelt worden und wird nun von ihrem Vater und Gatten 
gesucht. Als ihnen der Bruder, der die Verwandlung miterlebte, den Baum zeigt, küssen und 
umarmen sie das noch warme Holz (9,365f.)

tepido dant oscula ligno 
adfusique suae radicibus arboris haerent.

Fast dieselbe Formulierung findet sich schon in der Erzählung von Apollo und Daphne 
(1,556):

oscula dat ligno: refugit tarnen oscula lignum.

Aber Dryopes Reaktion ist konträr zu derjenigen Daphnes, keine Flucht, kein Sich-Entziehen, 
sondern ein letzter Versuch, zu menschlicher Gemeinschaft mit den Ihren zurückzufinden. Ihre 
Verwandlung ist noch nicht ganz abgeschlossen, sie kann noch sprechen. In bewegten Worten

31 Andere Beispiele für das Wortspiel oscula — os finden sich in der Narcissusepisode (met. 3,451 f.) und in der Szene, 
wo Hecuba von der toten Tochter Polyxena Abschied nimmt (met. 13,491) oscula . .. ore tegit. Hier schlägt die Grundbe­
deutung des Wortes so stark durch, daß eine Übersetzung ,Küsse“ nicht mehr möglich ist. In dieser Schwierigkeit mag 
der Grund dafür liegen, daß der ungewöhnliche Ausdruck in einigen Handschriften ersetzt wurde durch oscula legit, petit 
oder dedit, Varianten, die alle darauf hinauslaufen, dem Substantiv die übliche Bedeutung ,Kuß“ zu geben.



äußert sie ihre Klage über ihr unverdientes Schicksal und bittet ihre Angehörigen, für ihr Kind 
zu sorgen. Diese letzten Worte enden mit der Bitte, Vater und Gatte möchten sie noch einmal 
küssen und sich deshalb zu ihr emporrecken, weil sie sich nicht mehr hinunterneigen kann
(386 f.):

erigite hue artus et ad oscula nostra venite, 
dum tangi possunt.

Der Ausdruck ad oscula venite erinnert an Ciceros Formulierung ad osculum currere. Der Schwe­
bezustand des Wortes, von dem wir dort sprachen, ist auch hier zu erkennen, zumal durch den 
Nachsatz dum tangi possunt die Bedeutung ,Mund, Lippen“ evoziert wird.

V

Damit breche ich ab. In den angeführten Beispielen ist der charakteristische Grundzug dieser 
Wortgeschichte wohl hinlänglich deutlich geworden: eine ausgeprägte Ambivalenz zwischen 
zwei verschiedenen Bedeutungen, von denen bald die eine, bald die andere mehr hervortreten 
kann. Aufs Ganze gesehen sind sicherlich die Stellen, die wir mit ,Kuß‘ übersetzen werden, in 
der Überzahl, was auch daran liegt, daß die Dichtung fast nur den Plural verwendet. Anderer­
seits zeigen die zahlreichen Wortspiele mit os, daß wir auch dann, wenn wir ohne weiteres mit 
,Kuß‘ übersetzen können, Herkunft und ursprüngliche Bedeutung des Wortes mithören sollen.

Es ließen sich weitere interessante Beispiele und Ausdrücke diskutieren. So ist etwa die Ambi­
valenz des Wortes besonders evident in den Verbindungen oscula libare, delibare32. Doch diese 
und weitere Details möge der geneigte Leser selber entdecken, falls ihn die vorstehenden Aus­
führungen dazu verlocken können, einmal das Wörterbuch aufzuschlagen und darin zu lesen.

32 TLL voi. VII 2,1341,3fr. IX 2,1113,14ff.





ANN FREEMAN

ADDITIONS AND CORRECTIONS TO THE LIBRI CAROLINI; 
LINKS WITH ALCUIN AND THE ADOPTIONIST CONTROVERSY

Much of the fascination the Libri Carolini (LC) have long held for scholars comes from the fact 
that the basic manuscript, Vat. lat. 7207, is the original working copy of the treatise . These 
were the very pages over which Charlemagne’s scribes and scholars labored, as they tried to do 
justice to the orthodox position on images, and to reconcile differing opinions on the arguments 
the work presented in the king’s name. The scrutiny given this manuscript at the Frankish court 
produced hundreds of changes* 2, major and minor, falling into a number of different categories, 
from the touching-up of Bible quotations to eliminate echoes of an unfamiliar liturgy3 to the 
reformulation of the conclusions of many individual chapters4. One category of corrections can 
be shown to have links with documents from the Adoptionist controversy dating from 792 to 
794, thus indicating that work on the LC continued well beyond their traditional date of 
790-7915. In its final form Vat. lat. 7207 thus reflects a wide range of contemporary concerns. In 
its marginal and interlinear additions and notes, and in its thorough-going correction and 
revision, Charlemagne and his advisers can be said to speak for themselves, revealing their 
attitudes, their interests, their preoccupations, and their prejudices.

Not all the voices can be identified, but there is no longer any doubt that the principal 
spokesman is Theodulf, the aristocratic Visigoth whom Charlemagne befriended after his flight

' E. A. Lowe, Codices latini antiquiores, Part I, The Vatican City (Oxford 1934), p. 16, no. 52; Bernhard Bischoff, “Die 
Hofbibliothek Karls des Großen,” Karl der Große: Lebenswerk und Nachleben (Düsseldorf 1965), voi. II, pp. 56-57 and 
plate 5; also my “Further Studies in the Libri Carolini I,” Speculum 40 (1965), pp. 203—222.

2 Walther Schmandt reported more than 3400 corrections in his published dissertation, Studien zu den Libri Carolini 
(Mainz 1966), p. 6.

3 Such changes are illustrated in “Theodulf of Orléans and the Libri Carolini, Speculum 32 (1957), Plate II. For further 
discussion of the relationship between LC Bible texts and the Mozarabic liturgy, see Further Studies in the LC (note 1 
above), pp. 223-286, and “Theodulf of Orléans and the Psalm Citations of the Libri Carolini," forthcoming in the Revue 
Benedictine (1987). The relationship was first noted by Arthur Allgeier, “Psalmenzitate und die Frage nach der Herkunft 
der Libri Carolini,” Historisches Jahrbuch 46 (1926), pp. 333-353; his work is reassessed in the forthcoming study.

4 A case in point is the conclusion of LC 16: “Quod sancta Romana catholica et apostolica ecclesia ceteris ecclesiis praelata pro 
causis fidei cum quaestio surgit omnino sit consulenda." This chapter was evidently conceived and interpolated into Book I 
when the decision to send the Adoptionist bishop Felix of Urgel to Rome provided an opportunity to consult Hadrian I 
on image-worship as well. Its arguments later became crucial in determining the LC’s ultimate fate; it proved impossible 
to disregard the judgment rendered by the pope when consulted — and he had chosen to confirm the edicts of Nicaea II, 
on the implications of this fact with respect to the LC, see “Carolingian Orthodoxy and the Fate of the Libri Carolini, 
Viator 16 (1985), p. 75 ff.

Given its importance, the loss of this chapter’s final page (fol. 18) through erasure is all the more unfortunate. The 
conclusion as corrected occupies only a few lines and gives no clue to the original content of the passage that has been 
erased. If modern photographic techniques, developed for use with palimpsests, were to offer any hope of restoring lost 
passages in the LC, this one would naturally stand at the top of the list.

I regret to report that such an attempt, made at the Vatican Library injuly 1986 (with the help of the Istituto per la 
Patalogia del Libro) did not succeed in recovering any legible text; the erasures are too deep and too thorough-going. 1 
remain very grateful, however, to Father Leonard Boyle, Prefect of the Biblioteca Apostolica, for his kind interest and 
generous assistance in this matter.

3 A new chronology for the production of the LC, dating their completion to 793, is ottered in Carolingian 
Orthodoxy” (note 4 above), pp. 105-106.



from Moorish Spain, and later made bishop of Orléans6. In the LC Theodulf is speaking, 
however, not for himself but for Charlemagne; he adopts a style appropriate for a royal manifes­
to, in which the king asserts orthodox doctrine against the image worship understood to have 
been enjoined on all Christians at the Second Council of Nicaea in 787. In this great treatise, the 
most ambitious of its age, Charlemagne is presented as the defender and protector of the 
Western Church and its apostolic faith, as he is of the Western lands given into his keeping by 
God’s grace. The LC’s tone is therefore magisterial throughout, as befits a monarch sure of his 
ground. Theodulf seldom lapses from the royal first person plural, and betrays his own identity 
as the work’s true author only in details that escaped notice at the time.

As originally composed, his work was also marked by distinctively Visigothic orthography. 
The four scribes of Vat. lat. 7207 faithfully reproduced it, copying what lay before them, but 
few traces remain today; almost all were removed by the manuscript’s main corrector7. His hand 
is visible on every page; in all forty of its occurrences he corrects Theodulf s characteristic cerubin 
(displayed in mosaic at Germigny)8 to cherubim, and changes the uniquely Visigothic supraestitio 
to superstitio twenty times9. In dozens of instances he removes or supplies a misplaced or absent 
h, and painstakingly deals with confusion of b/p, b/v, c/g, c/qu, c/t, d/t, e/ae, e/i, i/y, m/n, and 
o/u. Theodulf had an evident preference for unassimilated prefixes (adpetit, inconmutabilis, obmit- 
tendum, etc.). The corrector invariably substitutes the assimilated form. Whatever was individu­
al or regional in Theodulf s diction he obliterates, in effect removing its Iberian accent in favor of 
standard speech and spelling; his standard is consistent in itself, and no doubt conforms to what 
were thought to be “classical” norms. The corrector’s task is ordinarily a prosaic and practical 
one, but in the unwavering adherence of this anonymous scribe to an ostensibly timeless and 
objective standard we can perhaps perceive an early indication of the urge toward order and 
renovatio that is one of the hallmarks of the Carolingian age.

In this, as in its beautiful minuscule script, Vat. lat. 7207 is an admirable representative of its 
time. Its value in this respect is immeasurably enhanced, moreover, if the Tironian notes in the 
margins are recognized as transmitting the voice of Charlemagne himself. This interpretation, 
put forward in 1930 by Wolfram von den Steinen10, has not yet achieved acceptance every­
where, although many questions have been resolved11. The notes are not the work of a later 
generation, as some have thought. All are transliterations into Tironian notation of minuscule 
notes, erased when their Tironian equivalents were supplied. A few of these minuscule originals 
are still visible in ultra-violet light, and Professor Bischoff has found their tiny minuscule, 
together with the Tironian notation, to be contemporary with the main script12.

6 Publication of the forthcoming study on LC Psalm citations (see note 3 above) should remove the last vestige of 
doubt. Theodulf is now recognized as the LC’s author in general works like The Oxford Dictionary of the Christian Church 
(Oxford 1974); for other references, see “Carolingian Orthodoxy” (note 4 above), p. 73.

7 See “Further Studies in the LC 1” (note 1 above), p. 207 and Figs. 3 and 8.
8 The apse mosaic in Theodulfs oratory has an inscription (in silver on a blue ground): “ORACLVM SCM ET 

CERVBIN HIC ASPICE SPECTANS . .see “Theodulf of Orléans and the LC” (note 3 above), p. 692 and Plate IV.
9 See “Further Studies I” (note 1 above), pp. 220-221.
10 “Karl der Große und die Libri Carolini,” Neues Archiv 49 (1930—31), pp. 207—280.
11 See “Further Studies in the Libri Carolini III; The Marginal Notes in Vaticanus Latinus 7207,” Speculum 46 (1971), 

pp. 597-612.
12 I asked Professor Bischoff about this in a letter of December 1982, to which he replied early in 1983. I wondered 

whether there were any possibility that the substitution of Tironian for minuscule notes could have taken place in 
Hincmar’s scriptorium, to prevent his scribes from copying them into the text of his copy of the LC (Paris Arsenal 663; 
see p. XX, note 18 below) - as they did, for example, in the case of the note on fol. 182 (see p. XX below) that reminded 
the author of an addition intended to be interpolated at that point. Professor Bischoff replied “Bei den Notae Tironianae 
würde ich zur Zeit Hincmars einen etwas anderen größeren Stil erwarten.”



It is true that marginal notes are so frequent a feature of medieval manuscripts that elabo­
rate explanations are neither necessary nor appropriate in most cases. What is remarkable ab­
out the LC notes is not their presence in the book’s margins, and certainly not their vocabul­
ary, which is conventional, but the strange and unprecedented procedure of converting them 
from one script into another. Someone has gone to a great deal of trouble to preserve them 
in a new and different form. As far as I have been able to determine, this is a unique occur­
rence, suggesting unusual circumstances. Here recent findings are illuminating; circumstances 
prevailing at the time were indeed unusual, providing just such a background as the Tironian 
notes require.

I have explained elsewhere why Charlemagne could not publish or circulate the LC, as 
originally planned13. The work had taken shape before any intimation of pope Hadrian’s own 
attitude toward the Byzantine rulers and their Council reached the Frankish court. The subse­
quent revelation that the pope was prepared to sanction the edicts of Nicaea II made it impos­
sible for Charlemagne to issue a public proclamation of the errors of the Greeks. Nor was it 
possible to enumerate their errors at the Council that met at Frankfort in 794, with two papal 
legates present, although Nicaea II was mentioned in the proceedings and the most shocking of 
its pronouncements repudiated14. When the question of images came up again in the next reign, 
a concerted effort was made to induce the pope to change his mind. By the time Anastasius the 
papal librarian completed his revised and improved translation of the Nicene Acta, in 873, the 
continued opposition of Frankish bishops to the Council’s decrees was apparently well known in 
Rome, and Anastasius referred to it in the preface to his translation15.

The Franks thus remained unreconciled through several generations, still expecting future 
vindication in which the LC might have a part to play. It is only in connection with future use of 
Vat. lat. 7207 that the procedure undertaken with respect to the marginal notes can be explained. 
Charlemagne’s personal endorsement of the points made in his name had permanent value, and 
would be relevant to his posterity. The book itself could be kept safely at hand in the palace 
(where Hincmar later found it)16, but apparently it was felt that the comments inscribed in its 
margins needed special protection. Some future reader, for instance, being unaware of their 
special character, might perhaps add notes of his own, thus introducing confusion and destroy­
ing the integrity of the original list. Conversion into Tironian notation avoided this hazard, and 
improved the appearance of the manuscript. Although it also made the notes inaccessible to 
readers untrained in the Tironian system, there would always be someone nearby, among the 
scribes serving the court, who would be able to decipher them.

We have little evidence in later writings of the subsequent use of the LC that seems to have 
been so carefully prepared for. Hincmar provides the only notice. Vat. lat. 7207 may have been 
taken to Frankfort in 794, to serve behind the scenes17, but since the Frankfort proceedings are 
recorded only in summary fashion, we have no documents in which to seek echoes of the LC. It 
was once thought that Paris, Arsenal 663, the only extant copy, had been made from Vat. lat. 
7207 for the reconsideration of the image question that took place at the Paris Synod in 824. The 
copious documentation of that meeting has no obvious connection with the LC, however, and

13 See “Carolingian Orthodoxy,” (note 4 above).
14 Monumenta Germaniae Historica (MGH), Concilia aevi karolini I, pt. II, p. 165; quoted in “Carolingian Orthodoxy” 

(note 4 above), pp. 66-67, 92-93.
15 J. D. Mansi, ed., Sacrorum Conciliorum . . . Collectio 12 (Florence 1766), col. 983.
16 As he noted in his Opusculutn in causa Hincmari Laudunensis, Migne, Patrologia latina (PL) 126, 360; quoted in 

“Carolingian Orthodoxy” (note 4 above), pp. 68 and 96.
17 This was the opinion of Wolfram von den Steinen, “Entstehungsgeschichte der Libri Carolini", Quellen und 

Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 21 (1920-30), p. 88.



as for Arsenal 663, Professor Bischoff has determined that it was not produced for any public 
purpose, but in Hincmar’s scriptorium at Rheims18, for his own use.

It has remained therefore for scholars of modern times to rediscover the dialogue that takes 
place in Vat. lat. 7207 between the scholarly author of the work and its unschooled but en­
thusiastic protagonist. Some of Von den Steinen’s interpretations of individual notes need to be 
revised on the basis of more accurate readings of the Tironian signs19, or a better understanding 
of their relationship to the text, but subsequent study has only confirmed his original intuition 
that the marginal comments are those of a layman-a layman who displays limited comprehen­
sion and little sophistication in his responses20. Theodulf s rhetorical flourishes, his exercises in 
irony, his elaborately balanced grammatical constructions inspire little praise, but the basic 
thrust of the case he is making against the Greek rulers and their Council is thoroughly under­
stood and supported21. Charlemagne welcomes LC censure of their arrogance, and the appear­
ance in the argument of powerful testimonia from the Fathers, whose names he salutes as they 
occur: “eleganter” for Jerome, “ecclesiastice” for Gregory, and “optime” for Augustine. St. Pe­
ter’s encounter with the centurion in Acts 10 is proof enough for him that adoration should be 
reserved for God alone, and he responds to this story each time it is mentioned. His comments 
show that Charlemagne is something more than the LC’s patron and sponsor; the work is not 
written in his name alone, but expresses opinions, convictions, and policies he resolutely main­
tained. His remarks, as recorded, are generally comprised of a single word, and never more than 
two, in a vocabulary that is limited and repetitious, but behind them stands a personality whose 
force can be felt.

This sort of interplay of personalities is much more difficult to discern in the additions and 
corrections to the LC text. When afterthoughts are added or changes made it is ordinarily 
impossible to tell whether Theodulf is revising and improving his text on his own initiative, or 
responding to the objections or suggestions of others. Toward the end of LC III 26, a chapter 
dealing with dreams and visions, a note in the lower margin of fol. 182 reads: “Hie interponen- 
dum de quinque generibus visionum iuxta Theodosium Macrobium.” This note (the only one 
of its kind in the manuscript) survives in the margin because the desired passage was never 
inserted-although the LC text has been touched up at this point to agree with that of Macrobius, 
as Luitpold Wallach has pointed out22. This modification of the text suggests that the author 
himself is at work here, reminding himself to make the addition at the earliest opportunity. If so, 
it would seem that the manuscript was still in the process of production, and that he had scribes 
and parchment ready at hand. Theodulf was the best-read and most highly educated of Char­
lemagne’s scholars, and would certainly have known the Somnium Scipionis. This was not, 
however, so rare or exotic a work that others would not also have known it, and some one else 
may in fact have made the suggestion. The fact that the relevant passage was never inserted 
might indicate, on the other hand, that the idea arose at a very late stage, perhaps after the work 
of composition was completed, and that of discussion had already begun.

An interlinear addition on fol. 172 has quite another character, however. Here (LC III 23) 
mythological scenes are being discussed, and Theodulf makes the point that they are attractive

18 Bernhard Bischoff, in: Karl der Große, Werk and Wirkung, Zehnte Ausstellung unter den Auspizien des Europarates 
(Aachen 1965), no. 346, p. 193 and plate 33.

19 Important corrections were furnished by Arthur Mentz, “Die Tironischen Noten,” Archiv für Urkundenforschung 17 
(1942), pp. 261-263.

20 This was Von den Steinen’s strong impression, on first analyzing the LC’s marginal notes: “Karl der Große und die 
LC” (see note 10 above), pp. 244—247.

21 See “Further Studies in the LC III” (note 11 above), pp. 604—607.
22 See his Diplomatic Studies in Latin and Greek Documents from the Carolingian Age (Ithaca 1977), p. 63.



and familiar motifs for pagan poets and painters: “poetis gentium vel ad cantandum suavia et 
pictoribus ad firmandum familiaria.” “Sive philosophis vel ad tractandum mistica” is then 
added between the lines, in recognition of the usefulness of these subjects, mystically inter­
preted, to philosophers. This addition must be Theodulf s own, since it conforms so closely to 
the final phrase in the title of one of his best-known poems: “De libris quos legere solebam et 
qualiter fabulae poetarum a philosophis mystice pertractentur”22. This instance is exceptional; it is 
the clearest (though not the only) indication that the author himself participated in the emenda­
tion. We know very little about that procedure - when and how it was undertaken, and who 
took part in it - but at least it can be said with reasonable certainty that the author himself had a 
hand in some, at least, of the corrections.

The impact of criticism by his colleagues can best be seen where they questioned Theodulf s 
choice of terms, replacing his words by others of their own choosing. One of their most 
consistent interventions comes in the LC’s repeated references to Hadrian I. Theodulf had made 
no distinction between beatus and venerabilis when referring to the reigning pope, nor to his 
predecessors, nor indeed to the Fathers. For the correctors, however, beatus was an appellation 
that could be used only with reference to saintly figures of the past. Beatus is therefore changed 
to venerabilis in Vat. lat. 7207 whenever Hadrian is the reference23 24. This suggests that usage of 
beatus was changing, toward that which has prevailed ever since, and that Theodulf represents an 
older tradition, in which the force for change had not yet been felt.

Other substitutions are more enigmatic. How can we account, for instance, for the critics’ 
distaste for conhibentia (connivance), which they tried to eliminate in all its occurrences25? (A 
small mark in the margin beside one of the two surviving instances, and erasures more or less 
the same size beside other corrections, show that most were not made immediately; the place 
was marked, and the corrector returned to it later.) Sometimes they objected to terms they 
thought too poetic - they substituted ignitorum, for instance, for sinuosorum on fol. 44 - but 
although it appears in one of Theodulf s poems, there is nothing particularly poetic about 
conhibentia. Another change made passim is the substitution of insensatus for insensibile - a term 
naturally in constant use with respect to images. A possible ground for the preference lies in the 
Vulgate, where insensatus is invariably the choice. Perhaps it will be possible to findjustification 
also for the substitution of regula for confessio, in introducing the formal profession of faith in LC 
III 1.

Other changes seem quite arbitrary. “Unus . . . alter” is a perfectly respectable construction, 
but it is usually changed to “alter. . .alter,” and vasibus, although an acceptable variant, is 
invariably replaced by vasis. As with the orthography of this manuscript, such changes seem to 
result from the imposition of a different standard. Careful analysis of contemporary writing by 
other figures associated with Charlemagne’s court might yield some indication, through 
similarities of practice, of the identity of the critics and correctors of the LC text. Alcuin’s De 
orthographia26, a little work written some years later, defines principles that can be compared 
with those applied in the LC’s correction, but there are discrepancies, and it does not seem that 
influence by Alcuin can explain changes in the diction of the LC like those enumerated here.

Alcuin and his influence cannot be ruled out, however. As long as the LC were considered to 
date themselves to 790-791, this early date precluded his participation, since he was absent in 
England at the time. But if, as now seems much more likely, the LC were not completed until

23 MGH, Poetae latini I, pp. 543-544; cited in “Theodulf of Orléans and the LC” (note 3 above), pp. 701-702.
24 There are five such instances, on fols. 7, llv, 15, 67 and 71v.
25 As pointed out by Paul Meyvaert, “The Authorship of the ‘Libri Carolini’ ”, Revue Bénédictine 89 (1979), pp. 40-42.
26 Alcuini Orthographia, ed. Aldo Marsili (Pisa 1952).



sometime in 793, it is clear that Alcuin could have been near at hand during the final stages of 
their preparation. Having been summoned by Charlemagne to take charge of the campaign 
against Adoptionism, he apparently arrived at court in the late spring or early summer of 79327. 
Although his efforts on the Adoptionist front are well-documented, we have no documentary 
evidence of involvement on his part in the image question after his departure from Britain. His 
prominence at the Frankish court and his closeness to the king nevertheless make it unlikely that 
any major undertaking could have reached its completion there without his knowledge, if not 
participation. Whether he would have approved the response to Nicaea II as Theodulf had 
conceived and shaped it is another question; had he been present at Charlemagne’s side when the 
Nicene Acta arrived, the subsequent proceedings might have been quite different. It is tempting, 
however, to look through Vat. lat. 7207 for touches here and there in which a word or two in his 
voice might be perceived.

Such a possibility arises, for instance, in a correction on fol. 29. Here the LC take issue with 
the interpretation at Nicaea II of the name “Israel” as “mens videns Deum.” According to LC I 
11, this name is interpreted by some as “vir videns Deum” or “fortis cum Deo,” and by others 
as “princeps cum Deo,” while the Nicene “mens videns Deum” is almost unheard-of, and not 
known to occur in any canonical source28. The corrector has added veracius between the lines, as 
a comment on “princeps cum Deo.” The interpretation first mentioned, “vir videns Deo,” is 
provided by many Fathers, including Augustine, Jerome, Isidore, Hilary, and Eucherius. 
Jerome, however, later abandoned it in favor of “princeps cum Deo,” a preference in which he 
was followed by Eucherius and also by Alcuin. The insertion of veracius expresses this prefer­
ence, a preference on which Alcuin can be shown to have acted when he compiled his own 
questions and answers on Genesis29. It is touches like this, adding a kind of counterpoint to 
Theodulf s text, that now and again suggest the influence of others; the main text is Theodulfian 
throughout.

Contributions by others that can be considered personal and individual will therefore be 
limited in number and scope. Direct intervention can only be assumed where editorial changes 
are visible in alterations to the original text of Vat. lat. 7207. Indirect contributions, on the other 
hand, could have been made almost anywhere, especially in an effort that sought to marshall all 
available resources, both within Charlemagne’s court and beyond it. In 792, at what was still an 
early stage in the LC’s production, letters had gone in the king’s name both to the pope and to 
possible allies in England, to whom Charlemagne also sent the volume of Nicene Acta. The 
appeal to Rome failed to win Hadrian’s support, but the York Annals report that the bishops and 
princes of Northumbria returned to Charlemagne the answer he expected. The Annals record 
expressions of shock (“Heu, pro dolor .. . pene omnium orientalium doctorum [et] epis- 
coporum unanima assertione confirmatum, imagines adorare debere, quod omnino ecclesia Dei 
execratur”)30.

The York account then describes a letter composed by Alcuin in the name of the local bishops 
and princes “ex auctoritate divinarum scripturarum” which he himself delivered to Char­
lemagne, at the same time returning the Nicene Acta. The letter has unfortunately not survived, 
but we have no reason to doubt that it arrived safely with Alcuin, to be welcomed by the king

27 See Donald A. Bullough, “Alcuin and the Kingdom of Heaven”, Carolingian Essays, ed. Uta-Renate Blumenthal 
(Washington 1983), p. 34.

28 “Nescio tarnen an ullus eorum qui in canone recipiuntur reperiatur hoc ‘Mens videns Deum’ interpraetatus fuisse”; 
(“nescio . .. eorum” over erasure). This assertion is curious, inasmuch as “vir aut mens videns Deum” appears in the first 
ofjerome’s three entries under “Israel” in his Liber interpretationis hebraicorum nominum (ed. Paul Lagarde, 13, 21).

29 lnterrogationes et Responsiones in Genesim, PL 100, 552 C.
30 MGH Scriptores 13, p. 155.



and all his scholars. If made up mainly of extracts from Scripture, as the Annals imply, it would 
have offered little that had not already been put to use in the LC. But if other material was 
included, or appended, or simply brought along by Alcuin as additional support for the stand he 
and his compatriots were taking, the use or influence of these new resources could be sought in 
those chapters that were the last to be added to the LC.

To establish connections between an extant source and another that has not survived is no easy 
matter; in such an exercise suggestions are necessarily hypothetical and conclusions tentative. 
Nevertheless the task of looking for traces of Alcuin’s lost letter in the completed LC has 
recently been attempted by Donald Bullough31. His approach has much to recommend it. He 
takes account of the fact that composition of the LC took place in several distinct stages, only the 
last of which would have been open to influence by Alcuin. He seeks to identify those particular 
passages that use sources, methods, and terms otherwise unrepresented in the LC. Where the 
influence of such sources can be suspected, he makes a point of showing that these sources 
would have been available at the Carolingian court at more or less the same time, because they 
are represented in related manuscripts. With this impressive undergirding, his suggestions com­
mand respect.

As the indispensable background and basis for any such procedure we must assume that the 
response from Northumbria arrived at the Frankish court before the response from Rome, so 
that a period of time ensued in which the two enterprises, against image-worshippers and 
Adoptionists, moved along together. If it can be shown that the final stage of LC composition 
was definitively affected by the campaign against the Adoptionists, this would demonstrate that 
time and opportunity existed for influence also by Alcuin. Such evidence is indeed available; 
links between the LC text and the Adoptionist campaign are sufficient in number and in 
significance to show that the final version of the LC reflects renewed concern with another cause 
- a cause that in fact was to eclipse image-worship as the primary focus of the Frankfort Council 
in 794.

A striking example of the interplay between the two campaigns against doctrinal error is 
illustrated in LC III 6, on fol. 130 v. Here an erasure, about one line in length, occurs in the 
sentence introducing a patristic quotation that comments on the “canticum novum” of Apoc. 5,
9. The words erased have been partially replaced by a briefer phrase, “quidam doctorum,” 
suggesting that a more specific name or title has been eliminated. Dom De Bruyne commented: 
“Je me demande si le premier rédacteur n’avait pas écrit un nom propre et si les conseillers de 
Charlemagne n’ont pas jugé cette citation comme apocryphe32.” Wallach has identified the 
citation as belonging to the “recensio Hieronymiana” of Victorinus of Pettau’s commentary on 
the Apocalypse, and has suggested that the line erased originally read “Victorinus Petavionensis 
episcopus.” He surmises that this name was deleted because it was discovered that the works of 
Victorinus were included among the “apocrypha” in the Decretum Gelasianum, a work to which 
appeal is made elsewhere in the LC33. It was not Victorinus’ name, however, that was eliminated 
and replaced by “quidam doctorum,” but rather that of Jerome. Jerome revised Victorinus’ 
commentary and wrote a preface to it, and it was under his name that the work circulated in 
medieval times, as the manuscript transmission amply attests34. One needs a name like that of 
Jerome, moreover, to explain the “luculente dissereret” that qualifies the quotation on fol. 130,

31 “Alcuin and the Kingdom of Heaven,” (note 27 above), pp. 34—38.
32 “La Composition des Libri Carolini”, Revue Bénédictine 44 (1932), p. 233.
33 Diplomatic Studies (note 22 above), pp. 59—60.
34 Commentarti in Apocalypsim Iohannis, ed. J. Haussleiter, Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum voi. 49 

(Vienna 1916), pp. 3-9; for a list of the extant manuscripts see B. Lambert, Bibliotheca Hieronymiana Manuscripta, voi. 
Ill B (Steenbrugge 1970), pp. 393—395 (no. 490).



and the comment “optime” that saluted the name, in the margin, when the chapter was read and 
approved in Charlemagne’s presence.

To understand why Jerome’s name was then eliminated we must turn to the documentation 
connected with the Adoptionist controversy. In the letter Elipand of Toledo and his fellow 
bishops sent, in support of their doctrinal position, to the Frankish bishops in 792-793, they 
quoted among other patristic evidence two works ofjerome:

Item beatus Iheronimus in expositio Apocalypsin . . .
Item in epistola ad Cesarium . . ,35

The reply the Frankish bishops sent to Spain at the time of the Council of Frankfort in 794 dealt 
with both these references:

Item de tractatu in Apocalypsin beati Hieronimi, ut dicunt, hoc modo testimonium positum in epistola 
repperimus praefata . . . quod longe aliter in eodem tractatu invenitur . . . Epistola vero beati Hieronimi, 
quam ad Caerasiam scriptam dicitis, actenus nec apud Romanos nec apud nos inveniri potuit. Nec um- 
quam eum sibi ipsi contraria scribere putamus, et veris credere melius est exemplaribus quam dubiis36.

It is not surprising that Theodulf in the LC and Elipand in his letter both quote the commen­
tary on the Apocalypse attributed to Jerome, since both had the same background in the literary 
tradition of Spain. It is clear, however, that doubts arose among the Frankish bishops, at the 
time of the Council of Frankfort, about the authenticity of the work; “veris credere melius est 
exemplaribus quam dubiis.” Here we have the true reason for the elimination of “beatus 
Hieronimus in Apocalypsin” and the substitution of “quidam doctorum.” It is worth noting, 
moreover, that this correction in Vat. lat. 7207 can be dated with some certainty to the period 
between the arrival of the letter of 792-793 from the Spanish bishops and the Council of 
Frankfort in June, 794, thus confirming the new chronology recently proposed for the composi­
tion of the LC37.

The same Frankfort document, in which the Frankish bishops respond to Elipand and his 
fellow Adoptionists, provides the clue to another alteration, on fol. 6v, to the original text of 
Vat. lat. 7207. Here there is a discussion, within the context of the chapter (LC 11) of I Ioh. 3,2: 
“Carissimi, nondum apparuit quid erimus; scimus quoniam cum apparuerit similes ei erimus, 
quoniam videbimus eum sicuti est. ” Somewhat more than two lines of the LC discussion of this 
text were erased and replaced by a long insertion which, because there was not enough space 
within the erasure, was continued in the lower margin (where it ends with the characteristically 
Visigothic sign SR). The insertion reads:

Similes videlicet non in corporis similitudine sed in interiore homine dicente beato Augustino in epistola ad 
Italicam virginem: “Quis autem dementissimus dixerit corpore nos vel esse velfuturos esse similes Deo? In interiore 
igitur homine ista similitudo est. ” Videbimus ergo eum sicuti est.

The same verse from John’s Epistle had also been quoted, for their own purposes, by the 
Spanish bishops in their letter of 792-793. In the Frankish reply of 794 the Adoptionists’ 
treatment of I Ioh. 3,2 is rebutted by a long quotation from Augustine’s letter to Italica, in which 
the very words cited in the LC insertion on fol. 6v (and italicized above) occur38. It is not forcing 
the evidence to suggest that in the course of preparing the rebuttal to the Adoptionists someone 
(perhaps Theodulf himself?) realized the usefulness of Augustine’s words to Italica in the LC’s 
discussion of I Ioh. 3,2, and so made the insertion on fol. 6v.

35 MGH Concilia aevi karolini I, pt. II, p. 112.
36 Ibid., pp. 144-145.
37 “Carolingian Orthodoxy” (note 4 above), pp. 105-106.
38 MGH Concilia aevi karolini (note 35 above), p. 147.



Another LC testimonium from Augustine, this time a part of Theodulf s original text, is found 
in LC III 4, on fols. 127v-128v. It contains a passage of fourteen lines appearing entirely over 
erasure. Here the size of the script has been reduced, and extra lines added to accommodate more 
material; on fol. 128 ten lines replace seven, and four replace three at the top of fol. 128v. The 
text, from the fifth book of the De Trinitate39, does not feature the repetition of words and 
phrases that would suggest the omission of part of its content through homoioteleuton. Exami­
nation of the whole testimonium, from its beginning on fol. 127v (where the note “optime” 
appears in Tironian script in the outer margin), to its end, with the chapter, on fol. 128v, shows 
that Theodulf tailored it to his own purpose; Augustine’s text is interrupted twice, on fol. 128 
and again on fol. 128v, each time resuming with the words “Item idem post pauca.” Nothing 
extraneous has been added, however, or inserted - the LC testimonium, as rewritten, reproduces 
the text of the De Trinitate, slightly abridged, but otherwise exactly as it comes down to us from 
Augustine.

The only plausible explanation seems to be that there had been an additional omission of lines 
in Theodulf s original treatment of this testimonium, and that the lines left out in this third 
abridgement were later restored. Notable in the passage that now appears over erasure on 
fol. 128 is the following:
Exit enim [Spiritus sanctus] non quomodo natus, sed quomodo datus; et ideo non dicitur Filius, quia neque 
natus est sicut unigenitus neque factus, ut per gratiam in adoptionem nasceretur, sicut nos.

In the time that had elapsed since this chapter was composed, the Adoptionists had raised a 
powerful argument for including in this testimonium the lines containing Augustine s teaching 
that it is faithful believers, and not the only-begotten Son, who through grace are made sons of 
God by adoption. As originally conceived, the LC had had nothing to do with Adoptionism, 
which was a Western heresy; their focus was with the Greeks in the East. Theodulf s treatise was 
nevertheless intended to establish Carolingian orthodoxy beyond question, no matter in what 
quarter such question might arise. Here Augustine’s De Trinitate provided an answer not only 
for the Byzantine image-worshippers but also for the Spanish Adoptionists.

Concern at the Frankish court over the Adoptionist issue is also responsible, I believe, for the 
most massive of the alterations in Theodulf s original text of the LC, namely the replacement of 
the profession of faith introducing Boqk III by a creed attributed to Jerome but recognized today 
to be that of Pelagius. The LC’s first reference to this statement of belief is found in the Preface 
to Book II (fols. 66-66v), where we learn that Books I and II draw their armament against the 
Greeks from the two Testaments, while the LC’s “fundamentum fidei will be reserved for 
Book III, chosen because its number is that of the Holy Trinity. Accordingly we find the title of 
LC III1 given in the chapter list on fol. 114v as “Confessio fidei catholicae, quam a sanctis 
patribus accepimus, tenemus, et puro corde credimus.” This title is repeated on fol. 117v, where 
the creed begins, but only the initial word “Credimus” survives from the original text. All the 
rest is written over erasure, to the bottom of 117v. Then two leaves of the original quire have 
been removed and replaced by a new bifolium on which the creed continues to its conclusion on 
fol. 119v. It is followed by a brief statement:
Haec est catholicae traditionis fidei vera integritas quam sincero corde credimus et fatemur et in hoc opere 

beati Hieronimi verbis expressam taxavimus.

Here a clash emerges between this conclusion and the intention announced in the chapter title, 
“Confessio . . .quam a sanctis patribus accepimus.” The title seems to imply a group of Fathers 
serving as sources. If on the other hand the faith of the Fathers was intended from the outset to

39 Ed. W. J. Mountain and Fr. Glorie, Corpus Christianorum voi. 50 (Tumhout 1968), pp. 220-221.



be expressed in the words of Jerome, why was his name not featured in the title? Some light is 
shed on this problem when we discover a long passage on fols. 125v-126 where every line is 
cancelled by the stroke of a pen. It reads as follows:

Quae duo, immo omnia pericula tunc faciliime evitari poterunt, si exclusis verborum novitatibus et 
sensuum opinationibus his sensibus hisque verborum proprietatibus catholicae fidei confessio proferatur, 
quibus a sanctis patribus Hilario, Atanasio, Angustino, Hieronimo, Gregori vel ceteris huiuscemodi, qui pene 
omnibus Latinis lectoribus noti sunt, prolata et ecclesiae tradita esse dinoscitur . . .

This implies that a single “catholicae fidei confessio” is viewed as present in the individual 
statements of many Fathers, while the repetition of “a sanctis patribus” in the chapter title and in 
the cancelled passage strongly suggests that what was eliminated from the original fols. 117-119 
was a series of individual creeds assembled by Theodulf to underline the unity of Christian faith.

The practice of making collections of creeds apparently began in Carolingian times (perhaps 
with Theodulf in his preparation of the LC?). The group of five included in the Dagulf Psalter is 
an example; this collection includes the Pelagian creed with the same attribution to Jerome seen 
in the LC. The creed given under his name in the LC’s original series must have been much 
shorter, however, than the single one that has replaced it and all the others. What can have 
brought about the change? The longer “Jerome” creed must have seemed more complete and 
more comprehensive; perhaps it was felt that a single, unified statement of faith was superior to 
a series of shorter, less inclusive ones. But another, perhaps more persuasive argument can be 
suggested. A survey of all the patristic creeds that have come down to us under the names listed 
by Theodulf in the original text, later cancelled, of fol. 126 reveals that the “Jerome” or Pelagian 
creed is the only one to contain the statement
verum Deum unigenitum et verum Dei Filium non factum aut adoptivum sed genitum et unius cum Patre 
substantiae . . .

A profession of faith believed to come from the pen of a major Father, revered for his learning 
and his many didactic works, had much to recommend it, but it was its unique designation of 
Christ as non adoptivus, I believe, that swept all other creeds out of the competition, and won for 
it the place of honor inaugurating Book III. When the substitution was made the corrector 
deleted LC passages referring to the original series of creeds, but neglected to revise the chapter 
title with its “a sanctis patribus,” which still provides a clue to what has been lost in this 
chapter’s revision.

Where did the new, longer creed come from? Its earlier history, during which its true paren­
tage was lost sight of, and it began to circulate under Jerome’s name, need not concern us here. It 
had not been Theodulf s choice; he had preferred another, briefer statement of belief. As it 
appears in the Dagulf Psalter, produced at the Frankish court only a year or two later, the same 
“Jerome” creed contains Insular signs and symptoms noted by Donald Bullough, who sug­
gested an Insular model40. Might not this model have come to Charlemagne’s court with 
Alcuin, perhaps among other documents supporting the letter he delivered from the Northumb­
rian bishops and princes? Evidence presented in this study shows that in its final phases the 
campaign against Greek image-worship was occasionally intersected by the campaign against 
the Adoptionists, and it is not difficult to see the figure of Alcuin emerging at the intersections. 
The letter giving the Frankish reply to the Adoptionist bishops of Spain seems to be his work; 
his hand is in it41, and when the texts it invokes as authoritative cause modifications in the LC,

40 “ ‘Imagines Regum’ and Their Significance in the Early Medieval West”, Studies in Memory of David Talbot Rice 
(Edinburgh 1975), p. 242 and note 88, and “Alcuin and the Kingdom of Heaven” (note 27 above), p. 47, note 109.

41 See L. Wallach, Alcuin and Charlemagne (Ithaca 1959), pp. 158—165.



one can certainly suspect his influence. Doubt about the attribution to Jerome of Victorinus’ 
commentary, for instance, is far more likely to have been introduced by Alcuin than by 
Theodulf, who had accepted the work as authentic, quoting it in the LC as a work ofjerome.

Of the two, Alcuin must have been the greater enthusiast in the anti-Adoptionist cause. 
Although his own orthodoxy was irreproachable, Theodulf s character as a son of the same 
Visigothic tradition must have complicated his position, and perhaps his feelings. The instinct 
that was later to lead him to prefer old Italian exemplars, even if fragmentary, over all later Bible 
manuscripts may have made him aware that the Adoptionist elements in the Visigothic liturgy 
were ancient formulae, harmless in themselves - they became dangerous only when plucked 
from context and forced to serve the polemical purposes of Elipand and other zealots. As Dorn 
De Bruyne once remarked, these liturgical expressions “qui au IVe siècle n’aurient pas provoqué 
de scandale . . .en vieillissant, étaient devenues hérétiques42. “ In any case, Theodulf cannot have 
been comfortable in a camp that pitted “noster Gregorius” against “Ildefonsus vester43.“ If it is 
he who is responsible for the introduction of anti-Adoptionist elements into the LC, this is the 
only evidence we have for direct action on his part against the Christology of his misguided 
compatriots.

This study has examined only those aspects of the parallel campaigns against Adoptionism and 
image-worship for which there is visible evidence in corrections and additions to Vat. lat. 7207. 
It will serve to show how much can be discovered from small but significant details. Since such 
details are only partially and imperfectly represented in Bastgen’s 1924 edition of the LC, all the 
conclusions presented here were drawn from pages prepared for the new MGH edition. The 
first to be based directly on Vat. lat. 7207, it will reproduce the manuscript pages as closely as a 
printed page will allow. Bastgen used one of the printed editions (based on Arsenal 663) for his 
basic text, changing it to reflect the readings of the Vatican manuscript whenever he perceived a 
divergence. He tried to indicate erasures and alterations, but seldom concerned himself with 
earlier readings, and ignored the Tironian notes in the margins, whose significance had not yet 
been realized. Nevertheless his work provided the foundation for the labor of several genera­
tions of scholars, enabling them to solve many important questions, and to integrate the LC into 
the history and culture of their time. Now that the work’s importance is everywhere recog­
nized, it is time for a new edition, more accurate and informative than its predecessor, to serve 
the scholarship of the future.

42 “De l’origine de quelques textes liturgiques mozarabes, ” Revue Bénédictine 30 (1913), p. 430.
43 This was the language of the Frankish bishops in their reply to Elipand and his colleagues; MGH Concilia aevi 

karolini (note 14 above), p. 145. Edmund Bishop pointed out that the reference to Gregory the Great as “noster 
Gregorius” reveals Alcuin’s hand, since this usage was peculiar to Britons (who had learned it from Bede); Journal of 
Theological Studies 8 (1907), p. 285.





MONIQUE-CÉCILE GARAND

LES PLUS ANCIENS TÉMOINS CONSERVES DES 
CONSUETUDINES CLUNIACENSES D’ ULRICH DE RATISBONNE

Les circonstances dans lesquelles ont été rédigées les Coutumes clunisiennes que dom Lue 
d’Achery a publiées sous le titre Antiquiores Consuetudines Cluniacenses1 sont assez bien connues, 
grace au témoignage de leur auteur, le moine allemand Ulrich, et à celui de leur destinataire, 
l’abbé Guillaume d’Hirsau. Il ne me semble pas inutile de les rappeler brièvement avant d’abor- 
der, en hommage au grand savant que nous honorons aujourd’hui, l’examen des problèmes que 
pose la tradition manuscrite.

Ulrich, né à Ratisbonne où il avait fait profession, dans le monastère de St. Emmeram, était 
arrivé à Cluny vers 10612; il y séjournait depuis une dizaine d’années lorsque, ainsi qu’il l’expli- 
que dans son épìtre de dédicace à Guillaume d’Hirsau, en tète des Consuetudines, et dans les 
prologues des livres I et III, «senior noster dominus abbas humilitatem meam in Germaniam 
direxit.. . »3 La mission que lui confia s. Hugues devait le conduire en divers lieux, en Suisse et 
en Brisgau, avant qu’il ne parvìnt auprès de Guillaume «cujus monasterium situm est in pago 
Spirensi et in Silva cognomento Nigra». Cette double précision désigne en réalité deux monas- 
tères: Hirsau, la maison-mère située dans le diocèse de Spire, et Fune de ses fìlles, St. Georg im 
Schwarzwald, au diocèse de Constance, dont l’abbé Guillaume entreprit la restauration en 1083. 
C’est là probablement qu’eut lieu la rencontre et que l’abbé, au cours de longues conversations 
auxquelles fait allusion la dédicace, pria son visiteur de mettre par écrit à son intention les 
coutumes de Cluny, dont il souhaitait s’inspirer pour réformer sa propre congrégation. Tou- 
jours selon les termes de la dédicace, Ulrich, de retour dans le prieuré de Grüningen en Brisgau 
dont il avait la charge, rédigea «tres . . . partes ipsius qualiscunque collectanei» dont il défìnissait 
ainsi le contenu: «Pars autem prima est de opere divino et quod maxime fit in Ecclesia per 
annum universum; secunda, de eruditione novitiorum; tertia, de obedientiis . . .»; il les envoya 
ensuite à Guillaume, dans un délai sans doute assez bref, en tout cas avant le transfert, dont il ne 
parie pas, mais dont il s’occupa vers 1087, de Grüningen à Zeli («Cella S. Petri in Silva Nigra4»): 
ce qui situe la composition des Antiquiores Consuetudines entre 1083 et 1086/7 au plus tard. liest 
vrai qu’une circonstance dont il ne parie pas non plus a facilitò la tàche de l’auteur: il se trouvait à 
Cluny au moment où fut compilée, vers 1064, la première version de l’autre grand coutumier 
clunisien de la fin du XIe siècle, celui de Bernard, et il y a fait de larges emprunts5.

Guillaume, ayant réalisé son projet, devait confirmer dans la préface de ses Constitutiones 
Hirsaugienses le récit d’Ulrich, en y ajoutant une information d’importance: «Postea conside- 
rantes in eisdem libellis [la compilation d’Ulrich] multa deesse . . . primo duos ex nostris fratribus, 
atque iterum alios duos, tertio nihilominus duos Cluniacum direximus, qui tam diligenti exami-

1 P. L. 149, col. 635-778.
2 C’est la date retenue par les savants contemporains: cf. Kassius Hallinger, «Klunys Bräuche zur Zeit Hugos des 

Großen (1049-1109). Prolegomena zur Neuherausgabe des Bernhard und Udalrich von Kluny», Zeitschrift der Savigny- 
Stiftungfiir Rechtsgeschichte. Kanonistische Abt. 45 (1959), p. 99-140.

3 P. L. 149, col. 635-9, 643, 731.
4 II devait y mourir en 1093. Le prieuré prit ensuite le patronyme de St-Ulrich de Zell.
5 Hallinger, «Klunys Bräuche», p. 137-139. Voir aussi H. R. Philippeau, «Pour l’histoire de la coutume de Cluny», 

Revue Mabillon 44 (1954), p. 141-151: mais ce dernier travail contient des affirmations souvent discutables.



natione omnia illius Ordinis secreta rimati sunt, ut ipsi eorum magistri, in quorum audientia 
scriptas consuetudines recitabant, affirmarent numquam aliquos illius spiritualis scholae discipu- 
los vel plenius vel veracius suae institutionis artem comprehendisse»6.

C’est done par l’intermédiaire de l’abbé d’Hirsau que les Coutumes d’Ulrich, compilées en 
Allemagne, ont été connues à Cluny. Mais le texte que les trois groupes d’envoyés hirsaugiens 
ont présenté à s. Hugues et à ses moines était-il exactement celui que nous possédons aujour- 
d’hui? La période au cours de laquelle eut lieu la vérifìcation demandée par l’abbé Guillaume ne 
peut ètre très postérieure à la rédaction, puisque Guillaume lui-mème allait mourir en 1091; elle 
correspond à celle où fut réalisée, aux environs de 1085-1088, la seconde version des Consuetu­
dines de Bernard7. La codification d’Ulrich n’aurait-elle pas été remaniée sous l’influence de celle 
de son confrère clunisien? A de telles questions, nous allons voir que la tradition manuscrite 
actuellement identifiée ne fournit pas de réponse évidente.

L’exemplaire envoyé à Hirsau par Ulrich ne semble pas avoir été conservé. Deux témoins 
proches de l’époque de la composition du texte nous sont parvenus: ce sont les mss Paris, B. N. 
Latin 18353 (2e partie) et Nouvelles acquisitions latines 638, qui proviennent tous deux de la 
bibliothèque de Cluny. Un troisième, légèrement postérieur, est relié à la fin du ms. B. N. Latin 
220811, qui appartenait au fonds de Saint-Martial de Limoges.

Posons alors une autre question: l’un des deux manuscrits conservés à Cluny ne serait-il pas 
l’exemplaire - ou l’un des exemplaires - que les missionnaires hirsaugiens avaient apporté avec 
eux? Nous tenterons de répondre en procédant à une analyse codicologique et paléographique 
des documents.

1. Paris, B. N., Latin 18353

Ce manuscrit est un recueil factice forme de deux éléments principaux: 1) Un dossier diploma­
tique de 73 fi, datant du deuxième quart du XIVe siècle, intitulé au fi 1: Concordata inter Johannem 
papam et regem Philippum Valezium super passagio transmarino8 *; 2) Un manuscrit de la fin du XIe 
siècle, également de 73fi, qui contient les Consuetudines d’Ulrich: c’est l’exemplaire qui a servi de 
témoin de base à d’Achery, nous verrons dans quelles circonstances.

Entre les deux éléments, 2 feuillets plus anciens ont été chiffrés tardivement, à la suite de la 
première partie, 74 et 75. Il s’agit en réalité d’un fragment de psautier du Xe siècle, le bifeuillet 
extérieur du second cahier, signé .II. au verso du fi 75. Le fi 74 contient les Ps. I, II et III (jusqu’à 
«... non est salus ipsi») et le f. 75 les Ps. XVIII (depuis «Delieta quis intelligit. . .») à XXI 
(jusqu’à «.. . dinumeraverunt omnia ossa mea»). Le fragment est écrit sur un parchemin épais, 
souple et ferme, au poil clair; ses dimensions ont été réduites par rapport à son format originel, 
surtout en largeur; il mesure actuellement 235x151 mm au fi 74 et 235x141 mm au f. 75. Le 
texte comprend 38 lignes par page, avec des initiales à Tenere noire rehaussées de rouge et 
bouletées en tète de chaque psaume et des incipits en capitale rustique. Un espace avait été 
réservé au-dessus du premier psaume, f. 74r°, pour une peinture qui n’a pas été exécutée; il a regu 
au début du XIF siècle la formule de la profession de foi imposée à Bérenger de Tours par le 
synode de Latran (1079), transente perpendiculairement au texte principal; tout en haut du f. et

6 P. L. 150, col. 929.
7 André Wilmart, «Manuscrits liturgiques de Cluny», Dictionnaìre d’archeologie chrétienne et de liturgie, t. 3, 2e part. 

(1948), col. 2089; Hallinger, «Klunys Bräuche».
8 II s’agit des pièces d’une négociation préalable à un projet de croisade, menée entre le pape Jean XXII et le roi de

France Philippe VI de 1331 à 1334.



dans le sens du texte, les mots «Consuetudines Cluniacenses» ont été répétés cinq fois par des 
mains successives, du XIVe au XVIe siècle. Autant d’ajouts qui permettent de rattacher, en dépit 
de sa foliotation, le bifeuillet à la deuxième partie, celle des Consuetudines d’Ulrich, à laquelle il a 
servi de feuillets de garde.

Description de la 2e partie

Parchemin de qualité médiocre, assez raide et cassant, de colons bistre au poil noir, avec de 
nombreuses irrégularités.

II f. de garde (cf. supra) + 73 f, chiffrés au XVIe siècle 1-44 + lf. oublié (44bis) + f. 45-72.
Dimensions: 239x149 mm.
Cahiers: l8-88 (f. 1-63 + 44bis), 99 (f. 64-72). Pas de signatures. Respect de la règie de 

Gregory, coté poil à l’extérieur.
36 longues lignes par page. Justification moyenne (faibles variantes): 209x108 mm.
Réglure tracée à la pointe sèche sur chaque feuillet du coté poil, selon le système courant du 

temps dit «nouveau style»; XX|XX. Piqüres rectilignes verticales ou horizontales. La 
surface écrite est limitée par un double trait vertical de part et d’autre, les deux premières et les 
deux dernières lignes rectrices débordant sur toute la largeur de la page9.

Organisation du contenu: En dépit d’une hate apparente dans la réalisation, la copie est claire, 
sans corrections ni remaniements contemporains, avec des titres en tète des livres et de la plupart 
des chapitres, conformément à la volonté de l’auteur10 11. L’enchaìnement du texte est le suivant:

F.l: Épitre de dédicace («Domino reverentissimo ac piissimo patri Willehalmo, Hirsaugiensi 
abbati... »)

F.3: Capitulation générale (rubriquée)
F.5: L.I (Prologue, chap. I-LV)
F.36v°: L. II («Explicit liber primus. Incipit secundus de disciplina noviciorum») - pas de 

séparation des chapitres.
F.54v°: L. Ill («Explicit libellus secundus. Incipit tercius») - Prologue, chap. I-XXIX".
F.72v°: «Expliciunt consuetudines».
Il convient de noter que cette disposition se rapproche de celle des Consuetudines de Bernard, 

dans le ms. B. N. Latin 13875 qui peut ètre considéré comme une mise au net de sa deuxième 
version, réalisée vers 1088-109012.

Écriture
Tout le manuscrit est l’oeuvre d’une seule main, pratiquant une écriture petite, assez lourde et 

serrée, inclinée à droite, au tracé brisé avec des formes anguleuses; écriture de type semi- 
diplomatique, liée dans les mots et posée sur la ligne, de celles que le Prof Bischoff a caractéri- 
sées naguère comme des gothiques primitives13. Elle est très comparable, sans toutefois ètre

9 Ce schèma correspond à la formule préconisée par Denis Muzerelle: 2-2/0/2-2/J.
10 «Sola capitula singularum sententiarum curavi praenotare propter utilitatem legentium, ut facilius quod quisque 

voluerit possit invenire.» (P. L. 149, col. 640).
11 Le livre III, tei qu’il a été édité par d’Achery, comporte trente-deux chapitres. Mais nous verrons plus loin (infra, 

p. 175) que la version transente dans le présent manuscrit ne contient pas les chap. XII—XIV de 1 édition.
12 Voir la notice consacrée à ce manuscrit dans le Catalogue des manuscrit en écriture latine portant des indications de date, par 

Charles Samaran et Robert Marichal, t. Ili: Bibliothèque nationale, fonds latin (N°‘ 8001 à 18613) (Paris 1974), p. 341.
13 Bernhard Bischoff, «La nomenclature des écritures livresques du IX' au XIII‘ siècle», Nomenclature des écritures 

livresques du IX' au XVI' siècle (Paris 1954), p. 11.



identique, à celle de la deuxième main du ms. Latin 13875 des Coutumes de Bernard, celle qui 
apparalt aux f.6v°-35 et 92-99 (cf. PI. 1-2).

La surface écrite est dense, sans désordre; les titres s’y détachent, en capitale mèlée d’onciale à 
lettres enclavées et bouletées, en noir et rouge, pour les livres, en capitale rustique ou en onciale à 
Tenere noire, pour les chapitres.

Ornementation

Les initiales placées en tète des livres et chapitres appartiennent à deux catégories:
(a) Soit des lettres ornées, à motifs (profils d’animaux, entrelacs, feuillages à tiges baguées) 

hachurés pour simuler le relief, réservés sur des fonds alternativement ou simultanément peints 
en jaune clair, rouge vermilion et vert céladon14.

(b) Soit des lettres simplement dessinées en noir et en rouge, à corps cernè, bouleté ou terminé 
par des fleurons lancéolés.

L’une et Tautre catégorie, comme lecriture, ressortissent à la pratique clunisienne courante 
sous Tabbatiat de s. Hugues15.

Histoire

Les informations diverses fournies par le manuscrit, construction des cahiers, préparation de la 
mise en page, types de l’écriture et de la décoration et mème nature des feuillets de garde, 
s accordent à désigner un produit du scriptorium de Cluny, que les ressemblances constatées 
avec Texemplaire original des Consuetudines de Bernard situent dans la mème tranche chronolo- 
gique, entre 1086 et 1090.

Le texte a été annoté et complété dans la première moitié du XIIIe siècle, toujours à Cluny où le 
manuscrit a du rester jusqu’au XVIe siècle, si Ton en croit les mentions portées sur son premier 
feuillet de garde et l’indication «Consuetudines Cluniacenses. XVIII», inserite précisément au 
XVP siècle sur le f. 1. On ignore à quel moment il a quitté l’abbaye, mais le recueil auquel il 
aPPPar*-ient aujourd hui se trouvait, dès le début du XVIIe siècle et sous sa forme actuelle, dans la 
bibliothèque de Francois Pithou (1543—162116); il passa ensuite, avec la plus grande partie de la 
collection de Pithou, au collège de TOratoire de Troyes, dont il porte l’ex-libris au début de 
chacune de ses parties17. C’est là que d’Achery le découvrit et qu’il en obtint le prèt, en 1650, 
pour préparer son édition. On sait qu’il rendit le livre avant d’avoir terminé la copie des 
Consuetudines et que, lorsqu’il voulut le revoir quelque temps plus tard, les Oratoriens ne purent 
le retrouver, ce qui obligea Téditeur à compléter son travail au moyen d’un exemplaire du XVIP 
siècle, conservé maintenant à la Bibliothèque nationale sous la cote Latin 1173218.

Une telle circonstance explique les différences que Ton constate entre le contenu du présent 
manuscrit et celui de Tédition. Elles sont peu nombreuses, mais significa ti ves. Sans parler de

14 Voir aux f. 1, 5, 6 (r° et v°), 16v°, 17v°, 24v°, 31, 32, 34v°, 36v°, 51v°, 55v°, 57 (r° et v°), 61v°.
15 Voir Jean Vezin, «Un martyrologe copié à Cluny à la fin de l’abbatiat de saint Hugues», Hommages à André Boutemy 

(Bruxelles 1976), p. 404—412; Monique-Cécile Garand, «Le missel clunisien de Nogent-le-Rotrou», Ibid., p. 129-151, et 
«Le scriptorium de Cluny, carrefour d’influences au XI' siècle: le manuscrit Paris B. N. Nouv. acq. lat. 1548 », Journal des 
savants (1977), p. 257-283.

16 Grosley, Vie de Pierre Pithou (1766): t. II, p. 275-286, «Catalogue des manuscrits de la Bibliothèque de Francois 
Pithou» (voir p. 279, sous «Auteurs ecclésiastiques», à la coteJilS).

17 «Ex libris Oratorii Collegii Trecensis» (XVIII' s., f. 1 de la Ire partie et premier f. de garde (74) de la 2e).
18 P. L. 149, col. 635. Aimé-Georges Martimort, La documentation liturgique de dom Edmond Martène. Étude codicologique, 

Studi e Testi 279 (Vatican 1978), p. 530: le manuscrit a été retrouvé plus tard et il a fait partie du contingent entré en 1804 
à la Bibliothèque nationale, où il porta d’abord le n° 142 du fonds Bouhier.



l’absence de séparations dans le livre II, il est intéressant d’y relever, dans le chapitre XXX de ce 
livre, De sacerdote hebdomadario, un texte beaucoup plus court que celui qui a été imprimé, entre 
les mots «.. . quantum manum extendere]» (f.46v°, 1.8) et «[Sacerdos autem primo manus suas 
lavat...» (f. 47v°, 1.2119). De mème doit-on noter l’absence, dans le livre III, des chapitres De 
apocrisario, De corporalibus abluendis et De reliquiis sanctorum entre les eh. XI (De camerario) et XV 
(De obedientia radendi20); les titres prévus ont été grattés dans la capitulation (cf.f.4v°21). Autant 
d’observations qui pourraient désigner le présent manuscrit non comme un exemplaire de 
travail, puisqu’il n’a pas subi de corrections, mais comme la reproduction d’un état précoce de la 
compilation, où serait peut-ètre intervenue une rédaction déjà plus avancée, possédant une 
capitulation complète du livre III; rédaction pouvant correspondre au modèle du ms. Latin 
11732.

2. Paris, B. N., Nouvelles acquisitions latines 638

Contemporain du précédent, ce second témoin des Consuetudines s’en éloigne par nombre de 
détails matériels; il a subi des remaniements et des mutilations; l’identifìcation de son origine, 
comme la reconstitution de son histoire, ne sont pas sans soulever des problèmes.

Description

Parchemin assez raide, de coloris jaunätre, au poil fauve, parfois irrégulièrement coupé avec 
des manques sur les bords.

119f., foliotés au XVe siècle en chiffres romains, à l’angle supérieur droit du recto de chaque 
feuillet. Plusieurs mutilations: les f. 9—16 et 113—119 ont été refaits sur papier au XVIL siècle; les 
f. 71-72 ont disparu.

Dimensions: 238x165 mm.
Reliure en basane fauve marbrée, XVIIe siècle.
Cahiers: l8 (f. 1-8), 2 (refait), 38-88 (f. 17-64), 96 (f. 65-70), (f. 71-72 manquants), 108-148 (f. 

73-112), 15 (refait). Signatures à la fin de chaque quaternion, dans la marge inférieure du dernier 
f. v°, formées des lettres en ligature «QR» suivies du numéro du cahier en chiffres romains, «.I. 
(effacé), .III-.Vili., .X.-.XIIII.»

Le ternion (9e cahier) n’est pas signé; c’est celui qui précède immédiatement les deux feuillets 
manquants et sa construction comporte d’autres anomalies par rapport au reste du manuscrit: le 
parchemin dont il est fait est plus foncé, plus cassant qu’ailleurs et ses folios offrent des traces de 
pliures antérieures, verticale dans le Ier et le 2e f., horizontale au tiers de la hauteur des 275e f. qui 
sont solidaires. On peut supposer que le scribe, se trouvant à cours de parchemin, a utilisé ici des 
chutes ou des restes de peaux; hypothèse d’autant plus vraisemblable que les cahiers VII et X 
présentent eux aussi des défauts de construction, leur troisième bifeuillet à l’un et à Tautre étant 
constitué de 2 folios séparés, réunis au niveau de la couture centrale.

26 longues lignes par page. Justification moyenne (faibles variantes): 185x117 mm.
Réglure tracée à la pointe sèche, selon le système communémcnt appelé «ancien style» dans les 

quaternions, où les feuillets sont réglés deux par deux toujours dans le mème sens, de Textérieur 
vers l’intérieur:[>>!>>|<<l<<]: pratique archaisante à pareille époque et tout à fait inhabituelle

19 P. L. 149, col. 717-724.
20 Cf. f. 64r°; voir P. L. 149, col. 751-759.
21 Cf. f. 4v°; supra, n. 11.



à Cluny dès la deuxième moitié du Xe siècle22. Seul le ternion, se singularisant ici encore, est 
réglé selon le système courant du temps, sur chaque feuillet du coté poil: l> <11>| O t> <]. Le 
schèma est semblable à celui du ms. Latin 18353 (cf. supra, p. 173), à partir de petites piqures 
rectilignes, coupées le long des marges latérales extérieures.

Organisation du contenu: Le texte, qui offre des traces de remaniement contemporain sur 
lesquelles nous reviendrons, est réparti en livres et chapitres, avec des titres, sauf pour les 
chapitres du livre II, copiés à la suite les uns des autres comme dans le ms. Latin 18353, et pour 
quelques-uns de ceux du livre III, notamment les nos IV à VII. La transcription commence au 
prologue du livre I, sans dédicace ni capitulation, et s’enchaìne de la facpn suivante:

F.l: L. I (Prologue, chap. I-LV)
F.51: «Explicit libellus primus de opere divino. Incipit .II. In vigilia Natalis Domini ad 

nocturnos capitula ...» Ceci n’est pas le début du L. Il, mais celui d’une table des oraisons, 
collectes, séquences etc. de tous les offices des principales fètes de l’année et des messes votives, 
qui a été placée entre les livres I et IL

F. 54: L. II («Incipit liber secundus de disciplina»)
F. 79v°: L. Ill (Prologue, chap. I-XXXII)
Les derniers feuillets du manuscrit ayant été remplacés au XVIIe siècle, la copie primitive du 

texte s’interrompt au bas du f. 112v°, avant la fin du chap. XXIV, De infirmano; quelques 
modifications y apparaissent, nous le verrons plus loin, dans l’ordre des chapitres et leur conte­
nu, par rapport à l’édition.

Ecriture

La plus grande partie du manuscrit est l’oeuvre d’un mème scribe, une deuxième main ayant 
transcrit les f. 69v°-70 et une troisième les lignes 1-13 du f. 96r°, dernier du cahier XII. Ces trois 
mains sont proches les unes des autres et pratiquent le mème type d’écriture, une caroline tardive 
commune, lourde, inclinée à droite et peu liée, avec des formes larges (cf. PI. 3). Le copiste 
principal n’utilise que le d oncial, un a rond avec Va oncial et une onciale assez fruste pour les 
majuscules et les titres; il emploie les ligatures et, or et or(um), os avec s suscrit, re, et alternant 
avec le signe tironien, mais pas de st; quod est abrégé par q suivi du d oncial barré. Des brisures 
apparaissent aux points de rencontre des traits dans les séquences, avec parfois des prolonge- 
ments aigus qui donnent à certaines lettres (D, M, O, Q, ligature re) un aspect épineux. Autant 
de caractères qui contribuent, en relation avec des graphics telles que l’emploi de d pour t 
(«inquid» pour «inquit») ou la survivance de la diphtongue ae auprès de Ve cédillé, à suggérer 
pour le scribe une origine méridionale.

L’écriture est posée sur les lignes; les mots sont peu séparés, mais la surface écrite reste claire 
grace à l’importance des interlignes: 7/8 mm contre une hauteur moyenne des lettres de 2/3 mm 
et des hastes de 3/4 mm. Des rehauts rouges soulignent les initiales des phrases, les titres et les 
chiffres. De fagon générale, la disposition du texte, quoique sans élégance, est régulière, et mème 
soignée.

Ornementation

Quelques initiales en noir et rouge décorent, de ci de là, la mise en page23. Ce sont des lettres 
ornées de motifs simples, des entrelacs, des feuillages, un profil d’animal, une tète de monstre,

22 Monique-Cécile Garand, «Une collection personnelle de saint Odilon de Cluny et ses compléments», Scriptorium 33 
(1979), p. 167.

23 Voir aux f. lr°, 5v°, 37 (r° et v°), 42v°, 51r°, 54r°, 79v°.



tantòt réservés sur fond rouge, tantót dessinés à Tenere et cernés ou rehaussés de rouge, avec des 
prolongements épineux. L’alphabet est indéniablement clunisien, mais le traitement, comme le 
ton rose du rouge, seraient plutòt méridionaux.

Histoire

Le manuscrit a appartenu à Cluny, dont il porte au bas du f. 1 un ex-libris du XVe siècle, «De 
conventu Cluniacensi»24. Mais est-ce là aussi qu’il été réalisé? Si Taspect méridional de l’écriture 
et de la décoration ne suffit pas à justifier le doute, des moines de toutes origines étant passés par 
Cluny sous Tabbatiat de s. Hugues et certains d’entre eux ayant travaillé dans le scriptorium25, 
Tarchaisme de la préparation des cahiers est une autre affaire; il a de quoi laisser l’observateur 
perplexe, désireux d’en savoir davantage. Ce fut mon cas et j’ai eu de la chance: en scrutant, page 
après page, le texte et ses annotations, je suis tombée sur la mention suivante dans la marge 
supérieure du f. 88v°: «R. divina miseracione abbas Sancti Tehotfredd(i)». C’était un essai de 
piume de la première moitié du XIIIe siècle, qui désignait un abbé de Saint-Chaffre du Monastier 
au diocèse du Puy, Raymond Ier (vers 1223-1255).

Cette abbaye de Saint-Chaffre a toujours été très liée à Cluny. Le chanoine Ulysse Chevalier, 
qui a édité son cartulaire26, évoque dans son introduction les abbés Guillaume II (mort en 1042), 
neveu de s. Odilon, Guillaume III (1074—1086) et Guillaume IV (1086-v. 1136), restaurateurs du 
monastère après une périodc de décadence, grace au soutien spirituel et financier de s. Hugues; 
Taction de Guillaume IV s’orienta ensuite vers la rédaction du cartulaire et «la codification des 
documents qui précisaient les conditions dans lesquelles devaient s’exercer les divers offices de la 
maison»27. Que voici une information précieuse pour notre proposi Ne conviendrait-elle pas à 
merveille aux Consuetudines d’Ulrich? L’archaisme du présent exemplaire n’aurait plus de quoi 
surprendre, dans une région où, comme en Languedoc, T«ancien style» de réglure a survécu 
jusqu’à la fin du XIe siècle28; son écriture, que j’ai pu comparer avec celles de manuscrits du Puy 
(notamment le ms. Latin 1914 de la Bibliothèque nationale, copie pour la cathédrale vers la 
mème époque et qui contient les Confessions de s. Augustin), offre avec celles-ci de nombreux 
points communs; il en va de mème pour Tornementation. Quant aux anomalies de construction 
des cahiers, elles conviennent à un centre sans doute dépourvu d’un véritable scriptorium et qui 
devait manquer de parchemin. Que l’abbé de Saint-Chaffre ait fait venir un modèle en Velay ou 
qu’il ait envoyé un de ses moines prendre copie du texte à Cluny, il semble bien ètre Tordonna- 
teur du manuscrit. Est-il aussi celui qui a fait ajouter la table des offices de l’année entre les livres 
I et II, aux f. 51r°-54? Ne disposant pour appuyer Thypothèse d’autre preuve que «Tabsence de 
preuve contraire», je me contenterai de faire remarquer que cette table ne figure ni dans le ms. 
Latin 18353 ni dans Tédition, et que le présent exemplaire est le plus ancien qui la contienne.

Le contenu diffère par d’autres détails de celui du ms. Latin 18353 et de Tédition. Dans le livre 
III, les chap. XI (De camerario) et XII (De apocrisario) sont ici intervertis; le chap. De apocrisario,

24 II est resté à Cluny jusqu’à la Révolution; volé à cette époque (il porte le n° 213 sur la liste des manuscrits disparus: 
Léopold Delisle, Inventane des manuscrits de la Bibliothèque nationale. Fonds de Cluni (Paris 1884), p. 402), il a appartenu au 
XlXe s. à «C. O. Viguet, prof, theol.» (cf. intérieur du plat supérieur); il est entré à la Bibliothèque nationale en 1896.

25 Noreen Hunt, Cluny under saint Hugh. 1049-1109 (Londres 1967), p. 83-84; Garand, Le scriptorium de Cluny, p. 
258 sq.

26 Cartulaire de l’abbaye de Saint-Chaffre du Monastier, ed. Ulysse Chevalier (Paris 1884). Voir aussi F. Lacroix, «L’ab- 
baye de Saint-Chaffre-du-Monastier et ses rapports avec Cluny», Annales de VAcadémie de Macon, 2e sér., t.9 (1892), p. 
8-14.

27 Cartulaire, Introduction, p. XX-XXII.
28 Jean Dufour, La bibliothèque et le scriptorium de Moissac (Paris 1972), p. 41.



qui manque dans le ms. Latin 18353, est abrégé par rapport à Tédition et il est suivi, sans 
séparation, d’un abrégé des chap. XIII—XIV de l’édition (De corporalibus abluendis, De reliquiis 
sanctorum), également absents du ms. Latin 1835329. Autant d’observations qui prouvent que ce 
dernier manuscrit n’a pas servi de modèle au présent exemplaire et qu’il en existait un autre, 
intermédiaire entre le premier état du texte et celui qui a été reproduit dans le deuxième témoin 
tardif utilisé par d’Achery, le ms. Latin 1173230.

Il me reste à signaler une correction intervenue au niveau du f. 73, done aussitòt après les 
feuillets disparus (71-72) et que l’absence de ces feuillets empèche d’expliquer de facon satisfai- 
sante. La lacune porte sur une partie du chap. XXX (De sacerdote hebdomadario) qui a été large­
ment développée dans Tédition par rapport à la version du ms. Latin 18 35331: le texte s’inter- 
rompt au bas du f. 70v° sur les mots mèmes, «incensat quoque contra utraque altaris cornua 
dextrum et sinistrum, quantum manum extendere...» qui précèdent le passage modifìé; il 
reprend au f. 73 r°, avant la fin de ce passage, à partir des mots «contra dextrum cornu alta­
ris ... » jusqu’ à la reprise du texte commun au manuscrit et à Tédition, «Sacerdos autem primo 
manus suas lavat» (f. 73v°, 1.19). Or toute cette fin du morceau, recto du folio et 1.1-19 du verso, 
a été biffée; une main du début du XIP siècle a écrit, dans la marge supérieure du recto, «Ista 
pagina est falsa»; vers le bas de la mème page figure, de la mème main, l’indication «Totum 
hoc»; au verso, au niveau de la reprise: «usque hic». La question se pose alors de savoir ce que 
renfermaient les feuillets arrachés; s’il s’agissait du début du passage incriminé, celui-ci occupe 45 
lignes dans le ms. Latin 18353 alors que la fin représente 39 lignes, correspondant ici à 45 lignes. 
Un rapport analogue aboutit à évaluer le texte manquant à 52 lignes, soit un feuillet et pas deux. 
Faut-il comprendre, puisque la mutilation s’est produite beaucoup plus tard, après le XVe siècle, 
époque de la foliotation, qu’il y avait eu, peu de temps après la réalisation du manuscrit, 
remplacement d’un feuillet portant la version ancienne courte par deux folios consacrés au 
nouveau texte plus développé? Pareille hypothèse viendrait à l’appui, puisque le remaniement 
s’applique aux rites de la consécration et de la communion dans la messe quotidienne, de la 
situation du manuscrit dans un centre tel que Saint-Chaffre, qui manifestait un intérèt actif pour 
les usages liturgiques.

Il allait y rester jusque dans la seconde moitié du XIIIC siècle au moins, après l’abbatiat de 
Raymond Ier, pour passer ensuite dans la bibliothèque de Cluny.

★
★ ★

Le troisième témoin se présente au début comme une copie du ms. Nouv. acq. lat. 638. Il 
contient le mème livre I, sans la dédicace ni la capitulation, suivi de la table des offices (amputée 
ici du cycle après la Pentecòte) avant le livre II. Mais la fin du livre II et le livre III ont été 
considérablement modifìés et développés, au moyen d’additions entre les lignes et dans les 
marges, par un scribe contemporain qui s’inspirait de la Coutume de Farfa32.

Ce manuscrit est une pièce de grand format (495x370 mm), reliée à la fin d’un exemplaire en 
deux tomes des Moralia in Job de Grégoire le Grand (mss Paris, B. N. Latin 2208WI) qui provient 
de la bibliothèque de Saint-Martial de Limoges. Le texte principal a été copié à Saint-Martial

29 Cf. supra, p. 175.
30 Ce n’est done pas, contrairement à l’hypothèse proposée par Mgr Martimort (Documentation de dom Martène, p. 

530), le présent manuscrit, Nouv. acq. lat. 638, qui a servi de modèle au ms. Latin 11732.
31 Cf. supra, p. 175.
32 Jean Leclercq, «Un coutumier de Saint-Martial », Revue Mabillon 44 (1954), p. 37-42.



sous l’abbé Adémar (1064-1109)33. Les Consuetudines, qui occupent deux quaternions foliotés à la 
suite des Moralia, dans le ms. Latin 220811, 173-188', ne paraissent pas en ètre très éloignées dans 
le temps. L’aspect du texte, dense, transcrit à deux colonnes par page avec des rubriques et des 
initiales noires et rouges, accuse l’extrème fin du XIe ou le tout début du XIIe siècle. Sans donner 
leurs raisons, les Bénédictins du Bouveret en ont attribué l’origine à l’abbaye de Moissac, 
hypothèse que l’historien du scriptorium, notre confrère Jean Dufour, a jugée fort douteuse34. 
Quant à moi, je ne vois pas de contre-indication pour une réalisation du manuscrit à Saint- 
Martial mème: l’écriture est de style aquitain et les initiales, d’un ton rouge cerise, rappellent 
celles des livres de travail de Limoges.

Au terme de ce bref tour d’horizon, il apparait que la tradition ancienne des Consuetudines 
d’Ulrich de Ratisbonne nous a été conservée sous une forme essentiellement clunisienne; partie 
de Bourgogne, elle est passée par la région du Puy pour atteindre Limoges, après le rattachement 
de Saint-Martial à l’Ordre de Cluny35.

La tradition allemande semble perdue, à moins d’une découverte heureuse; mais l’examen des 
premiers témoins révèle l’existence d’états successifs du texte qui pourraient correspondre aux 
documents que l’abbé d’Hirsau a fait soumettre par trois fois aux critiques clunisiennes. Une 
étude attentive de ces variantes, mises en relation avec la rédaction des Constitutiones Hirsaugien- 
ses, permettra, je l’espère, à un nouvel éditeur d’approcher de plus près le travail originai 
d’Ulrich.

33 Samaran-Marichal, Catalogue, t. II: Bibliothèque nationale, Fonds latin (N"‘ 1 à 8000) (Paris 1962), p. 111.
34 Colophons des manuscrits occidentaux des origines au XVI‘ siècle, t. I (Fribourg 1965), n° 1320; Jean Dufour, «La 

composition de la bibliothèque de Moissac à la lumière d’un inventaire du XVIIe siècle nouvellement dècouvert», 
Scriptorium 35 (1981), p. 208—209.

35 L’abbaye de Saint-Martial de Limoges a été rattachée à l’Ordre de Cluny à partir de 1062.





..............

fi

pmxm trftnttmcxHXimtf' ccquod mubctf qu&fcf 

Kitmtt* ncnùUmtjyc fauwnjpr fatui
iy&f* pittar fyutl'tìn m^ttmtr'XFvrrUjfmvf- qtu m

«ntttrum faummtpamtr* onttw éc tnbtmummt* 
Qatuf Mttvn ttMfspfm http’ funefaaftmec umù ~ 

ita 4%mx queàn tufcmtt* fatcadtìefpummSthav 
wnàtmr ccytvcutm ^tmcirtw dcfvtmti tcdrermqe 
and M*n uà aranci .uakfWum tufi «waiwam ,. 
tvtmurst'u#’ tPtUm tfa’U*M*cetxefa'bifqu*diefur
(unvhiqtu* cattknrnctfa faukfi xitcyMufa^fW 
fany edlcmrtc famrvcyuma asti«* temm* utirtb; 
mfbmuuV’tntfduutifxbfy b- qucdptwndm Ctrtü*bit' 
jh^f^nrtn^ndccMwtrcm^ Keumertc tarai«? 
vJSut àetw tette questo*** mMmrnnwx
cmf.quet mnuvm <£ OwfabeueCqmrtwefwtehf 
-cattai vcvntvyfutfum'finn Muti luVcr<*n**muf- 

E MU& dtsafx aurea. tu&atpn&ef’lfondu wxkxùtu- 
asfommtfr cahxqufcpua futfoc&ACctp Gunthr. 

Camurnm usfotefUmt Whiter cMtumrmfduancc 
vmfjtàcid e- quandi vyftècccbrlubar den cutea f

C u Mwem * XAb faaeety eqtwfSqigtmi faeexY
veuefimurraf Xlicc ernie. emmarwf^ tu jSqum fa 
defwrtc'' Cenwar 7ernia accip ‘«JLuims? xiufutsqmà 
|tunxßr tmm udmUÓatsjàe turf ftvmtcqeurn quay 
mu (vomititi x**X' (vt* fu«r paffute tmiltiU* 
UikCT'Vucicuk* inUuxasZ Cdlemt^bdfmanu 
rtftrtixM'ttifamcß'Mnt.i1 qner*Xnp& emù ami/'

em*tuC Mvmmt’ ytemnc* d citivi ttwx 
cfabéc far fxnem a'utmmyedepunttuetr 
yuitntu' H lueeHUf* miunuüc* hec qufafweftute’
ccU/xnxtmu hcfynarutfu carne arXUaquf cfpmc 
nadferta'f’wtC'far fatte eatmtr (uMkr'nhabct

7

a

u*iY



WCV w^l'

utf> fmguL'f t*erif* »* retimi muèrénz ****m.+*xi,. 
S'.tùdeprMmeAtA hte<*dj>pafmémecachi** incite*'* 

dnutf ~i i tutti if WfMi x l* fefhttccMtfK wntf Agèdtf* 

deém pfMm&y duiftenenicbil érmplutqd'dtcu * 

prefetti»v.jjw« numi: nuefpen detnndn fdr
£**&*•*«»*!t**^^f* plìtl trti Ìj'ttr*tt pqlt&dr trtt

tfmiTZppenrz M^v.uif4 qxptmm è .

|»q^7t*un f’tÀÀt&t *i**€-£>. ttflj' Th^'f'Ut'eMeutrm
W «-t^r n *n m*r èr. -I iti a tur* ibL% quei mdthciftmd 

am$ aiMr* .V«
JR**

mk-Sfmurif 4i&mwm®iß*W %trA-n. 1m&M* 
eaf C i y|J5*r f tbenfAurno fitte fhppfUl medùi. trzt mìe qq\p*>t 

wtnrmn<««rr»r*tó>fikif> **ùfienlemUAfptientetm 
<, «Virteqb*, «« pIlxlmexnA ~i ttrwt niebtst dttnfu rifinir 
X ddtdertfq^V' detdumu\que'pnù* <kqc~cm firqdim 

af-tplixuzinf* emme. Hf#»

4*2.» i ne que- Uzte it ftp xrntu. pmoAmenec&trnei'iltn 
cmitftdAeànci^^mdnùeéAe. diCtmc p>mJt. +»f>frtb: 
trrtf nemtbs {rortib* defun/hf- ~XuA&*£n*>h%fm~i 

ipfifi &*&uifìhnApty^imuni*f>% Ttfaffkm*(tA rdt% 
J&tnie irnienti? X&ftn^ttùtfdttr ictiìenetbn nzumedm 

et f trnfàSfàjcÀTiptTik ùf~tmU*g* Àfxmct infèrt » 
XbieUte diteAttt rtmf 'fpmrmlaa^ cuufi fern ttrwqi'^tenrn 

ntu froditi defimdìrij. Xv*ic<£itn iti% &Ìetite* tir i 
dm€*m»tnef%4£tm fdiem* 0^etnmefhtcè^i^mie 
mftttei cettA S&fetttjrptiémrfrrerert l$pif**rceré

A. y~y- <7*U^
-



PAOLO GATTI

NOTE SULLA TRADIZIONE MEDIEVALE DI NONIO MARCELLO (LIBRI I-III): 
IL MS. CAMBRIDGE, CORPUS CHRISTI COLLEGE, 229

Il ms. Cambridge, Corpus Christi College, 229 è un codice membranaceo di 79 fogli, scritto 
su due colonne di 48 linee ciascuna. Esso viene cronologicamente collocato daljames1 2 tra il XII e 
il XIII secolo. Nella parte superiore del f. 1 è indicato un prezzo («prae. 26s 8d») in scrittura che ci 
riporta all’Inghilterra del XVI secolo. Il James avanza l’ipotesi che il ms. abbia fatto parte di una 
donazione di Daniel Rogers, il quale nella seconda metà del XVI secolo donò alla biblioteca 
cantabrigense almeno i mss. n. 214, 223, 224, 228, 230, 236, 248“. Il nostro ms. contiene la 
Compendiosa doctrina di Nonio Marcello.

Come è noto, la tradizione noniana è rappresentata da un cospicuo numero di mss. apparte­
nenti ai secoli IX-XI3. Essi risalgono tutti ad un unico archetipo medievale e, secondo la 
classificazione del Lindsay, l’ultimo editore di Nonio, si possono raggruppare in tre famiglie4. Il 
Lindsay propose tre differenti stemmi, uno per i libri I—III, uno per il IV, uno per i libri V-XX, 
che rispecchiano le tre sezioni in cui sarebbe stato diviso l’archetipo. Numerosissimi sono i mss. 
umanistici, probabilmente molto contaminati e quindi di difficile valutazione per la costituzione 
del testo5. Il nostro ms. si colloca cronologicamente a metà strada e, se sarà possibile inserirlo 
nello stemma lindsayano - stemma tuttora valido, almeno per quanto riguarda la divisione in tre 
famiglie6 7 di codici - potrebbe essere non inutile per la costituzione del testo. Fedeli alla triparti­
zione dell’ opera effettuata dal Lindsay ci limiteremo qui a prendere in considerazione i primi tre 
libri della Compendiosa doctrina1.

In seguito ad una parziale collazione, si può traquillamente concludere che il nostro ms., che da 
ora in poi chiameremo C, appartiene alla seconda famiglia, quella rappresentata principalmente 
da G8.

Il seguente elenco riporta una serie di casi di concordanza tra lezioni di C e errori singolari di
G:

Non. p. 2,27 M.: hae sunt om. (add. sec. man. C); 4,1: lutim (volutim con. sec. man. C); 9,12: 
adsumes; 9,15: utuntur; 14,5: manifestor; 15,27: interflectus (con. sec. man. C); 16,32: a om.;

1 M. R. James, A Descriptive Catalogue of the Manuscripts in the Library of Corpus Christi College, Cambridge, I (Cam­
bridge 1912), p. 529.

2 James, A Descriptive Catalogue, II (Cambridge 1911), p. XXVII.
3 Vedi a questo proposito il capitolo dedicato da L. D. Reynolds alla tradizione manoscritta noniana in L. D. 

Reynolds, Texts and Transmission. A Survey of the Latin Classics (Oxford 1983), pp. 248-252. Il Reynolds (n. 17 a p. 252) 
dà anche notizia del presente ms., riferendo però erroneamente che si tratta di «excerpts». Nel nostro ms. la Compendiosa 
doctrina è invece completa, ad eccezione naturalmente del sedicesimo libro, già scomparso nell’ archetipo. Il Reynolds 
ricorda anche il ms. Parigi, Bibl. Nat., lat. 7596 A: si tratta di un glossario noniano su cui ritornerò in altra sede.

4 Nonii Marcelli, De compendiosa doctrina libri XX, ed. W. M. Lindsay, I (Lipsiae 1903), pp. XXI—XXXII.
5 Nonius Marcellus, De compendiosa doctrina 1—1II, ed. J. H. Onions, (Oxford 1895), pp. XXIV—XXVI.
6 L’unico lavoro sulla costituzione stemmatica della Compendiosa doctrina successivo all’edizione del Lindsay, è costitui­

to dalla ricerca di Rosanna Mazzacane sul codice Gudiano 96 (= G) conservato nella Herzogliche Bibliothek di Wolfen­
büttel, con una rivalutazione dello stesso, e quindi della seconda famiglia, di cui è il rappresentante più importante — cf. 
Rosanna Mazzacane, «Il codice Gudiano di Nonio Marcello (libb. I—III)», in: Studi Noniani V (Genova 1978), pp. 
117-201.

7 Come, del resto, ha fatto Rosanna Mazzacane per G.
8 Cfr. la nota 6.



17,12: pomnius (con. sec. man. C); 17,19: hic medio; 17,32 delerare; 18,5: delero; 18,22: lego 
sancti patri (con. sec. man. C); 18,23: rutru (con. sec. man. C); 20,21: tropea; 21,14: calidum; 
21,18; illa hec; 22,5: comes (con. sec. man. C); 22,7: frequenter om. (add. sec. man. C); 23,26: 
ducitis de (con. sec. man. C); 27,4: hclquesticon; 27,9: non; 27,18: nana (con. sec. man. C); 27,24: 
cetera retina; 27,27: teram (con. sec. man. C); 28,1: ambigosos (corr. sec. man. C); 28,30: plus est; 
28,31: consequite; 29,10: a om.; 29,28: afferenter; 30,12: papula; 32,13: gravidonosos; 35,7; 
sinanca (con. sec. man. C); 35,9: anguina; 35,23: nugis tubator; 35,30: diligitis (con. sec. man. C); 
38,19: quicquam; 38,22 diotam (con. sec. man. C); 39,18: vituperent; 40,1: aliti; 40,3: lateras; 
40,16: titinnat; 40,28: obtulit; 43,13: vernatus est; 43,16: ista haec; 44,12: blaterasti; 44,24: iuvem; 
45,28: pudicia (con. sec. man. C); 48,16: dequitur (con. sec. man. C); 48,20: addes (con. sec. man. 
C); 49,30: agmina; 53,6: abhorreat; ecc.

I casi di concordanza qui elencati tra lezioni della prima mano di C9 ed errori singolari di G - e 
l’elenco potrebbe essere allungato a piacimento - sono sufficienti a far collocare C nella stessa 
famiglia di mss. rappresentata da G, cioè, come abbiamo già detto, la seconda. La frequenza di 
tali concordanze fa supporre inoltre uno stato di parentela abbastanza stretto tra C e G10.

Si può escludere un rapporto di parentela verticale tra C e G per la caratteristica di recenziore 
che C ha rispetto a G. Viceversa, cioè un rapporto diretto tra G e C, è da escludersi se prendiamo 
in considerazione alcuni errori singolari di G a cui corrispondono lezioni giuste - o perlomeno 
concordanti con il resto della tradizione - di C. Anche qui riportiamo soltanto alcuni esempi, 
sufficienti, a nostro parere, a escludere un rapporto G—» C:

Non. p. 3,30 M: ostire G, hostire CLHPE11; 6,2: exercita G, exercito CLHPE; 13,16: com 
comperi G, comperi CLHPE; 15,24: om. G, erit tempus cum hic torrus quem amburi vides 
CLHPE; 16,24: om. G, malivolensia letans malo alieno de CLHPE; 36,8: coniungeret G, coniun- 
gere CLHP2E (errore dell’archetipo, la lezione degli editori è coniugare); 36,8: copularet G, 
copulare CLHPE; 40,12: titinnacula G, tintinacula C, tintinnacula L2HPE; 41,30: om. G, est 
CLHPE; 47,10: prodendo G, prodeundo CLHPE; 50,24: sorus G, sonorus CLHPE; 52,22: 
fìgendo G, fingendo CLHP; 61,3: samnones G, sanniones CLHPE; 67,1: omnes G, omnis 
CLHPE; 71,27: servivunt G, serviunt CLHPE; 74,30: profrari G, profari CLHPE; 76,13: om. G, 
in CLHPE; 79,16: paserculus G, passerculus CLPE2; 80,5: saucciis G, sauciis CHPE; 80,24: 
blitteae G, blitee C, bliteae LPE; 85,26: Castera G, Casteria CLHPE; 90,29: una una G, una 
CLHPE; 91,14: academicocorum G, academicorum CLH2PE; 101,11: ibi de G, inde CLHPE; 
104,1: exemplo G, exempla CLHPE; 104,1: ostenta ore G, ostentare CLHPE; 105,19: et deamare 
G, ut deamare CLHPE; 108,7: hebriacus G, ebriacus CLHPE; ecc.

9 Si direbbe che il correttore abbia avuto a sua disposizione H (v. nota seg.) o un ms. ad esso molto simile.
10 Da rilevare la frequenza di concordanze tra G e C ogniqualvolta G da solo presenti lezioni poziori rispetto al resto 

della tradizione, ad es.: p. 35,19 M. accedunt GC (accendunt LHPE); 51,23 agricolani (agricola LHPE); 55,25 vixent 
(vixissent LHPE); 103,23 ratione (ratiore LHPE); 115,14 neque ordinis (ne hordinis L ne ordinis HPE); 123,23 profecto 
(profectu LHE profactu P); 138,8 ceteri (citeri LHPE); 145,28 dein (deinne LHE); 150,13 describere (discribere LHE); 
156,20 lactis (iactis L); 180,19 transenna (transsenna H2 transsennam H‘E); 222,16 ne quam (nec quam LHE); 228, 20-21 
a dicendo (addicendo L addendo E). A p. 12,5 C riporta l’errato orbis come il resto della tradizione, mentre G ha l’esatto 
orbus: in questo caso spiegherei la lezione di G come frutto di una facile congettura.

11 Accanto a C riportiamo le sigle degli altri mss. che hanno in comune la lezione. Utilizziamo anche qui le sigle 
introdotte dal Lindsay nella sua edizione, e cioè:
L = Leida, Voss. Lat. F 73, sec. IX in.
H = Londra, British Library, Harley 2719, sec. IX-X.
P = Parigi, Bibl. Nat., lat. 7667, sec. IX-X.
E = Escorial, M. III. 14, sec. IX %.
L e H sono rappresentanti, secondo il Lindsay, della prima famiglia; P e E - quest’ultimo fino alla metà del secondo libro 
- della seconda. La terza famiglia, di minore importanza, è costituita da mss. che tramandano un testo abbreviato.



A questo punto è preferibile collocare C accanto a G: i due mss. sarebbero stati trascritti da una 
fonte comune. Ecco lo stemma relativo alla seconda famiglia, chiamata dal Lindsay BA, costitui­
to da Rosanna Mazzacane12:

(I—II med.)

Il ms. V, fonte di G, sarebbe il perduto Victorinas13. 
Il nostro ms. C dovrebbe derivare anch’esso da V:

o meglio14:
X

G C

Abbiamo così collocato C sullo stesso piano di G; ne consegue che le sue lezioni sono indispen­
sabili per la ricostruzione del perduto ms. X, e quindi del subarchetipo BA. Se la rivalutazione 
della seconda famiglia (BA) fatta da Rosanna Mazzacane15 risulterà poi confermata, in questo 
caso le lezioni di C potranno essere importanti anche per la costituzione del testo nomano.

12 Rosanna Mazzacane, Il codice Gudiano, p. 200.
13 Ms. scomparso, il Victorinus, fu identificato con G da Madvig, da Gerlach e Roth, e da Müller (cfr. Rosanna 

Mazzacane, Il codice Gudiano, pp. 196-199). Viceversa sarebbe stato a base dell’edizione del Mercier, e viene distinto da 
G per opera del Quicherat. Di V si sa, come possiamo aspettarci, pochissimo: esso avrebbe avuto il lemma Vatrax (p. 
25,10 M.) scritto in margine (come in G). In C questo lemma si trova ben inserito nel testo nomano; da ciò si può 
escludere l’identità tra C e V.

14 Piuttosto che di Victorinus è preferibile parlare genericamente di fonte comune (X) a C e G. Sembra infatti che le 
prove del Müller— Noni Marcelli, Compendiosa dottrina, ed. L. Müller, II (Lipsiae 1888), p. 303 — sull identificazione tra G 
e V siano ben fondate.

15 Rosanna Mazzacane, Il codice Gudiano, pp. 200-201.





GÜNTER GLAUCHE

DIE REGENSBURGER SODALITAS LITTERARIA UM CHRISTOPHORUS 
HOFFMANN UND SEINE EMMERAMER GEBÄUDE-INSCHRIFTEN

Überblickt man das reichhaltige CEuvre Bernhard Bischoffs, so fällt von allen literarischen 
Themen, die der Jubilar in seinem bald sechzigjährigen Forscherleben ausführlicher behandelt 
hat, eines besonders ins Auge: Es sind die Studien über die Handschriften von St. Emmeram nebst 
Untersuchungen über die karolingischen Schreibschulen Südbayerns, mit denen er 1933 an der Ludwig- 
Maximilians-Universität in München von Paul Lehmann, dem damaligen Ordinarius für Latei­
nische Philologie des Mittelalters, promoviert wurde. Während die allzu bescheiden, gleichsam 
im Untertitel apostrophierten paläographischen Abschnitte als Teil I von Die südostdeutschen 
Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit zuerst 1940 veröffentlicht wurden, erschien 
1933 über St. Emmeram nur ein kleiner Auszug im Druck, dem 1954 in derselben Zeitschrift1 
ein zweiter Beitrag zur Geschichte des Klosters im Spätmittelalter (1324-1525) folgte; beide 
finden sich, geringfügig verändert, unter den ausgewählten Aufsätzen Mittelalterliche Studien, 
Band II von 1967 wieder.

An Bischoffs Ausführungen über die literarische Tätigkeit in St. Emmeram, vor allem unter 
den Äbten Erasmus Münzer (1493-1517) und seinem Nachfolger und Neffen Ambrosius Mün­
zer (1517-35), möchte der Gratulant an dieser Stelle anknüpfen und dabei einen Konventualen 
als humanistisch gesinnten Dichter in den Mittelpunkt rücken, der bisher überwiegend als 
Regensburger und Emmeramer Geschichtsschreiber gewürdigt worden ist: Christophorus 
Hoffmann aus Rothenburg ob der Tauber.

Zunächst aber ein kurzes Resümee der Forschungslage. Hoffmanns erster neuer Biograph 
O. Kronseder hatte 1899, gestützt auf rund ein Dutzend Münchner Autographen2, als dessen 
Gelegenheitspoesie in der Hauptsache metrische Tituli, Widmungen und abschließende Betrach­
tungen zu eigenen Arbeiten bezeichnet (S. 12) und kleinere Proben daraus mitgeteilt, so die 
Begleitverse zur Hymnologia nocturna in Clm 14575 (S. 20fi). Diese wurden allerdings bereits 
1876 von W. Wattenbach herausgegeben; er schreibt dazu: „Was mich aber vorzüglich bewegt, 
sein Andenken hier zu erneuern, sind die hübschen Schlußverse. . . Nicht weniger überrascht 
auch die gute humanistische Bildung des Mönches; es würde mich nicht wundern, wenn man 
darin fremde Federn entdeckte3“. Wattenbachs Verdacht konnte Kronseder erhärten mit dem 
Nachweis, daß Hoffmann die von ihm benützten Autoren häufig nur vage angibt, ja sogar die 
Übernahme fremden Gutes mitunter verschweigt. Das gelte für Vorbilder vom Range eines 
Sebastian Brant ebenso wie für Gregorius Tiphernus, dessen Mariengedicht Hoffmann dem 
ersten Band seines Chronicon generale in Clm 14869 vorangestellt hat, und es gilt auch für 
Baptista Mantuanus, von dem Teile seines Votum ad beatam virginem in die am Gründonnerstag 
1513 gehaltene und in Clm 14626 überlieferte Kapitelpredigt eingeflochten sind. Kronseder hatte 
die Distichen für Hoffmann selbst beansprucht und als Beispiel seiner Dichtkunst abgedruckt 
(S. 23 f.); hier ist offenbar noch manche Quellenarbeit zu leisten.

1 Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 51 (1933), S. 102-142 und 65 (1953/ 
54), S. 152-194.

2 Otto Kronseder, Christophorus Hoffmann, genannt Ostrofrankus, Programm des Königlichen Maximilians-Gymna­
siums für das Schuljahr 1898/99 (München 1899). S. 19f.

3 Wilhelm Wattenbach, in: Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit, Neue Folge 23 (1876), Sp. 47.



Ein entscheidender Vorstoß glückte H. Menhardt 1932 bei einer ersten groben Analyse des in 
den Tabulae viel zu summarisch behandelten Wiener Codex 3301, als er neue Erkenntnisse über 
den Dichter Hoffmann in einer Miszelle vorlegte4 - im gleichen Jahr nämlich, da sich auch 
B. Bischoff Notizen über die Handschrift anfertigte. Beide Forscher5 erkannten übereinstim­
mend, daß der dickleibige Kollektaneenband, der zuvor dem Regensburger Augustiner Mönch 
und Prior Hieronymus Streitei gehörte, eine auch heute noch nicht ganz ausgeschöpfte Fund­
grube von bedeutsamer Kleinpoesie Hoffmanns darstellt, die sein Freund Streitei aufgezeichnet 
und gesammelt hat. Jedenfalls führte damit eine direkte Spur zu Hoffmann, von dessen eigener 
Hand ein eingeheftetes und als Brief an Streitei adressiertes Doppelblatt mit Inschriften zu 
Glasfenstern der neuen Emmeramer Abtsstube stammt (fol. 370/371), die uns noch beschäftigen 
werden. Ferner nennt ihn Streitei ausdrücklich als Verfasser eines Epigramms Carmina que dudum 
cecinit veneranda vetustas (5 Dist., fol. 294ra), das die Gruppe von Gedichten aus dem Codex 
aureus6 begleitet, übrigens mit zwei Verbesserungen (bei Menhardt, S. 553 Anm. 4) von Hoff­
mann selbst, und eines Neujahrswunsches Ecce iam tempus renovatur. Amen (4 sapph. Str., fol. 
303ra). Endlich entdeckte Bischoff einen Andreas-Hymnus in Clm 14905, fol. lr und 14934, fol. 
12r, jeweils vom gleichen Schreiber, und wies außerdem auf Verse Hoffmanns Pro docto candida- 
toque adolescente Adolpho G. apud Augustinianos ludi litterarii moderatore in einem Prager Konvolut 
hin, die sich wiederum unter Aufzeichnungen Streiteis finden7.

In diesem Beitrag soll nun ein weiteres Autograph Hoffmanns präsentiert werden, das sich 
von den bisher bekannten insofern unterscheidet, als es ausschließlich Poesie enthält, und zwar 
nicht nur eigene Gedichte Hoffmanns, sondern auch solche, die Freunde an ihn gerichtet haben. 
Bei dem neuen Fund handelt es sich um Clm 28307, den sein Bearbeiter im Rahmen einer 
Katalogisierung des lateinischen Supplements bei der Bayerischen Staatsbibliothek München 
nach modernen Richtlinien unerwartet am Fach aufspüren konnte, nachdem diese Signatur in 
einem provisorischen handschriftlichen Repertorium aus unerfindlichen Gründen unbesetzt ge­
blieben war. Der 95 Blatt starke Codex im Format 22 X 16,5 cm wurde am 29. Dezember 1915 
vom Münchner Antiquariat Jacques Rosenthal erworben; er trägt auf notdürftigem, braunen 
Papierumschlag die Lagernummer „Quart 29833“ und fol. 2r den Provenienzvermerk Carthu- 
siae Buxheim des 17. Jahrhunderts.

Eine Verbindung von Regensburg zu Buxheim läßt sich besonders über das 1484 durch 
Herzog Albrecht IV. in eine Kartause umgewandelte Benediktinerkloster Prüll hersteilen, zumal 
mindestens zwei Handschriften, Clm 28527 und Berlin, theol. lat. qu. 246, tatsächlich das 
Schicksal solcher Wanderung erfahren haben. Während diese beiden wohl dort auch entstanden 
sind, liegen bei Clm 28307 die Gründe für den vorübergehenden Verbleib in Prüll völlig im 
dunkeln. Sogar Hoffmanns Gedicht an einen Hildericus, der in den Kartäuserorden eintreten 
will (fol. 59r), scheint keinen überzeugenden Beweis hierfür zu liefern. Der Vollständigkeit 
halber sei noch gesagt, daß sich Jacques Rosenthals Bruder Ludwig bei der Versteigerung der

4 Hermann Menhardt, „Kleiner Fund zur Geschichte des Münchener Codex aureus“, Zentralblatt für Bibliothekswesen 
49 (1932), S. 551-554.

5 Nicht unerwähnt bleiben soll, daß nahezu hundert Jahre früher Joseph Chmel, in: Der österreichische Geschichtsforscher 
1 (Wien 1838), S. 98-121 aus CVP 3301 „Excerpte meist zur Sitten- und Cultursgeschichte“ des frühen 16. Jahrhunderts 
bekannt machte und sein Augenmerk auch auf die zahlreichen eingeklebten „fliegenden Blättchen“ richtete, meist 
Holzschnitte und Einblattdrucke. Die Beschreibung verdient umso größere Beachtung, als jene Stücke später aus 
Systemzwang abgelöst und der Kupferstichsammlung einverleibt wurden, wobei manches verlorenging.

Vgl. neuerdings Paul Edward Dutton-Edouard Jeauneau, „The verses of the ,Codex aureus4 of Saint-Emmeram“, 
Studi Medievali 24 (1983), S. 75-120.

Bernhard Bischoff, in. Mittelalterliche Studien 2, S. 146 Anm. 182 nach Anton Podlaha, Zwei Legenden über das Leben 
des Laienbruders Friedrich von Regensburg, Editiones Archivii et Bibliothecae S. F. Metropolitani Capituli Pragensis III 
(Prag 1905), S. 6.



Bibliothek der ehemaligen Reichskartause Buxheim 1883 den Löwenanteil gesichert und das 
Bändchen (Auktionskatalog, Nr. 2440) sogleich in seinem heute schwer zugänglichen Verzeich­
nis 40 unter Nr. 222 angeboten hatte: Celnus, Joa. Clestatinus et Ad. Graberius, Disticha ad 
fratrem Christoph. Hoffmann. - Hoffmann, Chr., Erytrapolitanus Tuberinus Rotepurgii apud 
S. Emeran. Carmina. Manuscrit de l’an 1525. 90 feuilles. 4. Br.

Daraus ist ersichtlich, daß die Sammlung mit je einer Gruppe von Gedichten an Hoffmann 
eröffnet wird, als deren Absender Joannes Celnus Clestatinus (fol. 2rff.) und Adolphus Graberius 
(fol. llrff.), sehr wahrscheinlich jener im Prager Konvolut angesprochene Brieffreund Hoff­
manns8, bezeichnet werden. Dank neuerer Publikationen von Registern zu Universitätsmatri­
keln sind wir in der Lage, wenigstens die Studienaufenthalte der beiden „Poeten“ zu ermitteln. 
Celnus, von dem Kronseder behauptete (S. 25 Anm. 1), sein Name finde sich auch in den 
Dichtungen Jakob Wimpfelings mehrfach zitiert, hat sich am 14. April 1514 als Johannes Celnus 
Clestattinus zuerst in Wien, darauf am 9. März 1515 als Joannes Zelnuss Klestadiensis und 
möglicherweise ein zweites Mal am 21. April 1516 (hier Oien, irrtümlich statt Cellen?, ex 
Clesstat) in Ingolstadt eingeschrieben9; sein Heimatort wurde als Kleestadt (Kr. Dieburg) in 
Hessen identifiziert1".

Zellns achtzehn Carmina an Christophorus Hoffmann, den er im ersten Gedicht als unbe­
kannten Freund tituliert, beinhalten leider wenig autobiographische Angaben. So erfahren wir 
eigentlich nur, daß es um die Gesundheit des Celnus schlecht bestellt ist und ihm allerlei 
Beschwerden zusetzen (fol. 5r, Leitwort premere). Trotzdem sendet er Neujahrsgrüße an Hoff­
mann: Mensis adest priscum Janus quo desecat annum (6 Dist., fol. T) und begleitet ihn in Gedanken 
zur Weinlese (fol. 9r/v). Die meisten dieser poetischen Spielereien sind reich an mythologischen 
Andeutungen und zeugen von Gewandtheit im Umgang mit antiken Stoffen. Es überrascht 
deshalb nicht, wenn neben dem bevorzugt gebrauchten Distichon eine erstaunliche Vielfalt 
anderer klassisch-lyrischer Versmaße und Kompositionsformen gewählt wurden, nämlich die 
sapphische Strophe (fol. 3r); ein System bestehend aus zwei kleineren Asklepiadeen, Pherekra- 
teus und Glykoneus (9 Str., fol. 4r) wie z. B. Horaz, Carm. 1,5; carmine Sotatico eine Folge von 
drei Ionici a minore pro Zeile, ebenjenes persönliche Bekenntnis; der eintönige und hämmernde 
Rhythmus Miserum me mala quenam valetudo (20 V., fol. 5r) unterstreicht Zellns tiefe Niederge­
schlagenheit und die Aussichtslosigkeit auf Besserung oder Heilung; ferner in carmine Pindarico 
anapästischc Dimeter und Alcmanico ipercathalectico Hemiepes mit Adoneus (je 13 V., fol. 5 bzw. 
6r) wie Boethius, Cons. 1,5 und 1,2; eine archilochische Strophe aus Hexameter und Hemiepes 
(11 Str., fol. 6V) wie Horaz, Carm. IV,7; endlich in carmine eptametro buccolico ein katalektischer 
daktylischer Tetrameter neben einem trochäischen Dreifüßler oder Ithyphallicus: Typhi ne pro- 
sumias agiles fugis Aeolo/avente (15 V., Fol. 8v/9r).

8 Die von Christine Elisabeth Ineichen-Eder (Bearb.), Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz, 
Bd. IV, 1. Bistümer Passau und Regensburg (München 1977), S. 467 Anm. 13 vorgeschlagene Deutung, entgegen der 
bisherigen Anschauung adelphus im Sinne von Freund, Gefährte zu konjizieren und die Initialen G. P. in Georgius 
Peratinus (Täschler) aufzulösen, halte ich für verfehlt, zumal diese Anrede in keinem einzigen Gedicht der ganzen 

Sammlung vorkommt.
9 Willy Szaivert-Franz Gail (Bearb.), Die Matrikel der Universität Wien. I. 1450-1518, Publikationen des Instituts für 

Österreichische Geschichtsforschung VI, 1,2 1. Lieferung (Graz-Köln 1959), S. 407,3; Register als 2. und 3. Lieferung 
(1967) erschienen. Götz Frhr. v. Pölnitz (Hrsg.), Die Matrikel der Ludwig-Maximilians-Universität Ingolstadt, Landshut, 
München, Teil 1,1 (München 1937), Sp. 377, lf. bzw. 390,11; Personenregister, von Laetitia Boehm bearbeitet, in Bd. 4 
(1981).

Es scheint gesichert, daß es sich bei dem zum Lie. jur. civ. des Vizekanzlers Johannes Eck avancierten und 1535 zum 
Doktor promovierten Absolventen gleichen Namens und gleicher Herkunft um den Hoffmann-Freund handelt, vgl. 
Helmut Wolff, Geschichte der Ingolstädter Juristenfakultät 1412-1625, Ludovico Maximilianea, Forschungen 5 (Berlin 

1973), S. 341.



Nun kann es wohl kein Zufall sein, daß alle diese Versmaße und Systeme mit einer Ausnahme 
auch von Hoffmann in seinen zwölf Gedichten an Zelln, die wiederum als Einheit überliefert 
sind (fol. 62-68v), verwendet wurden. Die Frage nach Erfinder und Nachahmer ist hier gegen­
über dem Phänomen selbst von untergeordnetem Wert. (Es entsprechen in paralleler Anord­
nung fol. 3r 62r; 4r ~ 62v; 5r ~ 63v; 5V — 64v; 6r ~ 66r; 9r~68r.) Die Übereinstimmung im 
Metrum setzt sich bisweilen im gleichartigen Inhalt fort. So sind Hoffmanns Verse Modulos iam 
steriles cur tibi pangam, in denen er - umgekehrt - dem Freund sein Leid über zahlreiche Krankhei­
ten klagt* 5 * * * * 10 11 * * * 15, ebenfalls aus einer Kette von Ionici a minore gebildet (31 V., fol. 63v). Neu sind bei 
Hoffmann innerhalb dieses Nestes der Phalaeceus, ein Elfsilbler (19 V., fol. 65v) und der akata- 
lektische iambische Dimeter (12 V., fol. 67r). Aufschlußreich für die Biographie des Celnus ist 
indessen die Information, daß dieser eine metrische Chronik Bayerns verfaßt hat, die offenbar 
verloren ist; Hoffmann schreibt ein Widmungsgedicht dazu und teilt außerdem mit, daß Zelln 
aus dem Odenwald stamme (fol. 63v):

Celnus ab antiquo deducens nomine Celno,
Clestadium et patriam silva in Othonis habens.

Hystorias veterum depinxit carmine Boium,
Stemmate quo creti, qui fuerintve duces.

Ergänzend nachzutragen ist ein bereits von Kronseder (S. 25) publiziertes Epigramm des 
Celnus zum Geleit für Hoffmanns Abschrift des Chronicon de principibus terrae Bavarorum des 
Andreas von Regensburg, erhalten in Clm 14989, fol. lr l2.

Die nächste Gruppe besteht vorderhand aus zwölf Carmina des Adolf Gräber an Christopho- 
rus Hoffmann, zu denen sich noch ein Zweizeiler Hoffmanns gesellt, Antwort auf ein Gedicht 
von 110 Hexametern, das die unglückliche Liebe eines Unbekannten zur Frau eines Regensbur­
ger Ratsherren behandelt (fol. 18v). Auch richtete Gräber einige Distichen an Johannes Zehn 
(fol. 14715r), den er ein andermal in einem Somnium (fol. 16v) beiläufig erwähnt. Wichtiger ist 
darin jedoch die liebevolle, beinahe huldigende Schilderung des von einem schweren Gichtlei­
den arg geplagten und kranken Hoffmann, dessen umfassende Kenntnisse und schriftstellerische 
Aktivitäten auf den Gebieten Historiographie, Astronomie, römisches Recht, Kanonistik, 
Theologie, Rhetorik und Poesie Gräber anerkennend würdigt; in der Dichtung, das wird eigens 
betont, zeige er eine Vorliebe für die ernste Muse, ohne allerdings auf heitere Töne, Scherz, 
Humor und Ironie zu verzichten (fol. 17r):

11 (Fol. 64r): Capitis languor abundeque fatigat;
Oculi contenebrescunt, ebet auris,

5 Putidum est os, fluitat nasus utrimque;
Faciem squallidulam pallor obambit;
Macies tabida vultum premit omnem
Rubicundus color et deserit ora;
Manus et pes tremit et cor quoque pectus;

10 Cutis et laxa tremens ossa relinquit;
Sonitum vox neque format modulando
Placidos ut Philomela et modulos dat;
Stomachus friget ob id nauseat atque.
Recubans noctis in umbra sopor omnis

15 Fugit artus, varior donee Eous 
Propiat sol, ve dies claret ubique.
Gravat ah! me senium cesariesque 
Nivis instar (pudet huius) satis albet.

12 Wiederholt von Georg Leidinger (Hrsg.), Andreas von Regensburg, Sämtliche Werke, Quellen und Erörterungen zur 
bayerischen und deutschen Geschichte, Neue Folge 1 (München 1903), S. LXXVII.



Hic est Christophorus nobis qui surgida pandit,
Gesta ducum scribens gestaque pontificum. 11 

Tempore quid nostro Latio sermone recludit,
Quidquid in antiqua contigit historia.

Sidereos motus hic perlustravit ad unguem,
Cesareas leges iuraque pontificum.

Theologo quidquid perfecto scire necesse est,
Egregie callet rhetoris arma simul.

Quid referam, quantum prustet in carmine vates 
Seria seu mavult scribere mixta iocis.

Allein Hoffmanns liturgische Arbeiten, ein Lektionar (Clm 14618) und die beiden Hymnolo- 
gien, blieben in der Charakterisierung unberücksichtigt, vielleicht weil sie eher als Schreiblei­
stungen einzustufen, denn von Eigenständigkeit geprägt sind. Immerhin könnte ein Lobpreis 
des hl. Benedikt, singulär in Clm 14575, fol. 114r überliefert (und daraus gedruckt in Analecta 
hymnica 4, Nr. 189), sogar von Hoffmann selbst stammen.

Gräber bezeichnet sich in der Titelaufschrift seines Traumgedichtes als phileterus. Er bringt 
damit die Gesinnung der étatQta zum Ausdruck, jene von den Humanisten eifrig gepflegte 
sodalitas, die sich in der Gründung unzähliger literarischer Gesellschaften manifestierte. Ihre 
Mitglieder scharten sich häufig um eine als „Oberhaupt“ anerkannte Autorität - man denke nur 
an die Gelehrtenrunde um Jakob Wimpfeling, der in Straßburg Koryphäen wie Sebastian Brant, 
in Schlettstadt Beatus Rhenanus, Jakob Spiegel, Johann Sapidus und andere Persönlichkeiten 
angehörten13.

So klangvolle und über die Landesgrenzen hinaus geläufige Namen finden sich in unserem 
Regensburger Dichterkreis freilich nicht, wußte man doch über Zehn und Gräber bisher nur 
wenig. Als weitere Freunde erwähnt dieser in einem Distichon (fol. 14v): „Wolfgangum quoties 
Conradum Kobler amicos/Atque tuum Paulum Streyteliumque simul“. Während die Identifi­
zierung der beiden Erstgenannten leider fehlschlug, sind wir über Streitei, Prior der Augustiner­
Eremiten (1515 und 1518 gewählt) hinreichend informiert14; von Paulus wird später die Rede 
sein. Das Gedicht an Hoffmann sandte Gräber von Brünn aus („ex Brunna Moravi?“), wohin er 
in unbekannter Mission, vermutlich einer Ordensangelegenheit, befohlen worden war. Der 
Abschied von seiner geliebten, unvergleichlichen Regensburger Stadt fällt ihm sichtlich schwer, 
aber er hofft auf baldige Rückkehr. Er befand sich wohl in Begleitung von Augustiner Mitbrü­
dern, denn in jeweils wenigen Zeilen bittet er Jupiter um Schutz für sie während ihrer Fahrt auf 
der Donau15, wünscht ihnen glückliche Reise und sagt in Erwartung des Schiffes nach Wien 
(„ Viennam petiturus“) Hoffmann ein letztes Lebewohl (fol. 22rv). Aus der Adresse des Briefes, 
den der Emmeramer Christophorus mit einem poetischen Gruß als Beilage am 9. April 1516 an 
Adolf G. schickte, wissen wir ohnehin schon, daß dieser als Lehrer „apud Augustinianos“ tätig 
war. Ein paar archilochische Strophen Hoffmanns an Gräber sind im Hauptteil seiner Carmina 
versteckt (fol. 75r), hier mit dem Schreibversehen Augustano in der Anrede, während es Gräber 
seinem Freund unbedingt heimzahlen möchte, daß er eine Einladung zum Essen „apud Augusti­
nianos“ trotz fester Zusage versäumt hat, wo ihn doch jener Wolfgang und der ganze Konvent 13 14 15

13 Vgl. Joseph Knepper, Jakob Wimpfeling (1450-1528). Sein Leben und seine Werke, Erläuterungen und Ergänzungen 
zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes 111,2-4 (Freiburg im Breisgau 1902), S. 288ff. und 308ff.

14 Vgl. P. Wilhelm Rügamer, Der Augustinereremit Hieronymus Streitei und seine literarische Tätigkeit. Eine historisch­
kritische Studie, Programm des K. Humanistischen Gymnasiums Münnerstadt für das Schuljahr 1910/11 (Würzburg 
1911).

15 „Per Danubium vecti“, hier Partizip Perfekt Passiv anstelle des zu erwartenden Partizips Präsens .fahrend“; so be­
reits Vergil, Georg. 1,206 „in patriam vecti“ ,auf dem Weg in die Heimat“.



sehnsüchtig erwartet hatten (fol. 15v). Übrigens stammte Adolf Gräber laut Eintrag in der 
Wiener Matrikel aus Wertingen (LKr. Augsburg) und ließ sich am 29. März 1511 an der Univer­
sität in der Donaumetropole einschreiben16.

Die Gruppe von Gräbers Gedichten an Hoffmann wird mit einigen Distichen aus der Feder 
des Augustinus Kolhoch „canonici Arundei“ abgerundet (fol. 23r). Es ist nicht auszuschließen, 
daß Hoffmann bei der Niederschrift wiederum ein Flüchtigkeitsfehler unterlaufen ist, daß er 
eigentlich Arundinei schreiben wollte - aus Rohr, nämlich dem Augustiner-Chorherrenstift in 
der Nähe von Aventins Geburtsstadt Abensberg, obgleich diese nach gutem Humanistenbrauch 
latinisierte Form gegenüber dem einfachen Ror(a) nicht belegt scheint. Der vorletzte Vers nennt 
als neue Freunde den lieben Michael17 18 und den gelehrten Johannes Mayer, jenen Emmeramer 
Mönch, der 1514 ein Sequentiar (Clm 14593) vollendet und vor allem, so bereits Kronseder 
(S. 48 Anm. 3), ein Epigramm fur Hoffmanns einzige zu Lebzeiten im Druck erschienene 
Abhandlung über die Judenaustreibung De Ratisbona metropoli Boioariae et subita ibidem Judaeorum 
proscriptione (Augsburg 1519) verfaßt hat.

Hoffmanns Gelegenheitspoesie in der Überlieferung des Clm 28307, fol. 25rff. umfaßt die 
beträchtliche Anzahl von rund 140 Carmina und ist vom Inhalt her so vielschichtig, daß ich hier 
nur eine subjektive Auswahl treffen und einige wesentliche Aspekte aufzeigen kann. Die Samm­
lung ist nicht sehr systematisch gegliedert und kaum mit Datierungen angereichert, aus denen 
man die Hypothese, die Gedichte stünden in der Reihenfolge ihrer Abfassungszeit, ableiten 
könnte.

Sie beginnt mit zwei Oden an den Heiligen Geist. Die ersten drei Distichen des einen Stückes 
Spiritus alme veni paritergradiens ab utroque finden sich mit den Initialen C. H. noch in Hoffmanns 
Kapitelpredigt zum Gründonnerstag des Jahres 1516 (Clm 14626, fol. 252v). Die Verse über die 
Antiphon Salve Regina18 (fol. 26v) sind mitsamt einem Widmungsbrief an „meoque Joanni 
carissimo Veiol19 omnis laboris angustieque in latrocinancium Bohemorum laribus conpartici- 
pi“ und der Bitte an den Adressaten, dem Hieronymus (Streitei) die Lektüre seines dichterischen 
Versuches nicht vorzuenthalten, auch in dem eingangs zitierten Wiener Codex 3301, fol. 299ra/b 
erhalten. Im Münchner Bändchen folgen unmittelbar eine hexametrische Fassung der Antiphon 
Regina celi (fol. 26v) und wenig später zwei gleich gebaute Systeme von sapphischen Strophen 
über die Sieben Freuden und die Fünf Schmerzen Mariens (fol. 27v; 29r). Außerdem ist eine 
Version des Tropus („planctus“) Audi tellus für den Regensburger Weihbischof Peter Krafft20 
anzuführen (fol. 73v).

Breiten Raum nehmen die Lobpreisungen von Heiligen ein, selbst wenn sie zwischen den 
übrigen Dichtungen unauffällig verstreut sind. So werden von Hoffmann in jeweils drei Hym­
nen Agnes (fol. 31rff.), zwei davon ausdrücklich für Petrus Similimontanus (Gleichberger) aus

16 Matrikel Wien (wie Anm. 9), S. 374, 58.
17 Auch Hoffmann bestellt einem Michael Grüße im einzigen Gedicht an Streitei (fol. 42v). Dieser wiederum teilt in 

seinen Kollektaneen in Wien 3301 einen Zweizeiler mit, der vielleicht die Identität des gemeinsamen Freundes aufklären 
hilft (fol. 299”): „Nomine qui Michael Kelhamer cognomine functus/Prompcior hos apices perlegat et valeat.“

18 Auf eine andere poetische Ausgestaltung des Salve Regina wie der Antiphon O decus in Hoffmanns chronologisch 
geordneten Kapitelpredigten sei hiermit verwiesen (Clm 14626, fol. 103v bzw. 248'). In einem 1514 datierten Brief an 
den Studenten Hieronymus N. in Ingolstadt bedauert Hoffmann, daß er ihm die Sequenz („prosam missalem“) Ave 
virginale - in freier Bearbeitung - noch nicht habe schicken können, versichert aber, daß er den „Auftrag“ an Georg 
Indersdorfer (Understorff), Schreiber und Gesangsmeister bei der mit dem Kloster vereinigten Pfarrkirche St. Rupert, 
übergeben habe (Clm 14611, gefaltetes Blatt, beiliegend).

19 Name offenbar korrekt, da im Emmeramer Nekrolog zum 26. Oktober ein „Andreas Veyol plebanus ecclesie 
sancti Emmerami“ von einer Hand um 1430 eingetragen ist; vgl. MGH Necrol. 3 (1905), S. 328.

20 Vgl. Karl Schottenloher, Tagebuchaufzeichnungen des Regensburger Weihbischofs Dr. Peter Krafft von 1500-1530, Refor­
mationsgeschichtliche Studien und Texte 37 (Münster in Westf. 1920).



Kclheim21 bestimmt, und Ulrich (fol. 35rv) verherrlicht, anschließend Matthias, dazu persönli­
che Korrekturen des Autors (fol. 36r), mit einigen sprachlich geglätteten Varianten erneut in 
jenem Wiener Codex überliefert (fol. 298va); ferner werden Remigius und die 14 Nothelfer 
gefeiert (fol. 43r/v), Erasmus in zwei Gedichten, wovon das erste geringeren Umfanges Abt 
Erasmus Münzer gewidmet ist (fol. 45rv), Vincenz (fol. 54r), Wilgefortis oder Heilige Kümmer­
nis (fol. 56r), Andreas (fol. 60r), dessen Hymnus schon Bischoff in zwei Emmeramer Codices als 
von Hoffmann verfaßt nachgewiesen hatte; nochmals Ulrich (fol. 61r) und Barbara (fol. 71v), 
beides Auftragsarbeiten („ad instanciam“), die eine für Ulrich Preu (Prew) aus Ingolstadt22, 
Sekretär des Abtes, Chorherr der beiden Kollegiatstifte St. Johann und zur Alten Kapelle, später 
Vikar der dem Kloster inkorporierten Pfarrei Pförring (LKr. Ingolstadt), die andere für den 
vorhin genannten Georg Indersdorfer (Undensdorfius); endlich Onuphrius in einem Einzeiler 
(fol. 77v): „Fer, precor, auxilium misero mihi, dulcis Onofri“. Nicht übergangen werden sollen 
die drei Gedichte über den Kirchenvater Augustinus (fol. 41vff), deren mittleres an Hierony­
mus Streitei gerichtet ist, ein Distichon auf den hl. Ambrosius (fol. 83r) und die Verse ad iconam 
divi Christophori, die sich wohl auf das im frühen 14. Jahrhundert entstandene, erst 1959 entdeck­
te riesige Wandgemälde des Heiligen neben der Eingangstüre zum Abtei- oder Löwensaal23 
beziehen (fol. 44r):

Christophori effigiem dum cernis, chare viator,
Dicere non pigeat: Splendide martir, Ave!

Et Christus quondam scapulis quem rite serebas 
Det veniam culpis, te rogitante, meis.

Nil negat ille tibi, pro cuius amore subisti 
Tot mala, tot p§nas corporis atque necem.

Daneben wurden solche zentrale Themen, wie sie die Hochfeste des Herren versinnbildlichen, 
etwa die wunderbaren Vorgänge in der Osternacht (fol. 44v), das Geheimnis der Menschwer­
dung Gottes an Weihnachten (fol. 56v) und die Auferstehung Christi an Himmelfahrt (fol. 76r), 
in Versen dargestellt.

Einem ungenannten Freund überreichte Hoffmann eine poetische Neujahrsgabe (fol. 52v): Ecce 
iam natum tibi do tenellum, deren erste Strophe mit der letzten eines früher erwähnten Gedichtes 
zum gleichen Anlaß im Wiener Codex 3301, fol. 303" bis auf die Anfangsworte (hier Interim) 
übereinstimmt. Unmittelbar voraus geht dort ein Brief Hoffmanns, wie ich meine, an Streitei 
(anders Menhardt, S. 553), dem er einen Sexternio mit jüngst verfaßten Carmina als xeniolum 
zum Jahreswechsel darbietet. Sonst ist er gänzlich mittellos (fol. 302vb): „Sum miser et nudus

21 Vgl. Matrikel Wien (wie Anm. 9), S. 369, 55: 13. Juni 1510; Matrikel Ingolstadt, Sp. 342, 15: 14. März 1511, jeweils 
Gleichberger. In einem Gedicht mit stichischer Verwendung des kleineren Asklepiadeus verabschiedet sich Hoffmann in 
zwei zusätzlichen Zeilen von seinem Freund und redet ihn mit deutschem Namen an (fol. 5T): „Vale, mi Petre, 
charissime Gleichperger/Nestoris annos“. Diese beliebte Formulierung, um jemandem sehr hohes Alter zu wünschen, 
erscheint bei Hoffmann gerne als letzter Vers (Adoneus) der sapphischen Strophe (fol. 41v; 74v, auch 65v) und in Prosa 
am Ende der Widmung seiner Abschrift des Andreas von Regensburg an Abt Erasmus Münzer, ebenso bei Gräber als 
Hexameterschluß (fol. 14'); vgl. Leidinger (wie Anm. 12), S. LXXVII, allgemein August Otto, Die Sprichwörter und 
sprichwörtlichen Redensarten der Römer (Leipzig 1890; Nachdruck Hildesheim 1962), S. 242.

22 Vgl. Paul Mai-Marianne Popp, Das Regensburger Visitationsprotokoll von 1508, Beiträge zur Geschichte des Bistums 
Regensburg 18 (Regensburg 1984), S. 32; Johann Carl Paritius, Allerneueste und bewährte historische Nachricht von allen in 
denen Ring-Mauren der Stadt Regensburg gelegenen Reichs-Stijjtern, Haupt-Kirchen und Clöstern catholischer Religion . .. (Re­
gensburg 1753), S. 371; Joseph Schmid, Die Geschichte des Kollegiatstiftes U. L. Frau zur Alten Kapelle in Regensburg 
(Regensburg 1922), S. 131; Preus Todestag (13. Mai 1527) in Kraffts Aufzeichnungen (wie Anm. 20), S. 46 vermerkt.

23 Vgl. Max Piendl, „Fontes monasterii s. Emmerami Ratisbonensis. Bau- und kunstgeschichtliche Quellen“. In: 
Quellen und Forschungen zur Geschichte des ehemaligen Reichsstiftes St. Emmeram in Regensburg, Thum und Taxis-Studien 1 
(Kallmünz 1961), S. 268f. und Taf. 27.



monachus nec divite censu/Percipio nummos .. Nicht weniger als drei solche streme sind an 
den Weihbischof Peter Krafft gerichtet, dem Hoffmann reichen Geldsegen wünscht, damit er 
die „iura sodalicii“ ordentlich erfülle (fol. 52r, auch 72r, dazu 50v), daß er mit anderen Worten 
sich als Mäzen zeigen und ihn mit Spenden unterstützen möge. Bei einer dieser Gelegenheiten 
bedankt sich Hoffmann für erhaltene Speisen, dann wieder für die Einladung zu einem köstli­
chen Mahl mit Geflügel und Wild im Hause seines Gönners (fol. 49v). Mit nahezu den gleichen 
Worten und ebenfalls in sapphischer Strophe beschreibt er ein Essen bei Paulus Faberculus 
(Schmidl)24, Pfarrer bei St. Ulrich und hernach bei St. Kassian in Regensburg, ferner Kanoniker 
der Alten Kapelle und Kaplan in Wunsiedel (fol. 40v/41r). Schmidl, jener „tuus Paulus“, hat ihn 
außerdem mit edlem Wein versorgt, ein gewisser Florus gar mit österreichischen Gewächsen - 
er hätte ihm nichts Besseres schicken können! -, denn Bacchus alias Lyaeus lassen ihn für eine 
Weile Kummer und Traurigkeit vergessen, locken angenehmen Schlaf herbei zu nächtlicher 
Stunde (fol. 54v); von Peter Gleichberger bekam er einen italienischen Apfel geschenkt (fol. 40v).

Unter den Adressaten sind einzelne Ordenspersonen anzutreffen, neben Streitei der von Hoff­
mann sehr geschätzte Abt Erasmus Münzer in zwei weiteren Gedichten. Einmal bittet er ihn im 
Namen der Klosterangehörigen, die zur Weinlese aufbrechen, sich selbst wohl eingeschlossen, 
inständig um die Erlaubnis des Fleischgenusses25 („pro esu carnium“, fol. 30r/v). In diesem 
Zusammenhang ist eine Äußerung Hoffmanns an Gleichberger bemerkenswert, derzufolge er 
die Hügel (mit den Weingärten) besteigen wolle, die Kaiser Arnulf St. Emmeram zu ewigem 
Nutzen übereignet hatte. Sie lagen am Nordostufer der Donau in der Gegend von Schwabel­
weis, wo der Freund ihn auf dem gleichnamigen Gut26 besuchen könne (fol. 69v). Wir erinnern 
uns, daß auchjohannes Zelln Distichen an Hoffmann „in vindemia“ gesandt hat. Im anderen 
Gedicht an Münzer ist er voll des Dankes für Verständnis, Hilfe und Trost, die er bei diesem 
wegen seiner angegriffenen Gesundheit findet; weder ärztliche Kunst noch allerlei Kräuter, die 
der schlaue Apotheker teuer verkauft, können so wirksame Linderung verschaffen27.

Vertreten ist auch der Emmeramer Kustos, dem Hoffmann zwei Epigramme als Zcllenverse 
gewidmet hat, wobei er den Mitbruder zunächst aufgrund seiner Eigenschaften als scharfer 
Wachhund mit beißendem Spott verfolgt28. Mit je einem Gedicht bedacht wurden ein Novize 
Georg im Kloster Metten, den er als sodalis willkommen heißt (fol. 39r), der Chorherr Simon 
von St. Mang in der Vorstadt, dessen Todes — er starb 1522 an der Pest - Hoffmann gedenkt

24 Vgl. Joseph Rudolph Schuegraf, „Geschichtliche Nachrichten von der Dompfarr-Kirche St. Ulrich . . .“, Verhand­
lungen des historischen Vereines von Oberpfalz und Regensburg 12 (1848), S. 210; Schmid (wie Anm. 22), S. 129; Mai-Popp 
(wie Anm. 22), S. 197; t23. März 1537.

25 Laut Visitationsrezeß von St. Emmeram, ausgestellt am 18. Februar 1452, wareji dort Fleischspeisen für gesunde 
Mönche strikt verboten; nur den Schwächsten und Kranken war es erlaubt, derlei in der Infirmarie zu essen (Clm 14196, 
fol. 157rv); dazu und zur kontroversen Literatur des 15. Jahrhunderts über diese Streitfrage vgl. Paulus Volk, „Das 
Abstinenzindult von 1523 für die Benediktinerklöster der Mainz-Bamberger Provinz“, Revue Bénédictine 40 (1928), 
S. 344 und 342.

26 Sinngemäß im Chronicon generale (Clm 14869, fol. 227r) „vineta prtjdii Swabelweis“, eine Schenkung Arnulfs. 
Außerdem ist bekannt, daß ein eigener Weinmeister vom Kloster bestellt und Weinernte wie -abgabe von diesem 
überwacht wurden; vgl. Walter Ziegler, Das Benediktinerkloster St. Emmeram zu Regensburg in der Reformationszeit, Thurn 
und Taxis-Studien 6 (Kallmünz 1970), S. 113 und 120.

27 Zahlreiche autobiographische Details enthüllen auch Hoffmanns Verse unter dem Titel suam deplangit miseriam (fol. 
53v), die insgesamt eine recht düstere Stimmung verbreiten, jener im Gedicht an Johannes Zelln mit identischer 
Aufschrift vergleichbar (s. Anm. 11).

28 (Fol. 56'): „Hue intrare cave, nisi pregnans causa requirat/Morsibus aut diris te canis iste premit“ und „H^c domus 
omnicolor vario est redimita decore/Ingenio Pauli, quem Ducipelta vocant“ (Fürnschildt); vgl. Ziegler (wie Anm. 26), 
S. 209. Aus dem Kolophon in Hoffmanns Schatzverzeichnis von St. Emmeram, das am 27. Mai 1525 angelegt wurde 
(Clm 14987 a), wissen wir, daß derzeit Konrad Mair als Kustos wirkte, dem vordringlich die Verwahrung der Klein­
odien in der Sakristei oblag.



(fol. 50r), und jener Hildericus, der Kartäuser werden möchte, aber bald von seinem Vorhaben 
abgewichen ist (fol. 59r); als Schlußzeilen der sapphischen Strophen dienen jeweils verschiedene 
Kasus des Namens Carthusianus, womit Hoffmann eindeutig sein poetisches Vorbild, Sebastian 
Brants Lebensbeschreibung des Ordensgründers Bruno, zu erkennen gibt. Anzufugen ist noch 
eine Grabinschrift für die am 5. September 1523 unerwartet gestorbene Nonne Kunigunde von 
Paulsdorf aus dem Kanonissenstift Obermünster (fol. 85v).

Damit ist die lange Liste der Adressaten nicht einmal erschöpft; eine kurze Aufzählung der 
restlichen Personen, die von Hoffmann poetische Grüße überreicht bekamen, soll aber genügen. 
Zwei berühmte Ingolstädter Professoren sind darunter, der Theologe Johannes Eck sowie der 
Mathematiker und Astronom Johannes Stabius, später Sekretär Kaiser Maximilians I. in Wien, 
worauf Hoffmann auch hinweist (beide fol. 70r; Stabius tl. Januar 1522). Die Verse an den 
Physikus Paul Keyl29, der ihn medizinisch betreut und seine Gliederschmerzen zeitweise sogar 
beheben konnte, sind auf den 10. September 1525 datiert (fol. 88v); umgekehrt hat Hoffmann 
von dem Arzt Georg Zech Neujahrswünsche erhalten und - mit fehlendem Anfang, wie er 
bemerkt - aufgezeichnet (fol. 85r). Weitere Gedichte sandte er an den Handwerker Stephan in 
Reichenbach (LKr. Roding), wohl einen Goldschmied, der eine kunstvolle kleine Reliquienkap­
sel angefertigt hat (fol. 60v), an Johannes Prell aus Redwitz a. d. Rodach30 (LKr. Lichtenfels), 
dessen Schulzeit in St. Emmeram Hoffmann noch lebhaft in Erinnerung ist („Prelle, ubi in 
nostra fueras palestra“, fol. 74r), zuletzt an einen Unbekannten mit dem Decknamen Ebulo (fol. 
IT).

Eine kleinere Gruppe bilden die Bucheinträge, und zwar für ein Diurnale (fol. 26r), einen Band 
mit Opuscula Bernhards von Clairvaux (fol. 27r), zwei Psalterien (fol. 27v; 44r), das bereits 
genannte Chronicon des Johannes Zehn (fol. 63v), der seinerseits Verse zu Ovids Heroides 
gedichtet hat (fol. 8V), und die Widmung zur Chronik des Andreas von Regensburg-St. Mang 
(fol. 75r), die schon Kronseder aus Hoffmanns eigenhändiger Abschrift in Clm 14989 mitgeteilt 
hat (S. 23). Drei Strophen sind an den verliebt tändelnden Gleichberger adressiert, der die in 
zahlreichen Drucken erschienene Sammlung von einhundert Epigrammen (Hecatodistichon) des 
Publius Faustus verschlingt (fol. 72v); gemeint ist Andrelini aus Forli, der sich bis zu seinem Tod 
1518 in Paris aufhielt und als bedeutendster Vertreter des französischen Humanismus anzusehen 
ist31.

Besonderes Interesse verdienen Hoffmanns metrische Tituli, die in Verbindung mit einigen 
Baumaßnahmen an der Klosteranlage entstanden sind. Darüber sind wir vor allem durch seine 
im Stile von Augenzeugenberichten gestalteten Biographien der beiden Prälaten Erasmus und 
Ambrosius Münzer innerhalb des Emmeramer Äbtekatalogs gut unterrichtet. Bisher durften in 
vorsichtiger Einschätzung lediglich jene von Hoffmann in Form eines Originalbriefes an Streitei 
übersandten Zweizeiler ad fenestras nov§ magn§que stub§ abbacialis . . . circa quamlibet spheram figuram 
continentem in Wien 3301 als echt gelten (die Adresse mit einem witzigen Epigramm bei Men­
hardt, S. 553; lies: fervor statt senior). Dasselbe Distichon ist übrigens, abgesehen von einer 
kleinen Umstellung im ersten Halbvers, auch in der Münchner Sammlung erhalten (Non legat 
hos numeros . .., fol 41v), und zwar als Vorspann zu dem früher genannten, Streitei gewidmeten

29 Sein aufwendiges Bronzeepitaph (Todestag [2. April] 1530) in St. Emmeram; vgl. Die Kunstdenkmäler der Oberpfalz. 
22. Stadt Regensburg. 1. Dom und St. Emmeram, bearb. v. Felix Mader (München 1933), Abb. 177.

30 Vgl. Matrikel Wien (wie Anm. 9), S. 392,25: 13. Oktober 1512; zur Schule, speziell unter Abt Erasmus Münzer, vgl. 
Andreas Felix v. Oefele, Rerum Boicarum scriptores nusquam antehac editi..., Tom. I (Augustae Vindelicorum 1763), 
S. 568 b, allgemeiner Kronseder, S. 11.

31 Vgl. Godelieve Tournoy-Thoen, Publi Fausti Andrelini Amores sive Livia. Met een biobibliograße van de auteur, 
Verhandelingen van de Koninklijke Academie voor Wetenschappen, Letteren en Schone Künsten van Belgiè, Klasse der 
Letteren 100 (1982), bes. S. 189ff.



Gedicht über den hl. Augustinus. Die Verse zu den Glasmalereien in der Abtsstube sind hier 
ebenfalls parallel überliefert und führen zu einem ganzen Nest von Gebäudeinschriften (fol. 
78rf£).

Abgebildet sind also auf insgesamt zehn Fenstern der Reihe nach in je zwei verschiedenen 
Szenen die Regensburger Lokalpatrone Emmeram, Dionysius, Wolfgang sowie Benedikt und 
als Huldigung an den regierenden Abt Erasmus. Mit diesem Raum direkt verbunden war dessen 
Schlafgemach, laut Hoffmanns Verzeichnis „abbatiale . . . conclave insertis cubiculis et stubis“. 
Die beiden Fenster darin (thalami, fol. 78v bzw. in cubiculo, Wien) waren mit Bildnissen der hll. 
Ägidius und Leonhard32 geschmückt. Das diese Serie im Wiener Codex abschließende Disti­
chon, das über den Bauherren Erasmus Münzer und seine Geburtsstadt Nabburg Auskunft gibt, 
steht in Clm 28307 mit der ortsbezogenen Überschrift Foris in atrio erst am Ende eines weiteren 
Zyklus von acht Glasfenstern „estivi solarii“ mit doppelt so vielen Hexametern alttestamentli- 
chen Inhaltes (fol. 79r). Dabei handelt es sich um einen zur Sommerzeit benutzten Saal im 
Obergeschoß, doch wohl jenes Refektorium, in dem Hoffmann mit seinem Abt über die genaue 
Anzahl von Regensburger Prälaten diskutierte - ein Gespräch, das ihn zur nochmaligen, kürze­
ren Bearbeitung seines Catalogus abbatum et episcoporum anregte, wie er in der Widmung bekennt. 
Es wird in beiden Fassungen als ,,c§naculum estivum visu delectabile“ beschrieben33; darüber, 
nämlich unter dem Dach, lagen Kornspeicher.

In der 1524 unter Abt Ambrosius Münzer neu erbauten Infirmarie ist die Passion Christi 
anschaulich dargestellt auf Glasgemälden, deren Lokalisierung die Traditiones mit „praeclarum 
illud et sumptuosum coenaculum visu delectabile, quo infirmi fratres hospitantur et custodiun- 
tur“ angeben34. Auch zu den Szenen dieser Fenster ,,nov§ domus fratrum infirmancium“, deren 
Zahl nicht bekannt und deren Verteilung auf mehrere Räume immerhin möglich ist, hat Hoff­
mann metrische Erläuterungen gedichtet (92 Hex. zu je zweien mit Aufschriften, fol. 79v—83r). 
Das Gros davon ist in dem von Fl. Mütherich entdeckten Brüsseler Codex II, 284 von Hand des 
vorhin erwähnten Kustos Ambrosius Mayrhofer (1560) nachweisbar35. Der Quartband ist we­
gen seiner oft ganzseitigen kolorierten Illustrationen von Bildern und Gegenständen aus dem 
Klosterschatz bedeutsam und ähnelt in seiner künstlerischen Ausstattung dem Münchner Clm 
14900. Er läßt sich im Katalog, den der letzte Emmeramer Bibliothekar Koloman Sanftl, fast 
erblindet, kurz vor seinem Tode 1809 fertigstellen konnte, einwandfrei als q 12 identifizieren 
(CbmC 14,2, S. 1004). Hier schon heißt es ausdrücklich, daß jene Carmina ,,a quodam conven-

32 1494, schon unter Abt Erasmus, erfolgte die Weihe eines Altares in honorem s. Leonhardi, s. Egidii, s. Allexii; vgl. 
Piendl (wie Anm. 23), Regest 109.

33 Vgl. Piendl (wie Anm. 23), Regest 113 nach den Traditiones, wo allerdings das maßgebende Beiwort fehlt. Sie 
beruhen in diesem Abschnitt eindeutig auf Hoffmanns Angaben bei v. Oefele (wie Anm. 30), S. 568a bzw. bei [Johann 
Baptist Kraus], Bibliotheca principalis ecclesiae et monasterii Ord. S. Benedicti ad S. Emmeramum epis. et martyr. Ratisbonae, 
Pars II ([Ratisbonae] 1748), S. 436 und 458. - Zu solarium (ahd. solari, mhd. solre; ,Soler1, Söller) im Sinne von 
coenaculum vgl. J[ohann] Andreas Schmeller, Bayerisches Wörterbuch 2 (2München 1877; Sonderausgabe München 1985), 
Sp. 261.

34 Vgl. Piendl (wie Anm. 23), Regest 115; v. Oefele (wie Anm. 30), S. 577b bzw. Kraus (wie Anm. 33), S. 461 f. Es 
ist zu berücksichtigen, daß Hoffmann, der ein gutes halbes Jahr vor A. Münzer gestorben ist, von dessen Amtszeit eine 
unvollständige Würdigung hinterlassen hat, die auch im Original fragmentarisch erhalten ist (Clm 14987, fol. 87v). Vor 
allem die die Baugeschichte betreffenden Einzelheiten wurden von einem späteren Chronisten ergänzt, der noch über die 
folgenden Äbte Leonhard Pfenni(n)gmann alias Vischer (1535-40) und Erasmus Nittenauer berichtet, von diesem aber 
nur den Amtsantritt mitteilt und ein flüchtiges Lebensbild zeichnet. Laut Auskunft von Kraus, S. 460 soll der Autor der 
1575 selbst zum Abt gewählte Ambrosius Mayrhofer sein.

35 Florentine Mütherich, „Zur Geschichte von St. Emmeram in Regensburg im 16. Jahrhundert“, Zeitschrift des 
Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 21 (1967), S. 157-164. Auf dieselbe Vorlage geht eine Abschrift der Verse durch 
Nikolaus Gallus in seinen Kollektaneen zurück (Cgm 1317, fol. 160-161v); den Hinweis auf diesen Codex verdanke ich 
Herrn Franz Fuchs (z. Zt. Mannheim).



tuali Christophoro Hofmann“ verfaßt wurden. Jedoch weist diese Überlieferung ohne jeden 
Titulus, in bisweilen erheblich abweichender Reihenfolge der Doppelverse und mit etlichen 
Zusätzen - gemessen am Autograph - auf eine zweite, ziemlich verderbte Redaktion hin. 
Eingestreut sind nämlich ohne einen sinnvollen Zusammenhang mit den benachbarten Zeilen 
zwei Epigramme, die sich in Clm 28307 unmittelbar an die Passionsdarstellung Hoffmanns 
anschließen, eines über den Kirchenvater Ambrosius, wohl mit einem Seitenblick Hoffmanns 
auf seinen Abt gleichen Namens, das andere ad stemmata monasterii über dessen Leistungen als 
Bauherr (fol. 83r/v).

Die historischen Quellen fuhren zum Beispiel ein prächtiges Gebäude an, „Der Camin“ 
genannt, das an die Abtei angrenzt und sogar auf der Ansicht des Klosters in Karl Stengels 
Monasteriologia von 1619 zu erkennen ist. Auch Hoffmann erwähnt diesen Bau beiläufig im 
Titulus zu einer weiteren Serie von Aufschriften für Glasmalereien in den Pferdestallungen ad 
novam structuram prope camina caballorum (40 Hex. zu je zweien, fol. 83v). Als Themen wurden 
Stoffe aus den biblischen Büchern der Könige gewählt, ebenso zu den folgenden Versen, die für 
die Kleiderkammer ad stubam deposicionis vestimentorum bestimmt sind (5 doppelte Hex., fol. 85v). 
Während diese bisher am Verbindungsgang zwischen Dormitorium und Löwensaal vermutet 
wurde36, liegt sie nach Aussage Hoffmanns beim Bad. Einem Zweizeiler zu entnehmen ist 
dessen Erbauungsjahr, das, mit Hilfe von Zahlzeichen und, aus metrischen Rücksichten, von 
Distributiven in kleinere Einheiten zerlegt, 1524 ergibt (fol. 86r). Derselben Ausdrucksweise 
„Post M quinaque C .. bediente sich Hoffmann in der Ankündigung seiner Hymnologia 
nocturna von 1511, die Kronseder abgedruckt hat (S. 20).

In die Zeit Ambrosius Münzers fallen überdies Renovierungsarbeiten an der Kirche in Lauter­
bach (LKr. Pfaffenhofen a. d. Ilm), die als religiöser Mittelpunkt der gleichnamigen Propstei von 
St. Emmeram seelsorgerisch betreut wurde37, sowie an einem dem Kloster gehörigen Stadthaus 
in Straubing38 39. Auch hierzu gibt es kurze Versinschriften (fol. 88v; 90r), ferner zu der zweimal 
gegossenen Wolfgangsglocke (fol. 89v), die Ambrosius Mayrhofer, der Fortsetzer von Hoff­
manns Äbtekatalog, zitiert und in das Jahr 1531 datiert. Die Nachricht übernahm er außerdem in 
sein Schatzverzeichnis von 1560 mit eigenem Abschnitt De campanis monasterii S. Emmeram?’.

Außerhalb dieser großen Gruppe verschiedenster Tituli enthält Clm 28307 noch einige Carmi­
na ad refectorium zu Darstellungen der Klosterpatrone Emmeram, Wolfgang und Dionysius, 
flankiert von Maria und Benedikt (10 Hex. zu je zweien, fol. 40r). Über die künstlerische 
Gestaltung informiert der Brüsseler Codex, der sowohl die Verse überliefert (fol. 2V), als auch 
die picturae wiedergibt, die Madonna auf der Mondsichel (ebd.) und die Lokalheiligen (fol. 3r, 
obere Hälfte)40. Vor deren imponierenden Porträts, so scheint es, knieen der frühere Abt Wolf­
hard Strauß (1423-52) und der ganze Konvent ehrfürchtig nieder (untere Hälfte der Seite), in der

36 Vgl. Fritz Arens, „Das Kloster bei St. Emmeram in Regensburg. Seine Anlage und Baugeschichte im Mittelalter“. 
In: Quellen und Forschungen zur Geschichte des ehemaligen Reichsstiftes St. Emmeram in Regensburg, hrsg. v. Max Piendl, 
Thurn und Taxis-Studien 1 (Kallmünz 1961), S. 266.

37 Vgl. Ziegler (wie Anm. 26), S. 122f. und 199.
38 Nicht bekannt ist dagegen, wann der Neubau einer Stube für Johannes Schirlinger, Vikar in Schwabelweis, einer 

Filiale der Stiftspfarrkirche St. Rupert, erfolgte (fol. 75v).
39 Vgl. v. Oefele (wie Anm. 30), S. 578 a, jedoch weder in der Kurzfassung bei Kraus noch in den Traditiones; ed. 

Bischoff (wie Anm. 7), S. 154 unter III., auch in Brüssel II, 284, fol. 27'. Trotz Erwähnung Hoffmanns lückenhaft 
Joseph Rudolph Schuegraf, ,,. .. geschichtliche Nachrichten über die ältesten Glocken und Glockengießer der Stadt 
Regensburg“, Verhandlungen des historischen Vereines von Oberpfalz und Regensburg 9 (1845), S. 302.

40 Mütherich (wie Anm. 35), S. 160 Abb. 2. Sanftl (a.a.O.) hielt die Inskriptionen nicht für mitteilungswürdig. Die 
spätere Abschrift der Antiquitates durch den Emmeramer Konventualen Cölestin Schwarzwälder (1686) bietet zwar die 
Verse, verzichtet aber außer der Angabe in pictura und der Legenden auf eine Nachzeichnung der Bildnisse (Clm 14970, 
fol. 1").



Mitte, eingerahmt, der aus der Inschriften-Sammlung des Bibliothekars Dionysius Menger (um 
1500) mit der Rubrik Abbas Strauß bekannte Zweizeiler Me, sacra turba patrum . . . (Clm 14892, 
fol. 211r). Der Aufbewahrungsort dieses Wandgemäldes, das sich aufgrund der Stellung des 
Titulus in der Nähe anderer, lokalisierter Verse hinter dem Hochaltar befunden haben soll, wäre 
damit entsprechend zu korrigieren41. Für Hoffmann bedeutet dies, daß er nicht nur zu aktuellen 
Anlässen, etwa ein eben erst errichtetes Gebäude oder neu eingesetzte Glasfenster, Gedichte 
verfaßt hat, sondern auch für ein schon länger im Kloster vorhandenes Kunstobjekt42.

Abschließend erhebt sich nun die Frage, ob außer in den von Kronseder aufgeführten Auto­
graphen, in Clm 28307 und vielleicht in Wien 3301 noch andere Carmina Hoffmanns nachweis­
bar sind. In seinem Äbtekatalog berichtet er, daß unter Erasmus Münzer 1502 im bisher offenen 
Kreuzgang nachträglich Fenster eingebaut wurden, deren Glasmalereien Szenen aus dem Leben 
des hl. Benedikt zeigten, versehen mit „duobus versiculis43“. Da die behandelten Gebäude­
Inschriften Hoffmanns fast alle in Form von Doppelversen abgefaßt wurden, spricht einiges 
dafür, daß auch diese Legendendarstellung von ihm stammen könnte44 - ein früher poetischer 
Versuch, der in dem um 1525 angelegten Münchner Bändchen keine Berücksichtigung mehr 
fand.

Das soll nicht weiter verwundern, gibt es doch aus der näheren Umgebung eine auffällige 
Parallele dazu in Gestalt des Aldersbacher Mönches und späteren Abtes Wolfgang Marius, der 
ebenfalls humanistisch gebildet war. Auch seine Carmina (Clm 1851), 1526 von ihm gesammelt 
und mit Versen von Freunden an ihn bereichert, sind nur eine Auswahl, während die zwei 
ältesten Gedichte aus den Jahren 1500 und 1501 gesondert überliefert aufgefunden wurden45. 
Aus anderem Blickwinkel: Was bisher über Christophorus Hoffmann als „Poet“ bekannt war, 
reichte nicht entfernt aus, ihn niveaumäßig an die Seite des Marius zu stellen. Mit dem Versuch 
der Präsentation des neuen Fundes dürfte Hoffmanns Aufwertung, die ihn dem Aldersbacher 
durchaus ebenbürtig erscheinen läßt, gelungen sein.

41 Über den Stifter Strauß, dem die Ausstattung der Kirche sehr am Herzen lag, vgl. Bischoff, Studien (wie Anm. 7), 
S. 121.

42 In seinem Äbtekatalog erwähnt Hoffmann, daß er im Auftrag des Priors Laurentius Aicher (tl507) ein Distichon 
für das Grabdenkmal des Abtes Friedrich v. Theuern (1263-71) gedichtet habe; vgl. v. Oefele (wie Anm. 30), S. 559b; 
Kronseder, S. 12 Anm. 2.

43 Vgl. v. Oefele (wie Anm. 30), S. 568a; zu allgemein Kraus (wie Anm. 33), S. 457f., dagegen die sehr genaue 
Angabe „iunctis duobus ... in carmine heroico versiculis“ bei Piendl (wie Anm. 23), Regest 113 nach den Traditiones. 
Das Gedicht aus Jakob Passlers Hierosophia, Tom. II von 1747 gedruckt in Regest 41 (S. 37f.). ln der Aufschrift ist nach 
Metra infenestris ambitus irrtümlich capellae eingefugt; daraus erklärt sich die falsche Datierung der Verse in die Zeit der 
Weihe der Benediktuskapelle. Widersprüchlich auch noch Max Piendl, „St. Emmeram in Regensburg. Die Bauge­
schichte seiner Klostergebäude“. In: Beiträge zur Baugeschichte des Reichsstiftes St. Emmeram und des Fürstlichen Hauses in 
Regensburg, Thurn und Taxis-Studien 15 (Kallmünz 1986), S. 218 und 244. Das verfängliche Wort fehlt in den bekannten 
Überlieferungen bis hin zu Cölestin Schwarzwälder (Clm 14970, fol. 9V). Dionysius Menger, der die Jahreszahl 1502 
zitiert, modifiziert ,,.. . ambitus tocius excepto uno latere“ (Clm 14892, fol 215r/v), Hieronymus Streitei verdeutlicht 
„carmina in 24 fenestris ambitus ecclesie. .. quorum semper duo historiam plenam complectuntur“ und bezieht die 
zweite Zwölfergruppe auf In lavatorio eiusdem ambitus (Wien 3301, fol. 297vb/298ra); beide beachten die Anordnung in 
Zweizeilern auch graphisch sorgfältig.

44 So auch Bischoff (wie Anm. 7), S. 138. — Durch die Pulverexplosion in einem unweit der Abtei gelegenen Turm 
der Stadtmauer 1624 entstanden an Gebäuden, Dächern usw. schwere Schäden. Für den unter Erasmus Münzer vergla­
sten Kreuzgang ist die Zerstörung der .zierlich von Glaßmahlerey gemachte(n) Fenster“ in Coelestin Vogls Mausoleum 
von 1672 eigens bezeugt; vgl. Piendl (wie Anm. 23), Regest 130 und 113.

45 Vgl. Josef Oswald, „Die Gedichte des Abtes Wolfgang Marius von Aldersbach“, Ostbairische Grenzmarken. Passau- 
er Jahrbuch für Geschichte, Kunst und Volkskunde 7 (1964/65), bes. S. 312—314; neuerdings Franz Josef Worstbrock, „Aus 
Gedichtsammlungen des Wolfgang Marius“, Zeitschrift fiir Bayerische Landesgeschichte 44 (1981), S. 491-504.



ANHANG

ST. EMMERAMER GEBÄUDE-INSCHRIFTEN DES KONVENTUALEN 
CHRISTOPHORUS HOFFMANN

H Ad refectorium S. Emerammi fratris Christophori Hoffmann carmina

fol. 40r Ad beatam virginem 

Ad S. Emerammum 

fol. 40v Ad S. Wolfgangum 

Ad S. Dionysium 

Ad S. Benedictum

Virgo, roga prolem, monachos ut protegat omnes 
Quos pius ille locus tenet ac alimenta ministrat. 
Dulcis Emeramme, natum pete cum genitrice,
Per quos sola salus, per quos spes sola misellis.il 
Inclite Wolfgange, matrem cum prole rogato,
Ut veniam nobis tribuat divina propago.
Magne Dionysi, sacer et hierarchice doctor,
Poscito pro miseris natum simul et genitricem.
Tu quoque, dive pater monachorum dux Benedicte, 
Obtineas, ut nos foveat Jesus et sua mater.

fol. 78r f Ad stubam a domino abbate Erasmo e fundo extructam pro spheris fenestrarum
subsequencia a fratte C. H. heroica sunt lusa carmina

De S. Emerammo

Iterum de 
S. Emerammo 
De S. Dionysio

Iterum de eodem

De S. Wolfgango

Iterum de eodem 
fol. 78v S. Wolfgangoll 

De S. Benedicto

Iterum de eodem 
divo Benedicto 
De S. Erasmo

Iterum de eodem 
S. Erasmo

Nata ducis facinus nimium turbata revelat 
Presuli Emerammo, qui spem vit§ sibi probet. 
Dulcis Emerammus pro fratris crimine passus, 
Impositus scal§ membris truncatur utrimque.
Post varios cursus, post diros atque labores 
Subdiderat dolabr? iugulum Dionysius almus.
Ecce Dionysii surgit de funere truncus 
Et caput in manibus fert ad tria milia passus.
Semina dum verbi spargit Wolfgangus in arce 
Ecclesia, sathanas illud fantasmate turbat.
Somniat Heinricus rex, quod foret ante sepulchrum 
Divi Wolfgangi, <POST SEX> enigma pavescens*. 
Lividus infecto Benedictum pane sacerdos 
Cogitat occidi, corvus quem protinus auffert. 
Toxica vina patri Benedicto turba nefanda 
Porrigit insonti cruce sed vas frangitur ipsum. 
Afficiunt corpus p?nis et membra sacrata 
Martiris Erasmi, simul intestina revellunt.
Presuli Erasmi digitos ad iussa tyranni 
Discruciant subulis, roseum funduntque cruorem.

H In spheris fenestrarum thalami dict§ stub§ annexi de S. Egidio

Pergit ad Egidium pr§sul cum rege beatum,
Cum cerva latuit ubi va! venerandus in antro.

* Vgl. Otloh, Vita s. Wolfkangi, cap. 42 (MPL 146, 421 f.)



fol. 79r

fol. 79v

fol. 83v

fol. 85v

fol. 86r

1f De S. Leonhardo in alia eiusdem fcnestrq spheralI 
Vincla Leonardus solvit morbosque repellit. 
Confluit hinc pariter miserorum magna caterva.

11 In estivi soiarii fenestrarum spheris carmina heroica C. H.

In prima sphera Heu male decepti contemnunt iussa tonantis,
Unde hominum genus erumnis involvitur omne.

H Foris in atrio distichon

H§c domus ut fieret Erasmus iusserat abbas 
Huius c§nobii, Nabpurg generatus in urbe.

11 Sequitur passio dominica in carminibus heroicis per fratrem C. H. Erytrapolitanum 
Tuberinum huius cenobii monachum lusa pro spheris fenestrarum nov§ domus fra- 

trum infirmancium eiusdem monasterii 
1f Prothoparentes dei pr§ceptum transgrediuntur

Primus homo postquam contemserat ambiciosus 
Iussa dei, humanum ruit in mortem genus omne.

U Ad stemmata monasterii

Struxerat hanc edem Ambrosius venerabilis abbas,
Pro meritis cui c§lipotens pia dona rependat.

H Ad novam structuram prope camina caballorum ex libris Regum hystori? in carmine 
heroico pro spheris fenestrarum C. H.

1f Samuel dormitans a deo vocatur

Nocte soporifera Samuel sua membra quieti 
Tradidit in tempio, vocat hunc deus excitat atque.

1f Ad stubam deposicionis vestimentorum ante ingressum lavacri 
1f Betsabee se lavat in flumine

Candida se lavat in fluvio dum Betsabe, spectat 
Eminus hanc David e solio, cupit abstulit atque.

1f Ad ipsum lavacrum

Post M quinaque C viginti quatuor adde 
Struxerat hoc lavacrum Ambrosius venerabilis abbas.



HELMUT GNEUSS

EINE ANGELSÄCHSISCHE KÖNIGSLISTE

Unter den Schriften zur lateinischen Grammatik, die im angelsächsischen England verbreitet 
waren, befanden sich auch die des Priscian. Der knappe Abriß der Formenlehre in der Institutio 
de nomine et pronomine et verbo war schon den frühen englischen Grammatikern - Bonifatius und 
Tatwine - bekannt; diesen und das große Grammatikwerk des Priscian, die achtzehn Bücher der 
Institutiones grommaticele, haben Aldhelm, und wohl auch Alkuin in York, lesen können1. Engli­
sche Handschriften beider Texte sind seit dem 10. Jahrhundert nachweisbar2; ihre größte Wir­
kung haben sie aber indirekt, seit der Jahrtausendwende, durch Aelfrics weitverbreitete Latein­
grammatik erlangt, für die-neben den Artes des Donat und der Institutio de nomine des Priscian- 
Aelfric vor allem die Institutiones grammaticae benutzt hatte3.

Einem von zahlreichen wertvollen Hinweisen Professor Bernhard Bischoffs verdanke ich die 
Kenntnis einer aus England stammenden Handschrift eines weiteren sprachwissenschaftlichen 
Werkes des Priscian, der Partitiones XII versuum Aeneidos principalium in denen die Anfangsverse 
der zwölf Bücher der Aeneis metrisch und grammatisch erklärt werden4. Dieser Text, der bisher 
im angelsächsischen England nicht nachgewiesen war, findet sich in der Hs. 1097 der Bibliothè- 
que Municipale von Reims5.

Diese Handschrift bestand ursprünglich aus elf Lagen von je vier Doppelblättern sowie einem 
Bifolium am Ende. Davon ist die elfte Lage jedoch verlorengegangen, so daß heute ein Stück aus 
dem Text der Partitiones (Keil, Grammatici Latini, 111.508,21 — 514,33) fehlt. Die Partitiones sind in 
anglo-karolingischer Minuskel etwa um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert geschrieben 
und stehen jetzt auf fols. 1-81; auf fol. l-2r sind sie mit Glossen aus dem Kommentar des 
Remigius von Auxerre versehen6. Auf fol. 82r folgt, wohl in der ersten Hälfte des 12. Jahrhun­
derts hinzugefugt, der Gegenstand des vorliegenden Aufsatzes, eine angelsächsische Königsliste. 
Unmittelbar darunter stehen, in kleinerer Schrift des 13. oder späten 12. Jahrhunderts, die zwölf 
Anfangsverse der Bücher der Aeneis. Ebenfalls aus dem 12. Jahrhundert stammt auf fol. 82v das

1 Vgl. Vivien Law, The Insular Latin Grammarians (Woodbridge Suffolk 1982); dies., „The study ofLatin grammar in 
eighth-century Southumbria“, Anglo-Saxon England 12 (1983), 43-71; Alcuin, The Bishops, Kings and Saints of York, ed. 
Peter Godman (Oxford 1982), S. 126; f^ichael Lapidge, „Surviving Booklists from Anglo-Saxon England“, in: Learn­
ing and Literature in Anglo-Saxon England. Studies presented to Peter Clemoes, ed. M. Lapidge and H. Gneuss (Cambridge 
1985), S. 49.

2 Vgl. Margaret Gibson, „Priscian, Institutiones Grammaticae: A Handlist of Manuscripts“, Scriptorium 26 (1972), 
105-24; Marina Passalacqua, I codici di Prisciano (Rom 1978); Colette Jeudy, „Nouveau complement à un catalogue 
récent des manuscrits de Priscien“, Scriptorium 38 (1984), 140-50.

3 Vgl. D. A. Bullough, „The Educational Tradition in England from Alfred to Aelfric: Teaching utriusque linguae“, 
Settimane di studio del centro Italiano di studi sull’ alto medioevo XIX, 1971 (1972), 487—92.

4 Hrsg, von Heinrich Keil, Grammatici Latini II (Leipzig 1860), S. 457-515; vgl. Manfred Glück, Priscians Partitiones 
und ihre Stellung in der spätantiken Schule, Spudasmata XII (Hildesheim 1967), und Colette jeudy, „La tradition manuscri- 
te des Partitiones de Priscien et la version longue du commentaire de Rèmi d’Auxerre“, Revue d’histoire des textes 1 (1971), 
123-43.

5 Kurze Beschreibungen der Handschrift von L. Demaison, Catalogue général des Manuscrits des Bibliothèques Publiques 
de France: Départements, XXXIX (1904), S. 290-91, und von Passalacqua (s. Anm. 2), Nr. 572. Vgl. auch Glück, S. 63 
und Jeudy, ,,La tradition“, S. 124 Anm.

6 Hrsg, von Glück, S. 10*-12*.



r/
')£hßt CtirtÄK

^&njr£b£iò$nnc. ktmfm,
, krautf.

^4ir*4- *' ~

Abb. 8. Reims, Bibliothèque municipale, Cod. 1097, f. 82r



Fragment eines grammatischen (?) Textes mit französischen Worterklärungen. Man wird daher 
annehmen dürfen, daß die Handschrift im Laufe des 12. Jahrhunderts aus England nach Frank­
reich gekommen ist.

Die Königsliste auf fol. 82r war bisher offenbar nicht als solche erkannt worden. Der Catalogue 
général von 1904 spricht von ,,1’intéressante liste de noms propres saxons“, und Marina Passalac- 
qua bezeichnet sie als ,,lista di nomi sassoni del sec. XI“. Im Catalogue général ist sie vollständig 
abgedruckt, aber leider mit zahlreichen Fehlern, so Pyntgeonn statt richtig Wyrtgeorn, etc. Die 
Liste enthält 86 Namen und füllt die oberen zwei Drittel des Blattes, das leider in schlechtem 
Zustand ist. Sie ist auf sechzehn Zeilen fortlaufend geschrieben; nur die erste Zeile ist hinter dem 
Namen Hors freigeblieben. Alle Namen sind durch Punkte voneinander getrennt, und fast alle 
beginnen mit großen Anfangsbuchstaben. Es sind zwei Schreiber beteiligt; der erste hat auf Zeile 
1 und 2 sieben Namen geschrieben (Nr. 1-7), der andere, ungeübt und mit unschöner Schrift, 
die übrigen. Die Schrift beider ist karolingisch, mit den angelsächsischen Zeichen x, d, p und 
der wynn-Rune. Der erste Schreiber verwendet außerdem meist insulares r, jedoch karolingi­
sches g.

Der folgende Abdruck wählt aus Gründen der Übersichtlichkeit die Listenform. Die Nume­
rierung ist zugefugt, außerden ist jeweils der Beginn einer neuen Zeile angegeben. Die Schrei­
bung folgt der Handschrift, und ich behalte deren Formen auch in der folgenden Diskussion bei. 
Die wynn-Rune gebe ich jedoch durch w wieder, die Ligatur am Wortanfang immer durch Ae.

(Z.l) Artur
2 Wyrtgeorn

Hors

(Z.2) 4 Haengest
Cerdic

6 Kyneric
Ceawlin

8 Ceol
Ceowulf

10 Kinegels

(Z.3) Kenwalh
12 Aescwine

Kentwine
14 Kenred

Cedwalla
16 AeJ>elhard

(Z.4) Cuf>red
18 Sigebriht

Kenulf
20 Berhtric7

Aegbriht

(Z.5) 22 AeJjelwulf8
AeJ)elbriht

24 Acjx-lfriö
Aelle

26 Aesc9
Ae{)elun

(Z.6) 28 Ealdreö
AcjDelwold

30 Aejrelere
AeJ)elred

32 Acjrelwalh

(Z.l) Ae{)elbirht
34 Aedan10

Cujrnlf
36 Cwichelm

Ceolred

(Z.8) 38 Conred
Ceowold

40 Kinebold
Cujrwine

42 Kynewulf

7 h übergeschrieben.
8 Über/ein weiteres/übergeschrieben.
9 Nur noch sehr undeutlich lesbar.
10 Als Aedon zu lesen?



204 Helmut Gneuss

(Z.9) Kyneheard (Z.13) 64 Ealhmund
44 Ceorl Eaha

Dsegferö 66 Eadwine
46 Penda Eadbold

Peada 68 Eorpwald

(Z.10) 48 Prend (Z.14) EadfriJ)

50
loppa
Ingeld

70 EanfriJ)
Erchenberht

Itan 72 Egferö

52 Sigehere Eanhere
Saebriht (Z.15) 74 Egfriö

Eadberht
(Z.ll) 54 Sebbe 76 Offa

Sigeberht Octa
56 Swijihelm 78 Osfriö

Sexbald Oswine
58 Swefheard

(Z.16) 80 Osbriht
(Z.12) Hygelac Iric

60 Hlofihere 82 Oswold
Hereric Oswiu11

62 Titel 84 Osred
Tonberht Osric

86 Anna

Eine erschöpfende philologische und historische Kommentierung dieser Liste ist hier nicht 
beabsichtigt; auch eine sehr gründliche, zukünftige Behandlung wird übrigens kaum alle Fragen 
beantworten können, die sich aus der Anlage und dem Inhalt der Liste ergeben. Ich versuche im 
folgenden, ihre wesentlichen Züge zu erläutern. Die Schwierigkeiten dabei sind von dreierlei 
Art: die vielfältigen Probleme bei der Behandlung der recht zahlreichen angelsächsischen Kö­
nigsgenealogien und Königslisten allgemein; der Charakter der hier vorliegenden Liste; schließ­
lich die Tatsache, daß — in einer Zeit ohne Nachnamen — angelsächsische Personennamen mehr­
fach vergeben werden konnten und mußten, so daß die zuverlässige Identifizierung eines Königs 
nur anhand seines Namens oft nicht möglich ist12.

Bei dem Namens Verzeichnis auf fol. 82 der Handschrift Reims, B.M. 1097 handelt es sich um 
eine Königsliste im engeren Sinne, im Gegensatz zur Königsgenealogie13. In der letzteren wird 
die Abstammung eines Herrschers über seine Vorfahren zurückverfolgt; hier dagegen werden 
nur die Namen regierender Könige genannt. In einigen Fällen handelt es sich in unserer Liste 
auch um sog. subreguli, in einigen anderen um Angehörige von Königsgeschlechtern, die nicht

11 Als Oswu zu lesen?
12 Vgl. den bisher einzigen umfassenden Versuch einer Bestandsaufnahme der angelsächsischen Personennamen, 

William George Searle, Onomasticon Anglo-Saxonicum (Cambridge 1897) und dazu Olof von Feilitzen, „Planning a new 
Old English Onomasticon“ in: The Study of the Personal Names of the British Isles. Proceedings of a Working Conference at 
Erlangen 21-24 September 1915 , ed. Herbert Void (Erlangen 1976), S. 16-39. Die Forschung zu dem Gebiet erfaßt bis 
etwa 1975 Herbert Void, „Die englische Personennamenkunde: Ein Forschungsbericht, I.“, Archiv für das Studium der 
neueren Sprachen und Literaturen 199 (1963), 161-67, und „Die englischen Personennamen: Der Fortgang ihrer Erfor­
schung in den letzten zwölfjahren“, ibid. 213 (1976), 50-52.

13 Zu der Unterscheidung vgl. David N. Dumville, „Kingship, Genealogies and Regnal Lists“, in: Early Medieval 
Kingship, ed. P. H. Sawyer and I. N. Wood (Leeds 1977), S. 72-104.



sicher selbst Könige waren. Aufgeführt werden fast ausschließlich angelsächsische Könige des 
6.-8. Jahrhunderts; die westsächsischen Namen führen aber noch bis in die zweite Hälfte des 
9. Jahrhunderts. Auf Namen nichtangelsächsischer Herrscher weise ich unten eigens hm.

Die Liste ist nicht systematisch nach chronologischen oder politisch-geographischen Gesichts­
punkten angeordnet, und sie kann auch für die angelsächsischen Königreiche der angegebenen 
Zeit keinerlei Vollständigkeit beanspruchen; eine Ausnahme davon macht nur der Abschnitt 
Nr. 5-23, der in zeitlicher Reihenfolge die regierenden westsächsischen Könige vom frühen 
6. Jahrhundert bis zum Jahre 866 nennt. In den anderen Abschnitten vermißt man eine entspre­
chende Anordnung, und einige der bedeutendsten Herrscher fehlen ganz, so der Westsachse Ine 
(688-726) und der Mercier Aethelbald (716-P757). An einigen Stellen werden Identifizierungen 
auch durch Fehlschreibungen erschwert; die Liste hat also wohl eine Vorgeschichte.

Es erscheinen Namen aus allen angelsächsischen Königreichen, aber eine einzige Quelle für 
das Verzeichnis insgesamt läßt sich nicht nachweisen oder ist jedenfalls nicht erhalten. Der 
ursprüngliche Kompilator kann sein Wissen aus einer Anzahl verschiedener Quellen zusammen­
getragen haben von der Art, wie sie uns heute noch erhalten sind, und wie wir sie zum Vergleich 
und zum Verständnis unserer Liste heranziehen müssen. Dabei handelt es sich insbesondere um 
die zahlreichen Nennungen von Königsnamen in den angelsächsischen Urkunden, in der Histo- 
ria ecclesiastica des Beda und in der Angelsächsischen Chroniku. In dieser, ebenso wie bei Beda, in 
der dem Nennius zugeschriebenen Historia Brittonum (bes. Kap. 56-61), in Assers Lebensbe­
schreibung König Alfreds (Kap. 1) und in der Chronik des Aethelweard (zum Jahr 855) finden 
sich auch genealogische Abschnitte14 15. Wichtigste Zeugnisse aber sind die in drei Handschriften 
erhaltene Sammlung anglischer Königsgenealogien (die neben Deira, Bermcia, Mercien, Lind­
sey und dem ostanglischen Reich auch Kent und Westsachsen umfassen) sowie die in sieben 
Handschriften überlieferte westsächsische Königsgenealogie, die bis zu König Alfred reicht, 
aber in drei Handschriften noch bis zum Beginn des 11. Jahrhundert fortgesetzt wird16. Dazu 
kommen noch einige verstreut überlieferte genealogische Verzeichnisse sowie Quellen der nach­
angelsächsischen Zeit17.

Die in der Handschrift zu Reims überlieferte Liste ist zunächst dadurch charakterisiert, daß sie 
keinen einzigen jener mythischen Vorläufer der historisch bezeugten angelsächsischen Könige 
nennt, die in den oben genannten Genealogien erscheinen und bis zu Woden zurückgeführt 
werden, über ihn hinaus bis zu Geat und zum Teil sogar bis zu Noah18. Besonders bemerkens­

14 Die Urkunden sind erfaßt bei P. H. Sawyer, Anglo-Saxon Charters: An Annotated List and Bibliography (London 
1968). Die Namen bei Beda und in der Chronik werden erschlossen durch die vorzüglichen Indizes in den Editionen von 
Charles Plummer, Venerabilis Baedae Opera Historica (Oxford 1896) und Two of the Saxon Chronicles Parallel (Oxford 

1892-99).
15 Vgl. dazu Kenneth Sisam, „Anglo-Saxon Royal Genealogies“, Proceedings of the British Academy 39 (1953), 287-348, 

und Plummer, Two of the Saxon Chronicles, 11.1—6.
16 Hrsg, von David Dumville, „The Anglian collection of royal genealogies and regnal lists“, Anglo-Saxon-England 5 

(1976), 23-50; „The West Saxon Genealogical Regnal List: Manuscripts and Texts“, Anglia 104 (1986), 1-32.
17 Gedruckt von Dumville, Anglia 104, S. 26 und 30-32, und Peter Hunter Blair, „The Moore Memoranda on 

Northumbrian History“, in: (ders.), Anglo-Saxon Northumbria, ed. M. Lapidge and P. Hunter Blair (London 1984), 
S. 245-58. Vgl. auch Molly Miller, „The dates of Deira“, Anglo-Saxon England 8 (1979), 35-61. Eine kentische Königsli­
ste des 12. Jhs. druckt M. R. James, A Descriptive Catalogue of the Manuscripts in the Library of Corpus Christi College, 
Cambridge (Cambridge 1912), I. 399. Die Studien und Editionen von K. Sisam und D. Dumville (Anm. 13, 15 und 16) 
sind grundlegend. Immer noch nützlich sind William George Searle, Anglo-Saxon Bishops, Kings and Nobles (Cambridge 
1899), und Erna Hackenberg, Die Stammtafeln der angelsächsischen Königreiche (Diss. Berlin 1918), die auch die Geschichts­

schreiber des 12. Jahrhunderts und andere spätere Quellen auswerten.
18 Damit soll jedoch nicht gesagt sein, daß alle in unserer Liste genannten Könige als historisch anzusehen sind. Vgl. 

zu dieser Frage Patrick Sims-Williams, „The settlement of England in Bede and the Chronicle“, Anglo-Saxon England 12 

(1983), 1-41.



wert ist dagegen die Nennung von Artur und Wyrtgeorn (= Vortigern) am Anfang; damit steht 
unsere Handschrift allein unter allen angelsächsischen Königslisten.

Im Vergleich mit unseren historischen und genealogischen Quellen läßt sich die Liste zunächst 
in acht Abschnitte unterteilen:

I. (Nr. 1-4): Keltische Könige und Anführer der Kenter in der frühen Siedlungszeit (5. Jh.).
II. (Nr. 5-23): Die westsächsischen Könige von Cerdic (519-34) bis AeJjelbriht (860-65). 

Vorlage dafür war aber offensichtlich nicht die westsächsische Königsgenealogie, sondern 
eine Liste regierender Herrscher, die etwa dem sog. „tabular abstract“ in der Handschrift 
British Library, Cotton Tiberius B.V entsprach (dort Nr. I-XXI)19. Dies zeigt sich vor 
allem an dem Fehlen von mehreren Vorfahren des Ae{)elwulf, die im zweiten Teil der 
umfassenderen Genealogie genannt werden; einige von ihnen sind in unserer Liste an 
späteren Stellen (Nr. 35, 39, 41, 49, 50, 64 und 65) nachgetragen. Auffällig ist gegenüber 
Genealogie und „tabular abstract“ aber das Fehlen von Creoda (Sohn des Cerdic), Ine und 
Seaxburh (P672-74) in diesem Abschnitt und überhaupt in unserer Liste.

III. (Nr. 24-34): Eine Gruppe von Namen, die zunächst kein einleuchtendes Ordnungsprinzip 
erkennen läßt.

IV. (Nr. 35-44): Ein vornehmlich aus Westsachsen - jedoch meist nicht regierenden Königen 
- bestehender Abschnitt, vgl. oben zu Abschnitt II, doch gehören Ceolred, Conred und 
Ceorl (37, 38 und 44) nach Merzien. Von den Westsachsen sind Ceowold (= Ceolwald), 
Cujmlf (= Cujjwulf) und CuJ>wine (39, 35 und 41) Vorfahren des Kenred (Nr. 14), nach 
Ausweis der westsächsischen Genealogie. Ob Kynewulf (Nr. 42) mit dem Kenulf (Nr. 19) 
des früheren Abschnitts identisch ist oder etwa mit dem mercischen König Cenwulf 
verwechselt wurde, wage ich nicht zu beurteilen.

V. (Nr. 45-51): Hier gilt das oben zu Abschnitt III Gesagte.
VI. (Nr. 52-57): An dieser Stelle sind sechs Namen des 6. Jahrhunderts aus der ostsächsischen 

Königsfamilie zusammengefaßt. Sie stehen aber keinesfalls in der richtigen chronologi­
schen Reihenfolge, und sie machen nicht einmal ein Drittel jener Namen aus, die uns in der 
(nur in einer Handschrift enthaltenen) ostsächsischen Königsgenealogie überliefert sind20.

VII. (Nr. 58-77): Hier gilt wiederum das zu den Abschnitten III und V Gesagte; mit zwei 
Ausnahmen (Nr. 64 und 65) sind jedoch keine westsächsischen Namen in diesem Teil der 
Liste zu finden. Im ersten Teil (Nr. 58-64) herrschen Namen aus Kent und Ostanglien vor.

VIII. (Nr. 78-86): Die Namen dieser Gruppe weisen fast alle nach Deira und Bernicia. Nur zwei 
fallen heraus: der wohl fehlerhafte Iric (81), sowie Anna (86), der nach Ostanglien gehört.

Beim Versuch, die 86 Namen der Liste den einzelnen Königreichen zuzuteilen, ergibt sich das 
folgende Bild, bei dem aber zu bedenken ist, daß mehrfach zugeteilte Namen (mit Fragezeichen 
versehen und unten näher erläutert) nur unsicher eingeordnet werden können:

Westsachsen: Der Abschnitt II (Nr. 5-23) sowie Cufiulf (35), Cwichelm (36), Ceowold (39), 
Kinebold (40), CuJ)wine (41), Kynewulf 42), Kyneheard (43), ? loppa (49), Ingeld (50), Ealh- 
mund (64), ?Eaha (65).

Südsachsen: ? Aelle (25), Aejtelwalh (32).

Gedruckt von Dumville, Anglia 104, S. 30—31; vgl. ders. in; An Eleventh-Century Anglo-Saxon Illustrated Miscellany, 
ed. P. McGurk et al., Early English Manuscripts in Facsimile, XXI (Kopenhagen 1983), S. 56.

20 Gedruckt mit ausführlichem Kommentar von Barbara Yorke, „The Kingdom of the East Saxons“, Anglo-Saxon 
England 14 (1985), 1-36; vgl. Dumville, Anglia 104, S. 31-32.



Kent: Aesc (26), Aejielbirht (33), Prend (48)21, Swefheard (58), Hlo^here (60), Ealhmund (64; 
westsächsischer Abstammung, identisch mit dem oben genannten Westsachsen), Eadbold 
(67), Erchenberht (71), ? Eadberht (75), Octa (77), ?,,Iric“ = Oerie (81).

Ostsachsen: Abschnitt VI (Nr. 52-57).
Ostangeln: ? Aefielwold (29), AeJ)elere (30), Titel (62), Eorpwald (68), Anna (86).
Süd-Gyrwier: Tonberht (63).
Hwicce: Ealdreö (28), ? EanfriJ) (70), Eanhere (73).
Mercien: ? Ae{)elred (31), Ceolred (37), Conred (38), Ceorl (44), Penda (46), Peada (47), ? Egfriö 

(74), Offa (76).
Lindsey: ? Itan (51), ? Eanfriö (70).
Nordhumbrien: Aejielfriö (24), Aelle (25), ? Aejielun (27, = AeJjelhun?), Aejielwold (29), 

? AeJjelred (31), ? loppa (49), ? Itan (51), Hereric (61), ? Eaha (65), Eadwine (66), Eadfri{) (69), 
? Eanfrijj (70), Egfriö (74), ? Eadberht (75), sowie aus Abschnitt VIII Nr. 78-80, 82-85.

Zwei Kategorien von Einträgen bedürfen noch kurzer Erläuterung:

I. Namen mit unsicherer Identifizierung22.

Aelle (25): der König der Südsachsen, ?477— ?514 (Beda ii. 5; ASC 477 etc.) oder der von Deira, 
560-588 oder 590 (Beda ii. 1; ASC 560 etc.); weniger wahrscheinlich ist der nordhumbrische 
König, 862 oder 863—867 (ASC 867).

Aejielwold (29): König der Südsachsen, vor 674— 680 x 685 (ASC 661, aber bei Beda iv. 13 und 
15 Aedilualch genannt), oder König der Ostangeln, 655-?663 oder 664 (Beda iii. 22), oder 
König von Deira, 651-55 (Beda iii. 14 etc.); außerdem der Nordhumbrer Aethelwald Moll, 
758 oder 759-65 (ASC 759 DEF).

Ae^elred (31): König der Mercier, 675-704 (Beda iii. 11 etc.), oder König der Nordhumbrer, 
774-778 oder 779 sowie 790-96 (ASC 774, 790 etc.).

Aejielbirht (33): wohl eher der König der Kenter, 560-616 (Beda i. 25 etc.; ASC 565 etc.) als 
spätere Könige gleichen Namens bei Kentern, Süd- und Westsachsen sowie Ostangeln.

Conred (38): wohl der mercische König Coenred, 704-709, dessen unmittelbarer Nachfolger 
Ceolred, 709-16, ihm in der Liste vorausgeht (vgl. Beda v. 19); der Westsachse Cenred, Vater 
von Ine und Ingeld, wäre an dieser Stelle der Liste nicht ausgeschlossen, steht aber schon unter 
Nr. 14.

loppa (49): wahrscheinlich der Eoppa der westsächsischen Genealogie (vgl. ASC 855), Sohn des 
Ingeld (50); doch ist auch Eoppa, der Vater des Ida von Bernicia (ASC 547; vgl. die anglischen 
Genealogien) nicht ganz auszuschließen.

Itan (51): wohl Ida, König von Bernicia, 547-559 oder 560, kaum der Nordhumbrer Eata (ASC 
738) oder der in der Genealogie von Lindsey genannte Eatta.

Sigeberht (55): wegen der Stellung in der Liste wohl einer der ostsächsischen Könige dieses

21 Dies ist Eadbriht Prcen, König 796-98, dessen Beiname in Aethelweards Chronik (s. a. 796) als Prend erscheint. Vgl. 
die Angelsächsische Chronik 794 und 796, sowie Gösta Tengvik, Old English Bynames, Nomina Germanica 4 (Uppsala 
1938), S. 394.

22 Die Verweise im folgenden Abschnitt auf Beda und die Angelsächsische Chronik (= ASC) sollen zur Identifizierung 
dienen und streben keine Vollständigkeit an. Für die Regierungszeiten - die nicht immer mit Sicherheit zu ermitteln sind 
— vgl. Handbook of British Chronology, ed. E. B. Fryde, D. E. Greenway, S. Porter and I. Roy, third ed. (London 1986), 
S. 1-29. Zu weiteren Einzelheiten hier wie auch sonst in diesem Aufsatz sei auf die kommentierten Ausgaben der 
Chronik und der Historia ecclesiastica verwiesen, sowie auf F. M. Stenton, Anglo-Saxon England, third ed. (Oxford 1971).



Namens, ? c. 617-53 und c. 653-vor 664 (Beda iii. 22), kaum der ostanglische Sigeberht (Beda 
iii. 15 etc.), König seit 630 oder 631.

Ealhmund (64): Wohl der König von Kent 784 (ASC F 784) der Sohn des Eafa und Vater des 
Westsachsenkönigs Egbert. An den gleichnamigen Vater des Ostangelnkönigs Eadmund, 
855-69 (Searle, Anglo-Saxon Bishops, Kings and Nobles, S. 287), ist kaum zu denken.

Eaha (65): Nimmt man hier Acha, die Gemahlin des Nordhumbrerkönigs Aejielfriö an, 6./7.Jh. 
(Beda, iii. 6, vgl. Searle, S. 302), so würde sich eine Emendation erübrigen. Da aber sonst 
keine Frauen in der Liste Vorkommen, und da Ealhmund (64) unmittelbar vorhergeht, darf 
man wohl auf einen Fehler für Eafa rechnen (ASC 855 und vgl. die westsächsische Genea­
logie).

EanfriJ) (70): Könige von Bernicia, 633 (oder 634)-634, der Hwicce (Beda iv. 13) und von 
Lindsey (Anglische Genealogie) kommen in Frage.

Egferö (72), Egfriö (74): wohl der nordhumbrische König, 670-85 (Beda, iv. 5 etc.) und der 
mercische von 796 (ASC 794).

Eadberht (75): Könige dieses Namens sind aus Kent, 725-P762 (ASC 748) und aus Nordhumb- 
rien, 737-58 (ASC 768) bezeugt. Zu Eadbriht Praen vgl. Anm. 21.

Offa (76): Zweifellos der mercische Herrscher von 757—96 und nicht sein Vorfahre Offa vom 
kontinentalen Angeln, oder der Ostsachsenkönig, nach 694-709 (Beda iv. 19), oder andere 
sicher oder unsicher bezeugte Angelsachsen gleichen Namens.

Oswine (79): Wegen der Position in der Liste sicher der König von Deira, 644—51 (Beda iii. 14), 
und nicht der kentische König, ?688—?690.

Iric (81): Die bei Searle, Onomasticon, genannten Träger des Namens Iric, Yric scheiden ebenso 
aus wie der Kenter Alric (Beda v. 23); es hat offenbar an dieser Stelle, wegen des Anlautvokals 
der Gruppe 76-85, ursprünglich der kentische König Oerie, 488—?512 (Beda ii. 5) gestanden, 
der aber mit seinem cognomen Oese, Aesc (vgl. ASC 488) auch noch unter Nr. 26 unserer Liste 
erscheint.

Osric (85): Vermutlich der König von Deira, 633—34 (Beda iii. 1) oder der nordhumbrische 
König, 718-29 (Beda v. 23; ASC 716, 731), weniger wahrscheinlich der König der Hwicce 
seit 675/6 (Beda iv. 23).

II. Namen, die nicht auf Angelsachsen weisen.

Außer Artur und Wyrtgeorn sind hier zu nennen Aedan (34), Dsegferö (45) und Hygelac (59). 
Daß es sich bei Aedan um den Bischof Aidan von Lindisfarne handelt, ist unwahrscheinlich; 
vielleicht ist der westschottische König dieses Namens gemeint (gest. 606)23, vielleicht liegt 
aber eine verderbte Textstelle vor. Dsegferö ist als angelsächsischer Name sonst nicht belegt; der 
Eintrag dürfte sich ziemlich sicher auf einen der Merowingerkönige, Dagobert I. oder Dagobert 
II., beziehen, zu denen im 7. Jahrhundert Verbindungen vom angelsächsischen England be­
standen.

Das Erscheinen des Namens Hygelac in unserer Königliste dürfte für den Literarhistoriker 
von besonderem Interesse sein, denkt man doch sogleich an den Gautenkönig im Beowulf, der 
auch als historische Gestalt einwandfrei bezeugt ist. In der Tat ist der Name Hyglac in England 
nur noch für zwei oder drei nordhumbrische Geistliche des 8. und 9. Jahrhunderts belegt24, aber

23 Vgl. Plummer zu Historia ecclesiastica i. 34 (Bd. II, S. 64—66).
24 Vgl. Michael Lapidge, ,,Beowulf, Aldhelm, the Liber Monstrorum and Wessex“, Studi Medievali, 3. Ser., 23 (1982), 

166-67, und Erik Björkman, Studien über die Eigennamen im Beowulf, Studien zur Englischen Philologie 58 (Halle 1920), 
S. 76-77.



nie für einen angelsächsischen König; überhaupt wird das Element hyg(e)- als Bestandteil von 
englischen Königsnamen nicht verwendet25. Doch ehe man vorschnell an eine Reminiszenz aus 
dem Beowulf glaubt, sollte man sich daran erinnern, daß über Hygelac auch der Liber Monstrorum 
berichtet, der nach Michael Lapidge wahrscheinlich etwa zwischen 650 und 750 im angelsächsi­
schen England entstand26. Von hier, oder aus anderen mündlichen oder verlorenen schriftlichen 
Quellen, mag Hygelac bei den Angelsachsen bekannt geworden sein. Wie er aber in eine 
englische Königsliste geraten ist, wird damit noch nicht erklärt.

Zum Schluß kehre ich zur Frage nach dem Aufbau der Liste zurück. Besteht der Eindruck zu 
Recht, daß es sich um eine weithin willkürliche, wo nicht chaotische Verzeichnung von Namen 
aus den verschiedenen angelsächsischen Reichen handelt? Bei genauerer Betrachtung wird, 
scheint mir, ein Ordnungsprinzip deutlich, das allerdings erst nach dem zweiten Abschnitt 
einsetzt, also für die Einträge 24-85 gilt. Der Kompilator kannte zweifellos den angelsächsischen 
Usus, Nachkommen über Generationen hinweg Namen zu geben, die mit denen ihrer Väter 
und Vorfahren alliterierten oder die - da es sich ja meist um zweiteilige Komposita handelte - 
ihren ersten oder zweiten Teil aus dem Namen des Vaters oder der Mutter übernahmen27. Ein 
entsprechendes Verfahren hat nun der Kompilator hier angewendet, indem er jeweils die Na­
men mit gleichem Anlaut, aber bei ganz ungenügender Berücksichtigung von Chronologie und 
Geographie zusammengefaßt hat:

24-34 : Ae
35-44 : C (:k)
45-51 : D, P, I
52-58 : S
59-61 :: H
62-63 :: T
64-75 :: E, Ea, Eo
76-84 :: O
86 : A

Dabei fallen kleinere Abweichungen kaum ins Gewicht, so die Einordnung von Ealdreö (28); 
das Nebeneinander von Verschlußlaut und Affrikata bei den mit <C,K> anlautenden Namen, 
entsprechend dem Alliterationsgebrauch im altenglischen Vers; die Zusammenfassung von ea, 
ea, eo und e in einer Gruppe; schließlich die Tatsache, daß im Abschnitt 76-85 den mit langem ö 
anlautenden Namen einer mit kurzem Vokal, Offa, vorangestellt ist“8.

So erklären sich die zusammenhängenden Gruppen der ostsächsischen und nordhumbrischen 
Könige, so erklärt sich aber z. B. auch, warum der Nordhumbrer Hereric (61) dem Kenter 
Hlophere (60) unmittelbar folgt oder weshalb der Mercier Offa und der Kenter Octa (76, 77) in 
einer Gruppe mit den nordhumbrischen Herrschern stehen. Dennoch muß manche Frage bei 
dieser wohl antiquarischem Interesse zu verdankenden Königsliste offenbleiben29.

25 Hygebald in der Chronik E 710 könnte ein westsächsicher Adliger sein, doch ist der Name dort sicher falsch, statt 

Sigebald.
26 Lapidge (Anm. 24), S. 162-179.
27 Vgl. Henry Bosley Woolf, The Old Germanic Principles of Name-Giving (Baltimore 1939), und Hilmer Ström, Old 

English Personal Names in Bede’s History, Lund Studies in English VIII (Lund 1939), S. xxxiv—xxxvii.
28 Die Quantität des Anlautvokals von Octa (= Ohta, Nr. 77) ist nicht sicher; vgl. Ström, S. 72.
29 Dank schulde ich Professor Bernhard Bischoff für den Hinweis auf die Handschrift, und Dr. Michael Lapidge für 

seine ausführliche Stellungnahme zu Schrift, Datierung und Lokalisierung der Texte in Reims B.M. 1097. Dr. Colette 
Jeudy plant eine Studie über die gesamte Handschrift. Für die freundliche Erlaubnis zum Druck von Text und Abbil­
dung danke ich Monsieur Roger Laslier, Conservateur en chef der Bibliothèque municipale de Reims.



)



ZUM LAPIDARIUS DES MARBOD VON RENNES

I.

In Marbods De lapidibus1, diesen frühen Bestseller unter den Steinbüchern des Mittelalters2, 
führt ein eigener Prolog von 23 Versen ein. Die ersten Zeilen lauten, lateinisch3:

1 Evax rex Arabum3 legitur scripsisse Neroni 
- Qui post Augustum regnavit in urbeb secundus -,

3 Quotc species lapidum, que nomina quived colores,
Quevee sit his regio vel quanta potentia cuique.

Prologverse fehlen D. a) Abraham PL. b) orbe C N T. c) Quod A C. d) quique ve A; queve 
N. e) Quae Riddle.

- Und deutsch4: ,Vom Araberkönig Evax liest man, er habe Tiberius5, dem zweiten Herrscher 
in Rom nach Augustus, schriftlich berichtet, wieviele Steine es gibt, welche Namen und Farben 
sie besitzen, welches ihr Ursprungsland ist und wie groß die Wirkkraft eines jeden1.

1 Zitiert bisher allgemein nach der Ausgabe von J. J. Bourassé, 1854, = Migne PL 171, col. 1738—1770. Auf ihr fußt 
auch John M. Riddle, Marbode of Rennes’ (1035-1123) De lapidibus, Sudhoffs Archiv, Beiheft 20 (Wiesbaden 1977), mit 
einem teils wohl verbesserten, teils aber auch durch bedauerliche Versehen entstellten Text. Eine Fehlerliste für die 
einzelnen Verszeilen gab Herbert Bloch, Speculum 57 (1982), S. 915 Anm. 2; sie ist zu ergänzen: Z. 4. 27. 54. 63. 72. 82. 
90. 95. 132. 136. 149. 159. 163. 193. 198. 227. 233. 238. 242. 265. 281. 288. 297. 300. 301/302 (dazwischen ein Vers 
ausgelassen, ein weiterer in den Apparat verbannt). 307. 308. 310. 311. 329. 353. 388. 391. 398. 405. 426. 435. 437. 445. 
470. 485. 490. 520. 541. 570. 592. 604. 609. 613. 642. 644. 666. 699. 719. - Mangelnde Zuverlässigkeit entwertet 
desgleichen die an sich willkommene Kollektion neuer Hss.-Varianten, die Riddle im Apparat bietet.

2 Zu der reichen und verzweigten Hss.-Verbreitung des Poems vgl. die Verzeichnisse bei Riddle, S. 131 ff. — Ange­
kündigt, aber noch nicht greifbar ist die Untersuchung von Maria Ester Herrera, La tradition manuscrite du ,,Liber 
Lapidum" de Marbode de Rennes d’après les manuscrits conserves en France (Thèse de Ille cycle, Université de Paris IV - 
Sorbonne 1986).

3 Textabdruck nach Riddle, S. 34 bzw. Migne PL, col. 1738f, revidiert anhand der Nachkollation folgender, von 
Riddle benützter Hss. (die Siglen sind beibehalten):
A = München, Staatsbibi, clm 2626, f. 3-15 
C = Wien, Nationalbibi. 143 (Med. 101), f. 1—12 
D = München, Staatsbibi, clm 23479, f. 4V—10
M = Montpellier, Universitätsbibi., Section de Médecine, H 121, f. 50v—55v;
sowie unter Beiziehung weiterer Hss. des 12./13. Jhs. aus vorwiegend französischem Bereich:
N = Bern, Stadtbibi. 416, f. 5V—15 
O = Douai, B.M. 217, f. 119-133 
R = Reims, B.M. 1275, f. 106-112v 
S = Angers, B.M. 309, f. 7-11 
T = Tours, B.M. 789, f. 47v-58v
- Die Interpunktion, bei Riddle bzw. Migne oft unklar und sogar irreführend, ist durchwegs erneuert.

4 Die Wiedergaben in Deutsch profitieren von einem Übersetzungsentwurf, den Charlotte Gschwind-Gisiger einem 
Züricher Marbod-Seminar, 1984/85, vorgelegt hat. - Die Riddles Text beigegebene englische Nachdichtung von 
Charles W. King (London 1860) kann den Zweck einer Übersetzung nur bedingt erfüllen, zumal ihr ein abweichender 
Marboddruck (von Johannes Beckmann, Göttingen 1799) zugrunde liegt.

5 Der Bezug auf Tiberius Claudius Nero (dessen Vorname sich metrisch nicht einfugen ließ) wird von Marbod durch 
Einschub von Vs. 2 verdeutlicht. Der angebliche Briefwechsel zwischen Evax und Tiberius (ediert und übersetzt bei 
Riddle, S. 28-30; jetzt auch bei Halleux, s. folgende Anmerkung) geht in mehreren Hss. dem Marbodtext voraus.



Wichtigster Hinweis, den der Auftakt enthält, ist der Name Evax. Mit ihm ist, in quellen- 
kundlichcm Sinne, die lateinische Übersetzung des griechischen Steinbuches Damigeron bezeich­
net6. Die im 5. oder 6. Jahrhundert entstandene Kompilation blieb nicht unverändert, sondern 
erfuhr in der Folge einige Umgestaltungen. Eine früheste Version, von drei Handschriften 
repräsentiert, scheint italienischen Ursprungs zu sein. Eine zweite, inzwischen ebenfalls dreifach 
zu belegen, weist mindestens teilweise nach England7 und ist dadurch charakterisiert, daß die 
Steine annähernd alphabetisch aufgefuhrt werden8. Nach Robert Halleux war es diese systemati­
sierte Evax-Fassung, die Marbod für seine Versifizierung zu Gebote stand9; wohingegen Peter 
Kitson erwägt, ob er nicht vielmehr über eine weitere, inzwischen freilich verschollene Redak­
tion verfügte10.

Wie dem letztlich auch sei, feststeht: das Buch des sagenhaften Königs Evax vermittelte ihm, 
in welcher Form immer, einen wesentlichen Teil der Stoffgrundlage. Dafür haben wir sein 
ausdrückliches Zeugnis, wenn er fortfährt:

5 Hoc opus excerpensf, dignum componere duxi11 
Aptum gestanti forma breviore libellum . . .

f) excipiens PL.

- ,Da ich dies Werk ausschrieb, hielt ich es für bedeutend genug, um daraus ein kleines Buch zu 
gestalten, dem Benützer willkommen durch seine knappere Form . .. ‘

Diesen Worten gemäß hätte Marbod sich Auszüge gemacht12, sich also nur Teile notiert und 
nicht das Ganze kopiert. Ihm schwebte eine Art Handbuch vor, ein kleines Vademecum, mehr 
oder weniger für den praktischen Gebrauch gedacht, doch zugleich Vorbehalten einem Kreis von 
Eingeweihten:

7 Qui mihi® praecipue® paucisque pateret amicis.
Nam maiestatemh minuit, qui mistica vulgat;

9 Nec secreta manent, quorum fit conscia turba.

g) me praecipuis C. h) magestatem C.

- .Vornehmlich mir und ein paar Freunden sollte es zu Diensten stehen. Denn Erhabenes 
schmälert, wer Geheimlehre unter das Volk bringt; und nichts kann Geheimnis bleiben, wovon 
die Menge Mitwisserin wird*.

Der esoterische Standpunkt, wie er hier zum Vorschein kommt, mag zunächst überraschen. 
Mit Idee und Intention eines .Lehrgedichtes1 wenigstens scheint er kaum vereinbar zu sein.

6 Ausgabe und Übersetzung von Robert Halleux, in: Les lapidaires grecs. Texte établi et traduit par Robert Halleux et 
Jacques Schamp (Paris 1985), S. 191-297.

7 Vgl. Peter Kitson, „Lapidary Traditions in Anglo-Saxon England: part I, the background; the Old English Lapi­
dary“, Anglo-Saxon England 7 (1978) S. 17f.

8 Zu den Hss. und Hss.-Gruppierungen vgl. Halleux, Les lapidaires, S. 193-207.
9 Robert Halleux, „Damigéron, Evax et Marbode. L’héritage alexandrin dans les lapidaires médiévaux“, Studi 

Medievali, ser. 3, t. XV (1974), S. 341 ff.
10 Kitson, Lapidary Traditions, S. 55ff.
11 Für die Verbindung dignum ducere (nach der sich auch die Zeilengliederung richtet) vgl. die Wendung aus einer 

bischöflichen Verfügung Marbods, a. 1116: Adfuturorum notitiam scribere dignum duxi eqs. (PL 171, col. 1781).
12 Den Exzerptcharakter unterstreicht ebenso entschieden der kleine Epilog mit seinem Hinweis auf die zahlenmäßig 

genau begrenzte Auswahl von Steinen, Vs. 709-711 (wo Vs. 709 excerpta statt excepta [PL, Riddle] zu lesen ist).



Indessen ist zu berücksichtigen, daß - anders als etwa in Marbods De ornamentis verborum13 - die 
behandelte Materie nicht aus den trivialen Grundwissenschaften stammt, auch nicht aus dem 
wohl höher kotierten Quadrivium, sondern aus Medizin und Naturgeschichte als exklusiven 
Sparten und fast schon Arkandisziplincn, zu deren Erschließung man im Zeitalter der Frühscho­
lastik gerade erst unterwegs war. Es ist dieses Bewußtsein, das Marbods Prologverse erfüllt und 
prägt, wenn er die Kenntnisse in der Edelsteinkunde als mistica bezeichnet und vor ihrer Vulgari- 
sierung eindringlich warnt. Immerhin wird man ihn im Folgenden dann, wo er den Kreis seiner 
Leser auf das engste eingeschränkt wissen will, nur cum grano salis verstehen dürfen und die 
Nennung der ,heiligen Dreizahl“ ihrerseits für eine Art bewußter Mystifizierung zu nehmen 
haben13 14 15. - Z. lOff:

Flunc tribus, ut multum, dandum sancimus amicis.
11 Qui numerus sacer est, et nos sacra pandimus illis,

Qui secreta Dei servando decenter honorant1,
13 Quos gravitas morum, vite commendai honestas.

i) honorent AM O RT. k) commendet AMT.

— ,Das kleine Buch weihe ich zum Geschenk drei Freunden höchstens. Die Zahl ist heilig, und 
Heiliges offenbare ich ihnen, die Gottes Geheimnisse, indem sie sie wahren, geziemend ehren, 
und die Sittenstrenge auszeichnet und ehrbares Leben1.

Der Adressatenkreis, an den Marbod denkt, ist ein Kreis Ausgewählter, für deren Selektion 
das Gewicht ihrer Persönlichkeit maßgebend ist, maßgebend sein soll. Als Künder verborgenen 
Wissens liegt Marbod viel, wenn nicht alles daran, daß sein Werk in die Hand Berufener 
gelange, die in den Steinen und deren Kräften das Arkanum des Göttlichen zu ehren wissen. Mit 
dieser Ausrichtung auf die secreta Dei hin - die vielleicht nicht zufällig genau in der mittelsten 
Zeile dieses Proömiums angesprochen sind - erscheint jeglicher Mißbrauch des Magisch-Ok­
kulten, ja auch nur schon der Gedanke daran, von vorneherein abgewehrt und grundsätzlich 
ausgeschlossen.

Von da aus auch kann Marbod gleichsam frei und unbesorgt zum Preis seines Themas anset­
zen. Er tut dies im zweiten, abschließenden Prologteil (Z. 14ff.), wobei er den medizinischen 
Aspekt der Gemmologie erstaunlich weit in den Vordergrund rückt10:

Occultas etenim lapidum cognoscere vires1,
15 Quarurn™ causa latens effectus dat manifestos,

Egregium quoddam11 volumus rarumque videri:
17 Scilicet hinc sobers0 medicorum cura iuvatur,

Auxilio lapidum morbos expellere doctap,
19 Nec minusq inde dari cunctarumr commoda rerum 

Auctores perhibent, quibus hec perspectas feruntur.
21 Nec dubium cuiquam debet falsumve1 videri,

Quin sua sit gemmis11 divinitusv insita virtus“:
23 Ingens est herbis virtus data, maxima gemmis.

13 PL 171, col. 1687-1692. Das Lehrstück von den rhetorischen Figuren entstammt Marbods Magisterzeit.
14 Möglicherweise spielt auch ein Reflex aus dem ersten Prosabrief von Evax/Damigeron mit herein: Tu itaque custo­

di . . . mysterium sumtni altissimi dei (Halleux, Les lapidaires, S. 230). Nach Karl-Willy Wirbelauer, Antike Lapidarien (Diss. 
Berlin 1937), S. 48, deutete der sutnmus altissimus deus ursprünglich auf den dreimal großen Gott der Ägypter, Hermes 
Trismegistos.

15 Dazu allgemein John M. Riddle, „Lithotherapy in the Middle Ages. Lapidaries Considered as Medical Texts“, 
Pharmacy in History 12 (1970), S. 39-50.



1) causas S. m) Quorum A O. n) quiddam CMOS; quidem R. o) solers A PL Riddle, p) doc­
tor N. q) tarnen C. r) certarum O S PL. s) perfecta N R; prospecta S. t) falsumque C N T; 
fallumque Riddle, u) virtus .. .gemmis so umgestellt CN. v) divinitas Riddle.

- ,Und wirklich, die geheimen Kräfte der Steine zu erkennen, deren verborgenes Prinzip sicht­
bare Wirkung zeitigt, das darf, meine ich, als etwas ganz Erlesenes und Kostbares gelten. Zum 
einen kommt es ja der praktischen Kunst der Ärzte zustatten, wo sie geschult ist, Krankheiten 
mit Hilfe der Steine zu vertreiben; und zum anderen, sagen die Meister, die darüber Bescheid 
wissen, stelle sich auch in allen übrigen Dingen16 das Glück ein. Niemand soll es für zweifelhaft 
oder unwahr halten, daß den Steinen je ihre Kraft von Gott eingepflanzt ist: Gewaltige Kraft ist 
den Kräutern verliehen, die gewaltigste aber den edlen Steinen“.

Dem auffällig pointierten Schlußvers des Prologs kommt möglicherweise eine eigene literar­
historische Bedeutung zu. Wenn nämlich die virtus gemmarum so unvermittelt mit der virtus 
herbarum weniger verglichen als konfrontiert wird, könnte damit zugleich auf ein entsprechendes 
Lehrgedicht der Zeit angespielt sein, mit dessen Autor Marbod also gewissermaßen in Wettstreit 
hätte treten wollen. Tatsächlich bildet ein derartiges Gedicht, bekannt unter dem Verfasserna­
men Macer Floridus und dem Titel De viribus herbarum17, zu Marbods ,lithotherapeutischem“ 
Opus ein ziemlich genaues pharmazeutisches“ Pendant. Es beruht inhaltlich auf antiken Quel­
len, wie sie auch Marbod kennt, ist zu Lehrzwecken verfaßt, in ungereimten Hexametern 
geschrieben und gliedert sich in einzelne ungleiche Abschnitte, darin Pflanze um Pflanze vorge­
stellt und mit Name, Eigenschaft, Heil- oder Giftwirkung abgehandelt wird. Das Werk, um die 
Mitte des elften Jahrhunderts entstanden, war zu Marbods Zeiten bereits verbreitet18; und da 
überdies der mutmaßliche Verfasser, Odo von Meung19, als Kleriker und Arzt im Loiregebiet 
lebte, besteht durchaus die Chance nicht nur der Kenntnisnahme von Seiten Marbods, sondern 
sogar der direkten und absichtlichen Bezugnahme hier im Schlußvers seines Prologs.

Die Nähe beider Autoren, die sich nicht zuletzt in der Überlieferung spiegelt20, ist von John 
M. Riddle sicher richtig empfunden worden. Wenn er aber noch einen Schritt weiter gehen 
möchte und geneigt ist, für beide Werke einen einzigen Verfasser, nämlich Marbod, anzuneh­
men21, so vermag dieser Identifizierungsversuch schon aus sprachlich-stilistischen Gründen22 
nicht zu überzeugen; vor allem scheitert er aber an der Unvereinbarkeit zweier Werkkonzeptio­
nen, deren eine ganz auf die Praxis medizinischen Erkennens ausgerichtet erscheint23, während 
die andere wesentlich in ästhetischen Kategorien wurzelt.

16 cunctae res im Sinne von cuncta = cetera omnia. Die Lesart certarum (statt cunctarum) mit ihrer einschränkenden Nüance 
paßt nicht zu dem Elogenstil an dieser Stelle.

17 Oder De virtutibus herbarum, wie die Überschrift in den Hss. auch oft lautet. Letzte Ausgabe ist immer noch 
diejenige von Ludwig Choulant, Macer Floridus, De viribus herbarum (Leipzig 1832). An Umfang dreimal so groß, erlebte 
das Gedicht einen ähnlichen Erfolg wie Marbods De lapidibus, und ähnlich weit auch (u. a. bis Paracelsus) reicht die 
Geschichte seiner Nachwirkung.

18 Schon Sigebert von Gembloux erwähnt das Werk, Catalogus de viris illustribus, § 13, ed. Robert Witte (Bern/ 
Frankfurt/M. 1974), S. 55.

19 Zu ihm vgl. Max Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters 2 (München 1923), S. 539-547, sowie 
Riddle, S. 7f., mit Hinweis auf neuere Literatur.

20 De lapidibus und De viribus herbarum erscheinen in gegen 20 Hss. miteinander verbunden und bilden offenbar einen 
eigenen Kanon; vgl. die Liste in Riddles Edition, S. 131 f.

21 Riddle, S. 7. Von der These zeigt sich die Kritik teilweise angetan, s. Barbara Beigun Kaplan, Isis 70 (1979), S. 464.
22 Den rhetorischen Schliff z. B., wie er Marbods Verse auszeichnet, kennt Odo nicht. Dafür gebraucht er viel 

Griechisches, das bei Marbod wenig hervortritt; vereinzelt benutzte Begriffe könnten aus Odos Gedicht herübergenom­
men sein.

23 Zum deutlich fachorientierten Interesse in Odos Herbarium vgl. Manitius, Geschichte, S. 541.



II.

Einen Begriff von der Darstellungsweise, wie sie Marbod in De lapidibus pflegt, wird ein 
bezeichnender Text daraus geben können. Die einzelnen Nummern, sechzig an der Zahl , sind 
von unterschiedlicher Länge. Die Extremwerte hegen bei 3 bis 5 und 26 bis 28 Zeilen. Mit seinen 
achtzehn Versen gehört das folgende Gedicht zu den vierzehn umfänglichsten Stücken der 
Sammlung. Themastein ist die Edelkoralle25.

XX. De coralio
1 Coralius3 lapis est, dum vivit in equore, vimen:

Retibus evulsusb vel cesus acumine ferri
3 Aerec contactod fit durior et lapidescit6;

Quiquef color fuerat8 viridis6, modo puniceus fit.

Das Ged. fehlt D; ohne Titel C. a) so AMORS; corralius N; corallius T; corallus CPL 
Riddle, b) so AMORST; avulsus CN PL Riddle, c) Ere CS. d) so AMORT; contracto S; 
contactus CN PL Riddle, f) Cuique PL. g) so A M N O T; vir. f. umgestellt C R S PL Riddle.

- ,Der Korallenstein ist, solange er im Meer lebt, ein biegsames Gewächs; Mit Netzen heraus­
gerissen oder losgeschnitten mit der Schärfe des Messers, verhärtet er unter Berührung der Luft 
und wird zu Stein; und war seine Farbe zuvor grün, so wird sie nun purpurrot1.

In den Angaben, mit denen Marbod beginnt - Angaben über Herkunft und Äußeres der 
Koralle - ist unschwer Isidors Beschreibung zu erkennen, mit der sie sich in den Einzelheiten 
z.T. eng berühren26. Die wesentlichen Momente der äußerlichen Kennzeichnung kehren jeden­
falls bei Marbod wieder, allerdings in strafferer Verknüpfung und in dichterer innerer Gespannt­
heit. Stünden die vier einführenden Verszeilen allein für sich, sie könnten anstandslos für ein 
Epigramm hingehen, derart geschickt ist das Paradoxon von Pflanze und Stein, mitsamt der 
frappierenden Farbenumwandlung, in Szene gesetzt. Im übrigen erscheint das Bild von dem 
ursprünglich lebendigen ,Gewächs* auch lautlich untermalt (vivit in equore vimen), wovon ein 
nachklingendes Echo noch die Farbmetamorphose in Z. 4 begleitet (viridis . . .puniceusfit)-7.

An die ,botanische* Ursprungsform der Koralle erinnert danach — in einem direkten Ver­
gleich - noch einmal die anschließende Verspartie. Diese steht aber nicht mehr unter Isidors, 
sondern unter Solinus* Diktat2**, welchem wir Marbod hier schrittweise, einzelnen Stichworten 
entlang, nachfolgen sehen:

5 Hich velut arbusti ramusculus1 esse videtur 
Circa semipedem vix longior inveniendus. 24 25 26 27 28

24 Die Beschränkung auf genau diese Zahl war von Marbod geplant, wie aus den Epilogversen (709-711, Riddle, 

S. 91) hervorgeht.
25 Abdruck nach Riddle, S. 59 (in dessen Gesamtzählung = Vs. 312-329) bzw. PL 171, col. 1753; revidiert nach den 

oben (Anm. 3) genannten Hss.
26 Vgl. Etymologiae 16,8,1: Corallius gignitur in mari, forma ramosus, colore viridi sed maxime rubens. Bacae 

eius . . .detractae confestim durantur et rubescunt, tactuque protinus lapidescunt. Itaque occupari evellique retibus solet, 

aut acri ferramento praecidi.
27 Derselbe Vers ist auch ein Beispiel für den ahschnappenden Hexameter, den Marbod sowohl im Lapidarius wie im 

Liber decent capitulorum gelegentlich verwendet.
28 Vgl. Collectanea rerutn nientorabilium 2, 41—43: ramuli sunt, quales arborum visimus, ad semipedem frequentius 

longi; rarum est pedaneos deprehendi. excluduntur ex illis multa gestamina. habet enim, ut Zoroastres ait, materia haec 
quandam potestatem, ac propterea quidquid inde sit, ducitur inter salutaria. curallium alias dicunt: nam Metrodorus 
gorgiam nominat. idem quod resistat typhonibus et fulminibus adfirmat.



7 Ex quo fingunturk gestamina commoda multis, 
Quippe salutaris portantibus1 esse probatur111.

h) Hoc C. i) ramunculus N. k) frringuntur (sic) N; funguntur O. 1) so A M O S T; gestantibus 
CNR PL Riddle, m) putatur S.

- ,Die Koralle erscheint gleich einem zarten Buschzweig, mißt um einen halben Fuß und ist in 
längerer Gestalt kaum zu finden. Aus ihr werden Schmuckstücke gefertigt, vielen willkommen, 
da ja die Koralle für die, die sie tragen, als heilbringend gilt“.

Ganz allgemein bezeichnen gestamina getragenen Schmuck“, etwa Halsketten, Geschmeide, 
Perlen. Nach dem hier angetönten magischen Zauber und im Blick auf Solinus wird an eigentli­
che Amulette zu denken sein. - Noch tiefer in das Gebiet der Magie dringt Marbod mit den 
nächsten Versen:

9 Ipsius" est°, ut ait° Zoroastresp, mira potestas;
Et sicut scribit Metrodorusq optimus auctor,

11 Fulminai tiphonas tempestatesque repellit
As rates vel tecto vel agro, quocumque1 geratur“.

n) Illius R. o) ut dixit statt est - ait C. p) so COT; Zoroaster S; Zoroastes AM NR PL 
Riddle, q) Methodorus A C S. r) Flumina S. s) A ere N; in rate O; A rare Riddle, t) quodcum- 
que O. u) feratur N PL.

- ,Ihr wohnt, wie Zoroaster sagt, wunderbare Macht inne; und so wie Mctrodorus29 als vor­
züglicher Gewährsmann schreibt, wehrt sie von Schiff und Haus und Feld, wo immer man sie 
bei sich führt, Blitz, Sturm und Ungewitter ab‘.

Die Nennung der beiden antiken Autoritäten erfolgt offensichtlich noch aus dem Zusammen­
hang mit der zitierten Solinus-Stelle heraus30, indes die Sachinformationen selbst aus Evax/ 
Damigeron geschöpft sind31 - und zwar bis zum Schluß des Gedichtes hin32:

13 Astv in vinetis aspersus et inter olivas
Aut a ruricolis cum* semine" iactus in agrosx,

15 Grandinis avertit calamis contraria tela,
Multiplicans fructus, ut fertilitate redundent.

17 Umbras demonicasy acz Tessala2 monstra repellit.
Introitus prestat faciles finesque secundos33.

v) Aut M T. w) consemine C. x) so M O R S T PL; agrum C; agro N; agris A; argis Riddle, 
y) demonias N. z) so A C N R S T; et Thessala M O PL Riddle.

29 Unklar bleibt — schon bei Solinus -, wer damit gemeint ist: Metrodor von Chios oder Metrodor von Skepsis? Vgl. 
Halleux, Les lapidaires, S. 111 Anm. 2.

30 S. o. Anm. 28.
31 Einzig der Begriff typhon (Z. 11), in Evax nicht belegt, weist auf Solinus (bzw. Plinius, Naturalis historia 2, 131) 

zurück.
32 Vgl. Evax/Damigeron VII 6-11, ed. Halleux S. 243: .. .et securum facit gestantem eum et facile impetrantem et 

introitum facile habentem. Praeterea . . .contritus et seminatus cum frumento aut hordeo aut aliquo fructu amovet de 
terra grandinem et omnem perniciosam tempestatem. Insuper in vineis aut olivetis diespersus repellit omnem exitiosum 
impetum ventorum. In domo autem positus conservat earn ab omni maleficio et umbris demoniorum et vanis sompniis 
et fulminimi ictibus. In nave hoc si habueris multum efficacior eris. Resistit autem ventis et tempestatibus et turbinibus.

33 Die drei Zusatzverse in C, in Riddles Apparat aufgefiihrt, sind identisch mit den Schlußversen von Ged. XXVI, De 
silenite, Vs. 392-394 (und danach zu verbessern: per detrimento; in Perside).



— ,Aber in die Weinberge oder zwischen die Olivenbäume gestreut oder von den Landleuten 
mit der Saat auf die Äcker geworfen, hält sie verderblichen Hagelschauer fern von den Frucht­
halmen und mehrt ihren Ertrag, daß sie überquellen vor Fülle. Die Koralle vertreibt dämonische 
Schattengeister und zauberische Schreckgestalten34. Leichten Beginn gewährt sie und ein glück­
liches Ende“.

Soweit das Gedicht über die Koralle. Sein Befund erhärtet die im Prolog gebotenen Erklärun­
gen zu dem Buch Evax und dessen entscheidender Funktion in Marbods Werkkonzept. Er 
erhärtet in der Tat die Bedeutung dieser spezifisch , magischen' Quelle35 für den Liber lapidum 
und bestätigt zugleich den Exzerptcharakter ihrer Benutzung durch den Dichter36.

Ein noch genaueres Licht auf Marbods exzerptorische Technik könnte dabei das folgende 
isoliert überlieferte Textstück werfen:

Huius lapidis haec est virtus, ut ait Zodoaster [sic] et Metrodorus: portantibus salubris est; 
fulmina, typhona et aquaticos serpentes fugat a nave vel a tecto vel ab agro, quocumque 
geratur. Tritus et aspersus in vineis et inter olivas avertit grandinem, dat illis fertilitatem, pellit 
umbras daemonicas et monstra quaelibet. Dat bona initia ad quaelibet officia, perducit ad 
finem inccpta: novem sunt virtutes37.

Just zu Marbods Korallengedicht, Vs. 8-18 sich fügend, ist die Notiz in ihrem Form- und 
Sinncharakter dennoch nicht leicht einzuschätzen. Für Pitra galt sie als Scholion zum Marbod- 
text, für Bidez/Cumont als eine Prosaredaktion. Nach neuestem Standpunkt dagegen wäre sie 
eine bloße Paraphrase38 39 des Teilgedichts: eine Deutung, die ihrerseits noch einige Widersprüche 
zu lösen hätte. Vor allem die auffälligen Zusätze über die , Wasserschlangen09 und die ,neun 
Wunderkräfte1 durchbrechen eindeutig die Norm einfachen, selbstverständlichen Umschrei­
bens. Andererseits muß befremden, daß die Textvariierung nicht oder nicht in dem erwarteten 
Maße davon Gebrauch macht, ungewöhnlichere Vokabeln durch bekanntere, vertrautere zu 
ersetzen. So ist das rare und fremdartige typhon belassen worden, währenddem ratis, immerhin 
geläufiges Wechselwort für navis, gegen dieses ausgetauscht erscheint - und tectum (statt domus), 
in fortgesetzter Inkonsequenz, hinwiederum stehen bleiben durfte.

Endlich sind in der Prosawiedergabe empfindliche Lücken zu konstatieren. Für die Verszeilcn 
14 bis 16 z. B. reduziert sich die Nachbildung auf die Übernahme der einen Wendung avertit 
grandinem und des einzelnen Begriffs fertilitas. Daneben entfiel alles andere, und das heißt die 
ganze poetische Ausgestaltung, die gerade in diesem Abschnitt durchaus Marbod gehört. Dem 
Gedicht gegenüber trägt der , Paralleltext' — um ihn vielleicht so zu nennen — etwas Vorläufiges 
an sich. Mit seinen Zusätzen und Abstrichen, seinen Erweiterungen und Kürzungen gleicht er 
nicht unbedingt einer Paraphrasierung. Eher läßt er an eine Vorstufe der Versifikation denken, 
an einen Entwurf, in dem bestimmte Exzerptstücke programmatisch zusammengefaßt sind und 
die poetischen Umrisse eines Versgebildes sich bereits abzuzeichnen beginnen. - So betrachtet, 
wiese das zufällig erhaltene Prosastück am Ende in Marbods eigene Werkstatt.

34 Tessala monstra: so in Anlehnung wohl an Horaz, Epist. II 2, 209 noctumos lemures portentaque Thessala rides.
35 Daß für die weiteren Bewandtnisse wie Form, Farbe, Aussehen der Steine andere Quellen (v. a. Isidor und Solin) 

beigezogen sind, geht aus dem Prolog nicht hervor, wird aber deutlich aus Angaben Marbods in den Gedichten selbst; 
vgl. VIII, Vs. 11 (= 171 Riddle); XV, Vs. 4 (= 238 Riddle).

36 Von allen Angaben in Evax VII 1-14 sind knapp die Hälfte in die Versifikation eingegangen.
37 Aus Cod. Parisin. BN. lat. 8817, f. 28, publiziert von Jean Baptiste Pitra, Spicilegium Solesmense III (Paris 1855), 

S. 392; wiederabgedruckt und als Zoroaster-Fragment eingereiht bei Joseph Bidez/Franz Cumont, Les mages hellénisés II 
(Paris 1938), S. 199 (s. Halleux, Les lapidaires, S. 316).

38 Halleux, Les lapidaires, S. 242 Anm. 1.
39 Ihre Erwähnung scheint speziellere Kenntnisse (etwa der Lithica; s. Wirbelauer, Lapidarien, S. 4f.) vorauszusetzen: 

Kenntnisse, wie sie gelegentlich Marbod selbst verrät; vgl. Kitson, Lapidary Traditions, S. 58 ff.



III.

Aufgrund ihrer Fundierung in verhältnismäßig breitem Wissen40 ist der Versdichtung Mar­
bods zu bescheinigen, daß sie wirkliche Lehrdichtung sein will und darauf angelegt ist, echten 
naturwissenschaftlichen Stoff zu vermitteln (wie absurd auch immer dieser Stoff von heute aus 
gesehen sein mag).

Der quasiwissenschaftlichen Absicht des Verfassers entspricht die im ganzen zurückhaltende 
dichterische Sprache. Es ist eine Sprache, die vorab im Dienste der Verständlichkeit steht, die 
bedacht ist auf Richtigkeit im Ausdruck und sich vor dem Unpräzisen ebenso hütet wie vor dem 
Allzugesuchten; es sei denn, dieses stünde (wie etwa im Falle von typhon, s. o.) bereits in der 
Vorlage und biete ein besonders reizvoll exotisches Moment. Auf der anderen Seite weiß Mar­
bod natürlich, wie nahe in einem Lehrgedicht die Gefahr des Spröden und Trockenen liegt41. 
Um ihr zu begegnen, ist er darum auch stets bestrebt, den Eindruck des Gefälligen nie verblas­
sen zu lassen und das delectahile, das hier vor allem im Formalen liegt, sozusagen gleichmäßig am 
Glimmen zu halten. Er sucht also auf seine Weise das Rezept des Horaz zu realisieren, welcher 
die Mischung von ,nützlich1 und ,gefällig1 als das beste literarische Prinzip empfohlen hat:

Omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci42 
- ein Satz, der per se der Lehrdichtung und gerade ihr höchsten Rang zusichert.

Abgestimmt auf das schwebende Gleichgewicht, das zwischen dem utile und dem dulce 
herrscht, herrschen soll, begnügt sich Marbods Rhetorik mit relativ sparsamen Demonstratio­
nen. Etwas gehobener erscheint der poetische Duktus in Passagen der rein äußeren Beschrei­
bung, wo Marbod sich anscheinend bewußt um einen höheren Grad der Anschaulichkeit, aber 
auch der Ästhetisierung bemüht43. In dieser Art der Stilhaltung trifft sich der Liber lapidum mit 
dem Liber decem capitulorum44, dessen Schöpfung Marbod selber unter die Satzung rednerischer 
Klarheit, Korrektheit und Eleganz stellte, nachdem er der künstlichen Form des Leoniners 
abgeschworen hatte:

Nam lex scribendi recte tria postulat: ut sit 
Perspicuum vitioque carens ac schemate vernans;
Quod qui consequitur fit dulcis et utilis idem 
Et retinere potest animos auresque legentum45.

Reimlos wie hier ist der Hexameter auch im Steinbuch gebaut; außerdem zeigt er die gleichen 
inneren Strukturen und teilt sogar mit der anderen Dichtung eine Reihe gleichlautender Halb- 
verse und Versschlüsse46. Trotz so ersichtlicher Berührungen hat man die beiden Werke bisher 
kaum in einem gemeinsamen Lichte sehen wollen. Man empfand sie nach ihrer christlichen bzw. 
nichtchristlichen Grundstimmung für durchaus ungleichartig und von daher auch zeitlich nicht

40 Eine nützliche Übersicht über die von Marbod erfaßte gemmologische Literatur gibt, für jeden einzelnen Stein, 
Kitson, Lapidary Traditions, S. 59 Anm. 2.

41 Hier mochte ihm Macer Floridus warnendes Beispiel sein; vgl. oben S. 214.
42 Ars poetica, 343.
43 Lehrreich ist hier jeweils der Vergleich mit Isidor, wie das Korallengedicht zeigt (oben S. 215f.) oder etwa, als 

Seitenstück, das Gedicht über die Perlen (L. De unione, Riddle S. 84; dazu Isidor, Etymologiae 16, 10, 1).
44 Marbod, Liber decem capitulorum, ed. Rosario Cloetta (Rom 1984).
43 Liber decem capitulorum I 37-40, Cloetta S. 66f. Abkehr vom leoninischen Vers: 117ff., S. 62ff. — Deutsche Überset­

zung der VerseI 1-41 von Horst Kusch, Einführung in das lateinische Mittelalterl (Berlin 1957), S. 239f.
46 Beispiele aus den oben zitierten Marbodtexten: Liber d(ecem) c(apitulorum) 133 schemate vernans = Liber l(apidum) 

651; Liber l. 13 vitae honestas = Liber d. c.IV 61; Liber l. 321 optimus auctor = Liber d. c. II158. Weitere Dubletten — sie 
ließen sich wohl vermehren - verzeichnet Cloetta in seiner Edition des Liber d. c.



zusammengehörig, sondern voneinander geschieden als philosophisches Alterswerk (Liber decem 
capitulorum) und als Werk der früheren oder späteren Magisterzeit (Liber lapidum f1. Indessen ist 
eine solche Differenzierung ernstlich nicht zu begründen. Christenglaube und wissenschaftliche 
Anschauung sind auch und gerade im Mittelalter keineswegs unvereinbar. Mystik und Magie, 
Wunder und Zauber schließen einander nicht aus48; sie lassen sich sehr wohl zusammenfügen, 
wie Marbod im Prolog einem kundigen, auserwählten und glaubenstüchtigen Publikum ausein­
anderzusetzen weiß.

Schon die Thematik des Liber lapidum verbietet es, in ihm ein Frühwerk oder ein Werk für die 
Schule zu sehen. Weder in ein Fach des Triviums noch in ein Fach des Quadriviums weisend, 
stellt dies Lehrstück über Gemmologie und Heilkunde höhere Ansprüche als gewöhnlich, und 
zwar an den Leser so gut wie an den Verfasser selbst, den man sich aufgrund seiner Bildung 
jedenfalls nicht als jungen Schulmeister, sondern als gereiften Mann zu denken hat. Nichts 
spricht im Grunde dagegen4'*, aber einiges dafür47 48 49 50, daß Marbod, als er das Buch Evax exzerpierte 
und versifizierte, bereits in Amt und Würden eines Bischofs war (seit 1096)51. Ganz ähnlich hat 
ja auch, um eine zeitgenössische Parallele anzuführen, Theoderich von Saint-Trond den Solinus 
ausgeschrieben und in Verse gebracht52, nachdem er bereits zum Abt erhoben war (1099; t 
1107).

Letztlich entscheidend ist hier vielleicht der formale Aspekt. Mit seinen über 700 klassisch 
strengen, den leoninischen Reim peinlich vermeidenden Hexametern markiert Marbods Stein­
buch gleicherweise jene dichterische Neuorientierung, von der sein Zehnkapitelbuch in einem 
bekenntnishaften Abschnitt spricht53. Es rückt dieser Altersdichtung zeitlich offenbar ganz nahe, 
ja sogar hinter sie, falls die Absichtserklärung dort54 55 als unmittelbarer Vorsatz und Neubeginn 
zu fassen ist. Die Werkchronologie, wie sie zu Marbod gewöhnlich geboten wird53, wäre danach 
zu modifizieren, und insbesondere hätte man De lapidibus nicht mehr im unmittelbaren Gefolge 
von Marbods Jugend- und Schulgedichten zu betrachten und zu beurteilen.

47 Zu den bisherigen Datierungen vgl. Riddle, S. 2f.; Kitson, Lapidary Traditions, S. 12 Anm. 5.
48 Vgl. Jacques Le Goff, «Le merveilleux», in: L’imaginaire médiéval. Essais (Paris 1985), S. 17-39, bes. 29f.
49 Als nicht stichhaltig ist Riddles Hinweis (S. 2) auf zwei angeblich noch vor 1096 entstandene Hss. des Lapidarius zu 

betrachten; s. Hubert Silvestre, Scriptorium 35 (1981), S. 146.
50 Mit einer Spätdatierung entfällt nicht zuletzt die chronologische Schwierigkeit, wie sie aus Marbods Kenntnis des 

Constantinus Africanus (s. Riddle, S. 3) resultiert.
51 Als sichtlich hochrangige, ihm aber gleichgestellte Kollegen erscheinen auch die im Prolog (Z. lOff.) anvisierten 

,Freunde“. Ob dabei nicht im besonderen an Hildebert von Lavardin, Bischof (ebenfalls seit 1096) von LeMans, zu 
denken wäre? In einer Reihe von Hss. (s. Riddle, S. 3) läuft De lapidibus sogar unter Hildeberts Namen.

52 Vgl. Manitius, Geschichte, 3 (1931), S. 709f.
53 Liber decem capitulorum I 1—42, ed. Cloetta, S. 59—68.
54 ib. I 16f., S. 62: Ergo propositum mihi sit neque ludicra quaedam/Scribere nec verbis aures mulcere canoris; 141, S. 67: Hoc 

genus ergo mihi posthac propono sequendum.
55 Nämlich seit der - nach wie vor lesenswerten - Biographie von Léon Vincent-Ernest Ernault, Marbode, évéque de 

Rennes. Sa vie et ses oeuvres (Rennes 1889).



.

.



COLETTE JEUDY

LE CARMEN 111 D’ALCUIN ET L’ANTHOLOGIE DE MARTIAL DU MANUSCRIT 
522 (502) DE LA BIBLIOTHEQUE MUNICIPALE D’ANGERS.

Poursuivant nos recherches sur la tradition manuscrite des commentaires de Remi d’Auxerre 
(t vers 908) \ nous avons eu la joie de découvrir à Angers, dans un manuscrit scolaire du IX-Xe 
siècle, sur un feuillet assez usé et resté blanc à l’origine, deux textes fort intéressants ajoutés au 
Xle siècle: le Carmen 111 d’Alcuin, qui n’avait pas jusqu’à présent de tradition manuscrite 
connue, et une anthologie assez personnelle de sept épigrammes de Martial.

Le manuscrit 522 de la bibliothcque d’Angers1 2 est un manuscrit scolaire en parchemin assez 
épais, de quatre-vingt dix feuillets mesurant environ 265 mm de long sur 190 mm de large. La 
justification est de 190 mm de long sur 90 mm de large, à raison de vingt - et - une lignes de 
texte par page. Tout autour, des marges assez larges ont été réglées à la pointe sèche en meme 
temps que le texte, pour un commentaire marginai abondant surtout aux f. l-3v° et 37v°-88. 
Seule l’initiale du f. 1 dessinée à Tenere est légèrement ornée, les autres initiales sont aussi à 
Tenere ou parfois rubriquées. Les titres en capitales et onciales rubriquées, parfois rehaussées de 
vert sont assez nombreux, surtout pour le Carmen Paschale de Sédulius aux f. 37v°-84v°. Oeuvre 
de plusieurs copistes de TOuest de la France au IXe-Xe siècle, d’après M. Bischoff3 4 5, ce recueil 
scolaire regroupait à l’origine deux auteurs copiés ensemble: Bède avec ses deux traités de 
métrique, le De arte metrica aux f. 1—26v° et le De Schematibus et tropis aux f. 26v —35v , puis le 
poète chrétien Sédulius avec son Carmen Paschale5 aux f. 37v°—84v° et ses hymnes aux f. 84v —87 
et 87-88v°. Dans la deuxième moitié du Xe siècle, on a ajouté aux f. 88v°-90v° le début de 
VInstitutio de nomine, pronomine et nerbo de Priscien, avec un accessus de trois lignes dans la marge 
supérieure du f. 88v°6. Notre attention avait d’abord été attirée par les gloses sur le De arte metrica 
de Bède, qui sont extraites du commentaire de Remi d’Auxerre, et par le riche commentaire 
marginai au Carmen Paschale de Sédulius, qui pouvait ètre aussi 1 oeuvre de Remi. Nous avons 
alors étudié de plus près les additions portees au Xle siècle à la fin de Bède et avant le début de 
Sédulius sur les feuillets 36r°—36v° et 37r°, restés blancs à 1 origine. Certaines de ces additions,

1 Sur les commentaires de Remi d’Auxerre, cf. entre autres Remigii Autissiodorensis commentum in Martianum Capellam 
libri 1-11, ed. C. E. Lutz (Leiden 1962), S. 11-16; C. Jeudy, article «Remi d’Auxerre», Dictionnaire de Spirituals, XIII, 86 

(Paris 1987), col. 337-340.
2 Description du manuscrit dans le Catalogue général des Manuscrits des bibliothèques publiques des Départements XXXI 

(Paris 1898), S. 359; M. L. W. Laistner et H. H. King, A Hand-List of Bede Manuscripts (Ithaca-New York 1943), 134; C. 
Jeudy, «L’Institutio de nomine pronomine et uerbo de Priscien: manuscrits et commentaires médiévaux«, Revue d histoire 
des textes 2 (1982), 89; M. Passalacqua, I Codici di Prisciano, Sussidi eruditi XXIX (Rome 1978), S. 5 n° 7; C. B. Kendall, 
Bedae Venerabilis opera Parsi: Opera didascalica, Corpus Christianorum. Series Latina, CXXIII A (Turnhout 1975). 
S. 62 n° 7 et S. 78 n° 12; description complète par C. Jeudy et Y.-F. Riou, Les manuscrits classiques latins des bibliothèques 

publiques de France I (Paris 1987).
3 Nous exprimons à M. Bischoff toute notre reconnaissance pour les précieux renseignements qu’il nous a donnés sur 

ce manuscrit.
4 Ed. C. B. Kendall, op. cit. supra, note 2. Les gloses sont extraites du commentaire de Remi d’Auxerre, cf. S. 78, n° 

12 (M.H. King).
5 Sedulii opera omnia, éd. Iohannes Huemer, Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum X (Wien 1875), 41-168 

(ignore ce manuscrit).
6 Cf. C. Jeudy, op. cit. supra, note 2.



surtout celles du feuillet 37 n’ont pas été jusqu’à maintenant décrites par les catalogueurs, alors 
que ce feuillet assez usé contient en fait deux textes importants: le Carmen 111 d’Alcuin et une 
anthologie des Epigrammes de Martial.

Déjà au f. 36v°, après le De sideribus du Ps. Priscien (Anthologia Latina, n° 679), ont été ajoutés 
dans la première moitié du Xle siècle, deux vers de Martial, un vers d’Ovide et le début de 
YOratio Dominica:

- Ficosa est uxor, ficosus et ipse maritus,
Cum sint ficosi pariter iuuenesque senesque (MARTIALIS, Epigr., VII, 71, v. 1 et 5).

- Quam legis unde tibi mutatur epistula queris (OVIDIVS, Ex Ponto, III, 5, 1).
- Pater qui es in celis (avec neumes).

En tète du f. 37, un copiste d’Angers du Xle siècle a transcrit sur ce feuillet usé, blanc à 
l’origine, le Carmen 111 d’Alcuin:

ORGIAE LECTIONIS SOPHIE HEBRIETATIS.
Hic tu per stratam pergens subsiste, uiator,
Et paucos uersus studiose perlege, lector,:
Ianua, quam cernis, duplici ditatur honore:
Haec ad cauponem ducit potare uolentem,
Ad sedem sophie ducit haec scire uolentem.
Elige, quod placeat tibi nuntiat esse uiator,
Aut potare merum sacros aut discere libros.
Si potare uelis, nummos prestare debebis,
Discere si cupias, gratis, quod quaeris, habebis.

Ce poème a été édité par E. Dümmler7, en huit hexamètres, d’après les éditions d’André 
Duchesne en 1617 et de Johann Froben en 1777, sans manuscrit de base conservé. Il avait bien 
remarqué qu’il manquait le cinquième vers, qu’apporte le manuscrit d’Angers. Le titre est assez 
surprenant et veut montrer qu’on peut s’enivrer de lecture et de sagesse, comme de boisson. 
Alcuin s’adresse directement au lecteur pour l’avertir et le maintenir si possible dans le bon 
chemin, le bon choix. Son inscription se présente comme un poteau indicateur donnant à choisir 
entre deux chemins, celui qui méne à la taverne d’une part, celui qui conduit à la bibliothèque 
d’autre part. Il n’oublie pas son ròle de maitre, mais le fait avec humour et sa conclusion sur la 
gratuité de la lecture et de la sagesse est particulièrement significative.

La version du manuscrit d’Angers confirme certaines corrections de Dümmler comme stratam 
au v. 1 et merum au v. 7 Au v. 2 «Et paucos uersus studiose...» est une variante tout à fait 
possible, d’autant plus qu’Alcuin peut avoir envoyé le poème à différentes écoles. Au v. 3, ianua 
est certainement la bonne lefon et permet de corriger Dümmler. Le v. 5 donne enfin son sens 
complet au poème. Seule la fin du v. 6 pose problème: nuntiat esse n’a guère de sens, nunc iter ecce 
est certainement meilleur.

Sur le mème feuillet, le copiste a ajouté après le poème d’Alcuin, des extraits des Epigrammes de 
Martial, dont void le texte:

[1] Ficosa est uxor, ficosus et ipse maritus,
Filia ficosa est et gener atque nepos,
Nec dispensator nec uillicus ulcere turpi 
Nec rigidus fossor, sed nec arator eget.

1 Alcuini carmina, ed. E. Dümmler, M. G. H., Poetae latini aevi carolimi (Berlin 1881, réimpr. 1964), 343, n° CXI. 
Analyse philologique du poème par H. D. Burghardt, Philologische Untersuchungen zu den Gedichten Alkuins, (Diss.) 
(Heidelberg 1960), 233, 255-257.



Cum sint ficosi pariter iuuenesque senesque,
Res mira est, fìcos non habet unus ager
(VII, 71; Schaller et Könsgen8, n° 5103)

[2] Omnia promittis, cum tota nocte bibisti;
Mane nihil prestas. Pollio, mane bibe.
(XII, 12; Schaller et Könsgen, n° 11263).

[3] Vxor, uade foras, aut moribus utere nostris.
(XI, 104; 1; Schaller et Könsgen, n° 16955).

[4] Tota mihi dormitur hiemps et pinguior ilio
Tempore sum, quo me nil nisi somnus alit.
(XIII, 59; Schaller et Könsgen, n° 16416).

[5] Inguina torquati tardant hebetantque palumbi:
Non edat hanc uolucrem <qui> cupit esse sa <lax>.
(XIII, 67; Schaller et Könsgen, n° 8109).

[6] Non amo te, Sabidi, nec possum dicere quare:
Hoc tantum possum dicere, non amo te.
(I, 32; Schaller et Könsgen, n° 10365).

[7] Vtere lactucis et mollibus utere maluis:
Nam faciem durum, Phoebe, cacantis habes.
(Ili, 89; Schaller et Könsgen, n° 16927).

L’anthologie de Martial a été transente à la suite du poème d’Alcuin, mais seulement dans la 
partie droite du f. 37, en écriture de plus petit module. Le début est marqué en marge par un 
signe de chapitre. Les vers sont copiés par groupe de deux sur une seule ligne et la fin d’une 
partie d’entre eux a été rognée ou ajoutée en marge. Le choix des épigrammes est assez surpre- 
nant et montre que le copiste avait certainement sous les yeux un manuscrit des Epigrammes de 
Martial ou à défaut un florilège. Les manuscrits des VIIIe-IXe siècles9 qui nous sont parvenus 
attestent que Martial n’était pas inconnu pendant le haut Moyen Age, mème s’il ne faisait pas 
partie des auteurs scolaires, comme Perse, Stace, Horace et Juvénal10. Une enquète rapide nous a 
permis de constater que toutes les épigrammes du manuscrit d’Angers figuraient dans un flori­
lège de Martial, copié vers 850 d’après M. Bischoff, en France, dans la région de la Loire et peut- 
ètre à Fleury d’après K. De Meyier. Il s’agit du manuscrit Voss. lat. 4° 86 de la bibliothèque 
universitaire de Leiden, qui constituait auparavant un tout avec le manuscrit Reg. lat. 133 de la 
Bibliothèque Vaticane11. Dans le manuscrit de Leyde (sigle R des éditions), on trouve des 
extraits des livres IV-XIV aux f. 99v°-105 et des livres I-IV aux f. 105v°-108v°, tous précédés de 
titres. Voici le tableau de concordance avec les épigrammes d’Angers:

8 Schaller et Könsgen = D. Schaller et E. Könsgen, Initia carminum Latinorum saeculo undecimo antiquiorum. Bibliogra­
phisches Repertorium far die lateinische Dichtung der Antike und des früheren Mittelalters (Göttingen 1977).

9 Sur la tradition manuscrite de Martial, cf. surtout M. D. Reeve, Martial, Texts and Transmission. A Survey of the Latin 
Classics, edited by L. D. Reynolds (Oxford 1983), S. 239-244; B. Munk Olsen, L’étude des auteurs classiques latins aux Xle 
et Xlle siècles, II. Catalogue des manuscrits classiques latins copiés du IXe au Xlle siècle, LIVIUS-VITRUVIUS .. . (Paris 
1985), 93-104.

10 Sur la connaissance de Martial pendant le haut Moyen Age, cf G. Bernt, Das lateinische Epigramm im Übergang von 
der Spätantike zum frühen Mittelalter, Münchener Beiträge zur Mediävistik und Renaissance - Forschung 2 (München 
1968), 178-184.

11 Description du manuscrit de Leiden par K. A. De Mey'ier, Codices Vossiani latini, Pars II. Codices in quarto, Bibliothe­
ca Universitatis Leidensis. Codices manuscripti XIV, (Leiden 1975), 197-204 (avec bibliographic); cf aussi B. Munk 
Olsen, L’étude des auteurs classiques . .., I. (Paris 1982), 80—81 [B. 58], II., (Paris 1985), 103—104 [B.39], p. 167 [B. 165] et 
p. 779 [B. 238]. Description du manuscrit Reg. lat. 133 de la Bibliothèque Vaticane par A. Wilmart, Codices Reginenses 
latini, II. Codices 251-500 (Città del Vaticano 1945), 244-246.



1 = VII, 71 = R, f. 102 col. 1.
2 = XII, 12 = R, f- 103v° col. 2.
3 = XI, 104,1 = R, f. 103v° col. 1.
4 = XIII, 59 = R, f. 104, col. 1.
5 = XIII, 67 = R, f. 104 col. 1.
6 = 1, 32 = R,{. 106 col. 2.
7 = III, 89 = R,{. 108 col. 1.

Dans les deux manuscrits, on remarque que l’épigramme 104 du livre XI s’arrète au vers 1, 
alors que le poème comprend vingt-deux vers, plutòt obscènes. A la suite de cet unique vers, on 
trouve dans les deux manuscrits une phrase qui n’est pas un vers de Martial, mais qui fait 
pourtant allusion à l’un de ses interlocuteurs, Zoilus:

Equales una domus teneat ad Zoilum.

Notons que R transmet ensuite les vers 3 et 4 de l’épigramme 37 du livre XI adressée à Zoilus. 
Cette comparaison entre R et le manuscrit d’Angers laisse supposer que le copiste d’Angers a pu 
disposer directement pour son anthologie d’un florilège proche de R.

Pour mieux comprendre l’intérèt porté à l’oeuvre de Martial dans la région d’Angers, il n’est 
pas inutile de rappeler que l’historien Henri de Huntingdon (1080/85-1155) avait composé huit 
livres d’épigrammes, dont deux seulement sont conservés à la fin de son Historia Anglorum, 
comme livres XI et XII12. Ces deux livres sont extremement riches en citations de Martial, que 
l’auteur connaissait parfaitcment. Or lui-mème nous dit dans son Epistula de contemptu mundi, 
avoir eu pour maitre Albinus d’Angers, qui fut appelé à Lincoln par Leveque Remigius 
(1067-1092): «... Nec praetereo Albinum Andegauensem, magistrum quippe meum . . .»13. 
Citons aussi la collection d’épigrammes du Liber Proverbiorum de Godfrey de Winchester 
(1082-1107), où l’influence de Martial est incontestable14. Dès le Xlle siècle, ses épigrammes 
couraient sous le nom de Martial et son talent épigrammatique lui a valu le surnom de «Martialis 
cocus.»

Le manuscrit d’Angers présente encore deux autres textes originaux concernant le Carmen 
Paschale de Sédulius, copié aux f. 37v°—84v° et suivi des deux hymnes aux f. 84v°—88. Le poème 
et les hymnes de Sédulius sont accompagnés d’un abondant commentaire marginai et interliné 
aire de plusieurs mains. Une partie des gloses a été transente en mème temps que le texte, 
comme en témoignent l’écriture et la réglure, et certaines sont mème de la main du copiste. Une 
autre partie des gloses remonte à une époque un peu plus tardive, dans le cours du Xe siècle: 
Dans ce commentaire, on trouve à la fois une longue introduction à YEpistula ad Macedonium 
dans la marge supérieure du f. 37v° et un accessus en sept questions, comme introduction au 
prologue en vers, dans la marge supérieure du f. 41. Ces deux textes, ainsi que le commentaire 
marginai, sont-ils l’oeuvre de Remi d’Auxerre? On sait que le maitre carolingien, mort vers 908,

12 Ed. du livre XI par Th. Wright, The Anglo-Latin Satirical Poets and Epigrammatists of the Twelfth Century, II (London 
1872), 163-174; éd. du livre XII sous presse par W. Maaz. Nous attendons impatiemment la publication de son livre: 
Studien zur lateinischen Epigrammatik des hohen Mittelalters (Hildesheim) et lui exprimons toute notre reconnaissance pour 
ces précieux renseignements sur Albinus d’Angers et sur la poésie épigrammatique aux Xle-XIIe siècles.

13 Th. Arnold, Heinrici archidiaconi Huntendunensis Historia Anglorum (Londres 1879), 301—302. Cf. aussi E. Rathbone, 
The Influence of Bishops and of Members of Cathedral Bodies in the Intellictual Life of England, 1066-1216, Ph. D. (London 
1935), 46 u. 150.

14 Edition par H. Gerhard, Der ,,Liber Proverbiorum“ des Godefrid von Winchester (Würzburg 1974). Cf. les comptes 
rendus de W. Maaz, Mittellateinisches Jahrbuch 11 (1976), S. 327-330 et de H. Silvestre, Revue d'histoire ecclésiastique 71, n° 
3-4 (1976), 530-531. Elle reprend et complète l’éd. de Th. Whright, The Anglo-Latin Satirical Poets . . II (London 1872), 
103-155.



avait l’habitude d’introduire ses oeuvres par un accessus, généralement en sept questions15 16. L’édi- 
tion des gloses de Remi par Johannes Huemer en 1885, à la fin du Carmen Paschale^ est complète- 
ment à refaire à partir d’une tradition manuscrite beaucoup plus large. Il faudrait en fait dresser 
un catalogue complet des manuscrits de Sédulius comportant gloses et commentaires - et ils 
sont nombreux surtout aux IXe-XIe s. - et comparer les gloses entre dies, pour savoir où est 
réellement le commentaire de Remi d’Auxerre17. Dans son édition, J. Huemer a donné seule- 
ment des extraits du commentaire, et - ce qui est plus grave encore - à partir de deux manuscrits 
de la bibliothèque nationale de Munich, Clm. 19456 et Clm. 22307, qui étaient déjà eux-mèmes 
un choix d’extraits constitué au début du Xle siècle en Bavière par le moine Froumund de 
Tegernsee et ses élèves18. Nous avons done du commentaire de Remi d’Auxerre une idée 
complètement faussée et l’édition est à refaire. On trouve seulement en téte de l’édition Huemer 
quelques lignes d’introduction à l’Epistola ad Macedonium, mais aucun accessus.

Dans le manuscrit d’Angers, on trouve d’abord dans la marge supérieure du f. 37v° une longue 
introduction à YEpistula ad Macedonium, dont voici le texte:

«Sicut in catalogo uirorum illustrium repperimus quem beatus Hieronimus inchoauit, Paterius uero 
discipulus eius perfecit, Sédulius iste primum laicus fuit et seculares disciplinas in Achaia docuit. Postea 
uero Studium suum in diuinas totum scripturas conuertit et sese servitio Dei mancipauit. Edidit autem 
librum istum de ueteri et nouo testamento, quem pretitulauit paschale carmen, primum quidem librum de 
ueteri testamento, quattuor uero subsequentes de nouo testamento secundum ordinem quattuor libros 
euangeliorum, de natiuitate, actione et passione, resurrectione atque ascensione. Scripsit autem hanc epi- 
stulam ad Macedonium presbiterum tunc temporis, qui sapientia et nobilitate preeminebat. Mos enim erat 
apud antiquos ut scripta sua sapientibus et nobilibus conferrent, ut eorum auctoritate roborarentur et ab 
emulis tuerentur. Notandum autem quod hos libros primum prosaice et tunc metrice composuit.»

L’accessus en sept questions, dans la marge supérieure du f. 41, est peut-ètre de la main mème 
du copiste. Il suit rigoureusement le schèma des sept periochae ou circumstantiae de la rhétorique 
antique, à la fois dans ses questions et dans ses réponses:

«Hiis ita notandum quia septem perioche, id est circumstantie, in capite uniuscuiusque libri 
debent necessario requiri, hoc est quis, quid, cur, quomodo, quando, ubi, quibus facultatibus, id 
est persona, res, causa, qualitas, tempus, locus, facultas ut est: quis fecit? Sédulius. Quid fecit? 
carmen eroicum elegiacum de ueteri et nouo testamento. Cur fecit? Quia uidebat, quod pauci 
essent, qui de incarnatione et humanitate Christi scriberent metrico opere. Quomodo fecit? 
metrice non prosaice. Quando fecit? Tempore Valentiniani et Teodosii. Ubi fecit? In Achaia. 
Quibus facultatibus? eorum quos imitatus est. »

Jusqu’à présent, le meilleur accessus à Sédulius avait éré édité d’après le manuscrit 13029 de la 
Bibliothèque nationale de Paris, où il a été ajouté au Xe siècle dans la marge inférieure du f. 9v°

15 Sur les accessus ad auctores et le róle joué par Remi d’Auxerre, cf. surtout H. Silvestre, «Le schèma moderne) des 
accessus» Latomus 16 (1957), S. 684—689; C.E. Lutz, «One Formula of Accessus in Remigius’ Work», Latomus 19 (1960), 
774-780; R. B. C. Huygens, Accessus ad auctores. Bernard d’Utrecht. Conrad de Hirsau, Dìalogus super auctores. Edition critique 
entièrement revue et augmentée (Leiden 1970), 1—2 u. 66.

16 Sedulii opera omnia, ed. Iohannes Huemer. Accedunt excerpta ex Remigii expositione in Sedulii Paschale Carmen, Corpus 
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum X, (Wien 1875), 316-359. Une nouvelle édition critique du Carmen Paschale 
avec traduction frangaise, est préparée actuellement par Christine Ronat.

17 C’est la méthode que nous suivrons s’il nous est possible un jour d’éditer aussi ce commentaire de Remi d’Auxerre. 
Pour les gloses du manuscrit 468 de la Bibliothèque municipale de Laon, cf. J.J. Contreni, Codex Laudunensis 468. A 
Ninth-Centrury Guide to Virgil, Sédulius and the Liberal Arts, Armarium codicum insignium III (Turnhout 1984).

18 C’est ce que nous avions déjà constaté pour les gloses au De arte metrica et au De schematibus et tropis de Bède, qui font 
suite aux gloses de Sédulius dans le manuscrit 19456. Description de ce manuscrit de Froumund de Tegernsee par 
C. E. Eder, Die Schule des Klosters Tegernsee im frühen Mittelalter im Spiegel der Tegernseer Handschriften, Münchener 
Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung, Beiheft (München 1972), 42-43, n° 16; pour le manuscrit 22307, 
50-51, n° 21a.



d’un manuscrit de VExpositio super Donatum de Smaragde de Saint-Mihiel19, copié en Bretagne au 
milieu du IXe siècle et passé très tòt à Corbie. G. Glauche, dans son livre Schullektüre im 
Mittelalter20 reprend l’édition de cet accessus par M. Manitius en 191121 et il signale deux autres 
accessus dans deux manuscrits de Sédulius: Antwerpen, Museum Plantin-Moretus M. 374 (Xle 
s.), f. 36v° et Wien, Österreichische Nationalbibliothek 85 (Xle s.), f. I22. Mais ils sont plus 
tardifs et donnent une version en partie fautive et peu rigoureuse. Par sa date et son origine, par 
sa place en tète du prologue mème de Sédulius et par la rigueur de la version qu’il nous transmet, 
l’accessus du manuscrit d’Angers est certainement le plus intéressant. La présence dans le mème 
manuscrit d’une introduction assez développée à VEpistula ad Macedonium et d’un accessus en sept 
questions incite à reprendre complètement le problème du commentaire de Remi d’Auxerre au 
Carmen Paschale de Sédulius23.

Ainsi, ce recueil scolaire sans relìure24, aux feuillets parfois assez usés, n’a cessé de s’enrichir et 
nous a transmis de fapon vivante, au fur et à mesure de l’intérèt des lecteurs qui l’ont utilisé, 
quelques textes précieux qui méritaient bien d’ètre mis en lumière.

19 Description de ce manuscrit dans Smaragdus. Expositio super Donatum, ed. B. Löfstedt. L. Holtz, A. Kibre (t), 
Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXVIII (Turnhout 1986), XI—XII.

20 G. Glauche, Schullektüre im Mittelalter. Entstehung und Wandlungen des Lektürekanons bis 1200 nach den Quellen darge­
stellt, Münchener Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung 5 (München 1970), 51.

21 M. Manitius, «Zur karolingischen Literatur», Neues Archiv 36 (1911), 74.
22 S. Endlicher, Catalogus codicum philologicorum latinorum bibliothecae Palatinae Vindobonensis (Wien 1836), 236-237, 

n° CCCXXXIX (avec édition de Vaccessus).
23 L’utilisation scolaire et la diffusion manuscrite du Carmen Paschale peut amener à d’autres découvertes dans les 

manuscrits. C’est en étudiant un autre manuscrit de Sédulius, le manuscrit 98 (108) de la bibliothèque municipale d’Albi, 
que nous avons découvert, avec Y.-F. Riou, un témoin du 3ème tiers du IXe siècle des Disticha du Ps. Cato, non encore 
catalogué et originaire du sud de la France. Cf. C.Jeudy et Y.-F. Riou, Les manuscrits classiques latins des bibliothèques 
publiques de France, I (Paris 1987).

24 Le manuscrit porte au f. 1 en haut à gauche la cote 413 du catalogue rédigé par Francois Grille en 1843. A cette 
époque, le manuscrit est dit «couvert en bois». La reliure ressemblait sans doute à celle des manuscrits de Saint-Aubin. La 
provenance Saint-Aubin a du étre attribuée par Francois Grille au vu de la reliure et pouvait aussi Figurer sur les plats.



JAMES J. JOHN

MISCELLANEA OCHSENHUSANA

Although the Benedictine monastery of Ochsenhausen did not officially participate in the 
famous fifteenth-century reform movements emanating from the abbeys of Melk and Bursfeld, 
it was certainly well aware of, and probably also influenced by, the objectives of these reform 
congregations. One of these objectives, subsidiary but not insignificant, was the cultivation of a 
calligraphic tradition. Several handbooks on calligraphy survive from the 1420’s onward that 
were produced or copied in Benedictine monasteries connected with the Austrian abbey of 
Melk. The best known of these treatises, namely the Modus Scribendi copied in 1440 and possibly 
at Melk itself where it was preserved into the twentieth century, was introduced into modern 
scholarship by none other than the person being honored in the present volume1. The culmina­
tion of this tradition may perhaps be seen in the famous Proba centum scripturarum produced by 
Leonhard Wagner around 1517 in the abbey of Sts. Ulrich and Afra in Augsburg, another 
member of the Melk congregation2. A prominent abbot of the Bursfeld congregation, namely 
John Trithemius of the abbey of Sponheim, was the author of an elaborate and impassioned plea 
for the continuation of monastic copying despite the easy availability of printed books. His 
treatise De laude scriptorum, originally composed in 1492, came out in a printed edition in 14943. 
It is this treatise that seems to have inspired Gregory Bock, a monk of Ochsenhausen, to 
produce a book between the years 1510 and 1520 that would put Ochsenhausen on the calligra­
phy map. This calligraphy book of Gregory Bock, now preserved as Ms. 439 in the Beinecke 
Library at Yale University in New Haven, Connecticut, will soon appear in a facsimile edition4. 
Because an extensive study of this book, including the evidence for Trithemius’s influence on 
Bock, will be included with the facsimile edition, I do not wish to devote any special attention to 
this manuscript here. My intention is rather to report some miscellaneous findings about other 
aspects of the medieval library and scriptorium of Ochsenhausen that turned up in the course of 
my investigation of the Bock book. It may be worth noting, however, that two features of 
Bock’s manuscript have caught the special attention of Professor Bischoff, namely its method of 
teaching the ductus of the formal Gothic textual alphabet and its cryptographic alphabet5.

1 Cf. Ein neu entdeckter Modus scribendi des XV. Jahrhunderts aus der Abtei Melk, edited and translated into German by 
Bernhard Bischoff (Berlin 1939). This same text was published with English translation by Stanley Morison and S. H. 
Steinberg under the title A Fifteenth Century Modus scribendi from the Abbey of Melk (Cambridge 1940). The manuscript is 
now preserved in the Houghton Library at Harvard University as MS Typ 111H. A much better treatise of this kind, 
namely a Tractatus in omnem modum scribendi, survives in a manuscript copied at Kremsmünster ca. 1460 from an original 
composed probably at Melk ca. 1420. For an edition and study of this treatise cf. Franfoise Gasparri, Scrittura e Civiltà 3 
(1979), 243-65.

2 Carl Wehmer, Proba centum scripturarum (a facsimile edition) and Leonhard Wagners Proba centum scripturarum (Leipzig 
1963).

3 Johannes Trithemius, In Praise of Scribes / De laude scriptorum, edited by Klaus Arnold and translated into English by 
Roland Behrendt, O. S. B. (Lawrence, Kansas 1974). The same text with German translation appeared in the Mainfrän­
kische Hefte 60 (1973).

4 Aristide D. Caratzas, Publisher, New Rochelle, New York.
5 Cf. his Paléographie de l’antiquité romaine et du moyen àge occidental, translated from the German by Hartmut Atsma and 

Jean Vezin (Paris: Picard 1985), fig. 24 on p. 146, and “Übersicht über die nichtdiplomatischen Geheimschriften des 
Mittelalters, “ revised edition in his Mittelalterliche Studien: Ausgewählte Aufsätze zur Schriftkunde und Literaturgeschichte III 
(Stuttgart 1981), 141.



The Swabian monastery of Ochsenhausen, founded under the patronage of St. George and 
located in modern Württemberg about 40 km. south of Ulm and about 15 km. east of Biberach, 
spent the first three centuries after its foundation in 1093 (or possibly a few years earlier) as a 
dependent priory of the abbey of St. Blaise in the Black Forest. From 1392 until its dissolution in 
1803 it enjoyed the status of an independent abbey6. During an existence of more than eight 
centuries, Ochsenhausen acquired an extensive library, possibly as many as 70,000 volumes, 
which all came into the possession of the Metternich family in the aftermath of secularization. 
The vast majority of these books were, of course, printed rather than manuscripts. The library 
was excluded from the sale of the Ochsenhausen property to the king of Württemberg in 1825, 
but only the more valuable books, including many of the manuscripts, were kept by Prince 
Metternich and taken to the family castle of Kynzvart in Western Bohemia. Many books were 
auctioned and twenty-two wagon loads were transported to Biberach and sold as scrap paper7. 
The manuscripts have been the subject of several published studies. The earliest is a report of a 
visit to Ochsenhausen in 1760 by Martin Gerbert, the famous scholar who later became abbot of 
St. Blaise in the Black Forest8. He was mainly interested in the earlier manuscripts from the 
period when Ochsenhausen was still a dependent priory of St. Blaise. A similar visit to Kynzvart 
in 1880 was reported on by Wilhelm Schum9. Far more important and valuable, however, are 
two more recent studies, one being a catalogue of the Kynzvart manuscripts by Frantisek 
Cada10, and the other being a monographic examination of Ochsenhausen manuscripts for the 
light they might shed on the scriptorium of the mother abbey of St. Blaise by Hubert Houben11. 
Both of these studies provide facsimiles of the two library stamps that enable one to identify 
Ochsenhausen manuscripts and Cada displays the Metternich stamp as well12. It is for these two 
studies that I would like to supply a few supplements in the miscellaneous remarks that follow.

My information comes from a variety of sources, but two deserve special mention. One is a 
list of Ochsenhausen manuscripts that was made by Joseph von Schirt in 1805 after Graf Franz 
Georg von Metternich-Winneburg had taken possession of them, but before his son Prinz 
Clemens von Metternich had removed them to Kynzvart. This list has actually been published

6 For recent introductions to the abbey’s general history see Reichsabtei Ochsenhausen: Geschichte und Kunst, edited by 
the Stadt Ochsenhausen (1984), kindly called to my attention by Dr. Herrad Spilling of the Württembergische Landes­
bibliothek, and H. Ott, “Ochsenhausen,“ in Franz Quarthai et ah, eds., Die Benediktinerklöster in Baden-Württemberg, 
Germania Benedictina V (Augsburg 1975), 454-64. See also the unpublished Tübingen dissertation of Ewald Gruber, 
Geschichte des Klosters Ochsenhausen: Von den Anfängen bis zum Ende des 16.Jahrhunderts (1956); Hugo Schnell, Och­
senhausen [Schnell, Kunstfiihrer Nr. 304] 9th, rev. ed. (Munich-Zurich 1982); Max Schefold, Die Reichsabtei Och­
senhausen (Augsburg 1927); and Gebhard Spahr, “Klöster und geistliche Herrschaften“, in: Der Kreis Biberach, ed. by 
Paul Heckmann (Stuttgart and Aalen 1973), 84 f.

7 Cf. Matthias Erzberger, Die Säkularisation in Württemberg von 1802 bis 1810 (Stuttgart 1902; repr. Aalen 1974), 363f., 
371, 374—78. See also Ladislaus Buzas, Deutsche Bibliotheksgeschichte der Neuzeit (1500-1800) (Wiesbaden 1976), 52, 149, 
171; and Fritz Milkau and Georg Leyh, Handbuch der Bibliothekswissenschaft III 2 (Wiesbaden 21957), 155. Pictures of the 
new library built shortly before the dissolution may be seen in Margarete Baur-Heinhold, Schöne alte Bibliotheken, Ein 
Buch vom Zauber ihrer Räume (Munich 21974), 193f.; also in Schefold, op. cit. figs. 18, 21.

8 In his Iter Alemannicum (St. Blasien 1765), 210-17; the 2nd ed. (1773), 222—29, will be cited here.
9 “Mittheilungen über die Fürstlich Metternich’sche Bibliothek auf Schloß Königs wart in Böhmen“, Neues Archiv der 

Gesellschaft Jur ältere deutsche Geschichtskunde V (1880), 457—65.
10 Frantisek Cada, Rukopisy knihovny stätniho zämku v Kynzvarté / Codices manu scripti bibliothecae castelli Kynzvart in 

Bohemia Occidentali (Prague 1965). Cada was able to use multivolume handwritten author and systematic catalogues 
made in 1845 and 1853 respectively by Heinrich Schiel, the Kynzvart librarian. This catalogue (Kynzvart Ms. 147) is 
now kept in the library of the National Museum in Prague.

11 Hubert Houben, St. Blasianer Handschriften des 11. und 12. Jahrhunderts, Unter besonderer Berücksichtigung der Och­
senhauser Klosterbibliothek, Münchener Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung 30 (Munich 1979).

12 Cada, pi. 8d for the Ochsenhausen stamps and pis. 4, 7, and 8d for the Metternich stamp; Houben, p. 81 and pi. 7 
on p. 203.



and therefore might have been included with the other studies already mentioned, but the 
publication was not used by either Cada or Houben13.

The second and richer source of new information about the Ochsenhausen library and scrip­
torium is the work of an eighteenth-century monk of Ochsenhausen named Hieronymus Wirth 
(1698-1760)14. Although he has been dismissed as uncritical and unreliable15, his unpublished 
Chronicon Benedictino-Ochsenhusanum [hereafter cited as Chron.] and Collectanea [hereafter cited as 
Co//.16] nevertheless contain a mass of valuable material not otherwise available and it is usually 
not difficult to distinguish his unreliable judgments from trustworthy facts17. Wirth had an 
intense interest in the manuscripts, in contrast to the printed books, in the Ochsenhausen library 
and he punctuated his Chronicle with treatments of the manuscripts that were acquired by the 
monastery at various stages of its existence18. This interest is even more evident in his Collec­
tanea, where in a section called Liber III Chronici Benedictino-Ochsenhusani, Pars I, he filled 
fifteen pages with the results of an examination of the manuscripts that he made, mostly 
between 27 October and 8 November 1755 (cf. Coll., p. 3 of these fifteen pages). About 125 
manuscripts are described, but duplications reduce this number perhaps to a hundred or even 
fewer. This is still, however, about twice the number of Kynzvart manuscripts that Cada 
attributes to Ochsenhausen19. And since Wirth’s list is itself not complete — he does not seem to

13 The list is in Erzberger, Die Säkularisation, pp. 374f. My attention was called to it by Magda Fischer, Die 
Handschriften der ehemaligen Hoflibliothek Stuttgart, 5 (Wiesbaden 1975), 127 n. 86. Erzberger’s edition is very defective, 
but many of the errors go back to von Schirt’s original, as can be seen in Stuttgart, Wiirttembergische Landesbibliotbek 
Cod. hist. 4° 266, foil. 7-10r, described by W. von Heyd, Die historischen Handschriften der Königlichen öffentlichen 
Bibliothek zu Stuttgart, II (Stuttgart 1891), 112. The list includes 38 manuscripts (numbered 1-20, 22-30, 32-40), with 
many of them containing two or more separate works. I am indebted to Dr. Herrad Spilling for kindly supplying me 
with a copy of the original list along with some auxiliary material. Dr. Sigrid Krämer of the Bayerische Akademie in 
Munich was kind enough to verify for me Erzberger’s transcription of von Schirt’s German introductory remarks.

14 Cf. Pirmin Lindner, “Verzeichnis aller Aebte und der vom Beginne des XVI. Jahrhunderts bis 1861 verstorbenen 
Mönche der Reichsabtei Ochsenhausen O. S. Bened.”, Diöcesanarchiv von Schwaben 17. Jahrgang (1899), p. 173, and 
August Lindner, “Die Schriftsteller und die um die Wissenschaft und Kunst verdienten Mitglieder des Benedictiner- 
Ordens im heutigen Königreich Württemberg,” V. “Reichsabtei Ochsenhausen,” Studien und Mittheilungen aus dem 
Benedictiner- und dem Cistercienser-Orden VI. Jahrgang, I. Band (1885), 95.

15 By Ewald Gruber (cf. fn. 6 above), pp. 1, 292.
16 Preserved in Stuttgart, Hauptstaatsarchiv, Hs. B481, Nr. 1 and Hs. B481, Bd. 2 respectively. The Collectanea, 

which contains many of the notes that Wirth assembled for writing the Chronicon, is not foliated and therefore cannot be 
cited with exactness. Also, because entries are not always arranged chronologically, I cannot claim to have found 
everything that ist relevant to my purposes. Dr. Spilling called my attention to use made of Wirth s Chron., by Hermann 
Tüchle, “Ein Hildegard- und ein Bernhardbrief aus der ehemaligen Ochsenhausener Klosterbibliothek”, Studien und 
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 79 (1968), 17—22, nn. 7, 15. I am very indebted to the 
Hauptstaatsarchiv in Stuttgart for allowing me to use Wirth’s Nachlaß as well as various other manuscripts connected 
with Ochsenhausen, and for facilitating my work on this material I would particularly like to thank Frau Neuwinger.

17 Part of his value derives from the fact that he reported biographical information about Ochsenhausen monks from 
their now lost Necrologium (cf. fnn. 23, 48 below) and also from a Tabella Confraternitatis S. Matris Annae preserved 
in 1739 at Reinstetten.

18 E. g., the manuscripts of the oldest period, which he thinks were brought from Saint Blaise, are treated in the 
Chron., foil. 74-75v; 31 manuscripts that he regards (doubtless wrongly in some cases) as acquisitions of the Blessed 
Prior Henry of Zwiefalten (1238—1262) are treated on foil. 86—88v.

19 Cäda’s table on p. 171 includes 42 manuscripts; at least five more, namely his nos. 34, 51, 71, 148, and 149, could 
have been included in the list for a total of 47. Wirth’s information about the Ochsenhausen manuscripts would be much 
less valuable if it were not for the fact that an apparently model catalogue of the Ochsenhausen library prepared by Placid 
Germann (1749-1803) in ten folio volumes is lost. Cf. A. Lindner, Die Schriftsteller (see fn. 14 above), p. 105; and 
P. Lindner, Verzeichnis (see fn. 14 above), 100, n. 2; also Gruber (see fn. 6 above), 292. Wirth himself seems to say that 
there was still another catalogue that I have also not found. Cf. his Coll, p. 1: “Hos libros conscripsit in suo Indice 
Bibliothecario R. P. Wunibaldus Magg nostri Monasterii professus, ac postea factus est oeconomus etc., uti infra 
videbimus.” On Magg (ca. 1647-90) cf. P. Lindner, Verzeichnis, 154.



mention, among others, Òada’s nos. 22 and 96, though they are included in von Schirt’s list as 
nos. 18 and 5b-c respectively - one must conclude that Ochsenhausen’s manuscript library may 
have been considerably larger than even Wirth would allow one to suspect20. Space limitations 
preclude supplying more than a few excerpts from Wirth’s list here. It may be worth noting, 
however, that besides giving the titles of the works contained in the Ochsenhausen manuscripts 
— where he achieves his highest level of reliability - Wirth frequently also mentions the writing 
material and gives details about script, size, binding, and shelfmark as well as date of origin - 
where he is, of course, least reliable, except when he depends on a scribal subscription.

I. Missing Kynzvart Manuscripts

Of the 164 manuscripts described in the Kynzvart catalogue, twelve were listed as missing in 
1965, namely nos. 16, 17, 28, 32, 34, 42, 51, 71, 79, 148, 149, and 150. Cada does not supply 
provenances for these manuscripts, whether or not information on their provenances was avail­
able to him in Schiel’s mid-nineteenth-century catalogue. Nos. 16 and 17 clearly seem to have 
belonged to the Metternich family before the Ochsenhausen library came into their possession. 
Ochsenhausen provenance seems self-evident for nos. 71 (“Liber caligraphicus fratrum Och- 
senhusanorum”) and 149 (“Necrologium monasterii Ochsenhusani”), but confirmation is 
nevertheless provided for no. 71 by von Schirt (his no. 37: “Calligraphia seu Libellus exhibens 
varia Alphabetorum Scriptionumque Schemata sine Nomine scribae. 1510”)21.

Of the remaining eight manuscripts, Ochsenhausen provenance can be established with cer­
tainty for three.

For no. 34 (“Paterii Commentarius in sacram scripturam”) cf. Wirth, Coll., p. 6; Gerbert, 
p. 227; von Schirt, no. 14; and no. 6 in Section II below.

Forno. 51 (“Postilla Antonii Parmensis”), cf. Wirth, Coll., p. 10; and von Schirt, no. 30.
For no. 148 (“Tractatus de veneno vitiorum a fratre Malachia de provincia Ybernia”), cf. 

Wirth, Coll., p. 12; and Gerbert, p. 229.

Of the other five, Ochsenhausen provenance is at least possible for all of them, but the 
likelihood varies.

No. 28 (“Cursus horarum glor. Mariae Virg.,” dated 1523) may be identifiable with Wirth’s 
“officium parvum Beatissimae Virginis Mariae in 12mo conscriptum anno 1500” (Coll., p. 14) or 
his “Officium Beatissimae Virginis Mariae cum Psalmis paenitentialibus gothicis litteris con­
scriptum anno 1500” (Coll., p. 15).

No. 32 (“Regula beatissimi Benedicti abbatis,” saec. XV) may be identifiable with Wirth’s 
“Sancta Regula Sancti Patris Benedicti, Gothicis litteris adhuc conscripta anno 1521” (Coll., 
p. 15).

20 This is without taking account of the losses that it had suffered before Wirth’s time through use, neglect, and 
pillage. In the Peasants’ War in 1525, according to the Heggbacher Chronik, books to the value of 3000 Gulden were 
destroyed at Ochsenhausen:“ . . . Dessglichen thettent sie [die puren] zu Oxenhausen auch, da hand sie wol fur 3000 gul­
den wert bücher verhercklet” in Franz Ludwig Baumann, ed., Quellen zur Geschichte des Bauernkriegs in Oberschwaben, 
Bibliothek des litterarischen Vereins in Stuttgart, CXXIX (Tübingen 1876), 289. Cf. also Karl Schottenloher, “Schick­
sale von Büchern und Bibliotheken im Bauernkrieg, ” Zeitschriftßir Bücherfreunde XII, 2 (1908/09), 400. The monastery 
suffered again in the Schmalkaldic and Thirty Years Wars (cf. Ott, 457), but whether books were lost is not known.

21 The Necrologium monasterii Ochsenhusani listed as von Schirt’s no. 26 d seems to be a mistake for Necrologium 
Elchingense (cf. Öäda, no. 48).



No. 42 (“M. Tullius Cicero, De offìciis et Paradoxa,” saec. XIII, paper) seems the least likely 
to come from Ochsenhausen. I have not found any reference to Cicero in Wirth. But Och­
senhausen did possess a fair selection of classical texts in the early sixteenth century, as one can 
learn from classical excerpts, including one from Cicero’s De Oratore, in Gregory Bock’s 
Calligraphy Book

No. 79 (“Liber quotidianus, Vitae sanctorum”) has not been found as such in Wirth, but the 
Liber quotidianus is apparently related to texts in Nos. 52 and 78 that both come from Och­
senhausen. The Vitae Sanctorum might be identical with an extra copy of the Historia Lombar- 
dica [= Legenda aurea] that Wirth lists (Coll., p. 7) or with his “Sermones diversi de Sanctis, ac 
aliis festivitatibus mss. in 8va [forma] ab incerto conscripti anno qui ignoratur” (Coll., p. 13).

No. 150 was probably never at Kynzvart and may even be a phantom. Gada (p. 161) allowed a 
place and number for this manuscript on the basis of the following words in Gerbert (p. 227): 
“sparsae sunt tarnen edam aliae homiliae e. g. S. Augustini, Ven. Bedae,” but he did not think 
that the manuscript reached Kynzvart22. If Houben (p. 153) is correct in thinking that Gerbert 
simply meant here that sermons of Augustine and Bede were scattered through the Homiliarium 
ascribed to [Ps.-]Haymo of Halberstadt that Gerbert mentioned immediatedly before these 
words (“Expositio Haymonis super epistolas & evangelia per circulum anni”), then the manu­
script is now in the Österreichische Nationalbibliothek (see no. 16 in Section II below). If 
Gerbert was actually referring to a separate manuscript, then Wirth mentions two manuscripts 
that might supply the missing text: (1) “Sermones diversi praedicabiles Latino sermone in 
membranis conscripti anno Domini M. C. vel infra; in fine nomen exstat rubro colore inscriptus 
[sic] Rodolfus: forsan fuit iste Praepositus noster in Monasterio Ochsenhusano existens anno 
M. C. LXXX. posthac Abbas in Yrsee. Forma est in 4to. Character est antiquissimus & legibilis” 
(Coll., p. 10)23; (2) “Manuscripti libri de Homiliis, & Epistolis Sanctorum Patrum in Prophetas, 
super Marcum & Mathaeum, S. Hieronymi, S. Augustini, S. Isidori, S. Ruperti abbatis Tuitien- 
sis, S. Gregorii Magni, Ambrosii, S. Chrysosostomi [sic] in pergameno, & fob” (Coli, p. 1), 
though Bede is not mentioned here.

II. Extant Ochsenhausen Manuscripts not at Kynzvart

The only list so far published of extant Ochsenhausen manuscripts preserved in places other 
than Kynzvart seems to be a brief paragraph of Paul Lehmann’s24. The list that will be supplied 
here is not the result of a systematic search for Ochsenhausen manuscripts; it simply reports, 
along with some more detailed information about the manuscripts merely mentioned by 
Lehmann, a few incidental finds that turned up mainly in the course of searches for other things. 
It can perhaps serve a useful interim purpose until the appearance of the more definitive list that 
will be included in the study of the medieval libraries of Germany being pursued under the aegis 
of the Bavarian Academy by Professor Bischoff and Dr. Sigrid Krämer. The information in 
Hieronymus Wirth’s Collectanea gives reason to believe that a systematic search for extant

22 I am indebted to my colleague Jaroslav Vanek for translating Öäda’s Czech description.
23 In his Chron., fol. 75', Wirth gives some revised information: “Videamus alium librum in Bibliotheca nostra ex 

Antiquitate hucusque conservatum, et ille... in membranis est conscriptus, legibili charactere, qui in se continet 
Sermones ad Fratres, latine scriptus ... pro diebus festivis atque Dominicis; cujus Author in fine sic scribitur: Adolfus 
monachus. Forsitan erat ille Praepositus e S. Blasio hue destinatus anno 1170 qui deinde fuit postulatus Abbas II. ad 
Monasterium Yrsee, ibique per annos 38 tanquam Abbas prasfuit. ... seu alius hujus nominis Adolphus, quorum 
nomina pluries in nostro antiquo Necrologio legenti occurrunt.”

24 Cf. Paul Lehmann, “Mitteilungen aus Handschriften”, V, in: Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissen­
schaften, Philos.-Hist. Abt., Jg. 1938, Heft 4 (Munich 1938), 49.



Ochsenhausen manuscripts outside Kynzvart could be very rewarding. Although most of the 
manuscripts listed here were probably copied, as well as preserved, at Ochsenhausen, this 
cannot, of course, be taken for granted and in fact some of them were not copied there. Houben 
argued, as Wirth already did, that the oldest manuscripts were probably brought to Och­
senhausen from the mother house of St. Blaise. The list ends with two manuscripts that may 
have been written at Ochsenhausen but do not seem to have been preserved there.

1. Berlin, Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz, Ms. lat. qu. 62525.
2. Berlin, Ms. lat. qu. 74126.
3. Budapest, Széchenyi National Library of Hungary, Cod. lat. med. aevi 20. Peter Lombard, 

Sententiarum libri IV. “Saec. XII ex.-XIII.” Ochsenhausen library stamps on foil. 1 and227.
4. Budapest, Cod. lat. med. aevi 38. Peter Comestor, Historia scholastica. “Saec. XIII. in. 

(XII?).” Ochsenhausen library stamp on fol. l28.
5. Budapest, Cod. lat. med. aevi 82. Jacobus de Voragine, Legenda aurea. A. D. 1330-1332, 

copied by Magister Hainricus, chaplain in Weissenhorn. Ochsenhausen library stamp on fol. I29.
6. Camarillo, California, St.John’s Seminary, Doheny Memorial Library, Ms. 40 (accession 

no. 5603). Paterius, Liber testimoniorum. Saec. XII. Belonged to Ochsenhausen after the death 
of a certain John, rector of the church in Laupheim (cf. first parchment front flyleaf and foil. lr 
and 271v), one of Ochsenhausen’s incorporated churches since 1413 (cf. Ott, 460). Both Och­
senhausen library stamps on fol. lr. This manuscript is one of those listed above as missing from 
Kynzvart (= Cada No. 34): the Metternich library stamp appears on the recto of the first of two 
parchment front flyleaves. It was acquired for the Doheny Library in 1948 from the Philadelphia 
bookdealer A. S. W. Rosenbach who had acquired it in turn “from the collection of the late 
Dr. Edward Henry Bell, of Gwynned Valley, Pennsylvania” (cf. recto of the 4th of 5 unnum­
bered front flyleaves)30.

7. Chicago, University of Chicago Library, Ms. 121. Peter Comestor, Historia scholastica. 
Saec. “XIV”31.

8. Donaueschingen, Hofbibliothek, Ms. 404 (L. 35). Cursus pro peccatis multum devotus and 
other prayers. Copied, at least mainly, at Ochsenhausen in 1571 by James Kohler for Abbot 
Andrew (Sonntag, 1567-85)32.

25 Cf. Lehmann, 49.
26 Ibid.
27 Emma Bartoniek, Codices latini medii aevi, A Magyar Nemzeti Muzeum Orszägos Széchényi Könyvtäränak Cim- 

jegyzéke, XII, Codices manu scripti latini I (Budapest 1940), no. 20, 23f. Cf. also Lehmann, 49; von Schirt, no. 4 or 
possibly 13; Wirth, Chron., fol. 86r'v, and Coll., 1, 5, 6.

28 Bartoniek, no. 38, 38f Cf also Lehmann, 49; von Schirt, no. 2 (? cf Cada, no. 100); Wirth, Chron., fol. 87v, and 
Coll., 2 (? cf Cada, no. 100), 4.

29 Bartoniek, no. 82, 73ff. Cf. also Lehmann, 49; von Schirt, no. 15; Wirth, Coll., 7, where he notes that Magister 
Hainricus funded a daily mass, apparently at Ochsenhausen, in honor of the Blessed Virgin Mary in 1354.

30 Cf. W. H. Bond and C. U. Faye, Supplement to the Census of Medieval and Renaissance Manuscripts in the United States 
and Canada (New York 1962), 12. Mrs. Rita S. Faulders, curator of the Doheny manuscripts, told me that Bond’s 
catalogue erred in saying the manuscript was acquired in 1946. Cf also Wirth, Coll., 6; Gerbert, 227; von Schirt, no. 14; 
Houben, 149 f., 153 f.

31 Cf Seymour de Ricci and W. J. Wilson, Census of Medieval and Renaissance Manuscripts in the United States and Canada 
I (New York 1935), 567. See also Wirth, Chron., fol. 87v, and Coll., 2, 4 [?]; von Schirt, no. 2 [?]; and Lehmann, 49.

32 Cf K. A. Barack, Die Handschriften der Fürstlich-Fürstenbergischen Hoflibliothek zu Donaueschingen (Tübingen 1865), 
284f Wirth, Coll., in a section entitled “Cathalogus Revv. Patrum ac Fratrum professorum Ochsenhusanorum anno 
1585 . . . sub. . . Abbate Joanne Ernst [1585-93],” has the following information about this scribe: “Frater Jacobus 
Kohler subprior [in 1585], anno 1609 Senior, obiit anno 1609, septuagenarius.” Cf also Pirmin Lindner, Verzeichnis 
(see fn. 14 above), 100.



9. New Haven, Yale University, Beinecke Library, Ms. 439. The Calligraphy Book of Gre­
gory Bock. Copied at Ochsenhausen, 1510-20. The smaller Ochsenhausen library stamp on fol. 
lr. This manuscript is one of those listed above as missing from Kynzvart (= Cada No. 71): the 
Metternich library stamp appears on fol. 2r33.

10. Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. Nouv. acq. lat. 226. John Gerson, “Tractatus adversus 
heresim novam de neccessitate communicacionis laycorum sub utraque specie;” “Auctoritates 
doctorum facientes ad predicta;” “Littera beati Thome de Acquino. Quia quesisti a me qualiter 
intendere te oporteat in thesauro sciencie. . .;” Dictionary of common places for the use of 
preachers; Treatise on the virtues; Imitatio Christi, Lib. I. Saec. “XV”33 34.

11. Strasbourg, Bibliothèque Nationale et Universitaire, Ms. Allemand 417. Formula of the 
oath taken by the bailiff (Vogt) of the abbey of Ochsenhausen. 154935.

12-13. Strasbourg, Bibl. Nat. et Univ., Ms. Latin 1 (2 vols.). Gregory the Great, Moralia in 
Job, Parts III—VI (Libb. XI-XXXV), together with two additions in Old High German from 
Ezzo’s Gesang von den Wundern Christi and Notker’s Memento mori. Saec. XI-XII. Both 
Ochsenhausen library stamps on fol. T of Voi. I, also in Voi. II36.

14. Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek, Cod. HB I 177. Book of Hours. Copied 
at Ochsenhausen between 1508 and 152837.

15. Stuttgart, Württemb. Landesbibl., Cod. poet, et phil. 4° 155. Constantia victrix, a piece 
composed for Abbot Celestine Frener’s birthday in 1729. Copied at Ochsenhausen in 173738.

16. Vienna, Österreichische Nationalbibliothek, Cod. lat. 919 [Nov. 461]. Ps.-Haymo of 
Halberstadt, Homiliarium (“Expositio Heimonis super epistolas et evangelia per circulum 
anni”). Saec. XII. Both Ochsenhausen library stamps on fol. V (reduced facs. in Hermann, fig. 
42)39.

33 Cf. my introduction to the forthcoming facsimile edition for the evidence for the assertions made here and also for 
details about the recent history of the manuscript. See also von Schirt, no. 37. Iam very grateful to Mr. Paul Remley, a 
former student of mine, for first calling my attention to Cada’s mention of the Ochsenhausen calligraphy book. 
Dr. Pavel Spunar of Prague, to whom I am deeply indebted for help with my Gregory Bock project, has informed me 
that Kynzvart has no information about the circumstances under which this manuscript left the library there.

34 Cf. Léopold Delisle, Mélanges de paléographie et de bibliographic (Paris 1880), 433fi, and Manuscrits latins et francati 
ajoutés auxfonds des nouvelles acquisitions pendant les années 1875—1894, Partie 1 (Paris 1891), 332. See also Lehmann, 49, and 
Wirth, Coll., 13 and especially 5, where he says the manuscript was copied in 1427 and adds in a marginal note that 
seems to refer to this manuscript: “In fine sic leges in libro isto super compacturam intrinsecus: liber iste est Conradi 

Lull...[?] rectoris ecclesie in Sulgen.”
35 Cf. Ernest Wickersheimer, Strasbourg, Catalogue général des manuscrits publiques des bibliothèques de France, 

Départements, XL VII (Paris 1923), no. 2393, 506.
36 Cf. Wickersheimer, Strasbourg, nos. 1—2, p. 1. Houben (cf. fn. 11 above), 141—43, and pi. 13 (fol. 62 ), provides a 

description, additional bibliography, and a facsimile of Voi. I, fol. 62r. Houben and Gruber (cf fn. 6 above), 292, were 
not aware that Strasbourg owned Parts V-VI of the Moralia as well as Parts III-IV. It may be worth noting that Wirth 
says Ochsenhausen also had another volume of the Moralia, doubtless containing Parts I—II, as well as Gregory’s 
“Homiliae super Ezechielem Prophetam” [= Kynzvart Ms. 43] and ‘Homiliae super Evangelia Sactorum in communi, 
& speciali” (Coll., 2; also p. 6 and Chron., foil. 86r, 87v). Cf. also von Schirt, nos. 6 and 20.

37 Cf. Die Handschriften der Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart, Reihe II, Die Handschriften der ehemaligen könig­
lichen Hofiibliothek 1, Codices ascetici 2 (HB I 151-249), by Hermann Hauke and Virgil Fiala (Wiesbaden 1970), 51-54. 
The manuscript was preserved at Weingarten, probably reaching there while Abbot Gerwig Blarer (1520-67) was also 
abbot of Ochsenhausen (1547-67). The evidence for the localization and dating will be supplied in section III below.

38 Cf. Die Handschriften der Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart, Erste Reihe, II, Codices poetici et philologici, ed. 
by Wolfgang Irtenkauf and Ingeborg Krekler (Wiesbaden 1981), 164.

39 Cf. H. J. Hermann, Die deutschen romanischen Handschriften. Beschreibendes Verzeichnis der illuminierten Hand­
schriften in Österreich, N. F. II (Leipzig 1926), no. 48, 83 with fig. 42; Franz Unterkircher, Inventar der illuminierten 
Handschriften, Inkunabeln und Frühdrucke der Österreichischen Nationalbibliothek I, Die abendländischen Handschriften (Vienna 
1957), 29; Houben, 143f.; Gerbert, 227; von Schirt, no. 7; Wirth, Chron., fol. 86v, and Coli, 6.



17. Washington, D. C., The Catholic University of America, Library Ms. 142. St. Laurence 
Justinian, De disciplina et perfectione; De nova fraternitate beatae Katherinae; Thomas à Kem- 
pis, De disciplina claustralium; Epitaphium monachorum de recta via justorum; Forma refor- 
mationis monasteriorum. Foli. 1-92 copied by “Ambrosius de Haisterkirch, superior in Ursina 
[= Irsee],” saec. “XV-XVI,” some parts dated in 1522. Shows an Ochsenhausen library 
stamp40.

18. Washington, D. C., The Library of Congress, Ms. 98. Biblia. Saec. “XV in”41.
Two additional manuscripts, both Psalters, preserved at Liverpool and Paris respectively 

rather than at Kynzvart, have had an Ochsenhausen origin ascribed to them on the basis of the 
attention they accord to certain saints (namely George, Blaise, and Benedict) in their calendars 
and litanies42. If these manuscripts were actually copied at Ochsenhausen, at least the Liverpool 
one does not seem to have been intended for the monastery’s own use, since it does not show the 
Benedictine divisions of the Psalms43. Although Wirth’s recording of Ochsenhausen manus­
cripts is by no means complete, his silence about two such impressive Psalters certainly suggests 
that they were not at Ochsenhausen in the mid-eighteenth century44 45.

19. Liverpool, Merseyside County Museums, Mayer Collection Ms. 12004 (now on deposit 
in the Liverpool University Library). Psalterium cum calendario, memoriis, canticis, et litania, 
together with some fourteenth-century additions containing prognostications in a Swabian 
dialect and a partial translation in German of the Somniale Danielis. Saec. XIII145.

20. Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. Nouv. Acq. Lat. 187. Psalterium cum calendario, 
anniversariis, canticis, et litaniis. Saec. XIII in46.

III. Some early sixteenth-century Ochsenhausen scribes

Though the scriptorium at Ochsenhausen has so far been the subject of only one study, 
namely Houben’s dealing with the manuscripts of the twelfth century, it should be possible,

40 Cf. de Ricci, I, 458. See also Lehmann, 49; and Wirth, Coll., 2 and 9, where he dates the manuscript in 1412. It may 
be worth noting that Ambrosius de Haisterkirch was not an abbot of Irsee (cf. Josef Hemmerle, Die Benediktinerklöster in 
Bayern, Germania Benedictina, II [Augsburg 1970], 122) and also that Wirth’s various lists of Ochsenhausen monks do 
not include anyone of that name.

41 Cf. de Ricci, I, 229. See also Wirth, Chron., fol. 88r, and Coll., 1; von Schirt, no. 25; and Lehmann, 49.
42 Cf. Wolfgang Irtenkauf, “Noch einmal: Über die Herkunft des sogenannten St.-Blasien-Psalters”, Bibliothek und 

Wissenschaft 2 (1965), 59-84; see also his earlier article, “Über die Herkunft des sogenannten St.-Blasien-Psalters,” ibid., 
1 (1964), 23-49.

43 Cf. N. R. Ker, Medieval Manuscripts in British Libraries III, Lampeter-Oxford (Oxford 1983), 218.
44 Irtenkauf himself raised the possibility (“Noch einmal”, 65, fn. 17) that the obituary anniversaries in the Paris 

Psalter could be accounted for by the church at Eschach just south of Ravensburg. St. George seems to have been one of 
the patrons there (cf. Gustav Hoffmann, Kirchenheilige in Württemberg [Stuttgart 1932], 233).

45 Cf. Ker, op cit., 216-18. Two leaves that served as pastedowns, containing 271 lines of Wolfram von Eschenbach’s 
Parzival (saec. XIII med.), are now kept separately as Ms. 8951. Besides Irtenkauf (cf. fn. 42 above), to whom I am also 
indebted for a private communication about this manuscript, see also Hanns Swarzenski, Die lateinischen illuminierten 
Handschriften des XIII. Jahrhunderts in den Ländern an Rhein, Main und Donau (Berlin 1936), Textband, no. 53, 133f., and 
Tafelband, figs. 456, 647-660; Harry Bober, The St. Blasien Psalter (New York 1963), 15, 27-29, 67-77, and fig. c on 
p. 14 (fol. 50v); Houben (cf. fn. 11 above), pp. 69 f. I would like to thank Dr. N. F. Palmer of Oxford for a draft of an 
unpublished description of both the Psalter and the Parzival fragments made available to me through the kindness of 
Professor Margaret Gibson.

46 Besides Irtenkauf (cf. fn. 42 above), cf. V. Leroquais, Les Psautiers manuscrits latins des bibliothèques publiques de France 
(Macon 1940-41), II, no. 362, 133 f.; Hanns Swarzenski, The Berthold Missal: The Pierpont Morgan Library MS 710 and the 
Scriptorium of Weingarten Abbey (New York 1943), 64 and figs. 90 f.; Bober, op. cit., 12-18, 67-77, and pis. XVIII, XXb 
(foil. 74r, 36r, 6r); and Houben (cf. fn. 11 above), 69f.



with the help of the Kynzvart manuscripts and the others to which attention has been called 
above, to trace the history of handwriting at Ochsenhausen with only a few interruptions from 
the beginning through the sixteenth century and even beyond. Such a task, however, would far 
exceed the limits of the present occasion even if I had direct and complete access to the Kynzvart 
manuscripts. All that I propose to do here, largely on the basis of Hieronymus Wirth’s Chronicon 
and Collectanea, is to assemble some of the evidence for the handwriting activity at Och­
senhausen during the early sixteenth century when Gregory Bock was composing his Calligra­
phy Book and then to say something more specific about one of Bock’s contemporary scribes at 
Ochsenhausen, namely James Vennd.

Besides the New Haven Calligraphy Book, Stuttgart Cod. HB 1177, and the three Och­
senhausen manuscripts already mentioned above in Section I as possibly being identical with the 
missing Kynzvart manuscripts 28 and 32, there is a considerable amount of other evidence of 
scribal activity at Ochsenhausen in the period from the 1490’s to the 1520’s. Wirth describes four 
anonymous manuscripts in his Coll, that he dates around A.D. 1500:

“Exhortationes ad populum a quodam Monacho Ochsenhusano conscripts ac elaborate, in 
forma alicujus 8VK in pergameno, circa annum Domini M. D. stylo & charactere legibili. litt: 
S. num: V.” (Coll., p. 8)

“Accessus ad Altare, & Recessus: sunt valde devotee praces [sic] anno 1500 conscripts in 
duodecima, in cortice ex auro abducto.” (p. 14)

“Libellus in 12ma cum adhaerentibus devotissimis [?] oratiunculis cum Indulgentiis a Summis 
Pontificibus indultis ad honorem Beatissima Virginis directis ...[?] 1500 in circa ...” (p. 14)

“Mysteria Passionis Christi per horas totius diei distributa, in 12ma a quodam monacho Och­
senhusano olim conscriptis [sic] anno 1500.” (p. 15)

Several other manuscripts referred to by Wirth contain works composed by monks living at 
Ochsenhausen at this time and for which it is likely that the authors were also the scribes; in any 
event the scribes were almost certainly Ochsenhausen monks:

One is “Rev. P. Benedicti Bock Xenia ochsenhusana, fol. [with shelfmark] S. P.” (Coll., p. 1) 
Benedict Bock, probably a relative of Gregory Bock, was from Constance, served as the 
monastery’s cellarer, and died 1 June 154347.

At least one and possibly a whole series is by Maurus Brunn, one of the electors of Abbot 
Andrew Kindscher on 3 Sept. 1508. He served as the pastor of the Ochsenhausen church and 
died on 10 Dec. 1521 (Chron., foil. 167r, 168r). Four different references are made to his “Liber 
Sermonum de Festis & de Tempore per totum annum” (Chron., fol. 167r). One of these refer­
ences (Coll., p. 9) continues “ . . . Seu Collectura tertia Sermonum Reverendi in Christo Patris 
Mauri Brunn, professi Ochsenhusani, conscriptus, uti in fine patebit legenti, anno Domini 1409 
[corrected in margin to 1509]. 4“ Septembris Concionatoris publici. Iste liber est in compactura 
subnigra in 4to, conscriptus in papyro.” Still another reference (Coll., p. 3) reads: “R. Patris 
Mauri brunn Monachi ad S. Georgium in Ochsenhausen professi, qui floruit anno 1409 [cor­
rected in margin to 1409 Seu potius 1489 usque 1540 secundum Cathalogum antiquissimum”48]. 
Sermones de tempore in Septuagesima, Quadragesima, \diebus/Pasch\alibus/, Pentecostes; que 
[?] de festis per totum annum, in 4to in subnigra compactura: Pars III. Litt. S. Num: 5.” The

47 Wirth, Coll., in a section which begins, “Ab anno 1482 usque ad annum 1547 vixerunt... sequentes Priores, ac 
religiosi Fratres..“18. Fr. Benedictus bock Constantiensis factus oeconomus Monasterii, obiit 1. Juni 1543.” Cf. 
also Chron., fol. 174'.

48 This correction may be a confirmation of Wirth’s use of the Ochsenhausen Necrologium (see also fn. 23 above). An 
interlinear addition at this same point, made under the mistaken assumption that the 1409 date is correct, says Maurus 
flourished and wrote this work under Abbot Nicholas I (1392-1422), adding that it is in “charactere legibili.”



references to “Pars III” and to “Collectura tertia” suggest that this volume was part of a large 
series. Confirmation seems to be provided by still another reference (Coll., p. 2): “Fratris Mauri 
Brun: Collecturae variae 13. in 4t0. RF.”

Wirth also conjectured that Brunn copied the manuscript containing Exhortationes ad 
populum, with which this Section begins49.

Frater Joannes Laubacher, born in Pfullcndorf, pastor in Ochsenhausen and then in Reinstet­
ten, who died 18 Feb. 1545, wrote at least eight books that were preserved in manuscript form in 
Wirth’s time50. Several of them were anti-Lutheran tracts composed in the 1540’s and therefore 
beyond the period being treated here, but because some may have been composed already in the 
1520’s, they might as well all be mentioned (cf. Chron., fol. 174r, with added information from 
Coll., p. 3): (1) Collectura de reddendis votis, in 4to, S. O. (2) De Sanctissima Eucharistia anno 
1545. contra Lutherum expresse scriptum legitur in eodem libro in 4to, S. O. (3) De Invocatione 
Sanctorum, in 4to, S. O. (4) De Ecclesia ejusque authoritate, in 8va’ S. O. (5) De Votis aliisque 
quaestionibus. (6) Sermones de Sanctis per totum annum, & praecipuis festivitatibus, in folio 
minore, anno 1545. (7) Sermones de Adventu Domini in carnem, in 4“, per modum Quaes- 
tionum scriptus [sic] anno 1540. And (8) (cf. Coll., p. 2) De Contritione & Satisfactione etc., I, in 
4“, R. F.

Another manuscript that may not have been composed by an Ochsenhausen monk but 
nevertheless was written for and dedicated to Abbot Andrew (either Kindscher, 1508-41, or 
Sonntag, 1567-85) also deserves mention: “dementis Monachi [with interlinear and marginal 
additions: Benedictini, Philosophiae Doctoris, & S. Theologiae Licentiati] Liber de voluntate 
Dei, ad Andream Abbatem Ochsenhusanum, fol. minore [?], R. D. signatum litt. S. num. 
VI”51. That Abbot Andrew Kindscher was especially interested in having manuscripts copied 
for him will become evident in the treatment of the final scribe to be dealt with here.

There is a group of Ochsenhausen manuscripts from this period of which not only is the scribe 
known with certainty but at least several still exist. The scribe in question is James Vennd of 
Ravensburg, who was already at Ochsenhausen in 1494. He served as one of the electors of 
Abbot Andrew Kindscher in 1508, became prior in 1524, and died 16 Nov. 1528 as the senior 
member of the abbey52.

The earliest of Vennd’s manuscripts is Kynzvart 55, containing a Manuale viaticum super 
sancti Benedicti regulam monachorum, finished on 10 Nov. 149453. The text of the Rule accom­
panies the Manuale or explanation. Vennd is presented as the author of the Manuale as well as 
the scribe54.

49 Chron., fol. 167v: “ .. . adest alius [liber] eodem tempore [i. e. ca. A. D. 1515] a quodam religioso nostri monasterii 
conscriptus, qui titulum hunc habet: Exhortationes ad populum, a quodam monacho Ochsenhusano conscriptae ac 
elaborate .. . Forsan erat ille religiosus innominatus noster iam praefatus Frater Maurus Brunn, qui tunc temporis erat 
parochus Ochsenhusanus.”

50 Chron., fol. 174r, and Coll., in the section referred to above in fn. 47, no. 20. P. Lindner, Verzeichnis (see fn. 14 
above), 100, says Laubacher died 18 Feb. 1547.

51 Coll., 2. The words “scriptus ac dedicatus” were inserted later by Wirth in another mention of the same manuscript 
on p. 3.

52 Wirth, Chron., foil. 167—168'; Coll., 3, 8, 10, 13, and, in the section referred to above in fn. 47, no. 4. In the Chron., 
fol. 167', Wirth says he died in 1524, but this is at odds with the exact date he gives elsewhere and is undoubtedly a 
simple mistake for the beginning of Vennd’s term as prior.

53 Cada, 85 f.: “Explicit feliciter Manuale super regulam beatissimi Benedicti per me fratrem Jacobum Vennd scrip­
tum et finitum in profesto sancti Martini episcopi anno incarnate deitatis M° CCCC LXXXXIIII“ . . .” Cf. Wirth, 
Chron., fol. 167v, and Coll., pp. 10 and 3 where he informs us that the manuscript had a pigskin binding: “cum 
compactura ex corio suillo.” Von Schirt does not list this manuscript.

54 Cada, 85, quoting from the manuscript: “Jacobi Vennd Manuale viaticum . . .”.



Vennd’s next surviving manuscript, copied in 1514, is Kynzvart 22, containing a Rituale 
monasticum55.

A third Vennd manuscript, not at Kynzvart and perhaps no longer existing, contained the 
Directorium legentium or Vocabularium of John Ackermann, a Benedictine monk of 
Blaubeuren. At the end of the book Vennd tells us that he copied it with much effort and sweat 
in 1515, the seventh year of the abbacy of Andrew Kindscher, and at the order of Prior George 
Miller56.

Finally, a fourth manuscript, this one still existing, also seems to have been copied by James 
Vennd, namely Stuttgart HB 1177 (= no. 14 in the list in Section II above). The localization of 
this Book of Hours at Ochsenhausen is based on its content. It was written for someone named 
Andrew57. The suffrages seem to fit only Ochsenhausen. They are directed, after the Virgin 
Mary, to Saints George, Blaise, and Benedict (foil. 138r-139r). Andrew must be the abbot of 
Ochsenhausen, and, as seen already above, there were two abbots of this name: Kindscher 
(1508-41) and Sonntag (1567-85). Various considerations favor Kindscher over Sonntag as the 
abbot in question, but if the manuscript was copied by James Vennd, then Sonntag is totally 
eliminated from consideration and the date must fall between 1508 when Kindscher was elected 
abbot and 1528 when Vennd died58. The proof that Vennd copied the manuscript is mostly 
paleographical. Cada published a facsimile of Vennd’s script from Kynzvart Ms. 22 which is 
reproduced here as Fig. 1. A comparison of Vennd’s script in Fig. 1 with the script seen in Figs. 2 
and 3 from foil. 53r and 138v—139r of Stuttgart Cod. HB 1177 reveals striking similarity59. The 
Kynzvart script is in a smaller size and was written with a thinner pen-nib and slightly more 
formality than the Stuttgart script, and the last four lines containing Vennd’s subscription 
include some chancery flourishes, but both manuscripts show the same kind of Gothic cursive 
written with a certain amount of deliberateness and regularity. In both manuscripts simplified 
forms of a and g are used, the shafts of/ and tall s descend below the line, and the ascenders of b, 
d, h, and / are looped. But more important than these features common to most kinds of Gothic 
cursive are identities of the two manuscripts in every minuscule letter that one can compare, and 
particularly in certain less essential features such as the peculiar design of the upper loop on the

55 Cada, 47 f. and pi. 8c showing fol. 30' (reproduced here as Fig. 1): “Per fratrem Jacobum Vennd de Ravennspurg. 
Scripta in Ochssennhusen Anno domini M. ccccc°. xiiii°. Ad jussionem Andree Abbatis sui, inibi tunc regentis.” Cf. 
also von Schirt, no. 18. Wirth seems to have overlooked this manuscript.

56 Wirth, Chron., fol. 167r-v: “Supra mentionem fecimus de Fratre Jacobo Vend, quondam Priore, ac Seniore
Conventus nostri, eo quod descripserit librum, Directorium legentium nuncupatum inter manuscriptos libros nostros in 
Bibliotheca asservatum. Fuit ille Frater Jacobus de Ravenspurg oriundus, professus ad S. Georgium ord. Sanctissimi 
Patris Benedicti in Ochsenhusen, sicuri ipse scribit in ilio libro: ‘descripsi hunc librum multo sudore ac nisu, Voca­
bularium Reverendi Patris Joannis Ackermann ord. S. Benedicti Monasterii Blauburani professi nuncupatum, ac erat ab 
eodem compositum; descriptum ac fìnitum fuit anno Domini 1515, sub regimine venerandi Patris ac Domini Andreae 
Abbatis anno septimo ejusdem. Rogatu & jussu Patris Georgii Miller de Tegernau [actually Tettnang] eodem tempore 
Prioris inibi cxistentis” In his Coll., 8, Wirth continues this same text as follows: . .. Haec in fine libri ejusdem. Litt.
S. num: V, in papyro conscriptum, forma in 4to.” On p. 13 of the Coll., he misdates the manuscript 1505. Von Schirt 
does not list this manuscript.

57 Cf. fol. 53r: “Deprecor te, rogo te, imploro te, adiuva me, salva me, libera me, guberna me, defende me, conserva 
me, letifica me, sana me. Quia tua creatura sum, tua plasmatura sum, tuum opus sum, domine, ne despicias me 
famulum tuum Andream, quamvis indignus sum peccator, qualiscumque sum, tuus sum. Ad quem fugiam ego nisi ad 
te, ad quem vadam nisi ad te?” Cf. also foil. 20r, 21r.

58 Hauke and Fiala (cf. fn. 37 above) date the manuscript at the end of the fifteenth century, but it does not seem likely 
that Kindscher could have commissioned a fellow monk to copy the manuscript before he was abbot. We know that he 
ordered Vennd to copy Kynzvart Ms. 22 in 1514 and his prior ordered Vennd to copy another in 1515.

59 I am very grateful to Dr. Spilling for supplying me with facsimiles of these as well as of other pages in the Stuttgart 
manuscript, and to the Württembergische Landesbibliothek for allowing me to reproduce them.



ascender of the d, the tail of the g, the limb of the h, and the y-like form of the r. The Kynzvart 
excerpt, because of its brevity, does not display the full repertoire of its scribe - particularly with 
respect to abbreviations - so it cannot match everything seen in the Stuttgart facsimiles, but the 
latter, together with the other pages at my disposal, match every feature in the Kynzvart excerpt 
except a few of the capital letters in lines 3, 4, and 6. The resemblance between the name 
“Andree” in Fig. 1, line 6, and “Andream” in Fig. 2, line 8, may be deserving of particular 
attention. The extraordinary similarity of the two manuscripts might not preclude two different 
scribes if one could assume that Ochsenhausen had a tightly disciplined scriptorium. Such an 
assumption, however, is impossible to test, since only a few of the manuscripts copied at 
Ochsenhausen at this time have yet been found. It may be of interest to note that Gregory Bock 
does not include a sample of Vennd’s script among the more than twenty five that he illustrates 
in his Calligraphy Book. It is conceivable, of course, that Bock did not feel the need to illustrate 
this script because everybody at Ochsenhausen already knew and used it, but this is just specula­
tion. A far more likely explanation, especially in view of the fact that Vennd was commissioned 
by Abbot Andrew Kindscher to copy the Knyzvart manuscript, is that both manuscripts show 
the personal script ofjames Vennd.

Although most of the manuscripts copied at Ochsenhausen in the early sixteenth century have 
still not been found, there is good reason to hope, if only on the basis of what has already been 
found, that more of them will eventually be located and thereby make possible a thorough study 
of the Ochsenhausen scriptorium of that period. Even if they are not located, however, 
Hieronymus Wirth has supplied enough information to enable one to conclude that Och­
senhausen seems to have been one of the abbeys that came to share the calligraphic commitment 
of the formal members of the Melk and Bursfeld congregations and that took seriously the 
exhortations in the De laude scriptorum ofjohn Trithemius.



Abb. 9. Kynzvart Ms. 22, f. 30'. Reproduced from F. Öäda, 
Rukopisy knihovny stdtniho zdmku v Kynzvartè, pi. 8c.

<&4UiAme fcÄuA

SjWuAm« me. [W

kuA tfctttuva

en«. 
hui>

Abb. 10. Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek, 
Cod. HB 1177, f. 53r.

;

^mWxnttuhii ti«S
j5va«4tf«Ä ufföß ì«tf '

‘ A ‘ u>4ißBtei

\o

n« ötAtonofeß Bt?(V<wvì >

> vrxo «

m^hti mw»trt 4,Ci»YtApv 
,®l«i^|nia »ntcte^U«

3« v><vmto ‘7iWAjjuo Ant« r
’ UMt« ßfeR mhns« *v«4PW - 

" «ntieVmuP “
*hnm<WWUrW 
2p>-^v jDojui 

mfr eu^.^tnf»/ Ovo t 
hi4 6fiv

HE

» nfcro*A'jpci»AJy***

«it*» > v '

Of «t%uo<nì>»jmneAl- ckpmfl«i
tojtptth t& Otto SfejiSwl»

WVv«iSiA.j0K0] 1*43
h^)'^n«Ìnc luÌ^nJv

>Ace
f6 juVn oincg

- * «v/j ttnilia
1 » r» ^ J
~f9* mVHthe«uA*f|-/

5«umu,R5^ ^ -
^rfa rStòiA vfr * ~ ’*aòxo

Abb. 11. Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek, Cod. HB 1177, f. 138v— 139r.





RAYMUND KOTTJE

BIBLIOTHEK ALS SPIEGEL DER GESCHICHTE

Zur inneren Geschichte der Gladbacher St. Vitus-Abtei im 12. Jahrhundert*

„Es bleibt für die Erhellung der Gladbacher Bibliotheksgeschichte noch manches zu tun“, 
meinte vor 30Jahren Hermann Knaus am Ende eines Beitrags über die erhaltenen Handschriften 
der ehemaligen Gladbacher Abtei* 1. Er knüpfte daran die Hoffnung, daß die weitere Erforschung 
der Gladbacher Bibliothek die Abtei als ein „geistiges Zentrum sichtbar werden“ lasse, „das 
neben dem weithin leuchtenden Köln einen eigenen Glanz behauptet hat“.

Die von Knaus genannte Aufgabe, die Erforschung der alten Gladbacher Bibliothek, besteht 
heute noch fast genau so wie damals. Nur wenige Arbeiten über Werke der Klosterbibliothek 
sind seitdem erschienen, und sie stammen fast ausschließlich von Kunst- und Musikhistorikern2.

Bisher ist jedoch noch nie versucht worden, die erhaltenen Bücher der Bibliothek im Zusam­
menhang mit der Geschichte der Abtei zu sehen und sie somit zugleich als Quelle zur Erkenntnis 
dieser Geschichte zu werten. Ein solcher Versuch soll zwar auch im folgenden noch nicht für die 
gesamte Geschichte des Klosters von seiner Gründung durch Erzbischof Gero 974 an bis zu 
seiner Aufhebung 1802 unternommen werden3. Es soll aber für die hochmittelalterliche Zeit 
gezeigt oder wenigstens skizziert werden, daß die noch bekannten Zeugnisse der Vitus-Abtei 
solche Erkenntnismöglichkeiten eröffnen.

Die Aufmerksamkeit der Kunsthistoriker galt vor allem den Handschriften des 11. und
12. Jahrhunderts, die durch Buchmalerei Beachtung wecken, vorab also solchen mit biblischen 
und liturgischen Texten. Außer ihnen sind aber eine ganze Reihe erhaltener Handschriften 
bekannt, die ehemals der Gladbacher Vitus-Abtei gehörten und heute in einer Vielzahl von

* Der Beitrag steht im Zusammenhang mit einem jüngst begonnenen Projekt zur Erforschung der mittelalterlichen 
und frühneuzeitlichen Bibliothek der Vitus-Abtei in Mönchengladbach. Das Vorhaben wird von der Schlafhorst­
Stiftung GmbH Mönchengladbach großzügig gefordert. Für selbstlose Informationen über Gladbacher Handschriften 
im Historischen Archiv der Stadt Köln habe ich Herrn Dr. Joachim Vennebusch, dem Bearbeiter des dortigen Hss.- 
Bestandes, herzlich zu danken, u. a. für die Überlassung einschlägiger Seiten seines Manuskripts für den inzwischen 
(1987) erschienenen Teil 4 des beschreibenden Verzeichnisses der theologischen Handschriften des Kölner Historischen 
Archivs.

1 Hermann Knaus, „Sieben Gladbacher Handschriften in Darmstadt“, Archiv für Geschichte des Buchwesens 1 (1957), 
S. 374-380, das Zitat S. 379.

2 Peter Bloch, „Ein romanisches Widmungsblatt aus Gladbach“, in: Der Mensch und die Künste. S. 403—411; P. Bloch- 
H. Bange, Gladbacher Handschriften. Katalog (Mönchengladbach 1964); P. Bloch, „Bibliothek und Skriptorium“, in: Die 
Abtei Gladbach 974—1802. Ausstellung zur Jahrtausendfeier der Gründung. Katalog (Mönchengladbach 1974), S. 85-90; 
Joachim M. Plotzek, „ Die Kölner Handschriftengruppe“, in: Monumenta Annonis (Köln 1975), S. 152—162; G. Göller, 
„Zur Herkunftsbestimmung der liturgischen Handschriften der Abtei St. Vitus“, in: Musik in Mönchengladbach I (Mön­
chengladbach 1965), S. 41-51; Ders. „Die Pflege des gregorianischen Chorals in der Abtei St. Vitus zu Mönchengald- 
bach“, in: Musik in Mönchengladbach II (Mönchengladbach 1975), S. 17-24; Hans Bange-Wolfgang Löhr, „Gladbach“, 
in: Die Benediktinerklöster in Nordrhein-Westfalen (Germania Benedictina, hrsg. v. d. Bayer. Benediktinerakademie Mün­
chen i.V.m. d. Abt-Herwegen-Institut Maria Laach, Bd. VIII, St. Ottilien 1980), S. 18-21 (Überblick über die Biblio­
theksgeschichte und Zusammenstellung erhaltener Hss. und Inkunabeln sowie von Bücherlisten 1794-1802).

3 Zur Geschichte der Abtei zuletzt Bange-Löhr, Gladbach (s. Anm. 2) S. 1-25, mit ausführlicher Übersicht über 
ungedruckte und gedruckte Quellen sowie ältere und neuere Literatur S. 25-29; hingewiesen sei auch auf die Beiträge zu 
dem Ausstellungskatalog Die Abtei Gladbach 974-1802 (s. Anm. 2), die fast ausschließlich historische Fragen behandeln.



Bibliotheken Europas, ja auch der USA liegen4. Insgesamt handelt es sich bisher um fast 50 
Exemplare5. Sie stammen aus der Zeitspanne vom 8. bis zum 15. Jahrhundert. Die künstlerisch 
herausragenden biblischen und liturgischen Handschriften sind fast alle im 11. und ^.Jahrhun­
dert geschrieben und ausgestattet worden6, die Mehrzahl der übrigen Manuskripte, die wegen 
ihrer Texte hier in erster Linie interessieren sollen, sind zwischen dem 11. und 13. Jahrhundert 
entstanden, wenn auch nicht alle im Vitus-Kloster zu Gladbach.

Die älteste unter ihnen (saec. XI1) enthält eine Sammlung musiktheoretischer Schriften7, und 
aus der 2. Hälfte desselben Jahrhunderts sind Cassians Collationes patrum8 sowie eine Sammlung 
mit überwiegend augustinischen und pseudo-augustinischen Texten erhalten9. Besonders rege 
aber scheinen die Bemühungen um den Besitz weiterer Bücher in der Mitte des 12. Jahrhunderts 
gewesen zu sein. Außer einigen durch ihre künstlerische Ausstattung bekannten Codices, von 
denen der eine oder andere vielleicht aus Köln erworben wurde10, sind eine Reihe von Bänden 
erhalten, die damals in Gladbach abgeschrieben worden sind. Da von drei Schreibern, die an 
wenigstens zweien dieser Bücher mitgearbeitet haben, die Namen und die Zeitspanne, innerhalb

4 Außer der Hs. Manchester, John Ryl. Univ. Libr., Lat. 182 (Phill. 1089), s. XII, sind 1964 in M.-Gladbach „alle 
damals bekannten Gladbacher Handschriften, die nach 1802 wieder aufgetaucht sind und als ehemaliger Besitz der 
Vitusbibliothek identifiziert werden konnten“ (Hans Bange, Einführung zum Katalog der Ausstellung ,,Gladbacher 
Handschriften“) ausgestellt worden, gemäß Katalog insgesamt 32. Vgl. auch die Zusammenstellung von 17 vorgotischen 
Hss. bei Bloch, Widmungsblatt S. 405-408, dazu das von Bloch in diesem Beitrag vor allem behandelte Widmungsblatt 
des Apokalypsenkommentars des Ambrosius Autpertus im Nürnberger Germanischen Nationalmuseum; vgl. ferner die 
im Katalog der Ausstellung Die Abtei Gladbach (s. Anm. 2) 1974 beschriebenen mittelalterlichen Hss. (Kat. Nrr. 1-10, 
13-15, 17, 23 u. 24), dazu den Beitrag von Bloch, Bibliothek (s. Anm. 2).

5 Nicht nur „32 (oder 33) mittelalterliche Handschriften“, wie Bloch, Bibliothek, S. 86, meinte (1974!).
6 Vgl. im Katalog Die Abtei Gladbach (s. Anm. 2) die Hss. Nr. 2, 4, 6, 7, 8 u. 10; außerdem gehört zu dieser Hss.- 

Gruppe Freiburg, Univ.-Bibi., Hs. 360a, ein Sakramentar aus der spätottonischen Kölner Malerschule.
7 Historisches Archiv der Stadt Köln (im folgenden zitiert HAStK) W 331, geschrieben vor 1037, vgl. Katalog Abtei 

Gladbach S. 149 Nr.l; Knaus, Sieben Gladbacher Handschriften (wie Anm. 1), S. 377; nach Bloch, Widmungsblatt, 
S. 410 „gewiß nicht rheinisch“.

8 HAStK W 232, saec. XI2, nicht erst saec. XII, wie bei Alfred Wendehorst, „Zur Geschichte der Gladbacher Abteibi­
bliothek“, Lebendiges Münster. Mitteilungen des Münsterbauvereins M.-Gladbach II/3-4 (1954), S. 84, vgl. Ausstel­
lungskatalog Die Abtei Gladbach (s. Anm. 2) Nr. 3, ferner Bange-Löhr, Gladbach (s. Anm. 2) S. 20 sowie Vennebusch, 
Handschriften 4 (s. Vorbemerk.*) S. 121 f. Nach Bloch, Widmungsblatt, S. 411 ist es „zweifelhaft“, ob die Hs. in 
Gladbach geschaffen worden ist. Zu Cassians Collationes vgl. Clavis Patrum Latinorum, edd. E. Dekkers - Ae. Gaar, 
Sacris Erudiri III (21961) Nr. 512 (im folgenden zitiert CPL).

9 HAStK W 144, saec. XI2, vgl. Die handschriftliche Überlieferung der Werke des hl. Augustinus, Bd. V 2, bearb. v. Rainer 
Kurz, SB. Österreich. Akademie der Wissenschaften, Philos.-hist. Kl. 350 (Wien 1979), S. 252f. (dat. saec. XII, Her­
kunft Köln, Herrenleichnam) und Vennebusch, Handschriften 4 (s. Vorbemerk.*) S. 63—67 — bisher unter Hss. aus 
Gladbach nicht genannt, vgl. Bange-Löhr, Gladbach S. 20.

10 Vgl. Bloch, Widmungsblatt (s. Anm. 2), S. 410 und ders., Bibliothek (s. Anm. 2), S. 87ff., der gegenüber der 
von H. Ehi, Die ottonische Kölner Buchmalerei (Bonn und Leipzig 1922), S. 234 und Albert Boeckler, Beiträge zur romani­
schen Kölner Buchmalerei, Festgabe H. Degering (Leipzig 1926), S. 16ff. vertretenen These einer Entstehung der beiden 
heute in Darmstadt hegenden Evangeliare (Hess. Landesbibi. Cod. 530 u. Hess. Landesmuseum Cod. 508) in einem 
Kölner Skriptorium gute Gründe für Gladbach als Entstehungsort geltend machen konnte. Auch J. M. Plotzek hat sich 
zwar für die Existenz eines Gladbacher Skriptoriums ausgesprochen, das im ll.Jhdt. „in deutlicher Abhängigkeit von 
der Miniaturenkunst Echternachs“ stand, „bevor im 12.Jhdt. die kölnischen Einflüsse dominieren“ („Kölner und 
Siegburger Handschriften der romanischen Zeit“, in: Monumenta Annonis, Köln 1975, S. 229), hat aber angenommen, 
daß Darmstadt Cod. 530 „von Kölner Malern für die Abtei des hl. Vitus in Mönchengladbach geschaffen worden ist“ 
(ebda. S. 231), nachdem er bereits 1973 auch in den Gladbacher Hss. Darmstadt 508, Cambridge/Mass., Harvard 
Univ. Libr. Ms. Typ 202 H (vgl. unten S. 244 Nr. 7) und New York, Pierpont Morgan Libr. M 563 (vgl. unten S. 243 
Nr. 2) Arbeiten eines Kölner Skriptoriums und zwar in Groß-St. Martin gesehen hatte (vgl. J. M. Plotzek, „Zur 
rheinischen Buchmalerei im 12. Jhdt.“, in: Zwischen Rhein und Maas, Bd. II, Köln 1973, S. 326—328). Die Frage bedarf 
offensichtlich einer erneuten Untersuchung unter Berücksichtigung nicht nur der Buchmalerei, sondern auch paläo- 
graphischer Kriterien.



deren sie die Mönchsgelübde in Gladbach abgelegt haben, bekannt sind11, läßt sich die Zeit ihrer 
beachtenswerten Schreibtätigkeit im Vitus-Kloster mit ca. 1140-1160 einigermaßen zuverlässig 
angeben. Damals also dürften außer einigen biblischen und liturgischen Texten — Missalia und 
Evangeliare - zumindest folgende heute noch nachweisbaren Bücher geschrieben worden sein:

1. Necrologium Gladbacense mit einer Liste der verbrüderten Klöster auf den beiden ersten 
Blättern. Das Buch ist wohl zwischen 1140 und 1155 angelegt und geschrieben worden, da 
die Namen der Toten bis einschl. Abt Walterl. (gest. 17. 11. 1140) von der ersten Hand 
eingetragen worden sind, der Name des Nachfolgers Evervin (gest. 16. 8. 1155) aber von 
zweiter Hand12;

2. Martyrologium und Regula sancti Benedicti in einem Band, bis Mitte des 19. Jahrhunderts mit 
dem Necrologium zusammengebunden und von derselben Hand wie dieses geschrieben13;

3. Vitae Sanctorum einschl. Vita Karoli auctore Einhardo und Thegan, Vita Hludowici sowie das 
Chronicon Gladbacense in einem Band14;

4. Augustinus, Tractatus in Evangelium Johannis — Sermones a cena domini usque ad fmem 
evangelii, im Anschluß an die bereits im 9. und 11. Jahrhundert an einem anderen Ort 
geschriebenen ersten Teile, die auf einem uns unbekannten Weg nach Gladbach gelangten15;

5. Gregor der Große (t 604), Dialogi16;
6. Vita Gregorii auctore Johanne Diacono17;

11 Vgl. Bloch, Widmungsblatt (s. Anm. 2), S. 408 f. u. 411 sowie ders., Bibliothek (s. Anm. 4), S. 88f.
12 Mönchengladbach, Münsterarchiv Hs. 2a. Ed. G. Eckertz, „Das Verbrüderungs- und Totenbuch der Abtei M.- 

Gladbach“, Zeitschr. d. Aachener Gesch.-Vereins 2 (1980), S. 191-294. Zur Datierung vgl. Eckertz S. 274; Bloch, Wid­
mungsblatt, S. 405 und ders., Bibliothek, S. 89 sowie Katalog Die Abtei Gladbach S. 150f. Nr. 5.

13 New York, Pierpont Morgan Library, M 563 (Phill. 16400; Libri 356), datiert durch die ursprüngliche Verbindung 
mit dem Nekrolog, vgl. Bloch, Widmungsblatt (s.o. Anm. 2) S. 405 u. 408; ders., Bibliothek S. 88f. und Katalog Die 
Abtei Gladbach S. 151 Nr. 6 sowie die Beschreibung der Hs. von Meta Harrsen, Central European Manuscripts in the 
Pierpont Morgan Library (New York 1958), S. 231 f. Nr. 14. Die Herkunft aus der Gladbacher Abtei ist - entgegen der 
Annahme einer Kölner Provenienz durch J. M. Plotzek, Zur rheinischen Buchmalerei, S. 326 ff. - durch die alte Verbin­
dung mit dem Necrologium (Nr. 1) gesichert. Zur Regula s. Benedicti vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr. 1852; ed. Hanslik, 
CSEL75 (1960). Das Martyrologium ist noch nicht identifiziert.

14 Brüssel, Bibi, des Bollandistes, Cod. 72, vgl. Wendehorst, Geschichte (s. Anm. 2) S. 84; H. Bange, „Die Brüsseler 
Handschrift des Chronicon Gladbacense“, in: Lebendiges Münster II 3/4 (1954) S. 91-95; zur Hs. vgl. Anal. Boll. 24 (1905) 
S. 442-444 und Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften (s. Anm. 2) Nr. 9.

15 Berlin Staatsbibi. Preuß. Kulturbesitz, Hdschr. 130 (Phill. 1095), I. foli. 2-153 saec. IX1, II. foil. 154-201 saec. XI 
und III. foil. 202-274 saec. XII med. (die Datierung der beiden älteren Teile entspricht Angaben von „Dr. Bischoff ‘ auf 
einem einliegenden Zettel, der offenbar noch aus der Zeit stammt, bevor die Hs., ehemals der Phillipps-Bibliothek in 
Middlehill gehörig [Besitzstempel fol. 1R], 1976 für die Berliner Staatsbibliothek über Sotheby erworben wurde, vgl. 
Sotheby Sale Catal. 30. 10. 1976, Nr. 854; zum Werk vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr. 278; ed. R. Willems, CChrist., Ser. 
Lat. 36 (1954) — ohne Benutzung (Kenntnis?) dieser Hs., vgl. die Hss.-Übersicht ebda. S. VHIff. Die Gladbacher 
Herkunft der Hs., deren ältester I. Teil aus Nordfrankreich stammt, angegeben von Kurz, Handschriftliche Überliefe­
rung (s. Anm. 9) S. 113. Die Hs. zeigt das „Gladbacher Signierverfahren“, nämlich die Zahl 2 auf dem Oberschnitt, 8 
auf dem Seitenschnitt (vgl. zu dieser Signierpraxis Knaus - s. Anm. 1 - S. 374f.). Die Texte der 3 Teile schließen mit 
Lagenwechsel unmittelbar aneinander an, Pergament und Schriftspiegel haben durchgehend dasselbe Format. Der 
III. Teil unterscheidet sich von den beiden älteren nicht nur paläographisch, sondern auch durch die Hervorhebung der 
farblos oder gelegentlich ein wenig rot getönten stilisierten Initialen einzelner Abschnitte.

16 HAStK W 34; am Ende der Hs. (foil. 118V-122R) Beda, Hist. eccl. (s. Anm. 19) V 12; vgl. Anal. Boll. 51 (1943) 
S. 142 und die Beschreibung in Vennebusch, Handschriften4 (s. Vorbemerk.*) S. 9f. Die Hs„ deren Gladbacher 
Provenienz bislang unbekannt war, ist im Katalog von Raves (s. Bange-Löhr S. 19) als Nr. 16 genannt, vgl. Wende­
horst, Geschichte (s. Anm. 2) S. 90. Die Dialogi Gregors ed. A. de Vogüc, Sources Chrét. 251, 260 u. 265 (Paris 
1978-80); vgl. Franz Brunhölzl, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters I (München 1975), S. 56-59 und Walter 
Berschin, Biographie und Epochenstil im lateinischen Mittelalter I, Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie 
des Mittelalters VIII (Stuttgart 1986) S. 305-322.

17 HAStK W 174, foil. 1—83r (dankbarer Hinweis von J. Vennebusch); Martène und Durand haben die Hs. zwar



7. Beda (t 735), Expositio in Lucam18 19;
7a. Beda, Expositio in Marci Evangelium181;
8. Beda, Historia ecclesiastica gentis Anglorum19 und Walahfrid Strabo (t849), Visio Wettini in 

einem Band20;
9. Ambrosius Autpertus (t 784), Apokalypsenkommentar, erhalten nur ein einziges Blatt21;

10. Albert von Aachen, Historia Hierosolymitana22; vielleicht auch
11. a) Anselm von Laon (t 1117) zugeschriebene Sentenzen,

b) Wilhelm von Conches (t ca. 1154), Philosophia mundi
c) Otto (Odo) von Lucca, Summa sententiarum (init.)23 in einem Band.

während ihres dreitägigen Aufenthalts in Gladbach (Okt. 1718) gesehen und als mindestens 600Jahre alt geschätzt (vgl. 
Edmond Martène-U. Durand, Voyage littéraire de deux religieux bénédictins de la congrégation de S. Maur [Paris 1724], 
Nachdr. 1969, S. 205), und sie ist auch enthalten in der Liste der in Gladbach 1795 von den Franzosen Veron und Gancel 
(oder Gaucel) beschlagnahmten Bücher (vgl. Knaus [s. Anm. 1] S. 376f. u. 380, Nr. 14), galt aber bislang als verschol­
len, vgl. Knaus S. 377.

18 Cambridge/Mass., Harvard University Library, Coli. Phil. Hofer, Ms. Typ 202 H (Phill. 1092), alte Gladbacher 
Bibliothekssignatur B 18, vgl. E. G. Miliar, The Library of A. Chester Beatty (Oxford 1927), S. 107f. Nr. 31 Taf. 82; 
Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften (s.Anm. 2) Nr. 8; Bloch, Bibliothek S. 89. Die zuletzt von Plotzek, Zur 
rheinischen Buchmalerei S. 326 ff. angenommene Herkunft aus Köln, Groß-St. Martin, bedarf zwar erneuter Prüfung, 
dürfte aber u. a. auf Grund paläographischer Kriterien auszuschließen sein. Für eine kritische Edition von Bedas Werk ist 
D. Hurst, CChrist., Ser. Lat. 120 (1960), S. 1-425 zu danken, vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr. 1356.

181 Genf-Cologny, Bibi. Bodmeriana, Lat. 16 (Phill. 2225), alte Gladbacher Bibliothekssignatur B 19, vgl. E. Pelle- 
grin, Manuscrits latins de la Bodmeriana, Bibliotheca Bodmeriana, Catal. V (1982), S. 44-46; kritische Edition des Werkes 
von D. Hurst, CChrist., Ser. Lat. 120 (1960), S. 427-648 (S. VII Hinweis auf diese Hs.), vgl. CPL (s. Anm. 8) Nr. 
1355. - Der Bibliotheca Bodmeriana habe ich für die prompte Erfüllung der Bitte um einen Mikrofilm der Hs. zu 
danken.

19 Manchester, John Rylands Univ. Library, lat. 182 (Phill. 1089), vgl. M. R. James, A Descriptive Catalogue of the 
Latin Mss. in the John Rylands Library, Manchester l (1921) S. 308 Nr. 182; Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften 
(s. Anm. 2) Nr. 10; die Hist. eccl. mit Kenntnis dieser Handschrift edd. Bertram Colgrave — R. A. B. Mynors, Bede’s 
Ecclesiastical History of the English People, Oxford Medieval Texts (Oxford 21972), vgl. hier S. LXVIII; über Verfasser 
und Werk zuletzt die Skizze von Raymund Kottje, Beda Venerabilis, in: Gestalten der Kirchengeschichte, hrsg. v. Martin 
Greschat, Bd. 3 (Stuttgart u.a. 1983), S. 58-68.

20 Neueste Edition von David Angus Traill, Walahfrid Strabo's Visio Wettini: text, translation and commentary, Lateini­
sche Sprache und Literatur des Mittelalters, hrsg. v. A. Önnerfors, Bd. 2 (Frankfurt/M. 1974); vgl. Hans Joachim 
Kamphausen, Traum und Vision in der lateinischen Poesie der Karolingerzeit, Lateinische Sprache und Literatur des Mittelal­
ters, hrsg. v. A. Önnersfors, Bd. 4 (Frankfurt/M. 1975), S. 132-146; Johanne Autenrieth, Heitos Prosaniederschrift der 
Visio Wettini — von Walahfrid Strabo redigiert? Geschichtsschreibung und geistiges Leben im Mittelalter. FS für Heinz 
Löwe (Köln-Wien 1978), S. 172—178; zu Leben und Wirken Walahfrids vgl. Bernhard Bischoff, „Eine Sammelhand­
schrift Walahfrid Strabos“, in: ders., Mittelalterliche Studien II (Stuttgart 1967), S. 45; Brunhölzl, Geschichte I, 
S. 345-358.

21 Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, Bredt4, Mn 22, vgl. Bloch, Widmungsblatt (wie Anm. 2) S. 403 ff. u. 
409£; Ausstellungskatalog Die Abtei Gladbach (wie Anm. 2) S. 153 f. Nr. 10; der 758-767 verfaßte Kommentar ist ediert 
von R. Weber, CChrist. Cont. med. 27-27 A (Turnhout 1975); vgl. H. Riedlinger, ,,A. Autpertus“, in: LexMA I 3 
(1978), Sp. 525.

22 Berlin, Staatbibi. Preuß. Kulturbesitz, Hs. lat. fol. 677, geschrieben bald nach 1140 von den Gladbacher Mönchen 
Godefridus und Conradus, vgl. Bloch, Widmungsblatt (wie Anm. 2) S. 407 ff. und Ausstellungskatalog Die Abtei 
Gladbach (wie Anm. 2) S. 152f. Nr. 9; über Albert und sein Werk, in dem der 1. Kreuzzug und die Geschichte der 
Kreuzfahrerstaaten bis 1119 dargestellt werden, vgl. P. Chr. Jacobsen, „Albert von Aachen“, in: LexMA I 2 (1978), 
Sp. 286f.

23 HAStK W* 8° 91, foil. 48R—59v u. 63v—92v (foil. 1—38R, saec. XIII, zwei biblische Vokabulare zur Erklärung latei­
nischer [1—37r] und griechischer [37R-38R] Worte); fol. 39 beginnt eine neue Lage, saec. XII med. - foil. 39R-45V Isidor, 
Diff. II (PL 83, 82A-95B), foil. 60-63 Isidor, Diff. I (PL 83, 69 C-81); vgl. Heinrich Weisweiler, Das Schrifttum der 
Schule Anselms von Laon und Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken. Ein Beitrag zur Geschichte der Verbreitung der 
ältesten scholastischen Schule in deutschen Landen, BGPhMA XXXIII, H. 1/2 (Münster 1936), S. 212-214.



Es muß jedoch unbestimmt bleiben, ob die letztgenannte Handschrift Mitte des 12. Jahrhunderts 
in Gladbach geschrieben oder damals oder erst später für die Abtei erworben worden ist. Einen 
Anhaltspunkt für einen anderen Herkunftsort gibt es allerdings bisher nicht24. Auch ließ sich 
bisher nicht feststellen, ob die von E. Martène und U. Durand in ihrem Reisebericht erwähnten 
Handschriften älterer Werke, die sie bei ihrem Aufenthalt in Gladbach 1718 gesehen haben25, die 
aber heute verschollen sind, im 12. Jahrhundert schon Besitz der Abteibibliothek waren. Es sind 
eine hebräische, Ende des 10. Jahrhunderts (um 999?) von Nathan ben rabbi Mosche geschriebe­
ne Bibel26 und mehrere Werke des Smaragd, jedoch ohne Titelangabe27. Die Handschriften 
sollen nach der Datierung durch die beiden Benediktiner wenigstens 600 Jahre alt gewesen 
sein28. Ebensowenig ist nachzuweisen, ob sich im Bibliotheksbestand des 12. Jahrhunderts be­
reits die 1794 von P. Raves verzeichneten, bislang nicht wieder aufgetauchten Handschriften mit 
folgenden Werken befanden29:

Hieronymus, Comm. in Matthaeum30 31,
Gregor, Regula pastoralis3\

24 Der von Weisweiler, Schrifttum, S. 213f. erörterte Zusammenhang mit der Hs. Trier, Stadtbibi. Cod. 569, in der 
von Ottos Summa der erste Teil fehlt (vgl. Weisweiler S. 205), bedarf noch weiterer Untersuchung.

25 Vgl. Martène-Durand, Voyage littéraire (s. Anm. 17), S. 205 (dt. Übersetzung von H. Bange, Lebendiges Mün­
ster III [1954], S. Iff.). Von den Handschriften der Bibliothek, deren Titel durch Martène und Durand mitgeteilt 
wurden, sind mit Ausnahem der hebräischen Bibel und der Werke des Smaragd noch alle erhalten, nämlich die oben 
Anm. 8 sowie S. 3 Nrn. 3, 4, 6 u. 10 genannten Hss.

26 Diese Bibel ist auch noch in der Bücherliste aufgeführt, die P. Augustinus Raves 1794 angelegt hat, vgl. Wende­
horst, Geschichte (s. Anm. 8) S. 89, Beilage 1 Nr. 2.

27 Über Biographie und Werke des Smaragdus von Saint-Mihiel/Maas (bis 826 als Abt dieses Klosters bezeugt) - 
Donatkommentar, bibelerklärende Schriften, ein Via regia betitelter Fürstenspiegel und zwei Werke im Dienste des 
monastischen Lebens: Diadema monachorum und Expositio in Regulam S. Benedicti - vgl. Fidel Rädle, Studien zu Smaragd 
von Saint-Mihiel, Medium Aevum29 (München 1974), S. 19f. u. 22-78, bes. 77; Brunhölzl, Geschichte, S. 444-449 u. 
567 sowie Otto Eberhardt, Via regia. Der Fürstenspiegel Smaragds von St. Mihiel und seine literarische Gattung, Münstersche 
Mittelalter-Schriften 28 (München 1977), s. 29-78.

28 Martène-Durand, Voyage S. 205: ,,au moins six cents ans d’antiquité“.
29 Abdruck der Liste bei Wendehorst, Geschichte (s. Anm. 8) S. 89f.; vgl. ebda. S.-87L; Knaus, Gladbacher Hand­

schriften S. 378; Bange-Löhr, Gladbach S. 19. Man wird bezweifeln dürfen, ob es sich um eine Liste der Handschriften 
handelt, die auf Grund von Buchschmuck oder Einband zu den „kostbarsten“ der Abtei zählten; zumindest die heute 
unbekannte Regino-Hs. (s. Anm. 33) dürfte wie die meisten frühmittelalterlichen Rechtshandschriften recht schmucklos 
gewesen sein (Zur Schmucklosigkeit dieser Hss. vgl. R. Kottje, „Die Lex Baiuvariorum - das Recht der Baiern“, in: 
Überlieferung und Geltung normativer Texte des frühen und hohen Mittelalters, hg. v. H. Mordek, [Quellen und Forschungen 
zum Recht im Mittelalter, 4], Sigmaringen 1986, S. 15).

30 Unter den von B. Lambert, Bibliotheca Hieronymiana Manuscripta II, Instrumenta Patristica IV (Steenbrugis 1969) 
S. 191-208 aufgelisteten Hss. mit diesem Hieronymus-Kommentar befindet sich keine, deren Gladbacher Provenienz 
festgestellt wäre (vgl. auch ebda. Bd. IVb, 1972, S. 185 die „Table des provenances“), ebensowenig unter den von 
D. Hurst und M. Adriaen für ihre Ausgabe - CChrist. Ser. Lat. 77 (1969) - herangezogenen Handschriften.

31 Der bei Bange-Löhr S. 20 an erster Stelle der ehemaligen Gladbacher Hss. stehende Clm 9638 kann nicht das 
Exemplar sein, das Raves 1794 verzeichnet hat, da der Münchener Codex spätesens im 15. Jahrhundert im Besitz des 
Klosters Oberaltaich (Niederbayern) war (vgl. p. 2: Gregorius, De cura pastorali, utilis liber et est sancti Petri in Obernaltach). 
Die Abtei St. Vitus, der laut Schenkungsvermerk p. 4 Sandrad von St. Maximin das Buch geschenkt hatte (Me sancto 
dedit Sandradus en quoque Vito), könnte zwar das Kloster in Gladbach gewesen sein, da dessen erster Abt dieser Sandrad 
war (auf die Gladbacher Vitus-Abtei hat auch G. Swarzenski, Die Regensburger Buchmalerei des 10. und 11. Jahrhunderts 
[Leipzig 1901], S. 9f. die Schenkungsnotiz bezogen; vgl. Bange-Löhr S. 5). Sandrad war aus St. Maximin, Trier, 
gekommen, in dessen Besitz die Handschrift im lO.Jhdt. gewesen ist (vgl. p. 9: Maximini sum). Da aber die Gladbacher 
Abtei jedenfalls 1794 eine andere Gregor-Hs. besessen hat, dürfte die Deutung von Bernhard Bischoff, Die südostdeut­
schen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit 11 (Wiesbaden 1980), S. 207 zutreffend sein, daß die „von 
oberitalienischen Schreibern“ saec. IX2 geschriebene Hs. dem Vitus-Kloster Ellwangen geschenkt wurde, dessen Abt 
ebenfalls Sandrad gewesen ist, vgl. Kassius Hallinger, Gorze-Kluny. Studien zu den monastischen Lebensformen und Gegen­
sätzen im Hochmittelalterl, Studia Anselmiana22-23 (Rom 1950), S. 108 u. 118f. sowie R. Rosen, „Leben und Person-



Hr’abanus Maurus, De institutione clericorum* 32,
Regino, Libri duo de synodalibus causis et disdplitiis ecdesiasticis33

sowie einige biblische und liturgische Bücher.
Völlig ungewiß ist schließlich, ob das in Mittelitalien geschriebene Exemplar der Collectio 

canonum Dionysiana aus dem 8./9. Jahrhundert, von dem noch je 1 Blatt in Dülken und Maria 
Laach gefunden wurde, jemals im Besitz der Gladbacher Abtei gewesen ist34. In diesem Fall 
könnte es zu den von den ersten Maximiner Mönchen mitgebrachten Büchern gehört haben 
oder später erworben worden sein, dann allerdings vor der Mitte des 12. Jahrhunderts, d. h. vor 
dem Siegeszug Gratians35 und bevor die Dekretalen seit Papst Alexander III. (1159—81) zur 
Hauptquelle des kirchlichen Rechts wurden36.

Zu streichen ist aus der Liste der in der Gladbacher Abtei im 12. Jahrhundert entstandenen 
Handschriften wohl das dreibändige Exemplar mit Gregors d. Gr. Moralia in lob aus der Gladba­
cher Klosterbibliothek, das das Historische Archiv der Stadt Köln aufbewahrt. Es ist zwar

lichkeit des Abtes Sandrad von Mönchengladbach“, Jahrb. d. Köln. Gesell.-Vereins 42 (1968), S. 81-102. Zur Hs. jetzt 
auch Hartmut Hoffmann, Buchkunst und Königtum im ottonischen und frühsalischen Reich, Schriften der MGH 30, I (Stutt­
gart 1986), S. 481, der die Deutung auf St. Vitus in Ellwangen übernommen hat.

32 Eine Hs. aus Gladbach konnte bislang nicht festgestellt werden; zur Gesamtüberlieferung des Werkes vgl. den 
Hinweis, den ich (auf Grund einer Sammlung aller Hss. mit Hrabans Werken) in meinem Artikel „Hrabanus Maurus“, 
in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon 4, 1 (1982), Sp. 182 gegeben habe. Nur wenige Hss. liegen der 
Edition von A. Knöpfler zugrunde (Veröffentlichungen aus dem Kirchenhistorischen Seminar München 5, 1900), und 
unzureichend ist auch die hsl. Grundlage der Edition der Widmungsbriefe MGH Epp. V S. 385f. u. 509.

33 Handschriften mit Reginos Werk (ed. F.G. A. Wasserschieben, Leipzig 1840) sind zusammengestellt von Hubert 
Mordek, Kirchenrecht und Reform im Frankenreich. Die Collectio Vetus Gallica, die älteste systematische Kanon essa m m l u ng des 
fränkischen Gallien - Studien und Edition, Beiträge zur Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters, hrsg. v. H. Fuhr­
mann, Bd. 1 (Berlin-New York 1975), S. 5 Anm. 12, mit summarischem, Signaturen berichtigendem Hinweis auf die 
von Wasserschieben „zur Edition herangezogenen sechs Handschriften“. Zur Herkunft läßt sich noch angeben: Trier, 
Stadtbibi. 927/1882 (aus Maria Laach) ist wohl saec. X2 in Trier geschrieben worden, vgl. Hoffmann, Buchkunst, 
S. 491; zumindest die Regino-Texte in Wien, NB., Cod. 694 und Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibl., 83.21 Aug. 2° 
zeigen dieselbe Mainzer Schrift der Willigis-Zeit („Jahrtausendwende“), vgl. Hoffmann, Buchkunst, S. 262f. u. 266; an 
Gotha, Forschungsbibi., Mbr. II131 (aus Metz, St. Symphorian) haben saec. X mehrere Hände gearbeitet, vgl. Rudolf 
Ehwald, Jean-Baptiste Maugérard, Palaeographische Forschungen III, hrsg. v. L. Traube (München 1904), S. 360; die 
Abschrift im Wolfenbütteier Codex Heimst. 32 (aus Reims) stammt vielleicht noch aus den letzten Lebensjahren Bur- 
chards von Worms (t 1025), ist jedenfalls vor 1027 anzusetzen, vgl. Horst Fuhrmann, Einfluß und Verbreitung der 
pseudoisidorischen Fälschungen, Schriften der MGH 24, II (Stuttgart 1973), S. 454 Anm. 81. Erst vor wenigen Jahren hat 
P. Petrus Becker, Trier, in St. Matthias, Trier, ein Fragment mit Regino II 387—401 entdeckt, dessen Schriftheimat 
vielleicht ein niederrheinisches Skriptorium saec. X med. war, vgl. Hoffmann, Buchkunst, S. 503f.

34 Dülken (heute Mönchengladbach), Kath. Pfarramt St. Cornelius, o. Nr. und Maria Laach/Andernach, Klosterbi­
bliothek, o. Nr., vgl. CLA IX (1959) Nr. 1230 und CLA Suppl. (1971) S. 5 Nr. 1230 (mit der Vermutung, die Hs. 
könne der nahe bei Dülken gelegenen Benediktinerabtei gehört haben). Vgl. Bernhard Bischoff, „Panorama der Hand­
schriftenüberlieferung aus der Zeit Karls des Großen“, in: ders., Mittelalterliche Studien III (Stuttgart 1981), S. 35 
Anm. 151. Zur Coll. can. Dionysiana zuletzt Hubert Mordek, Dionysius Exiguus II, LexMa III 5 (1985) Sp. 1089L; zu 
den beiden Fragmenten ders., Kirchenrecht und Reform S. 247: „Welche Sammlung die Blätter . .. vertreten, muß noch 
geklärt werden“.

35 Zur erstaunlich schnellen Verbreitung der Concordia discordantium canonum, des Decretum Gratiani, vgl. zuletzt Peter 
Landau, Die Anfinge der Verbreitung des klassischen kanonischen Rechts in Deutschland im 12. Jahrhundert und im ersten Drittel 
des 13. Jahrhunderts, Chiesa, diritto e ordinamento della .Societas Christiana1 nei secoli XI e XII = Miscellanea del Centro 
di Studi Medioevali XI (Milano 1986), S. 274-283, der einleitend (S. 272) daraufhinweist, daß das „von Gratian 
systematisierte und durch die päpstlichen Dekretalen weiterentwickelte“ kanonische Recht einen „großen Einschnitt“ in 
der Geschichte des kirchlichen Rechts darstellt und daß dieser Umbruch seit 1140 erfolgte.

36 Über die Entwicklung des Dekretalenrechts knapp, aber präzise Knut Wolfgang Nörr, Die Dekretalensammlungen 
zwischen Dekret und Liber Extra, Handbuch der Quellen und Literatur der neueren europäischen Privatrechtsgeschichte, 
hrsg. v. H. Coing, Bd. 1 (München 1973), S. 839ff.; über die frühe Dekretalistik ders., ebda. S. 373ff.; Landau, Anfänge 
S. 283-290.



ebenfalls in der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts geschrieben worden, aber wohl nicht vor 1300 
nach Gladbach gelangt37.

Überblickt man nun die zuvor genannten erhaltenen oder sonstwie bekannten Werke, die 
nachweisbar oder möglicherweise Mitte des 12. Jahrhunderts in Gladbach verfügbar waren, so 
fällt auf, daß sich unter ihnen kein Titel der klassisch-lateinischen oder auch nur der spätlateini­
schen nichtchristlichen Literatur oder ein Buch für den Unterricht befindet, nicht einmal eine 
Grammatik, daß vielmehr ausschließlich Schriften christlicher Autoren des Altertums und des 
Mittelalters sowie Werke für die kirchliche Praxis begegnen38. Sollte das ein Zufall, eine zufälli­
ge Folge von Überlieferungsverlusten sein? Sollten ausgerechnet die Bücher des Bereichs ,,Hu- 
maniores et Philologi“ - so in der Gladbacher Bibliotheksordnung der Mitte des 18. Jahrhun­
derts genannt39 40 - und hier vor allem die Werke der antiken heidnischen Autoren zufällig verlo­
ren gegangen sein? Ist es vorstellbar, daß zwar aus dem 12. Jahrhundert und somit einer Zeit, die 
im geistigen Leben Europas als durch eine „Renaissance der Wissenschaften charakterisiert 
gilt, eine Reihe von Zeugnissen der Gladbacher Bibliothek und sogar des klösterlichen Skripto­
riums erhalten ist, daß aber gerade die Zeugnisse für Schule und Wissenschaft im Geist jener 
Zeit - außer den römischen Autoren auch die Vertreter der neuen Theologie, der Scholastik41 - 
„zufällig“ verloren sind?

Einige Feststellungen an anderen Orten veranlassen, an eine Erklärung für das auffällige 
Phänomen ohne die Annahme eines dem Zufall zuzuschreibenden Überlieferungsausfalls zu 
denken. Zunächst muß aber daran erinnert werden, daß unter dem Gladbacher Abt Adalbero 
(1090-1110) die Siegburger Observanz, eine sog. jungkluniazensische monastische Reformrich­

37 HAStK W 269 I—III, in karolingischer Minuskel in der 2. Hälfte des 12.Jhdts. (%) geschriebene, reich verzierte 
Bände; laut Vermerk auf dem Vorsatzblatt des II. Bandes hat 1255 ein Archipresbyter Adam von Kaiserswerth zwei 
Bände von einem Priester in Nierst (Krefeld) erhalten; Adam fügt seiner Angabe hinzu: Si ecclesia de < ? unleserlich > 
voluerit, redimere potest — war die Hs. also verpfändet? (vgl. auch E. Brasse, Urkunden und Regesten zur Geschichte der Stadt 
und Abtei Gladbach Bd. 1, [Mönchengladbach 1914], S. 63 Nr. 104); fol. lv sind Besitzvermerke von Laien des 13./ 
14. Jhdts. eingetragen; Besitzvermerke der Abtei erst aus dem 15./16.Jhdt. auf fol. Iv in Bd. I u. II, fol. lr in III. Von 
Bloch, Widmungsblatt, S. 406 Nr. 7, Bloch-Bange, Gladbacher Handschriften, Nr. 16, im Katalog Die Abtei Gladbach 
S. 154f. Nr. 13 und von Bange-Löhr S. 20 ist die Hs. ohne Hinweis auf die auswärtigen Besitzvermerke unter die 
Gladbacher Hss. des 12. Jhdts. eingereiht worden, von Bloch, Bibliothek, S. 89 jedoch nicht als Produkt des Gladbacher 
Skriptoriums; vgl. jetzt Vennebusch, Handschriften 4 (s. Vorbemerk.*) S. 147ff.

38 Vgl. Günter Glauche, Schullektüre im Mittelalter. Entstehung und Wandlungen des Lektürekanons bis 1200 nach den 
Quellen dargestellt, Münchener Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung 5 (München 1970); in Kurzfassung: 
Ders., „Die Rolle der Schulautoren im Unterricht von 800 bis 1100“, in: La scuola nell’occidente latino dell’alto medioevo, 
Settimane di studio del Centro Italiano di studi sull’alto medioevo XIX (Spoleto 1972) S. 617-636; vgl. ferner Pierre 
Riché, Les écoles et Renseignement dans l’Occident chrétien de laßn du Vs siècle au milieu du XT siècle (Paris 1979), S. 246—280, 
368 f. u. 372ff.

39 Vgl. die von M. Ziegelbauer-O. Legipontius, Historia Rei Literariae Ordinis S. Benedicti, Pars I (Augusta Vindelic. et 
Herbipoli 1754), S. 511 mitgeteilten Sachgruppen der Bibliothek, wiedergegeben von Wendehorst, Geschichte S. 86; 
Bloch, Bibliothek, S. 86 und Bange-Löhr S. 18.

40 Vgl. dazu Peter Weimar (Hg.), Die Renaissance der Wissenschaften im 12. Jahrhundert, Zürcher Hochschulforum. 
Universität Zürich - ETH Zürich, Bd. 2 (Zürich 1981); Robert L. Benson and Giles Constable (edd.), Renaissance and 
Renewal in the Twelfth Centruy (Cambridge, Mass. 1982), hier bes. Gerhart B. Ladner, „Terms and Ideas of Renewal“, 
S. 1-33; vgl. auch die Hinweise zur Diskussion des Begriffs von Stephan Skaiweit, Der Beginn der Neuzeit. Epochengrenze 
und Epochenbegriff, Erträge der Forschung, Bd. 178 (Darmstadt 1982), S. 22ff.

*tt Abgesehen von der o. g. Hs. HAStK W* 8° 91 mit den Schriften Ps.-Anselms von Laon, Wilhelms von Conches 
und Ottos von Lucca, deren Entstehung in Gladbach fragwürdig ist (s. o. Anm. 23 und 24), besaß die Abtei lediglich erst 
im 13.Jhdt. geschriebene und erworbene scholastische Werke: Petrus Lombardus, Sententiarum liber IV, saec. XIII 
(Darmstadt, Landes- u. Hochschulbibl. Hs. 343), vgl. Knaus, Sieben Gladbacher Handschriften, S. 376£; Petrus Come­
stor, Liber Scolasticae Historiae, saec. XIII, geschenkt saec. XIII ex. von dem Kölner Domkanoniker Wilhelm de Ambere 
(Amern, westl. Mönchen-Gladbach) (vgl. Necrologium [s.o. S. 2 Nr. 1] 21. Okt. [Eckertz S. 64]; die Hs. ist verschol­
len); Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles, saec. XIII2 (New York, Union Theol. Seminary, Ms. 5 [van Ess 5]).



tung, die Gladbacher Abtei geprägt hat42. Umstritten ist, ob diese Formung Bestand gehabt hat 
oder ob man bald zur alten Form zurückgekehrt ist43. Dem Wandel der monastischen Observanz 
entspricht das fragmentarische Bild, das die bibliothekarischen Zeugnisse bieten. Es stimmt 
auch im wesentlichen überein mit dem Bild, das sich aus dem Bestand erhaltener Handschriften 
der Kölner Klöster St. Pantaleon und Groß-St. Martin gewinnen läßt, die ebenfalls von der 
Siegburger Reform erfaßt worden sind44 und manche Beziehungen zu Gladbach hatten45. Seit 
der Zeit nämlich, da sie von Siegburg her reformiert worden waren, ließ in ihnen offensichtlich 
das Interesse an Autoren der römischen Antike nach, wurden vielmehr ganz auffällig die Schrif­
ten christlicher Verfasser, vorab der Kirchenväter, bevorzugt46, und gleichzeitig kam es zu 
einem Wandel der künstlerischen Gestaltung der Handschriften, besonders der Buchmalerei47.

Sieht man im Vergleich mit diesen Kölner Bibliotheken und mit weiteren Bibliotheken klu- 
niazensischer Klöster des 11. Jahrhunderts48 die Zeugnisse der Gladbacher Bibliothek, so verliert 
das Fehlen der heidnischen Autoren unter den erhaltenen Büchern des 12.Jahrhunderts an 
Auffälligkeit. Der bekannte Bestand erscheint vielmehr als Spiegel der durch die Siegburger 
Reform begründeten monastischen Geistigkeit Gladbachs. Es könnte überdies als Zeugnis dafür 
gelten, daß die Siegburger Reform in Gladbach tatsächlich weit über Abt Adalberos Zeit hinaus 
Bestand gehabt hat. Die bibliothekarische Überlieferung Gladbachs wäre damit in besonderer 
Weise ein Spiegel der Klostergeschichte und eine wichtige Quelle für ihre Erforschung.

42 Vgl. Hallinger, Gorze (s. Anm. 31), S. 109f.; Josef Semmler, Die Klosterreform von Siegburg. Ihre Ausbreitung und ihr 
Reformprogramm im 11. und 12. Jahrhundert, Rhein. Archiv 53 (Bonn 1959), S. 145-151; Erich Wisplinghoff, Die Benedikti­
nerklöster des Rheinlands bis zum 12.Jahrhundert, Untersuchungen zu Kloster und Stift, hrsg. v. Max-Planck-Institut für 
Geschichte, Studien zur Germania Sacra 14 (Göttingen 1980), S. 74f.

43 Vgl. die unterschiedlichen Positionen von Hallinger, Gorze, S. 109 („Wiederdurchbrechen der alten Form“) und 
Semmler, Siegburg S. 149 (Siegburger Ordo erst durch die Bursfelder Reform von 1510 abgelöst).

44 Vgl. Semmler, Siegburg, S. 118-126 u. 143 ff.
45 Vgl. Semmler, Siegburg, S. 118 (Heinrich I., gest. 1067, gleichzeitig Abt von St. Pantaleon u. Gladbach), S. 146 

(Abt Humbert von St. Pantaleon im Gladbacher Necrolog); vgl. über die kunsthistorisch feststellbaren Beziehungen 
Bloch, Widmungsblatt, S. 410f.; ders., Bibliothek, S. 87f.; Plotzek, Rheinische Buchmalerei, S. 326ff. und ders., „Die 
Kölner Handschriftengruppe“, in: Monumenta Annonis (Köln 1975), S. 162, 229 u. 231; Otto Mazal, Buchkunst der 
Romanik, Buchkunst im Wandel der Zeiten 2 (Graz 1978), S. 178.

46 Vgl. Raymund Kottje, „Zum Anteil Kölns an den geistigen Auseinandersetzungen in der Zeit des Investiturstreits 
und der Gregorianischen Kirchenreform“, Rhein. Vierteljahrsblätter41 (1977), S. 50f.

47 Zum Wandel in der Kölner Buchmalerei um 1070-1080 vgl. Peter Bloch-Hermann Schnitzler, Die ottonische Kölner 
Malerschule, Bd. I (Düsseldorf 1967) S. 8 und Plotzek, Kölner Handschriftengruppe, S. 156f.; Kölner Einfluß auf die 
Gladbacher Buchmalerei im Zusammenhang mit der „kluniazensischen“ Formung der Vitus-Abtei erwähnen Plotzek, 
Rheinische Buchmalerei, S. 327 und Mazal, Romanik, S. 186.

48 Vgl. Raymund Kottje, „Klosterbibliotheken und monastische Kultur in der zweiten Hälfte des 11 .Jahrhunderts“, 
Zeitschr. f. Kirchengeschichte 80 (1969), bes. S. 159ff. = ,,Il monacheSimo e la riforma ecclesiastica (1049—1122)“, in: 
Miscellanea del Centro di Studi Medievali VI (Milano 1971), S. 366-369.



KARL LANGOSCH

MITTELLATEIN UND EUROPA -
BEMERKUNGEN ZU EINER EINFÜHRUNG IN DIE LATEIN LITERATUR DES

MITTELALTERS

Als ich mich vor längerer Zeit daran setzte, der Verlagsaufforderung zu folgen und eine 
Einführung in die mittellateinische Literatur zu schreiben, dachte ich nicht, daß es geboten sein 
könnte, einen Obertitel mit Bezug auf Europa hinzuzufugen. Darauf kam ich erst, als ich über 
die Hälfte des Manuskriptes fertiggestellt hatte. Je länger ich prüfte, ob der Inhalt das wirklich 
forderte, umsomehr wurde ich darin bestärkt, weil mir ja auch eine solche Weite der literarhisto­
rischen Betrachtung des Mittellateins von jeher erforderlich schien und von mir schon vor 
Jahrzehnten grundsätzlich angewandt wurde, so 1964 zweimal. Zuerst hatte ich in dem Buch 
Die deutsche Literatur des Mittelalters in ihrer geschichtlichen Entwicklung wenigstens am Schluß der 
sechs Zeitstufen jeweils einen kurzen Blick auf die deutschsprachige Literatur geworfen, damit 
man die beiden Literaturen vergleichen und zusammenschen kann: Daß die zwei in mehr als 
einer Beziehung zusammengehörten, empfand das Mittelalter selber; das brachte z. B. Hugo 
vom Trimberg mehrmals in mittelhochdeutschen Reimpaaren zum Ausdruck - er gehörte zu 
den nicht wenigen Autoren, die sowohl in der Mutter- wie in der Vatersprache schrieben - und 
pries z. B. denjenigen, der Deutsch und Latein zu lesen, schreiben und dichten verstünde. Einen 
Schritt weiter ging ich in dem Aufsatz Die mutter- und die vatersprachige Literatur des Mittelalters in 
der Entwicklung der Künste in Deutschland I-II, womit ich bewußt das Mittellateinische Jahrbuch 
eröffnete: Ich versuchte eine Zusammenschau für die karolingische Periode. Daran schlossen 
sich zwei Vorträge von 1964 und 1965 an: Die Originalität der mittellateinischen Literatur und Die 
mittellateinische und die europäische Literatur des Mittelalters; sie wurden zusammen mit einem 
Aufriß der zuletzt genannten Literatur für die erste Hälfte des Mittelalters als Nummer 16 der 
Beihefte zur Zeitschrift, Wirkendes Wort' 1966 veröffentlicht. Ähnlich verhielt ich mich in entspre­
chenden Kollegs der sechziger Jahre an der Universität zu Köln.

In dem neuen Buch schien es mir notwendig, ehe ich das Gebäude der Literaturen in ihren drei 
Stockwerken aufbaute, erst das Fundament mit noch mehr und noch stärkeren Mauern als 
früher herzurichten. Das ist leider noch immer nicht überflüssig, weil sich das Mittellatein in 
Wissenschaft und Bildung noch immer nicht gebührend durchgesetzt hat. Es ist keineswegs an 
allen Universitäten der Bundesrepublik mit eigenem Lehrstuhl vertreten, nicht einmal an so 
großen wie Hamburg und Frankfurt; es ist in jüngsten Sammelwerken auf ein geradezu grotekes 
Minimum beschränkt; so macht es im Neuen Handbuch der Literaturwissenschaft, Band Europäi­
sches Spätmittelalter (1978), etwa 6% des Gesamtvolumens aus; im Schulunterricht hängt seine 
Einbeziehung von der Entscheidung des einzelnen Lehrers ab; für die Allgemeinbildung gibt es 
lateinische Klassiker nur im Altertum, weil es ihr noch nicht einmal bewußt geworden ist, daß 
es an solchen schwerlich in der größten Lateinperiode (in 1000 von 2000Jahren), im Mittelalter, 
gefehlt haben kann; hoffentlich wirkt sich die Aufnahme wenigstens von drei Epen und der 
berühmtesten Lyriksammlung (mit Dramen), die im Almanach zur Textedition deutscher Klassiker 
(1985) angekündigt ist, korrigierend aus - damit werden freilich erst einige Klassiker des deut­
schen Bereiches vorgestellt: das übrige Europa hätte noch viele anzubieten.

Im ersten der vier Hauptkapitel werden Wesen und Bedeutung des Mittellateins von vier Gesichts­
punkten aus betrachtet. Eine Grundüberlegung wird vorausgeschickt, ob sich ein Autor eine



Fremdsprache in so frühen Zeiten derart aneignen konnte, daß er mit ihr wie mit der Mutter­
sprache umging, und auf die Spätlateiner Apuleius und Claudius Claudianus, beides Griechen, 
verwiesen. Die größte Schwierigkeit, die mittelalterliche Lateinliteratur als selbständige Größe 
anzusehen und nicht als Anhängsel der antiken, bereitet die Sprache; daß sie übernommen 
wurde und sogar in anderen Ländern als denen, in denen sie im Altertum gesprochen wurde, 
Fuß faßte, war selbstverständliche Folge der Christianisierung. Welche Stellung damit das Mit­
tellatein errang, verdeutlicht das erste Unterkapitel Das Mittellatein und die Anfänge der Buchlitera­
turen; das zweite charakterisiert es als Die Vatersprache in seinen Ausmaßen und Aufgaben und 
seiner Verwurzelung, in der Gegenüberstellung von mittelalterlichem und antikem Latein; das 
dritte umreißt seine Originalität in verschiedener Hinsicht; schließlich wird die Wirkung auf die 
Volkssprachen in Schrift, Sprache und Metrik, in Stoff und Gattung vor Augen gestellt.

In den Hauptkapiteln II—IV wird die europäische Literatur in den Entwicklungsperioden bis 
zum Anfang des 13. Jahrhunderts skizziert; damit hat sie ja ihre mittelalterliche Höhe erreicht, 
über die Jahrhunderte danach läßt sich wegen ihrer noch nicht genügenden Erforschung zu 
wenig sagen. Wenn dem Auftrag gemäß das Mittellatein bevorzugt wird, so hat das auch darin 
einen guten Grund, daß jenes die Hauptmacht war und an desssen Hand viele volkssprachlichen 
Literaturen zum Wichtigsten, zur Buchfähigkeit, geleitet wurden und sich gerade im ^.Jahr­
hundert seine Kraft noch steigerte - obwohl damals das Altfranzösische und das Mittelhoch­
deutsche zu klassischer Blüte üppig emporwuchsen, wurde das Mittellatein weder in Frank­
reich-England noch in Deutschland in den Schatten gedrängt; hier glänzten der Loire-Kreis oder 
Walther von Chätillon und Joseph Iscanus, dort nicht nur die literarisch bunte Gruppe um 
Kaiser Friedrich Barbarossa.

In welcher Weise die vater- und die muttersprachliche Literatur zu- oder nacheinander zu 
ordnen ist, das läßt sich wohl grundsätzlich und allgemeiner folgendermaßen beantworten, 
wobei zunächst die Romania nicht berücksichtigt wird. Die zwei Literaturen und ihre Sprachen 
waren existentiell verschieden, besaßen trotz ihrer Verwandtschaft eigene Physis und Konstitu­
tion, eigene Entwicklung und Tradition. In der Romania, in der das Latein aus dem Altertum 
weiterlebte und sich die Schriftsprache immer mehr von der gesprochenen abhob, erwuchs aus 
der letzten allmählich eine neue Buchsprache, die altfranzösische seit dem 9. Jahrhundert, die 
altspanische seit dem 12. und die altitalienische später als die letzte.

Demnach unterscheiden sich die beiden Literaturen so sehr voneinander, daß es für eine 
literarhistorische Einteilung, sofern bei ihr nicht Gegebenem und Gewordenem unangebrachter 
Zwang angetan wird, sich empfiehlt, beide in ihren parallelen Bahnen zu lassen — ausschlagge­
bend ist letztlich, ob das Ergebnis für sich und die Aufteilung spricht. Schwierigkeiten bereitet 
es kaum, die kulturellen Räume festzulegen, zumal sie mit den politischen weithin übereinstim­
men; so sind etwa der französische und der deutsche erst von der Mitte des 9. Jahrhunderts an als 
zwei Bereiche von einander geschieden, in denen hier vorwiegend Romanen und dort vorwie­
gend Germanen lebten, oder es wurden Westfrankreich und England seit 1066 für eineinhalb 
Jahrhunderte zu einem politischen und kulturellen Ganzen zusammengeschlossen.

Erheblich schwieriger wird es, die Zeiträume, selbst nur die größten abzugreifen, wenn man 
das für die beiden Literaturen zusammen vornimmt und dabei auf ganz Europa blickt — es 
versteht sich von vornherein, daß sich die Zäsuren nicht auf ein paar Jahre beschränken lassen. 
Wie können nun die zwei Hauptzäsuren in den sieben Jahrhunderten begründet werden?

Zuerst die am Ende des 9. Jahrhunderts! Nach dem Zusammenbruch des Imperium Roma- 
num und seiner Kultur-Aktivität hatte sich das größte Kraftfeld des abendländischen Kontinents 
in dessen Mitte, im Frankenreich, nach und nach aufgeladen, am stärksten im Reiche Karls des 
Großen und zwar politisch und kulturell. Daß damit ein jahrhundertelanges Werden zum 
Abschluß kam, wurde dadurch betätigt, daß in den Jahrzehnten nach seinem Tode sein Univer­



salreich zerfiel, dessen Bestand von seiner Person abgehangen hatte; aus Kämpfen und Teilun­
gen gingen zukunftsträchtige, immer fester werdende Reiche hervor, deren bis heute dauerhafte 
Konsistenz nicht zuletzt darauf gründet, daß in dem einen Romanen und in dem Andern Germa­
nen dominieren.

Von diesem Wandel ist in mehreren eindrucksvollen Versklagen und in zeitgenössischer Ge­
schichtsschreibung bereits nach 840 die Rede. Im neuen Westfrankenreich machte dessen erster 
Herrscher, Karl der Kahle (t 877), der seinem Großvater, dem Großen Karl, nacheiferte, seinen 
Hof zum Kulturzentrum, zu dem erstaunlich viele Schriftsteller zählten; sie boten in ihren 
Werken z. T. qualitativ Beachtliches, doch nichts Außergewöhnliches - Johannes Scottus kann 
man nicht zur Literatur im engeren Sinn rechnen, so sehr er auch mit seinem doch der Philo­
sophie verhafteten Hauptopus De divisione naturae herausragt. Jenes gilt auch für die Produktion 
außerhalb des Zentrums, etwa für die des in Versen recht individuellen Sedulius Scottus. Noch 
lange (10./11. Jahrhundert) lief das literarische Treiben in den alten Bahnen weiter; das politische 
vermochte infolge der Schwäche der Karolinger, die zeitweise vom Thron gestoßen wurden, 
nichts Aktivierendes auszustrahlen.

In Ostfranken war es mit der Literatur anders bestellt. Das Neue kam noch nicht bei Walahfrid 
Strabo (t 849) heraus, dem Vater der Dichterschule am Bodensee, der sein Talent in verschie­
denartigen Werken dokumentierte; er griff zwar in De imagine Tetrici Theoderich, dessen Statue 
Karl der Große mit Bedacht vor seine Aachener Pfalz von weither geholt hatte, als Tyrannen an 
und damit auch jenen, richtete aber das darauf folgende Preislied auf Ludwig den Frommen, der 
kein Führer zu Neuem war. Umwälzendes schuf dagegen Notker Balbulus (c. 840-912), der 
übrigens den großen Herrscher in den Gesta Karoli durch rühmende Erzählungen anekdotenhaf­
ten Gepräges, von der Sage umrankt, sehr lebendig machte, im Liber ymnorum, dessen Lieder 
bald durch das Abendland hin bekannt wurden; deren Form, die Sequenz, deren erste Phase 
Notker zur Vervollkommnung meisterte, bot mit ihrer akzentrhythmischen Bauart und der 
Möglichkeit, unendlich viele Vers- und Strophenformen zu bilden, den vollen Gegensatz zur 
antiken Tradition und wurde so beliebt, daß sie jener bald an Verbreitung nicht nachstand; die 
neue Bauart blieb auf die Sequenz beschränkt. Eine andere Art Lyrik formte Notkers etwa 
gleichaltriger Confrater Tutilo, den Tropus, und komponierte dazu Melodien. Daß damit eine 
neue Periode einsetzte, wurde dadurch bestätigt, daß nur wenige Jahrzehnte später Epik und 
Drama mit exzeptionellen Leistungen folgten, die von Ekkehard I. ( Waltharius) und Hrotsvitha 
stammten.

Dazu daß vor den vier der Einschnitt anzusetzen ist, stimmt die deutschsprachige Literatur, 
nur daß die Leistungskurve hier vor der Zäsur die erste Höhe erreichte und dann schnell fast bis 
zur Null-Horizontale absank - der Heliand und Otfrids Evangelienharmonie ragten nach beiden 
Seiten steil auf und ab. Ihnen voraus gingen nur zwei kleinere Dichtungen, deren größere etwa 
150 Langzeilen umfaßte, und ihnen folgten ein paar ebenfalls kleinere; daran schloß sich bald 
nach 900 eine fast völlige Leere von anderthalb Jahrhunderten.

In den übrigen Ländern des Abendlands wurden vor und nach jenem Einschnitt so wenige und 
selten den Durchschnitt überragende Opera produziert, daß aus ihnen zur Bestimmung einer 
Zäsur so gut wie nichts zu gewinnen ist, auch nichts, was ihr widerspricht. Das trifft auf die 
Iberische Halbinsel zu (Theodulfist in den Kreis um Karl den Großen einzuordnen), desgleichen 
auf Italien, aus dessen Elite im Norden drei an den Hof dieses Kaisers kamen, auch auf Irland, 
das seine , Mission“ auf dem Kontinent mit Johannes und Sedulius Scottus imponierend fortsetz­
te. Auch der Literatur in England läßt sich kein Indiz abgewinnen — es war ja auf sich zurückge­
worfen und kämpfte um seine Existenz; seine zweisprachige Blüte war dahin; König Alfred der 
Große (t 899) baute direkt und indirekt eine angelsächsische Prosa auf - ein völliges Novum - 
durch Übersetzung und Bearbeitung; sie fand keine unmittelbare Nachfolge.



Dann der Einschnitt nach dem letzten Drittel des 11.Jahrhunderts! In der Mitte Europas, 
dessen Gepräge seit längeren von ihr aus bestimmt worden war, traten damals beträchtliche 
politische Veränderungen ein, deren Auswirkungen sonst die Kultur nicht derart zu erfassen 
pflegen. In Deutschland wurde der zuletzt durch Heinrich III. kräftig erfolgte Aufstieg im Jahre 
1056 jäh abgebrochen, weil der Kaiser plötzlich starb; der Abstieg setzte bereits in den neun 
Jahren Vormundschaftsregierung der Kaiserin Agnes ein und wurde dann durch den verheeren­
den „Investiturstreit“ zwischen Imperium und Sacerdotium beschleunigt. - In Frankreich er­
fuhr die Macht des Königs beträchtliche Schwächung dadurch, daß der unmündige Philipp I. 
(1060-1108) untätig bleiben mußte, als einer seiner Vasallen, Herzog Wilhelm von der Norman­
die, 1066 die Herrschaft über England erstritt und dort die Königskrone gewann; England geriet 
unter die Dominanz der französischen Kultur und zwar so, daß z. B. die Buchsprache für längere 
Zeit französisch wurde, soweit sie nicht lateinisch blieb.

Was nun die Literatur im allgemeinen betrifft, so bestätigt das Mittellatein den Ansatz der 
zweiten Zäsur. Vor sie fiel der hohe Aufschwung durch den Kreis um Heinrich III. Die Zeit 
nach der Zäsur wurde zunächst durch die Streitschriftenliteratur gekennzeichnet, die sich na­
mentlich nach 1075 f. zur Gattung auswuchs. Die Erregtheit, die aus ihr z.T. aufs heftigste 
gesteigert spricht, fand sich damals überall im Leben und Treiben, erst recht im geistigen 
Bereich.

In Frankreich wurde jener Wandel schon durch zwei Gruppen der Geschichtsschreibung 
markiert, beide über Geschehen, das Europa nach außen und innen aufs nachhaltigste veränder­
te. Drei Normannen feierten Sieg und Sieger bei der Eroberung Englands in dem Quinquen­
nium nach 1066, Wido von Amiens die Schlacht von Hastings und die Krönungsfeier inVersen, 
Wilhelm von Poitiers den ,Eroberer* in Prosa und Wilhelm von Jumièges die Gesta ducum 
Normannorum, mit denen er viel Beifall fand. Zum anderen wurde der erste Kreuzzug (1096/99), 
der bereits mit dem Aufruf zur Teilnahme weithin helle Begeisterung geweckt hatte, von 
Teilnehmern beschrieben, so von einem Ritter, der in den Gesta Francorum et alienorum Hierosoly- 
mitanorum das Wesentliche in vier Büchern schilderte - deren Angaben fand Guibert von Nogent 
durch mündliche Berichte bestätigt, er erweiterte jene Gesta zu sieben Büchern Gesta Dei per 
Francos, schmückte sie mit vielen Versen und zeichnete sich durch besondere Kritik aus; oder 
Raimund von Giles befaßte sich nur mit dem Zug derjenigen Heeresabteilung, die Graf Rai­
mund von Toulouse führte - er war als Kaplan in dessen Gefolge.

In der lateinischen Lyrik wurden Vorzeichen des ,Kulturwandels*, der um die Mitte des 
12. Jahrhunderts nach dem Debakel des zweiten Kreuzzugs voll durchbrach, Ende des 11. Jahr­
hunderts durch den Loire-Kreis gesetzt, namentlich durch Marbod von Rennes, Baudri von 
Bourgueil und Hildebert von Lavardin, die trotz des Altersunterschieds sich zusammenfanden 
(c. 1035, 1046, 1056 geboren); sie kannten sich gut, schrieben einander, rückten aber gesell­
schaftlich nicht enger zusammen; sie hatten schöngeistige Beziehungen zu Mitgliedern des 
anglonormannischen Königshofes, der sich im 12. Jahrhundert mehrmals um die Literatur ver­
dient machte. Ein auffallendes Kennzeichen des Kreises bildete ihr Verhältnis zur Antike, mit 
der sie sich verwandt fühlten. Sie eiferten ihr in Sprache und Darstellungsart, auch im Stoff 
nach, ließen sich aber im wesentlichen nur anregen und ihr starkes Selbstgefühl und Selbstbe­
wußtsein nicht schwächen; sie betonten Maßhalten und Streben nach Menschlichkeit, sahen 
Sittlichkeit und Schönheit zusammen (venustas morum), erkannten der Frau eine beherrschende 
Stellung zu und erhoben sich gern in die heitere Idylle hoher Geselligkeit. Damit standen sie im 
Anfang einer Epoche, die sich von der vorherigen und auch gleichzeitigen Lateinliteratur abhob 
und bereits zur Höfik tendierte.

Auch die Dichtung in französischer Sprache spricht für den Zeitraum jenes Einschnitts; sie 
hatte sich davor nur spärlich gemeldet, nur mit vier Denkmälern in fast zwei Jahrhunderten (c.



880 - c. 1050); danach aber brach sie in dichter Folge von Lyrik und Epik voll des neuen Geistes 
hervor, von den Trobadorliedern Wilhelms IX., Grafen von Poitiers und Herzogs von Aquita­
nien (1071-1127), womit die höfische Lyrik begann, und dem Rolandslied (um 1100) an, einer 
Hochleistung, mit der die sich schnell mehrende Gattung der Chansons de geste eröffnet wurde. 
Das Frühmittelhochdeutsche, das um 1060 nach der großen Lücke einsetzte, stellt sich zunächst 
langsam mit nur sechs Denkmälern in vierzig Jahren ein, kam dann aber in Fluß und seit Ende 
des 12. Jahrhunderts zu klassischen Werken. Daß die übrigen Länder Europas zu solcher zeitli­
chen Festlegung nichts von Bedeutung beizutragen hatten, versteht sich.

Demnach lagen die drei Perioden zwischen folgenden Zäsurzahlen:

Anfang des 6. Jahrhunderts
- Ende des 9. Jahrhunderts
- letztes Drittel des 11. Jahrhunderts
- Anfang des 13. Jahrhunderts.

Im Buch werden die drei Perioden durch Prolegomena eröffnet, von denen das zur dritten den 
größten Umfang hat. In ihm werden „Zur Charakteristik des Kulturwandels“ die Streitschrif­
tenliteratur, die politischen Veränderungen, die breite Erregung der Gesellschaft, der Wandel im 
geistigen Leben durch Scholastik, Mystik, Orient herangezogen. Die Unterteilung richtet sich 
nach den Gegebenheiten im politischen und literarischen Bereich. Sie umfaßt in der ersten 
Periode sieben Unterkapitel, deren Titel für sich sprechen: Italien - Die Iberische Halbinsel - 
Irland und England, Die muttersprachlichen Literaturen dort - Gallien und Germanien (Austra- 
sien) - Die Karolingische Renaissance - Die Phase nach der Karolingischen Renaissance - Die 
muttersprachlichen Literaturen auf dem Kontinent.

Am Schluß sei von der doppelten Last gesprochen, die mich beim Ausarbeiten mehr als 
bedrückte. Zum einen hatte ich mir auferlegt, den Umfang auf zwanzig Bogen zu beschränken: 
Das Buch sollte möglichst vielen greifbar und das Mittellatein bekannt werden, was im Anfang 
des Aufsatzes begründet ist; das brachte es mit sich, daß so manche Seite sechsmal und öfter 
geschrieben wurde. Für die zweite, die schwerere Last genügte es, Worte aus dem zweiten der 
beiden eingangs genannten Vorträge zu zitieren; 1964 wünschte ich mir, es möchten mir zur 
Ausarbeitung des Werkes, von dem ich damals nur „das Fundament und Gerüst“ entworfen 
hatte, „nicht die Kraft und vor allem der Mut schwinden ...; denn ich bin mir sehr bewußt, daß 
dazu Hunderte von Vorarbeiten fehlen und ,man‘ so etwas nicht publiziert“. Zum Imponderabi­
le dieses Wagnisses rief ich mir selber öfter ins Gedächtnis: Eine Editio critica brachte ich schon 
einige Jahre vor der Promotion heraus (Asinarius und Rapularius, 1929) und nahm mir zu einer 
letzten fünfzig Jahre Zeit (Donisii,Comedia Pamphile'), weil die zuvor unbekannte Dichtung nur 
in einer einzigen, dazu schlechten Handschrift überliefert ist und mich das anfangs zu mehr als 
einer unangebrachten Konjektur verführt hatte.





AETHELWOLD AND THE VITA S. EUSTACHII

Among the many distinguished contributions made by Bernhard Bischoff to our knowledge 
of the Middle Ages, his studies on the intellectual contacts between Anglo-Saxon England and 
Germany will have a permanent importance: we owe to him, for example, our understanding of 
the transmission of the biblical glosses of the Canterbury school to centres of the Anglo-Saxon 
mission in Germany, and of the early activity of the scriptoria established at those centres, 
especially Würzburg. These studies have transformed our perception of Germany at the time of 
the Anglo-Saxon mission. But England and Germany remained in close contact throughout the 
Anglo-Saxon period. I should like here to examine one piece of evidence which may imply an 
intellectual link between England and Germany in the later tenth century, namely a hexametrical 
version of the story of St Eustace which is now preserved in a manuscript in the Bodleian 
Library, Oxford.

In 970 or so Bishop AEthelwold of Winchester (963-84) made a generous donation to the 
monastery of Peterborough, which he had been instrumental in refounding; and this donation 
included twenty-one books* 1. Among these books was a Vita Eustachii. Without further qualifi­
cation the title itself does not reveal which of the many Latin uitae of Eustace - both in prose and 
verse - might be in question here2. However, later booklists from Peterborough throw some 
light on the problem. In a booklist preserved in Oxford, Bodleian Library, Bodley 163 (S. C. 
2016) and datable to c. 1100, there is the following entry: Passio Eustachii Placide uersifice3. Since a 
number of entries in this later booklist are identifiable with items in AEthelwold’s donation, there 
are grounds for assuming the identity of this item with the Vita Eustachii in zEthelwold’s list; in 
other words, the Vita Eustachii donated by AEthelwold to Peterborough was in verse of some 
sort. But again, we need further specification in order to identify the poem in question, for a 
number of medieval Latin poems on St Eustace has come down to us. This further specification 
is provided by the antiquary John Leland. When Leland visited Peterborough during the 1530s, 
he noted among the contents of the library a Vita S. Eustachii carmine heroico, that is, a life of St 
Eustace in hexameters4. Since during his visits to monastic libraries Leland was principally 
interested in the antiquities of Britain and in early manuscripts relating to that antiquity, we may

Abbreviations:
BHL = (Bollandists), Bibliotheca Hagiographica Latina
BHG = (Bollandists), Bibliotheca Hagiographica Graeca
MGH
PLAC = MGH, Poetae Latini Aevi Carolini
ICL = D. Schaller - E. Könsgen, Initia carminum Latinorum saeculo undecimo antiquiorum (Göttingen 1977)
WIC = H. Walther, Initia Carminum ac Versuum Medii Aevi Posterioris Latinorum (Göttingen 1969) = 2nd edn.
PG = Migne, Patrologia Graeca

1 M. Lapidge, “Surviving Booklists from Anglo-Saxon England”, in: Learning and Literature in Anglo-Saxon England, 
ed. M. Lapidge - H. Gneuss (Cambridge 1985), pp. 33-89, at 52-5.

2 See BHL, nos. 2760-71.
3 Lapidge, Surviving Booklists, p. 78.
4J. Leland, De Rebus Britannicis Collectanea, ed. T. Hearne, 6 vols. (Oxford 21770), IV, p. 31.



safely assume that the Vita S. Eustachii was, in Leland’s palaeographical judgement, an old 
manuscript, and hence that it was very probably identical with the passio uersifice of the booklist 
in Bodley 163, and therefore with the Vita Eustachii of zEthelwold’s earlier list. If this chain of 
reasoning is sound, we may be permitted to infer that the Vita Eustachii which Bishop TEthel- 
wold sent to Peterborough was a poem in hexameters5. Regrettably, the manuscript seen at 
Peterborough by Leland does not survive. Is it possible, nevertheless, to identify the hexametri- 
cal Vita S. Eustachii which is in question here?

Although the story of St Eustace is well known, the Latin hagiography has not been adequate­
ly studied6. The story concerns a Roman citizen named Placidas who held the office of magister 
militum under the emperor Trajan. During a hunting expedition Placidas on one occasion aban­
doned his companions in order to pursue a large stag. When he eventually came into contact 
with the stag, he found that there was a large golden cross between its antlers. The stag then 
revealed to Placidas that it was none other than Jesus Christ, and admonished him to undergo 
baptism. When Placidas reported this apparition to his wife, she revealed that she too had had a 
dream the previous night in which Christ had appeared to her and urged her to undergo 
baptism. Accordingly they took their two sons and sought out a priest in order to be baptised, 
with Placidas taking the name Eustace (recte Eustathius) in baptism. Once baptised, however, 
they were obliged to escape from Rome, so they embarked for Egypt. During the voyage the 
sea-captain conceived a desire for Eustace’s wife, so he put Eustace and his two sons ashore. 
Eustace could only carry one son at a time, and while he left the first son on the sea shore, it was 
seized by a lion; when he put the second son ashore, it too was seized, this time by a wolf. 
Eustace was left alone in a foreign land, bereft of family. Unbeknown to him, however, 
inhabitants of the land had independently beaten off the lion and wolf, so that the two sons were 
brought up separately as fosterlings. The sea-captain soon died, leaving Eustace’s erstwhile wife 
a widow in a foreign land. Fifteen years passed in this way, with the family dispersed in different 
countries. Meanwhile, a foreign invader oppressed Rome, and Trajan was impelled to recall 
Placidas, since his military skills were thought indispensable in dealing with the invading army. 
Two emissaries were sent out to find Placidas, who was duly found performing a menial job in 
the foreign land where he had been abandoned by the sea-captain. Independently, his two sons 
joined the Roman army in order to participate in the campaign against the invader. By chance 
they were billeted together in the very place where Eustace’s wife was then living. As they 
recounted childhood experiences, they realised that each was the other’s long-lost brother; their 
mother overheard their conversation and was soon reunited with her children. She then went to 
the magister militum - Placidas himself - to ask permission to live with her newly-found children, 
and as he heard her story, he realised that she was his long-lost wife. So the entire family was 
duly reunited. The invader was defeated, and Placidas went back to Rome, where the emperor 
was now Hadrian. In order to celebrate victory over the invader, Hadrian invited Placidas to 
sacrifice at the temple of Apollo. Being a Christian, Placidas/Eustace refused; he and his family 
were subsequently martyred by Hadrian.

5 Leland’s statement enables us to rule out of consideration two Latin poems on St Eustace: one in rhythmical verse, 
beginning “Placidus fuit dictus magister militum” (BHL, no. 2771; ICL, no. 12031; ptd. MGH, PLAC IV, pp. 593-9) 
and preserved in a late ninth-century manuscript in Verona, Bibl. capit. LX; and a poem in elegiacs, beginning “Christe 
Deus summa bonitas moderamine miro” (BHL, no. 2770; ICL, nos. 2175 and 7790; ptd. H. Varnhagen, “Zwei 
lateinische metrische Versionen der Legende von Placidus-Eustachius: I. Eine Version in elegischen Distichen”, 
Zeitschrift für deutsches Altertum 24 (1880), pp. 241-54) and preserved in a late fourteenth-century manuscript in London, 
BL, Arundel 23. Manitius (as cited below, n. 14) notes that this poem is a late redaction of the metrical vita by Peter 
Riga, on which see below.

6 R. Aubert, Dictionnaire d’histoìre et degéographie ecclésiastiques XVI (Paris 1967), cols. 6-7, s. v. “Eustache. 1”.



It will be seen that story of St Eustace is cast in the familiar pattern of separation and 
recognition which characterises all ancient romances. As such the story has many analogues, 
particularly in oriental languages, and these have attracted a certain amount of scholarly atten­
tion7. By contrast, the Latin hagiography has scarcely been studied at all8, with the result that 
many Latin vitae have never been printed, and those that have been printed have not been 
systematically examined. Discussion of the relationships between the various vitae is therefore a 
precarious business, and the following outline must be regarded as tentative in the extreme. The 
legend of St Eustace first became known in the Latin West when a Latin prose translation was 
made of the original Greek text, possibly at Rome, probably in the early eighth century9; in any 
case this Latin prose Vita S. Eustachii was widely available in Carolingian circles in the early 
ninth century10. This prose vita served in turn as the basis for four hexametrical paraphrases, 
which may be listed as follows:

(1) a poem of nearly 800 lines beginning “Rex aeterne poli mundani rector et orbis” preserved 
uniquely in Oxford, Bodleian Library, Laud mise. 410 (s. x/xi), lv-8r and printed in 1881 by 
Hermann Varnhagen11;

(2) an unprinted poem in Paris, BN lat. 11341 (s. xii/xiii), 68r-88v, beginning “De measegnicie 
que uite ignauie fertur”12;

(3) another unprinted poem in Dijon, Bibl. munic. 228 (190) (Citeaux, s. xii), 92r-98r, begin­
ning “Vt sitiens madidum queat area sugere uellus” and consisting of some 550 hexame­
ters13; and

(4) a version in rhyming leonine hexameters by Peter Riga {ob. 1209), beginning “Tempore 
Traiani studii cultura prophani”14.

7 See G. H. Gerould, “Forerunners, Congeners and Derivatives of the Eustace Legend”, Publications of the Modem 
Language Association 19 (1904), pp. 335-448; A. Monteverdi, “I testi della legenda di S. Eustachio”, Studi medievali 3 
(1908-11), pp. 169-229; H. Delehaye, “La légende de S. Eustache” , in his Melanges d’hagiographie, Subsidia Hagio­
graphica XL11 (Brussels 1966), pp. 212-39 (a reprint of an article first published in 1919); H. Petersen, “Les origines de la 
légende de Saint Eustache”, Neuphilologische Mitteilungen 26 (1925), pp. 65-86; and A. H. Krappe, La leggenda di San 
Eustachio (Aquila 1928).

8 See the remarks of H. Fros, “Inédits non recensés dans la BHL”, Analecta Bollandiana 102 (1984), pp. 163-96 and 
355-80, at 184.

9 BHL, no. 2760; ptd. Acta Sanctorum, September VI, pp. 123-35 (the Latin text and the Greek original are printed side 
by side in adjacent columns). The Bollandists’ Latin text has been reprinted by A. C. Ott, “Das altfranzösische 
Eustachiusleben (L’Estoire d’Eustachius) der Pariser Handschrift Nat.-Bibl. fr. 1374”, Romanische Forschungen 32 (1912), 
pp. 481-607, at 563-75. The Greek text (BHG, no. 641) must have been in existence by c. 730, for it is quoted by John 
Damascene (PG 94, col. 1381). The Greek text was translated into Latin probably during the early eighth century; the 
translation may well be connected with the introduction of the cult in Rome under Pope Gregory 11 (715-33) and the 
establishment of a diaconia to St Eustace near the Pantheon (see R. Krautheimer, Rome: Probile of a City, 312-1308 
[Princeton 1980], p. 81). On the Latin translation, see A. Siegmund, Die Überlieferung der griechischen christlichen Literatur 
(Munich - Pasing 1949), p. 236.

10 See A. Boureau, “Placido Tramite: La légende d’Eustache, empreinte fossile d’un myth carolingien?” Annales ESC 
37 (1982), pp. 682-99.

11 BHL, no. 2767; ICL, no. 14237; WIC, no. 16700; the poem is ptd. H. Varnhagen, “Zwei lateinische metrische 
Versionen der Legende von Placidas-Eustachius: II. Eine Version in Hexametern”, Zeitschrift für deutsches Altertum 25 
(1881), pp. 1-25.

12 BHL, no. 2768; WIC, no. 4115 a; the poem is not listed in ICL. See Catalogus codicum hagiographicorum Latinorum 
antiquiorum saeculo XVI qui asservantur in Bibliotheca Parisiensi, 4 vols. (Paris 1889—93), II, pp. 627—8.

13 BHL, no. 2769; WIC, nos. 2842 and 19879; the poem is not listed in ICL.
14 BHL, no. 2764; WIC, no. 19150; the poem is ptd. from Saint-Omer, Bibl. munic. 115, by C. Fierville, “Notice et 

extraits des manuscrits de la Bibliothèque de Saint-Omer, nos. 115 et 710”, Notices et extraits 31. 2 (1884), pp. 49-156, at 
64-78. See also M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, 3 vols. (Munich 1911-31), III, pp. 828-9.



Can any of these poems be identified with that sent by Bishop TEthelwold to Peterborough c. 970? 
The poem by Peter Riga (my no. 4) may be ruled out on grounds of chronology. The poem in the 
Dijon manuscript (my no. 3) may also be ruled out because it is prefaced by a dedicatory letter 
addressed to one Arnald of Besanqon. The poem in BN lat. 11341 (my no. 2) is a theoretical 
possibility; but the late date of the manuscript would lead one to suspect a priori that the poem was 
composed later than the tenth century. O f the four hexamctrical uitae of St Eustace, therefore, thatin 
Laud. mise. 410 (my no. 1) has the most pressing claim to further attention.

We may begin with the manuscript itself. Oxford, Bodleian Library, Laud. mise. 410 (S. C. 
1071) is one of some 300 books acquired by Archbishop Laud (1573-1645) in Germany during 
the years 1636—8; like many of these books it came from the Carthusian house in Mainz15. The 
codex is composite, consisting of three originally discrete manuscripts: Part I (ff. 1-76), a book 
of visions; Partii (ff. 77—93), collections of miracles; and Partili (ff. 94—113), containing the 
sermons of Bertrand of Turre (ob. 1332)16. Of these, Part III (consisting of two quires) was 
written c. 1400; it bears two ex-libris inscriptions signifying that it belonged to the Mainz 
Carthusians17. Part II (also consisting of two quires) is much earlier than Part III, and is the work 
of several German scribes active probably in the first half of the twelfth century (s. xii1)18; it also 
bears an ex-libris relating to the Mainz Carthusians (93v: “Iste liber est Carthusiensium prope 
Moguntiam”), but it cannot have been written there, for the house was not founded until 
132019. It contains the Miracula uirginis of Potho of Prüfening20 and the Vita Theophili in the 
ninth-century Latin translation by Paulus Diaconus of Naples21. The life of St Eustace, however, 
belongs to Part I, the contents of which are as follows22:

(1) Passio beati Eustachii et uxorisfiliorumque eius (lv-18r);
(2) Walahfrid Strabo, Visio Wettini (lSv-dOr)23;
(3) Nauigatio S. Brendani (40v-68r)24;
(4) Visio Drihthelmi (68v-73v)25; and
(5) Visio Saluii episcopi (73v-76v)26.

15 H. Schreiber, “Die Bibliothek der ehemaligen Mainzer Kartause”, Zentralblatt für Bibliothekswesen Beiheft LX 
(Leipzig 1927), pp. 139-40 and 145-6.

16 See J. B. Schneyer, Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit von 1150-1350. I: A-D (Münster 
1969), pp. 505-91.

17 The collation is: i12 (ff. 94—105) and ii8 (ff. 106-13); the text ends incomplete on 113v. The ex-libris inscriptions are 
on 94v and 95r.

18 The collation is: A8 (ff. 78—85) and B8 (ff. 86-93). These two quires are protected by a ‘flyleaf (now f. 77) taken 
from a separate manuscript; it is a fragment of a missal (German, s. xi/xii). The folios containing the Miracula uirginis are 
ruled in drypoint for 30 lines per page; the folios containing the Vita Theophili (ff. 90-3) have been re-ruled in plummet 
for 42 lines per page. The scribe of the Miracula uirginis writes a large and leisurely Romanesque minuscule; the script of 
the two collaborating scribes who wrote the Vita Theophili is probably somewhat later (s. xii2).

19 Schreiber, Die Bibliothek, pp. 14-15.
20 BHL, no. 5357.
21 BHL, no. 8121; see also W. Berschin, Griechisch-lateinisches Mittelalter (Bern - Munich 1980), p. 210, n. 40 (with 

further references).
22 The collation of Parti is: I8 (ff. 1-8), lT° (ff. 9-18), III8 (ff. 19-26), IV8 (ff. 27-34), V8 (ff. 35-42), VI8 (ff. 43-50), 

VII10 (ff. 51-60), VIII8 (ff. 61-8) and IX10 (4, 9 and 10 cane.) (ff. 69-76).
23 MGH, PLAC II, pp. 301—33; on the manuscript see p. 264. The Visio Wettini was evidently copied from a different 

exemplar than was used for the other texts in Part I, for it is accompanied by extensive interlinear glossing, whereas no 
glosses are found elsewhere in Part I.

24 See C. Selmer, Navigatio Sancti Brendani Abbatis from Early Latin Manuscripts (Notre Dame 1959), pp. xxxix-xl. The 
text in Laud. mise. 410 is closely related to that in London, BL, Add. 36736 (Trier, s. xi), one of the earliest surviving 
manuscripts of the Nauigatio S. Brendani.

25 This Visio Drihthelmi is simply an excerpt from Bede, Historia ecclesiastica V.12.
26 The Visio Salvii is an excerpt from Gregory of Tours, Historia Francorum VILI.



It is clear from these contents that Part I originated as a book of visions. It is all the work of 
one scribe, and, judging solely from its script, was written somewhere in S. W. Germany c. 
1000 (s. x/xi)27. This ascription is confirmed by the opinion of art historians on the date and 
origin of the lavishly decorated letter R which occurs at the beginning of the Vita S. Eustachii on 
lv28. Part I, therefore, cannot have originated in the Carthusian house in Mainz, for, as we have 
seen, that house was not founded until 1320. Whether it was ever in the ownership of that house 
is unclear, for, unlike Parts II and III, it bears no ex-libris inscription. What is clear is that the 
manuscript was copied at an unidentified centre probably in S. W. Germany c. 1000 from a 
variety of exemplars. We must now ask whether the exemplar for the Vita S. Eustachii could 
have come to the scribe from Anglo-Saxon England.

Several sorts of evidence bear on this question, and we may best begin with evidence for the 
cult of St Eustace in Anglo-Saxon England. We do not know when the cult was introduced to 
England. Certainly no feast of St Eustace is found in early Anglo-Saxon liturgical calendars, 
such as the so-called ‘Calendar of St Willibrord’. The feast is not found in Bede’s Marty rologium, 
nor in the Old English Martyrology, nor in the ‘Metrical Calendar of York’. St Eustace is not 
mentioned by Aldhelm among the many martyrs whose lives are recounted in his prose De 
uirginitate. In the period before c. 900, in other words, there is no evidence whatsoever for the 
cult of St Eustace in England; but this is hardly surprising, given that there is no evidence for the 
cult elsewhere in the Latin West at this time, and that St Eustace is not recorded in the Hierony- 
mian Martyrology nor in the Depositio Martyrum. From the period c. 900 to c. 1000 there are so 
few surviving liturgical manuscripts (and no calendars) that it is not possible to confirm or deny 
the existence of any saint’s cult in England. But from c. 1000 onwards, when there is a substan­
tial number of surviving liturgical manuscripts, the feast of St Eustace is well attested29. The 
feast is frequently recorded in calendars, always on 2 November30. And the evidence of the

27 The script is upright, showing no tendency to slant, and the strokes are thickish; it is thus earlier in appearance than 
the style of script designated ‘schrägoval’ by Bernhard Bischoff. A somewhat similar specimen (from Neuweiler, s. xi) is 
reproduced by F. Unterkircher, Katalog der datierten Handschriften in lateinischer Schrift in Österreich 1.2 (Vienna 1969), pls. 
25-6.

28 See O. Pacht andj. J. G. Alexander, Illuminated Manuscripts in the Bodleian Library, Oxford I (Oxford 1966), p. 3 (no. 
26) and pi. III.

29 In spite of the impression which might be given by the large number of calendars which record his feast (see 
following note), the cult of St Eustace was not given especial liturgical commemoration widely in eleventh-century 
England, because few of the surviving missals and sacramentaries contain mass-sets for his feast in the Sanctorale. Two 
Winchester mass-books, the ‘Missal of Robert ofjumièges’ (ed. H. A. Wilson, Henry Bradshaw Society XI [London 
1896])and the ‘Missal of the New Minster Winchester’ (ed. D. H. Turner, Henry Bradshaw Society XCIII [London 
1962]), do contain mass-sets for St Eustace; at the same time, the so-called ‘Winchester Tropers’ (ed. W. H. Frere, Henry 
Bradshaw Society VIII [London 1894])do not contain proper tropes for St Eustace. We are probably safe in concluding 
that St Eustace was specifically commemorated at Winchester, but, given the unevenness in geographical distribution of 
the mass-books which have survived from Anglo-Saxon England, no further conclusions about the extent of the cult can 
be drawn; in particular, it is unfortunate that we have no surviving mass-book from Abingdon.

30 A collection of Anglo-Saxon liturgical calendars is printed by F. Wormald, English Kalendars before A. D. 1100, 
Henry Bradshaw Society LXXII (London 1934). Those calendars containing entries for St Eustace - all on 
2 November - are as follows: Wormald, nos. 3 (London, BL, Cotton Nero A. ii), 4 (Oxford, Bod. Lib., Bodley 579: 
addition, s. xi), 6 (Cambridge, UL, Kk. 5.32), 7 (BL, Cotton Vitellius A. xii), 8 (BL, Cotton Vitellius A. xviii), 9 (BL, 
Cotton Titus D. xxvii), 10 (Cambridge, Trinity College R. 15.32), 11 (BL, Arundel 60), 12 (BL, Cotton Vitellius E. 
xviii), 13 (BL, Arundel 155), 14 (Cambridge, Corpus Christi College 422), 15 (the Missal of Robert ofjumièges: see 
above, n. 29), 16 (Oxford, Bod. Lib., Hatton 113), 17 (Cambridge, Corpus Christi College 391: addition, s. xii), 18 
(Cambridge, Corpus Christi College 9), 19 (Vatican, BAV, Reg. lat. 12) and 20 (Oxford, Bod. Lib., Douce 296). All 
these calendars are of eleventh-century date. St Eustace is also entered against 2 November in an Anglo-Saxon calendar 
not printed by Wormald: Paris, BN lat. 7299 (? Ramsey, s. x/xi), f. 8v. BN lat. 7299 is the earliest surviving Anglo­
Saxon calendar to contain an entry for St Eustace.



calendars is corroborated by that of litanies of the saints, for the names of Eustace and his family 
are recorded in a number of litanies from the eleventh century onwards31. One of these litanies 
deserves special attention, namely that found in Cambridge, Corpus Christi College (CCCC) 
411, a Gallican psalter written somewhere in the Loire region in the tenth century, but which 
was in England by sometime in the eleventh century, when a number of additions was made. 
Among these additions is a litany on 140r-v. In this litany three saints are accorded special 
veneration by having their names copied in canonical capitals: Benedict, Vincent and Eustace. 
The special distinction accorded to St Benedict suggests only that the manuscript was owned by 
a Benedictine monastery; but where were SS. Vincent and Eustace specially culted? Some an­
swer to this question is provided by later medieval relic lists. As far as I can discover, the only 
Anglo-Saxon monastery which possessed relics both of Vincent and Eustace was Abingdon32; 
and this fact would perhaps suggest that CCCC 411 was at Abingdon some time in the eleventh 
century when the litany was copied into it33. That St Eustace was indeed venerated at Abingdon 
is clear from a six-line poem which was copied on to the first leaf of another early eleventh- 
century manuscript written at Abingdon, now Antwerp, Plantin-Moretus Museum M 16.2 
(olim 47), lr34. The poem is a titulus commemorating an altar dedicated to SS. Edward, Eustace 
and Kenelm:

Altaris titulus perfusus crismate huius 
Sanctifico almorum sub nomine Christicolarum:
Cesaris Eadweardi qui Christi corpore martyr,
Martyris Eustachii, Domini qui sanguine testis,
Est athleta Dei fortis qui necne Kenelmi.
Istorum pia prex cunctos iuuet hue uenientes35.

That Abingdon possessed a relic of St Eustace, and had an altar dedicated to that saint, may 
suggest - thought it cannot prove - that it was at Abingdon that St Eustace was first culted, and 
that the cult spread from Abingdon through England during the eleventh century. Furthermore, 
when we recall that it was ^Ethelwold who was abbot of Abingdon at the time of its refounda­
tion in the early 950s, we may have here some reason as to why yEthelwold, after his elevation to 
Winchester in 963, nevertheless deemed it worthwhile to send a copy of a metrical Vita S. Eus­
tachii to Peterborough.

If there is reason to think that the metrical Vita S. Eustachii - now preserved uniquely in a 
manuscript written in Germany - may once have been known at Abingdon, we may pursue a 
further line of enquiry: are there any grounds for supposing that the poem was actually com­

31 See M. Lapidge, “Litanies of the Saints in Anglo-Saxon Manuscripts: A Preliminary List”, Scriptorium 40 (1986), 
pp. 264—277. St Eustace is invoked among the martyrs in the following litanies: Lapidge, nos. 1 (Cambridge, UL, Ff. 
1.23), 7 (Cambridge, Corpus Christi College 411: on which see below), 9 (BL, Add. 28188), 12 (BL, Arundel 60), 13 
(BL, Arundel 155), 22 (BL, Cotton Vitellius A. vii), 32 (Oxford, Bod. Lib., Douce 296), 44 (Salisbury, Cath. Lib., 180) 
and 45 (Vatican, BAV, Reg. lat. 12). Note that this list is probably not complete, given that about half the surviving 
Anglo-Saxon litanies have not been printed.

32 J. Stevenson, Chronicon Monasterii de Abingdon, 2 vols., Rolls Series (London 1858), II, p. 157.
33 On f. 140v there is a note in the italic hand of a sixteenth-century antiquary: “Hoc psalterium laminis argenteis 

deauratis et gemmis ornatum, quondam fuit .N. Cantuariensis archiepiscopi, tandem uenit in manus Thomae Becket 
quondam Cantuariensis archiepiscopi; quod testatum est in ueteri scripto”. The ‘ancient script’ which preserved this 
information is no longer to be found in the manuscript, so it is impossible to confirm that the manuscript was ever 
owned by an archbishop of Canterbury; but such ownership would not in any event rule out the supposition that the 
manuscript was at Abingdon in the eleventh century when the litany was added.

34 See N. R. Ker, Catalogue of Manuscripts containing Anglo-Saxon (Oxford 1957), pp. 1-3 (no. 2).
33 The poem is printed (with a few errors) by M. Förster, “Die altenglische Glossenhandschrift Plantinus 32 (Antwer­

pen) und Additional 32246 (London)”, Anglia 41 (1917), pp. 94-161, at 154.



posed in England? Once again several kinds of evidence are relevant: the nature of the hexameter 
paraphrase and the wider context of such hexameter paraphrases in tenth-century England, and 
the nature of the style and diction of the poem itself. As mentioned earlier, the poem is a metrical 
paraphrase of a prose Vita S. Eustachii. It follows the prose vita extremely closely, as may be seen 
by comparing one chapter of the prose text with the corresponding passage in the poem. The 
chapter quoted below (ch. 5) is that in which Christ instructs Placidas to inform his wife of His 
miraculous appearance:
Respondit Placidas: “Domine, si iubes me, ut renuntiem ista coniugi meae et filiis meis, ut et ipsi credant in 
te?” Dixit ad eum Dominus: “Renuntia illis, et accipientes signum baptismi mundamini a pollutione 
idolorum, et ueni hue, et rursus apparebo tibi et demonstrabo tibi futura, et patefaciam tibi salutis mys- 
teria”. Descendens ergo de monte, nocte facta, coepit exponere coniugi suae omnia quae uidit. Postquam 
uero expleuit omnia, exponens uisionem et quae ei dicta sunt, exclamauit uxor eius, dicens. Domine mi, 
crucifixum Dominum uidisti, quern Christiani colunt, ille enim solus est uerus Deus, qui per talia signa 
uocat ad se credentes”. Tunc dicit uiro suo: Transacta nocte et ego uidi eum dicentem mihi, crastina tu et 
uir tuus et filii tui uenietis ad me, Iesus Christus.’ Voluit ergo sub tali figura mirandi spectaculi per ceruum 
tibi apparere, ut eius mirari posses potentiam, credens in eum. Veni igitur hac nocte et eamus et impet­
remus sanctum baptismum Christianorum; per hoc enim eius proprii hunt, qui in ilium credunt . Dixit ad 
illam Placidas: “Hoc et mihi dixit ille, qui uisus est mihi”. Medio uero noctis spatio abierunt ad sacerdotem 
Christianorum36.

This chapter is rendered closely in verse, with the poet preserving as often as possible the very 
words of the prose:

Respondens Placidus Domino et dicebat ad ilium:
“Christe, iubes, haec ostenta ut mea femina noscat,
Sicque meis possim natis haec dicere dicta?”
Dicit ei Dominus: “Has illis pande loquelas,
Vt credant et suscipiant purgamina uitae.
Quis dum uos eritis loti ab cultu simulacrum,
Tu statim pedibus ne tardes hinc repedare.
Hie iterum apparebo tibi, dicamque futura,
Quae tibi prouenient cito pro mundamine mentis”.
Credulus his Placidus uerbis sua tecta reuisit,
Vxorique suae cuncta haec ex ordine pandit,
Quaeque sibi Christus monstrabat montibus aids.
Ilia haec auscultans nimium se corde resultat,
Atque suum dominum uocitans dicebat ad ilium:
“Domne meus, Christum sic uidisti crucifixum,
Quem Christi populi semper recolunt et adorant;
Solus enim is uerus Deus est, qui cuncta creauit,
Hesternae noctis ego quern per somnia uidi,
Necnon talibus et uerbis mecum fabulatur:
‘Mox ad me uenietis, tu simul atque tuus uir,
Necnon uobiscum uestros subducite natos.’
Et nunc cognoui, quoniam ipse est Christus Iesus,
Qui tibi per cerui uoluit se ostendere formam,
Vt magis illius mireris tu pietatem.
Ecce, necesse manet baptismum quaerere sanctum 
Nos, quo gens mundata micat Christo numerata”.

36 Acta Sanctorum, Sept. VI, p. 124. Note that the version of the text preserved in Cambridge, Corpus Christi College 
9 (see below) has the following words after uenietis ad me and before Iesus Christus on p. 236: et nunc cognoui quoniam 
ipse est’. These words were omitted from the manuscript used by the Bollandists, but they correspond precisely to line 
140 of the poem: which indicates that the text of the prose Vita S. Eustachii used by the poet was similar to, and perhaps 
identical with, the recension found in English manuscripts of the Cotton-Corpus Legendary.



Respondens Placidus tune et dicebat ad illam:
“Is mihi sic dicit, montis quem in culmine uidi”.
Ex stratis surgunt ambo mediantibus umbris,
Omnibus illorum famulis somnoque sopitis,
Binas atque suas secum soboles referebant,
Adque sacerdotem pergebant Christicolarum37.

This passage is representative of the poem as a whole: at no point does the poet depart from the 
prose text or introduce any extraneous material.

Now the practice of turning a prose saint’s vita into hexameters is one which was widespread 
in the early Middle Ages, and which derived ultimately from the rhetorical exercise of para­
phrase in the schools of antiquity38. It was a practice especially favoured in Anglo-Saxon Eng­
land39. In the early period Aldhelm turned his own prose De uirginitate into hexameters as the 
Carmen de uirginitate40; Bede in his metrical Vita S. Cuthberti produced a verse contrafactum of 
the anonymous prose vita from Lindisfarne41; and Alcuin in his Vita S. Willibrordi produced a 
true opus geminatum, with each chapter of the prose text having a corresponding paraphrase in 
hexameters42. In the tenth century, too, the practice of metrical paraphrase was widely adopted 
by Anglo-Latin poets. Between the years 948 and 958 Frithegod of Canterbury composed his 
Breuiloquium Vitae Wilfridi43, which is a hexameter version of the eighth-century prose Vita 
S. Wilfridi by Stephanus (Stephen) of Ripon. In the 990s Wulfstan of Winchester produced, in his 
Narratio metrica de S. Swithuno44, a hexameter paraphrase of the Translatio et miracula S. Swithuni, 
a work composed at Winchester by the foreign scholar Lantfred, probably c. 975. And at 
approximately this time an anonymous Anglo-Latin poet, writing probably at Winchester, 
produced a hexametrical paraphrase of the early Vita S. Iudoci45. The composition of a metrical 
Vita S. Eustachii would fit well into the context of this late tenth-century Anglo-Latin scholarly 
activity.

The production in tenth-century England of a metrical Vita S. Eustachii presupposes the 
existence there of a copy of the earlier prose vita. As far as I am aware, there is no surviving pre­
Conquest English manuscript which preserves the prose Vita S. Eustachii on its own. However, 
the prose Vita S. Eustachii formed part of the vast passional known as the Cotton-Corpus 
Legendary, a work compiled probably in Francia in the mid-ninth century46. There is no doubt 
that the Cotton-Corpus Legendary was known in tenth-century England. It is preserved solely 
in English manuscripts, and the earliest of these manuscripts is Cambridge, Corpus Christi

37 Varnhagen, Eine Version in Hexametern, pp. 7-8.
38 M. Roberts, Biblical Epic and Rhetorical Paraphrase in Late Antiquity (Liverpool 1985).
39 See P. Godman, “The Anglo-Latin opus geminatum: from Aldhelm to Alcuin”, Medium Aevum 50 (1981), pp. 

215-29, and G. Wieland, “Geminus Stylus: Studies in Anglo-Latin Hagiography”, in: Insular Latin Studies, ed. M. Her­
ren (Toronto 1981), pp. 113-33.

40 Aldhelmi Opera, ed. R. Ehwald, MGH, Auct. Antiq. XV (Berlin 1919); the prose De uirginitate is at pp. 228—323, the 
Carmen de uirginitate at pp. 350-471. Cf. my remarks in M. Lapidge-J. L. Rosier, Aldhelm: The Poetic Works (Cambridge 
1985), pp. 97-101.

41 Bedas metrische Vita Sancti Cuthberti, ed. W. Jaager, Palaestra CXCVIII (Leipzig 1935), esp. pp. 1—4.
42 The prose and verse parts of the Vita S. Willibrordi are printed side by side in P. Jaffé, Monumenta Alcuiniana, ed. 

W. Wattenbach - E. Dümmler, Bibliotheca rerum Germanicarum VI (Berlin 1873), pp. 39-79; the verse only is printed 
MGH, PLAC I, pp. 207-20.

43 Frithegodi monachi Breuiloquium Vitae Beati Wilfredi et Wulfstani Cantoris Narratio metrica de Sancto Swithuno, ed. 
A. Campbell (Zürich 1950), pp. 4-62.

44 Ibid., pp. 65-177.
45 The poem is unprinted but is listed BHL, no. 4512; it is a metrical paraphrase of the earlier prose Vita S. Iudoci listed 

BHL, no. 4504. 1 have an edition of this poem in preparation.
46 See the remarks of W. Levison, in: MGH, Scriptores rerum Merovingicarum VII (Hannover 1919-20), pp. 545-6.



College 9 (Worcester, s. ximed); the prose Vita S. Eustachii is found on pp. 234-43. Furthermore, 
the English homilist yElfric (ob. c. 1010), who had been a student of Bishop ^Ethelwold at 
Winchester, used the Cotton-Corpus Legendary extensively as the basis of his own ‘Lives of 
Saints’47, a collection of some forty English translations of Latin vitae48. TElfric did not himself 
translate the Vita S. Eustachii. However, an anonymous English translator, perhaps working in 
collaboration with yElfric, did produce an Old English version of the Latin prose Vita S. Eus­
tachii49 50 51 52. This English life is preserved in London, British Library, Cotton Julius E.vii (s. xi1; 
provenance Bury St Edmunds), where it is interpolated into the collection of /f]fric s Lives of 
Saints’50. It is a closely literal translation of the Latin prose pita51. There is no obvious reason 
why, among the numerous vitae in the Cotton-Corpus Legendary, the Vita S. Eustachii should 
have been among those favoured with an English translation. As we have seen, it was perhaps 
only at Abingdon that there would have been a receptive audience for a vernacular life of 
St Eustace. In any event, the Old English translation of the Vita S. Eustachii is to be placed 
alongside the hexametrical paraphrase as evidence for interest in the saint in late tenth-century 
England.

This leads us to the next question: are there any stylistic features in the hexametrical Vita 
S. Eustachii which would mark it as an Anglo-Latin production of the tenth century? This 
question cannot easily be answered without a full-scale study of Anglo-Latin poetic diction. 
Certain features may nevertheless be mentioned. The poet certainly knew Vergil well5“, as he 
did the Christian-Latin poets of the early medieval curriculum: Juvencus, Prudentius, Caelius 
Sedulius, Arator and Venantius Fortunatus. More telling, perhaps, is the fact that the poet knew 
Aldhelm’s poetry extremely well, for Aldhelm’s poetry was studied with especial enthusiasm in 
tenth-century England53. The matter is not decisive, however, for Aldhelm was also studied 
outside of England. Nor are there any features of the poem’s diction which link it decisively to 
tenth-century Anglo-Latin verse. The poet used certain archaic words such as olii for illi (64, 
233, 242, 468), and quis for quibus (5, 52, 257, etc.), but archaisms such as these are found in 
Carolingian as well as Anglo-Latin verse, and the same is true of the poet’s one use of the archaic 
passive infinitive in -ier (749: dominarier ignis)54. More remarkable is the poet s use of unusual 
nouns in -amen, declined in the abl. singular or nom./acc. plural, in the fourth and fifth feet of 
his hexameters: firmamina (704, 724), mundamine (127), peccammo (720), purgammo (123) and 
temptamine (217). The use of such words has been noted as a characteristic predilection of tenth- 
century Anglo-Latin poets, particularly Frithegod and Wulfstan55 *. Remarkable, too, is the 
poet’s use of pentasyllabic words to fill the fifth and sixth feet of a hexameter. One such word

47 P. Zettel, Mfric’s Hagiographie Sources and the Latin Legendary preserved in BL MS Cotton Nero E.i and CCCC MS 9 
and other Manuscripts (impubi. D. Phil, diss., Oxford Univ., 1979), and “Saints’ Lives in Old English: Latin Manuscripts 
and Vernacular Accounts: /Elfric”, Peritia 1 (1982), pp. 17—37.

48 Mfric’s Lives of Saints, ed. W. W. Skeat, 4 vols. in 2, Early English Text Society LXXVI, LXXXII, XCIV and 

CX1V (Oxford 1881-1900).
49 Ibid., II, pp. 190-218.
50 See Ker, Catalogue, pp. 206-10 (no. 162); cf. the remarks of P. Clemoes, “The Chronology ofiElfric’s Works”, in: 

The Anglo-Saxons, ed. P. Clemoes (London 1959), pp. 212—47, at 219.
51 As may easily be seen by comparing the passage from c. 5 quoted above (p. 00) with lines 70-89 of the OE text.
52 See the remarks of Varnhagen, Eine Version in Hexametern, pp. 2-3.
53 See Varnhagen, ibid., who writes (p. 3), “der ganze folgende Vers klingt wie entlehnt”, and quotes line 95 of the 

poem: “Vtque diem Titan et noctem Cynthia comet”. The line is indeed borrowed: from Aldhelm, Carmen de uirginitate 
11.

54 See also Vergil, Aen. VII. 70 (dominarier arce).
55 See M. Lapidge, “Three Latin Poems from iEthelwold’s School at Winchester”, Anglo-Saxon England 1 (1972), pp.

85-137, at 87-8.



which he uses more than once is Christicolarum (150 and 766), and it is interesting to note that the 
same word is used in the same metrical position in the brief titulus from Abingdon quoted above 
(p. 260): “Sanctifico almorum sub nomine Christicolarum”. Features such as these, coupled with 
the poet’s occasional delight in alliteration56, point suggestively - but not decisively - in favour 
of an English origin. By the same token, there is nothing in the poem’s diction which would 
decisively rule out an English origin. One might think at first glance that occurrence of the 
words caballus (45) and uasallus (31) could point to composition by a speaker of a Romance 
language (cf. French cheval, vassal)57. However, the word caballus had already been used by Bede 
(HE III. 9), and it is interesting to note that the word uasallus occurs for the first time in an 
Anglo-Latin text in a charter of King Edgar dated 96758, within a few years of the date at which 
Bishop yEthelwold sent a copy of the Vita Eustachii to Peterborough.

This various evidence combines to suggest, however tentatively, that the poem preserved 
uniquely in the Laud manuscript could be identical with that sent by yEthelwold to Peter­
borough. Let us suppose, for sake of argument, that the metrical Vita S. Eustachii was composed 
in England, perhaps at Abingdon (which had been refounded c. 951 by yEthelwold), in the 
period before c. 970, when a copy of it was sent (from Winchester?) to Peterborough. How then 
are we to explain its unique occurrence in a manuscript copied somewhere in S. W. Germany c. 
1000? The supposition is not as improbable as might seem, for there were intimate links between 
England and Germany in the late tenth century. From the reign of Athelstan (924-39) onwards 
we have frequent records, in both English and continental sources, of such links, beginning with 
the visit of Bishop Cenwald of Worcester to Germany in 92959. Attention has recently been 
drawn to the political implications of contacts between England and Germany such as King 
Edgar’s embassy to Otto II in 97260. Contacts such as these must also have had cultural implica­
tions in terms of exchange of ideas and books61 62. The chronicler yEthelweard, for example, 
writing c. 980, addressed the prefatory epistola of his Chronicon to his cousin Mahthild, abbess of 
Essen (ob. 1011), and reminded her of their common descent from King yEthelwulf, father of the 
more illustrious Alfred6-. A copy of the Chronicon was no doubt sent to Essen, but the work is 
preserved only in an English manuscript63. From continental sources we learn that the abbot of 
Einsiedeln in the late tenth century was an Englishman named Gregory64. The dates of Gre­
gory s abbacy (964—96) suggest that he was a slightly younger contemporary of yEthelwold, and 
certain features of manuscripts produced at Einsiedeln during his abbacy suggest that they were 
copied from Insular exemplars - in other words, that Gregory supplied his Swabian monastery

Cf. lines 164 ( Tunc illos una confirmans chrismate Christi”) and 704 (“illis et firmae firmans fir mam in a mentis”).
37 W. Meyer-Lübke, Romanisches etymologisches Wörterbuch (Heidelberg 1935), nos. 1440 (caballus) and 9166 (vassallus).
58 The charter is listed by P. Sawyer, Anglo-Saxon Charters: An Annotated List and Bibliography (London 1968), no. 755; 

it is printed by W. de Gray Birch, Cartularium Saxonicum, 3 vols. (London 1885-93), no. 1197. Although the charter 
survives only in a copy of s. xi2, there is no need to doubt its authenticity.

39 See S. Keynes, “King Athelstan’s Books”, in: Learning and Literature in Anglo-Saxon England, pp. 143-201 at 
198-201.

60 K. Leyser, “Die Ottonen und Wessex”, Frühmittelalterliche Studien 17 (1983), pp. 73-97.
61 One such book was an English sacramentary, now lost, which was seen in the late sixteenth century by Cornelius 

Schulting in the library of St Pantaleon in Cologne: see F. E. Warren, The Leofric Missal (Oxford 1883), pp. xix, n. 2 and 
308-10.

62 Chronicon Asthelweardi, ed. A. Campbell (London 1962), pp. 1-2.
63 London, BL, Cotton Otho A. x, virtually destroyed in the Cotton fire of 1731; see E. E. Barker, “The Cottonian 

Fragments of /Ethelweard’s Chronicle”, Bulletin of the Institute of Historical Research 24 (1951), pp. 46-62.
64 See Otloh of St Emmeram, Vita S. Wolfkangi episcopi, c. 10 (ed. G. Waitz, MGH, Scriptores IV [Hannover 1841], p. 

530): “In illis autem diebus coenobitis loci ipsius spiritalis praefuit pater, Anglorum gente procreatus, nomine Gregorius, 
qui iuvenilibus annis patriam, parentes, feminam quoque desponsatam relinquens, ad monasterium convolavit”.



with books from England65. Contacts of this sort between England and Germany continued and 
intensified during the eleventh century, so that early in the century Ramsey had an abbot of 
German origin (Wythmann: 1016-20), and by the mid-century four English sees were occupied 
by bishops with a German background66. In a word, these contacts provided a readily accessible 
channel through which English books could be transmitted to Germany, and vice versa. A copy 
of the metrical Vita S. Eustachii may have been one such book.

These various enquiries raise some suggestive possibilities without, however, leading to any 
firm conclusions. A copy of the Latin prose Vita S. Eustachii was available in tenth-century 
England as part of the Cotton-Corpus Legendary. Because St Eustace was culted in England at 
that time, especially at Abingdon, the Latin prose vita served as the basis for a translation into 
Old English. The same prose vita also served as the basis for the Latin hexametrical Vita 
S. Eustachii printed by Varnhagen and now preserved only in an Oxford manuscript copied 
somewhere in S. W. Germany c. 1000. There is some evidence - not, however, decisive - to 
suggest that the hexametrical paraphrase was produced in England, perhaps at Abingdon, where 
St Eustace was specifically culted. In any case Bishop /Ethelwold, who had been abbot of 
Abingdon before his elevation to Winchester in 963, sent a copy of this poem to Peterborough 
on the occasion of its refoundation c. 970. At some time in the late tenth century another copy of 
the poem may have migrated to Germany where it served as the exemplar for Laud mise. 410. In 
the present state of our knowledge these possibilities cannot be confirmed. But it is only by 
exploring such possibilities that the complex cultural links between Anglo-Saxon England and 
Germany - so well clarified by Bernhard Bischoff for the early period - will eventually become 
clear67.

65 M. B. Parkes, “A Note on MS Vatican, Bibl. Apost., lat. 3363”, in: Boethius: His Life, Thought and Influence, ed. 
M. Gibson (Oxford 1981), pp. 425—7.

66 F. Barlow, The English Church 1000-1066 (London 21979), pp. 16 and 321.
67 I am very grateful to Neil Wright for advice on the Latin style of the poem under discussion here, and to Vivien 

Law for checking readings in the Antwerp manuscript of the Abingdon titulus.





CLAUDIO LEONARDI

«ADEST DIES PREFULGIDA»: IL MARTIRE MAURIZIO NELL’ INNARIO
UMBRO-ROMANO

Il martirio della legione tebana e dei suoi comandanti Maurizio, Candido ed Essuperio, come 
del veterano Vittore, rientrato fra i commilitoni giusto in tempo per essere anch’egli messo a 
morte da Massimiano, tra la fine del secolo III e l’inizio del IV, è una vicenda agiogafica che ha 
avuto per secoli una grande fortuna, sia nel culto sia nella tradizione letteraria. A partire almeno 
dalla Passio Acaunensium martyrum scritta da Eucherio, vescovo di Lione, alla metà del secolo V, 
la vicenda è stata più volte narrata. Non solo il testo di Eucherio ha conosciuto una serie 
numerosa di rifacimenti, ma si conoscono anche miracula e translation.es, e varie trasposizioni in 
versi, da Venanzio Fortunato a Valafrido Strabone, da Marbodo di Rennes a Sigeberto di 
Gembloux1. Qui ricorderemo un episodio della fortuna in versi di Maurizio e dei suoi compa­
gni, e precisamente uno dei componimenti che in loro onore e ricordo è presente nell’innario 
umbro-romano.

È questo - come ho avuto occasione di ricordare più volte negli ultimi anni - un innario molto 
noto, conosciuto ancora per lo più come Hymnarius Severinianus, dal momento che Antonio 
Federico Ozanam, nel 1850, lo aveva ritenuto originario del monastero di San Severino a 
Posillipo (Napoli)2. Nonostante osservazioni critiche siano state più volte fatte a questa localizza­
zione dell’innario3, essa finì con il prevalere, anche perché accettata dal Dreves nel volume 
dedicato alla raccolta nei suoi Analecta hymnica4-, e qualche incertezza è presente anche in lavori 
molto recenti e di grande valore, come sono quelli di Helmut Gneuss5 e Dag Norberg6. Con uno 
studio apparso nel 1981 credo di avere messo in maggiore evidenza i dati che permettono di 
situare il celebre innario non più nella zona di Napoli ma in quella umbro-romana7.

In alcuni contributi ho sinora dato l’edizione di sei inni, limitandomi a quelli traditi dai due 
codici che trasmettono l’innario nel suo complesso, che ne sono cioè direttamene i testimoni, il 
Parigino latino 1092 e il Vaticano latino 7172, e da un codice, ignoto agli editori precedenti, e che 
pare testimoniare una variante dell’Italia meridionale per un buon gruppo di inni, il Vaticano 
Ottoboniano latino 145. Ho così posto un limite molto netto al mio lavoro, tralasciando di 
prendere per il momento in considerazione quegli inni che si presentano come estravaganti in 
altri testimoni oltre al parigino e al vaticano.

Qui basterà dire che la raccolta umbro-romana si dovrebbe essere costituita, nel suo primo 
nucleo, nella seconda metà del secolo IX, e che si è definitivamente chiusa prima del terzo

1 Si cfr. almeno B.H.L. 5737-5764.
2 Cfr. F. A. Ozanam, Documents inédits pour servir à l’histoire lìttéraire de l’Italie depuis le Vili’ siede jusqu’au XIIT' avec des 

recherches sur le moyen àge italien (Paris 1850), pp. 105—110, 221-257.
3 Cfr. Cl. Leonardi, «S. Gregorio di Spoleto e l’innario umbro-romano dei codici Par.lat. 1092 e Vat.lat. 7172», in: 

Lateinische Dichtungen des X. und XL Jahrhunderts. Festgabe jür Walther Bulst zum 80. Geburtstag (Heidelberg 1981), pp. 
130-133.

4 Flymnarius Severinianus. Das Hymnar der Abtei S. Severin in Neapel, nach den Codices Vaticanus 7172 und Parisi­
nus 1092 hrsg. von G. M. Dreves, Analecta Hymnica, XIV a (Leipzig 1893).

5 H. Gneuss, Hymnar und Hymnen im englischen Mittelalter, Studien zur Überlieferung, Glossierung und Übersetzung 
lateinischer Hymnen in England. Mit einer Textausgabe der lateinisch-altenglischen «Expositio Hymnorum» (Tübingen 1968).

6 D. Norberg, Notes critiques sur l’Hymnarius Severinianus (Stockholm 1977).
7 Cfr. Cl. Leonardi (cit. a nota 3), pp. 129-134.



decennio del secolo XI. I due testimoni, il parigino e il vaticano, sono infatti codici in romane­
sca, databili all’epoca stessa in cui l’innario fu definitivamente ultimato (mentre l’Ottoboniano, 
scritto in beneventana, è della fine del secolo XI)8.

Le prove che ho potuto finora presentare hanno messo in luce i limiti, spesso gravi, delle 
edizioni parziali dell’Ozanam e di Ulysse Chevalier9, come di quella completa del Dreves, e 
dunque l’opportunità di una nuova edizione. Quanto ai testimoni si può osservare che, nell’inno 
per Gregorio di Spoleto10, il codice vaticano (= V), quello parigino (= P) e quello ottoboniano 
(= O), pur avendo errori separativi propri, sembrano essere tra loro in un rapporto che avvicina 
O a V lasciando da parte P; per i tre inni in onore di Giovenale di Narni (non presenti in O)11 la 
separazione tra V e P viene confermata. Nei due casi V è il codice che porta la migliore tradizione 
testuale. Un poco diversa appare la situazione nell’inno per Felicita12, dove O documenta una 
netta distinzione, per lezioni erronee, contro PV, e così anche nell’inno per Giulitta e Quirico13, 
dove O per altro trasmette un’alta serie di varianti redazionali.

Queste oscillazioni sono dovute, oltre che al numero esiguo di testi finora presi in esame, 
anche - almeno in linea di principio - ai diversi momenti in cui i singoli inni sono entrati in O 
rispetto ai due testimoni-base dell’innario. Tanto più interessa mettere a inventario i singoli pezzi 
registrandone via via il risultato. Quello che qui si presenta, Adest dies prefulgida, in onore dei 
martiri tebani, si trova in O ai ff. 72r-73r, in P al f. 126r-v, in V ai ff. 109r-110r.

Errori comuni a P e V sono l’omissione di o a 5,1 e nati per tonanti (di O) a 16,1. Più numerosi 
gli errori che separano V da OP: omissione di est a 9,4; indici per incidi (di OP) a 10,1; colore per 
colere (di OP) a 10,4; subtaxit per subtraxit (di OP) a 12,3; undas per undulas (di OP) a 12,3; supera 
per superna (di OP) a 15,4; laudabilis per laudabili (di OP) a 16,4. Il peso di questi errori in sede 
testuale è vario: se minima appare l’omissione congiuntiva tra P e V, l’errore nati conferma la 
discendenza di PV da un unico modello. Gli errori di V sembrano invece dovuti soprattutto a 
distrazione, talvolta facilmente rimediabili, oppure a imprecisione ritmica (undas e supera). Un 
solo errore lega O a P: emisit contro emit di V a 5,4.

Qualche errore singolare va registrato in O: a per ac a 2,1; idoli per idolis a 3,1; iesus per ìesum a 
5,4; maxiamus per maximianus a 10,2; un incomprensibile magnoque est predidita per magno honore 
predita a 13,2; nunc per ut a 15,3. Ma O è anche il solo testimone che porti varianti adiafore: 
perfulgida per prefulgida a 1,1; cedere per linquere a 5,3; cum tuis per tuis cum a 15,1.

Altri errori singolari presenta P (contro OV), che ha sic per hic a 4,1; mentes . . . validam per 
mentem . . . validam a 4,3; omette sed a 5,2 (ma O ha que); inserisce hec dopo maximianus a 7,1; et 
con ut a 12,1; e ha sacro sanguine per sacrum sanguinem a 13,4.

Singolare la situazione della quinta strofe. Qui P e V sembrano avere smarrito l’esatta costru­
zione dei versi (che sono - come diremo più sotto - dimetri giambici ritmici nella strofe 
ambrosiana di 4 x 8p). Avendo omesso l’iniziale o (tradito solo da O) costruiscono la strofe in 
modo errato. V ha:

imperator milites tui 
sumus sed servuli christi

8 Ibid., pp. 133-134.
9 U. Chevalier, Poésie liturgique du Moyen Age. Rythme et histoire. Hymnaires italiens (Paris-Lyon 1893), pp. 117-228.
10 Cl. Leonardi (cit. a nota 3), pp. 134—135.
11 Cfr. Cl. Leonardi, «Sic nonis martyr Iuvenalis bella fatigat. Giovenale di Narni nell’innario umbro-romano», in: 

Kontinuität und Wandel. Lateinische Poesie von Naevius bis Baudelaire, Franco Munari zum 65. Geburtstag (Hildesheim 1986), 
pp. 350-351.

12 Cfr. Cl. Leonardi, «Felicita, Quirico e Giulitta nell’innario umbro-romano», in: Miscellanea Francesco Della Corte 
(Urbino 1987) (in corso di stampa).

13 Ibidem.



quid cogis linquere 
quos iesum emit sanguine.

P interviene con queste modifiche: omette sed; ha christi servuli; dopo cogis inserisce iesum nel 
tentativo di portare il verso a otto piedi; toglie iesum dopo quos e ha emisit per emit. E evidente il 
tentativo di correzione di P (mentre V appare conservatore), tanto più se paragonato a O, che 
indica chiaramente, con ben netti segni di interpunzione, il luogo dove ogni verso finisce.

Tenuto conto di questa situazione, credo di dovere ancora una volta tenere come base dell’edi­
zione V, intervenendo mediante O nei due errori che ha in comune con P a 5,1 e 16,1 e mediante 
OP a 9,4 (omissione di est); rettificando infine gli altri non gravi errori.

Più vicine a P sono invece le due edizioni dello Chevalier (= C) e del Dreves (= D), che hanno 
sic a 4,2; mentes . . . validas (corretto su validam di P) a 4,3; christi servuli quid cogis ihesum a 5,2-3 
(ma hanno sed prima di christi); quos emit suo sanguine (dove suo è congettura) a 5,4; e seguono 
naturalmente P nei luoghi malsicuri di V. Non lo seguono solo a 7,1-2, dove P è manifestamente 
in errore (haec . . . hoc), come a 13,4 (sacro sanguine).

Per altro a 9,2 CD credono di dover correggere flexo su plexo dei codici, peggiorando il testo, 
mentreplexo (da plecto, -ere), nel senso di <condannare>, può ben essere mantenuto. A 16,1 tonanti 
era stato congetturato, felicemente questa volta, da C, mentre D aveva proposto meno bene 
parenti. Non pochi poi gli errori di lettura dei codici o di stampa lasciati nel testo da D: et per ac a 
4,2; dabant qui per dabantque a 4,4; regnum per regum a 6,3; altitotantis per altitonante a 14,2. Più 
corrette invece, contrariamente ad altri casi, sono in genere le trascrizioni di C dai due codici.

Il testo che proponiamo è dunque il seguente (in apparato indichiamo le varianti e gli errori dei 
testimoni, unitamente alle congetture degli editori, di cui tuttavia non segnaliamo gli errori).

IN SANCTI MAURICII YMNUS

1. Adest dies prefulgida, 
coruscans tot prodigiis, 
qua sacer sanguis funditur 
Mauricii cum sociis.

2. Mauricius ac Candidus,
Victor et Exuperius, 
militantes imperio, 
clam serviebant Domino.

3. Maximianus, idolis 
servitor nefandissimus, 
persequebatur milites 
regis invicti fortiter.

4. Hic aderat Mauricius 
intrepidus ac Candidus, 
mentem gestantes validam 
verba dabantque talia:

5. «O imperator, milites 
tui sumus, sed servuli 
Christi: quid cogis linquere 
quos Iesum emit sanguine?



6. A te nunc temporalia 
accipimus stipendia, 
ab ipso regum principe 
vitam sine periculo».

7. Maximianus audiens 
h$c, furore repletus est. 
Iugulari preceperat
qui Christum non negaverant.

8. Mauricius cum Candido, 
Victor cum Exuperio 
intelligentes talia,
arma iactarunt bellica.

9. Cum suis statim omnibus 
capite plexo venerant, 
boantes: «In altissimis
rex noster Iesus Christus est».

10. Incidi cunctis capita 
Maximianus iusserat,
qui Christum regem clarius 
se colere professi sunt

11. atque ipsorum corpora 
lympha mergi preceperat, 
ne Christiani tollerent, 
martyres sibi facerent.

12. Ut sensit statim Rodanus 
se mixtum sacro sanguine, 
retro subtraxit undulas, 
terr§ reddit cadavera.

13. Gaude, felix Burgundia, 
magno honore predita, 
qu$ meruisti capere 
tantorum sacrum sanguinem.

14. O signifer, Mauricie, 
altitonantis maxime,
te deprecamur supplices, 
placatus ut nos adiuves.

15. Ora tuis cum sociis 
Iesum tremendum iudicem, 
dimittat ut peccamina, 
superna donans gaudia.

16. Laus sit tonanti Domino, 
laus eius almo filio,
laus sit amborum flamini 
per tempora laudabili. Amen.



YMNUS IN SANCTI MAURICII OP 1,1 perfulgida O 2,1 ac] a O 3,1 idoli O 4,1 hic] sic P adherat PV 
mentes P validas CD 5,1 o om. PV 5,2 sed om. P que O christi servuli P 5,3 post cogis add. iesum P linquere] 
cedere O 5,4 iesum om. P iesus O emisit OP post emit con. suo CD 7,1 post maximianus add. hfc P 7,2 h$c] 
hoc P 8,3 intellegentes OV 9,2 flexo con. CD 9,4 est om. V 10,1 indici V 10,2 maxiamus O 10,4 
colore V 12,1 ut] et P 12,3 subtaxit V undas V 13,2 honore predita] est predidita O 13,4 sacro P sanguine 
P 15,1 cum tuis O 15,3 ut] nunc O 15,4 supera V 16,1 nati PV tonanti O [to]na[n]ti C parenti 
D 16,4 laudabilis V.

La struttura ritmica dell’inno, come si è già detto, segue il modello in dimetri giambici ritmici 
dentro la strofe ambrosiana (4x8p), in cui regolarmente si trova, nella cadenza finale, ~~~. 
Come nell’inno a Gregorio di Spoleto14, anche qui le otto strofe ambrosiane sono esattamente 
duplicate in sedici. Contrariamente ad altri inni, invece, non prevale in modo netto un qualche 
tipo di accentuazione. Si devono registrare infatti: 18 occorrenze con disillabo iniziale, con i tipi

----(10 volte), ----~(7 volte) e---- 1~---- 1-------(1 sola volta). Di eguale
numero le occorrenze con trisillabo e polisillabo iniziale; si hanno dunque 23 occorrenze con
trisillabo, secondo i tipi----~l---- 1---- ~(13 volte),-------1------------(6 volte) e
------ 1---- 1-------(2 volte) o---- ---------------(2 volte); e altrettante con polisillabo, secondo i tipi:

(9 volte),---------1~~~~(3 volte) e------------1-------(10 volte) o
----------- 1-------(i volta).

Le fonti per l’inno potrebbero essere molteplici, considerata la fortuna che il culto della legione 
tebana, e di Maurizio in particolare, ha avuto in sede agiografica. Ma nessuna corrispondenza 
sicura ho trovato con altri testi in versi in onore di Maurizio, mentre alcuni più stretti riscontri 
formali permettono di sostenere che nello scrivere il suo inno l’autore ha tenuto presente la passio 
che nell’agiografia mauriziana ha dato avvio a tutta la tradizione, quella del vescovo Eucherio.

Si vedano infatti le corrispondenze:

5.1- 3: «O imperator, milites / tui sumus, sed servuli / Christi»; e nella Passio, cap. 9: «Milites sumus, 
imperator, tui, sed tarnen servi, quod libere confitemur, Christi»15.

6.1- 4: «A te nunc temporalia / accipimus stipendia, / ab ipso regum principe / vitam sine periculo»; e nella 
Passio, cap. 9: «A te Stipendium laboris accepimus, ab ilio vitae exordium sumpsimus»16.

8,4: «arma iactarunt bellica»; e nella Passio, cap. 9: «Tenemus, ecce! arma et non resistimus»; e cap. 10: 
«depositis armis»17.

9.1- 2: «Cum suis statim omnibus / capite plexo venerant»; e nella Passio, cap. 10: «cervices persecutoribus 
praebentes»18.

10,3-4: «qui Christum . . . / se colere professi sunt»; e nella Passio, cap. 6: «unum se . . . Deum colere . . ,»19.

L’interesse agiografico dell’inno è tutto nella tradizione martiriale. Acquista tuttavia rilievo, 
dentro la medesima, il trasferimento ad una realtà post-antica, come l’inciso felix Burgundia20 
evidentemente lascia intravedere.

14 Cfr. Cl. Leonardi, (cit. a nota 3), p. 142.
15 Cfr. Passio Acaunensium martyrum, ed. B. Krusch, in MGH, Scriptores rerum Merovingicarum III, p. 36, 11. 5-6.
16 Ibid., p. 36, 11. 6-7.
17 Ibid., p. 37, 11. 1. 11-12.
18 Ibid., p. 37, 1. 12.
19 Ibid., p. 35, 11. 6-7.
20 Cfr. sopra, strofa 13.1.





BENGT LÖFSTEDT UND DONNA KRIGER

SPRACHLICHES ZU WILHELM VON CONCHES, GLOSAE IN IUVENALEM

Unser Jubilar hat in seinem Aufsatz „Living with the Satirists“1 gezeigt, wie viel interessantes, 
aber bisher unbeachtetes Material die Kommentare des 11. und 12.Jhs. zu den klassischen 
Autoren dem Sprachforscher zu bieten haben. Im folgenden wollen wir einen anderen derarti­
gen Kommentar näher untersuchen.

Der Untersuchung zugrundegelegt wurde Bradford Wilsons Ausgabe Guillaume de Conches, 
Glosae in Iuvenalem (Paris 1980; Textes philosophiques du moyen äge XVIII). Es werden hier 
zwei Juvenal-Kommentare aus dem 12. Jh. abgedruckt, und zwar der eine nach Walters Art 
Gallery (Baltimore) 20 (nach 1150; W) und der andere nach Bibliothèque Nationale (Paris) 
Lat. 2904 (letztes Viertel des 12. Jhs.; P). Wie viel Material dieser Kommentare eigentlich auf 
Wilhelm von Conches selbst zurückgeht und wie sie sich zueinander verhalten, bleibt trotz 
Wilsons Bemühungen (in den einleitenden Kapiteln seiner Ausgabe) unsicher. Wilsons Ausgabe 
ist leider völlig unbefriedigend, und wir arbeiten an einer Neuausgabe beider Kommentare. In 
diesem Aufsatz zitieren wir nur P, und zwar nach Seite und Zeile von Wilson, aber wir kontrol­
lieren seine Lesarten regelmäßig an Hand einer Xerokopie.

1. Orthographica

S. 122,10; 125,32 und 174,35 hat P sextercia statt sestertia. Die Schreibung mit x kann durch 
Anknüpfung an sex erklärt werden; vgl. die Orthographie exphebis statt ephebis 164,34 mit 
Anschluß an ex-. Aber wir können es auch mit einer hyperkorrekten Schreibung x statt s zu tun 
haben; M. Bonioli, La pronuncia del latino nelle scuole (Turin 1962) 123f. hat gezeigt, daß in 
französischen Schulen im Mittelalter x wie s ausgesprochen wurde. Wir haben auch Fälle, in 
denen x nichts anderes als hyperkorrekt sein kann, z. B. indulxerant 132,24.

Ähnlich liegen die Dinge bei der Schreibung abdulterio für adulterio 144,2: Es kann Einfluß 
durch das Präfix ab- oder Hyperkorrektion vorliegen; vgl. die assimilierte Form suddit statt subdit 
132,13.

Vgl. auch inducta statt induta 154,34. Das Partizip von ducere mag die Schreibung beeinflußt 
haben2 3, aber für Hyperkorrektion spricht das assimilierte obletamentum3 für oblectamentum 119,9. 
Nach Bonioli a. O. 121 wurde ct in lateinischen Wörtern in Frankreich gewöhnlich t(t) ausge­
sprochen.

Seit merowingischer Zeit wurde in Frankreich n statt gn gesprochen; die neufranzösischen 
Wörter physionomie und pronostic zeugen von dieser alten Aussprache von gn; s. Ch. Beaulieux,

1 Zuerst erschienen in: R. R. Bolgar, Classical Influences on European Culture, A. D. 500-1500 (Cambridge 1971), 
S. 83-94. Neudruck in den Mittelalterlichen Studien 3 (Stuttgart 1981), S. 260-270.

2 Afrz. enduire > nfrz. induire wird von Wartburg, Frz. etym. Wb. (= FEW) 4 S. 651 f. und Meyer-Lübke, Rom. etym. 
Wb. (= REW) Nr. 4383 nur auf lat. inducere zurückgefuhrt, aber mfrz. induire ,revètir un vètement1 (FEW a. O.) u. a. 
zeugt davon, daß Gamillscheg, Etymologisches Wörterbuch derfrz. Sprache s. v. enduit recht hatte, als er eine Kreuzung von 
inducere und induere annahm.

3 Diese assimilierte Form begegnet auch in The Commentary on Martianus Capello’s De nuptiis philologiae et Mercurii, 
attributed to Bernardus Silvestris (hrsg. v. H. J. Westra, Toronto 1986; im folgenden = Bern. Silv. in Mart. Cap.) 
S. 113,592.



Histoire de l’orthographefrangaise 1 (Paris 1927), 16 und 72f., Bonioli a. O. 127f. So erklärt sich die 
Schreibung prenans 143,29; ebenso pronosticum Bern. Silv. in Mart. Cap. 45,66. Als hyperkorrekt 
sind Schreibungen mit gn für n(n) zu beurteilen, z. B. aragnea für aranea 160,25f. und ignotescent 
für innotescent Bern. Silv. in Aen. S. 44,234. Ebenso tritt im Mittelfranzösischen gn für n auf; vgl. 
über pugnir für punir P. Fouché, Phonétique historique du francais 3 (Paris 1966), 871 und L. Löf­
stedt in ihrer Ausgabe von Jean de Meuns Vegetius-Übersetzung (Helsinki 1977) 35. — Im 
mittelalterlichen Französisch wird oft - wegen des schwankenden orthographischen Bewußt­
seins - ngn statt gn geschrieben5, und dasselbe gilt für lateinische Texte des 12. Jhs. ; vgl. in 
unserem Text ingnem 189,3, gingnendo 193,6, gingnitur 193,7; bei Bern. Silv. in Mart. Cap. sind 
derartige Schreibungen geläufig: gingnit, gingnens usw. 44,43; 57,255; 59,300.302; 67,548, pun- 
gnant 69,600, congnatione 73,743.

Ebenso wie, gn als n, so wurde gm als m(m) ausgesprochen und geschrieben, vgl. z. B. stimma 
für stigma Bern. Silv. in Mart. Cap. 119,756. Und ebenso wie^K hyperkorrekt für n(n) auftritt, 
so gm für m(m). Hierdurch erklärt sich der Titel von Wilhelms Hauptwerk, Dragmaticon. Dies ist 
ja eigentlich eine Umarbeitung seines früheren Werkes Philosophia mundi (hrsg. v. G. Maurach, 
Pretoria 1980), und sie unterscheidet sich davon u. a. dadurch, daß sie in Dialogform gebracht 
wurde. Man hätte als Titel der neuen Version Dramaticon erwartet. Die Form Dragmaticon erklärt 
sich als hyperkorrekt und durch die Assimilation von gm zu m(m) verursacht. Wir belegen 
übrigens dieselbe Orthographie in den Accessus ad auctores (ed. Huygens, 1954) S. 37,130f. 
dragmaticon, ubi introducte persone locuntur.

Die lautgerechte Entwicklung der lateinischen Gruppe mn im Französichen ist m(m), z. B. 
somnum > somme; in Lehnwörtern wurde sie dagegen zu n(n) assimiliert, z. B. columna > colonne; 
vgl. E. Bourciez, Précis de phonétique francaise (Paris 1958) S. 191 f., Beaulieux a. O. 1,73. Für 
beide Assimilationen gibt es Belege im Latein des 12.Jhs.: sollemis statt sollemnis in unserem 
Text 150,5, ginnasiorum statt gymnasiorum bei Johannes von Salisbury, Metalogicus 4,29 (S. 195,9 
Webb). - Da sowohl die Gruppe gn als auch die Gruppe mn zu n(n) assimiliert worden waren, 
versteht man, warum so oft in unserem Textern statt mn geschrieben wird: dagnare für damnare 
89,7; 108,9.11.12; 181,1.5 usw.; gignasia für gymnasia 173,22.24. Die letztere Schreibung tritt 
auch in Wilhelms Glosae super Platonem (ed. E.Jeauneau, Paris 1965) S. 76 § 17 auf sowie bei 
Bern. Silv. in Mart. Cap. 89,164 und bei Pseudo-Boethius, De disciplina scolarium (Mitte des
13. Jhs.; ed. O. Weijers, 1976) S. 93,11; 96,9; 96,17 etc. Vgl. gignadiorum (statt gymn-) Johannes 
von Salisbury, Metalogicus 3,10 (ed. Webb S. 157,11 f.), gignadii ders., Policraticus 1,8 (ed. Webb 
S. 47,30); weitere Belege für gignasia bei Du Cange, Glossarium s. v., und zwar u. a. aus Hugutio, 
der es aus gignos herleitet. - Also: gn statt mn, weil mn und gn wie n(n) gesprochen und so 
geschrieben wurden. Oben wurde nachgewiesen, daß im Latein des 12. Jhs. mehrfach ngn statt 
gn geschrieben wurde. Es fällt somit nicht auf, daß sogar die Schreibung ngn statt mn begegnet: 
Johannes von Salisbury, Metalogicus 3,3 (S. 129,11 Webb) gingnosophiste (codd. BD, gimnosophiste 
Webb).

Schließlich notieren wir die Schreibung magsueti statt mansueti 116,16. Die Erklärung ist mit 
dem vongn statt mn parallel: die Verbindungen ns undjjs waren beide in s(s) zusammengefallen, 
und man war unsicher, wann man s(s), wann ns, wann gs schreiben sollte.

Alle oben genannten Schreibungen konnten sprachlich erklärt werden, und unseres Erachtens 
sollten sie in den kritischen Ausgaben beibehalten werden. Falls die Mittellateiner der Frage

4 The Commentary on the First Six Books of The Aeneid of Vergil, Commonly Attributed to Bernardus Silvestris, hrsg. v. 
J. W. & E. F. Jones, University of Nebrasca Press (1977). - Allerdings mag aragnea durch das griech. ctQaxvr) > lat. 
arachne und ignotescent durch das Schriftbild von ignotus beeinflußt sein.

5 So notiert L. Löfstedt in ihrer Edition von Jean de Meuns Vegetius-Übersetzung, 67 die Schreibungen ensaingne, 
ensaingnier, enseingne.



mehr Aufmerksamkeit schenkten, was sprachlich möglich und unmöglich ist, könnten sie sich 
leichter darüber einigen, was in den Texten gedruckt und was in die Apparate verwiesen werden 
soll, und unerfreuliche Diskussionen wie die zwischen J. B. Hall und A. G. Rigg (Studi Medieva­
li 19, 1978, 456ff.; 24, 1983, 385ff.) würden uns erspart bleiben (es sollte klar sein, daß Schrei­
bungen wie conscita für concita, vis für vix, inis für ignis [Studi Medievali 24,387] die Aussprache 
widerspiegeln und beizubehalten sind, während addiscunt für addicunt, quante für quantum [S. 387] 
vielleicht als Kopistenfehler zu korrigieren sind).

2. spatiari .spazieren1 und .sich amüsieren1 mit Nachkommen

121,31 ff. heißt es: Solebant autem veteres cum aleis ludere tantummodo causa spaciandi. Das Verb 
spaciari bedeutet hier offensichtlich .sich amüsieren1. Dies ist unseres Wissens der älteste Beleg 
für diesen Gebrauch des Wortes. Weitere, spätere Belege für diese Verwendung von spatiari 
verzeichnet DuCange in seinem Glossarium aus französischen Urkunden, z. B. „Cum idem 
Jacquetus post prandium ... ad billas ivisset spatiatum seu lusum (a. 1353); Idem exponens de 
quodam ludo scolae, quo se cum quibusdam spatiatus fuerit“ (a. 1360); vgl. „Petrus et Guillel- 
mus mantellos suos per modum spatiamenti exuerunt et colluctati fuerunt (a. 1350); Dictus 
exponens aquam existentem in quodam vitro . . . projecit causa spatiamenti ad terram“ (a. 1377). 
Das lat. spatiari (eine Ableitung aus spatium) bedeutet ja ursprünglich .lustwandeln1 und kommt 
u. a. bei Cicero und Horaz vor. Es begegnet in dieser Bedeutung mehrfach auch im Mittellatein. 
Die oben belegte Bedeutung .sich amüsieren1 konnte sich aus .spazieren1 leicht entwickeln, und 
zwar vielleicht zunächst im Klosterlatein: in den Klöstern gab es wohl wenige andere Vergnügen 
als das Lustwandeln im Garten.

Wie nahe die Bedeutungen einander sind, geht z. B. aus der folgenden mlat. Stelle hervor: 
Wilhelm von Newburgh, Hist. Angl. (MGH Script. 27) S. 224,25ff. „Nunc autem, cum cauta 
discrecio uestra non altis scrutandis misticisque rimandis insistere, sed in narracionibus historicis 
precipiat spaciari ad tempus, tamquam pro quadam ex facilitate operis recreacione ingenii. 
multo magis excusandi mihi occasio tollitur“.

Wir wollen uns die Nachkommen von spatiari etwas näher ansehen. Es wurde nach v. Wart­
burg, Französisches etymologisches Wörterbuch 12,145 unter 4b ins Mittelfranzösische entlehnt: 
spaciier ,se promener1 (in Namur und bei Molinet, der am Ende des 15. Jhs. am burgundischen 
Hof tätig war). Das italienische spaziare ,sich ergehen1 wird auch ein Lehnwort sein; nach 
Battisti-Alessios etymologischem Wörterbuch ist es seit dem 14. Jh. belegt, v. Wartburg a. O. 
S. 146 Anm. 6 betrachtet auch dt. spazieren als ein lateinisches Lehnwort („wohl in den Kloster­
schulen entstanden“). Kluge dagegen nimmt in seinem etymologischen Wörterbuch an, es sei 
über das Italienische ins Deutsche gekommen; ebenso H. Schulz & O. Basler u. a., Deutsches 
Fremdwörterbuch 4,311. v. Wartburgs Einwand gegen Kluges Herleitung - „für ein von Kluge 
angeführtes it. spaziare in dieser bed. finde ich keine Belege“ - ist uns allerdings unbegreiflich: 
spaziare .sich ergehen1 steht in allen Wörterbüchern. Wir möchten aber die Frage aufwerfen, ob 
dt. spazieren vielleicht ein frz. Lehnwort sein könnte. Für die Annahme einer Entlehnung aus 
dem Französischen spricht ja bereits die Endung -ieren, die für frz. Lehnwörter vom Ende des 
Mittelalters charakteristisch ist (A. Bach, Geschichte der deutschen Sprache, 8. Aufl., 1965, S. 193). 
Die mfrz. Belege stammen also aus dem Nordosten; das erklärt das Fehlen des prothetischen e in 
spaciier (M. K. Pope, From Latin to Modern French, 1966, S. 492 § 10)6. Allerdings ist dt. spazieren 
sehr früh belegt (seit dem 13. Jh.), und wir brauchen ältere frz. Belege als die von v. Wartburg 
verzeichneten, um die Annahme, das dt. Wort sei eine frz. Entlehnung, erhärten zu können.

6 Auch M. Wilmotte, Etudes de philologie Wallonne (1932) 132.



Nach den romanischen Wörterbüchern zu urteilen, hat spatiari ,sich amüsieren1 keine Ableger 
(durch Erbe oder Entlehnung) in den romanischen Sprachen. Unseres Erachtens stammen aber 
mehrere der von v. Wartburg a. O. Bd. 7 S. 719 unter Spassare verzeichneten Wörter aus spatiari. 
Bemerkenswert ist, daß in mehreren Mundarten beide für das mlat. spatiari bezeugte Bedeutun­
gen Vorkommen, z. B. Marseille s’espassä ,se promener“ ,se distraire“. Vgl. auch Dauphiné 
s’espasiar ,se récréer en se promenant“: dieser Beleg zeigt, wie nahe sich die Bedeutungen .spazie­
ren1 und ,sich amüsieren1 stehen7.

V. Wartburg a. O. S. 726 Anm. 24 erwähnt auch das ital. spassarsi ,sich amüsieren1 und führt es 
ebenfalls auf Spassare (richtiger auf eine Zusammensetzung *expassare) zurück. Gewöhnlich wird 
das italienische Wort, das seit dem 13.-14. Jh. begegnet, aus *expassare hergeleitet (so Meyer- 
Lübke, Romanisches etymologisches Wörterbuch Nr. 3033, Battisti-Alessio a. O. s.v., Kluge a. O. 
s. v. Spass [< ital. spasso, Deverbativum von spassare]). Ital. spassare läßt sich nicht direkt aus lat. 
spatiari herleiten; die Entwicklung tj > ss begegnet nach Rohlfs, Historische Grammatik der italieni­
schen Sprache 1 § 289 nur in Oberitalien. Vielleicht ist auch das ital. Wort ein frz. Lehnwort; 
spatiari .sich amüsieren“ ist ja in Frankreich seit dem 12. Jh. belegt, und die besprochenen mund­
artlichen Belege stammen aus dem Süden und dem Südosten des frz. Sprachraumes. Jedenfalls 
sind wir geneigt, mundartliche Formen wie pad. spasià .divertire“ (gegenüber spasà ,spazzare“; 
E. Galli, Dizionario pavese-italiano, 1965, 478f.) oder venez. spasiàs .divertirsi“, .sollazzarsi“ (ge­
genüber spasà .spazzare“; A Maragliano, Dizionario dialettale vogherese, 1976, 619f.) als halbge­
lehrte8 Deszendenten des lat. spatiari .sich amüsieren“ zu betrachten; Galli leitet a. O. pad. spasià 
zu Unrecht aus *expassare her.

7 Auch für viele dort angeführte Belege mit der Bedeutung .spazieren“ (nur, nicht .sich amüsieren“) steht u. E. die 
Herleitung aus spatiari statt aus *passare (oder *expassare) außer Zweifel, z. B. für Bas-Dauphiné espassä .aller et venir“, 
Alais s’espassä ,se promener“, aprov. se espasiar ,se promener“.

8 Wegen des ,j“; spasa zeigt (ebenso wie ital. spazzare .kehren“) die volkstümliche Entwicklung.



PAUL MEYVAERT

AN UNKNOWN SOURCE FOR JEROME AND CHROMATIUS: 
SOME NEW FRAGMENTS OF FORTUNATIANUS OF AQUILEIA?

Fortunatianus was bishop of Aquileia in northern Italy in the middle of the fourth century. 
The exact limits of his episcopacy cannot be established with certainty, but we know that he was 
already bishop in 343-44, since he was present in that capacity at the famous Council ofSardica. 
We can trace his activity in the events surrounding the pontificate of pope Liberius (352-66) but 
cannot be certain of the year of his death1. It must have occurred before 370-72 since Valerian, 
his successor, was bishop of Aquileia during Jerome’s lengthy stay in that city2. When Jerome 
set off for the east from Aquileia, probably near the end of 372, he was full of warm feelings 
towards its clergy: “The clergy of Aquileia are accounted a company of blessed ones” was the 
note he inserted against the year 374 in his Chronicon, composed during his stay in Constantino­
ple in 3803. It was likewise in 3804 that Jerome sent a letter to Paul, an elder of the small town of 
Concordia near Aquileia, with the request that he should transmit to him “a pearl of the 
Gospel,” namely “the commentaries of Fortunatianus”5. This is the first indication we have of 
the bishop of Aquileia’s literary production.

Jerome once again mentions this work in the short chapter (c. 97) on Fortunatianus of his De 
viris illustribus:

Fortunatianus, natione Afer, Aquileiensis episcopus, imperante Constantio, in Evangelia, titulis or­
dinati, brevi sermone et rustico scripsit commentarios6.

Whether he had actually consulted the work during his sojourn in Aquileia or only heard 
about it, it is obvious that by 393, the date of the De viris illustribus7, his esteem for this “pearl of 
the Gospel” had somewhat diminished. It seems probable that we can discern another belittling 
allusion to Fortunatianus’ commentary in the preface to Jerome’s translation of Origen’s 
homilies on Luke, which he completed about 390-92 and addressed to Paula and Eustochium. In 
this preface he speaks with respect of the commentaries on Matthew of Hilary and Victorinus 
but with less favor of two other works whose authors he does not name:

Ante paucos dies quorumdam in Matthaeum et in Lucam commentarios vos legisse dixistis, e quibus 
alter et sensibus hebes esset et verbis; alter in verbis luderet, in sententiis dormitaret8.

1 On Fortunatianus see the excellent article (Fortunatien d’Aquilée) by V. C. De Clercq in Dictionnaire d’histoire et de 
géographie ecclésiastique, voi. 17, cols. 1182-1185.

2 In a letter (no. 7), dating from 375-376, to his friends of Aquileia, Chromatius (who later became bishop), lovinus 
and Eusebius, he urges them to get the “papa [bishop] Valerianus” to write to his (Jerome’s) sister urging her to 
persevere in the path of spiritual conversion.

3 See J. N. D. Kelly, Jerome. His Life, Writings and Controversies (New York 1975), p. 33.
4 The Maurist editors of Jerome (cf. PL 22. 343 note b) date this letter to 374, but F. Cavallera, Saint Jéròme: sa vie et 

son oeuvre (Louvain 1922) II, pp. 16-17 and 155 suggests 380 as a more likely date.
5 Ed. I. Hilberg, CSEL 54, p. 37: “et ne putas modica esse quae deprecor, margaritam de evangelio postularis, eloquia 

domini eloquia casta, argentum igne examinatum terrae purgatum septuplum, scilicet commentarios Fortunatiani...”
6 Ed. E. C. Richardson, Texte und Untersuchungen 14 (1896), p. 47.
7 For the date see Kelly, Jerome, p. 174.
8 Cf. PL 26, 229-230.



That the sentiments of Paula and Eustochium are a reflection ofjerome’s own estimation need 
hardly be stressed. The commentary on Luke whose author “in verbis luderet, in sententiis 
dormitaret” can without hesitation be identified as that of Ambrose, since we know what little 
esteem Jerome had for the bishop of Milan9. It seems likewise certain that the commentary on 
Matthew “sensibus hebes et verbis” can be identified with the work of Fortunatianus, since the 
term “hebes” used here is the equivalent of the “sermo rusticus” of the De viris illustribus10. 
Moreover the only other Latin commentary on Matthew, besides those of Tlilary and Vic- 
torinus, which Jerome claims to know in the preface to his own commentary on this Gospel, a 
work dating from shortly before Easter 398, is that of the bishop of Aquileia:

Latinorum, Hilarii, Victorini, Fortunatiani opuscula, e quibus edam si parva carperem dignum aliquid 
memoriae scriberetur11.

Jerome’s characterization of Fortunatianus’ work as being written “titulis ordinatis” (in the 
passage of the De viris illustribus quoted above) has perplexed his interpreters. It obviously has a 
bearing on the presentation of Fortunatianus’ work. Should the ablative absolute be linked with 
“evangelia” or with “commentarios”? Some have thought the phrase meant that the bishop 
divided the Gospels into sections and provided brief headings, “capitula”, listed apart, for the 
Gospels: others have wondered if it could mean that there were insertions - “ordered com­
ments” would be a possible translation - placed within the Gospel text12. It is worth noting that 
Jerome stresses the brevity (brevis sermo) of these comments.

It is recognised that tracking down Jerome’s sources is not an easy matter, especially since so 
many of the works he mentions in his various prefaces have not come down to us. We now 
know, however - and this is particularly true since the discovery and publication of Didymus’ 
Commentary on the prophet Zachariah13 - that Jerome, despite his disclaimers, is a great 
plagiarist who has little hesitation in “bedecking himself in the plumage of others”14. He is 
constantly borrowing from one source or another so that his own work is often no more than a

9 One need only recall Jerome’s terse dismissal of Ambrose in chapter 124 of the De viris illustribus: “Ambrose, bishop 
of Milan, continues to write: but since he is still alive I will refrain from passing any judgment on his work, lest I be 
reproached either with having uttered a flattery or with having spoken the truth” (ed. Richardson, TU 14, p. 53).

10 See the equivalents of “hebes” in the Thesaurus linguae latinae, voi. 6, cols. 2580-81; note in particular “heberiores/ 
rusticiores.”

11 In Matthaeum, prefatio (CC 77, p. 5, 11. 96-97). The work was composed at tremendous speed in the space of two 
weeks (“in duabus ebdomadibus .. . dictare me cogis” ibid. p. 5, 11. 98-99).

12 See S. Berger, Histoire de la Vulgate (Paris 1893), pp. 307—312. An editorial note in the Monitum to Fortunatianus of 
the CC edition (CC 9, p. 366) suggests the alternative interpretations: “Summariis interpositis vel textu evangelii per 
capita distincto?” The interpretation proposed by K. Gamber (“Die älteste abendländische Evangelien-Perikopenliste, 
vermutlich von Bischof Fortunatianus von Aquileja”, Münchener theol. Zeitschrift 13 [1962] 180-201) that Jerome’s phrase 
refers to a special list of gospels drawn up by Fortunatianus to serve the liturgical year seems highly disputable.

13 See L. Doutreleau, Didytne l’Aveugle sur Zacharie, Sources Chrétiennes 83 (Paris 1962), pp. 129—137 “La ‘copie 
conforme’ de Jéróme”. Jerome’s In Zachariam is another work composed at great speed - in twenty five days if we accept 
the author at his word. The manner in which Doutreleau characterises Jerome’s hasty method of composition for this 
commentary deserves to be underlined here, since it no doubt bears a similarity to the way the commentary on Matthew 
was also produced: “Devant Jéróme, nous pouvons imaginer les trois codex qui contiennent les commentaires d’Hippo- 
lyte, d’Origène et de Didyme [namely the threejerome mentions in his preface]. 11 feuillette, au fur et à mesure, les pages 
des uns et des autres et son inspiration nait de cette lecture rapide. lei Origène est preférable, là, Hippolyte et là, souvent, 
Didyme. Le choix se fait hätivement. L’auteur qui a eu l’heur de plaire est feuilleté à nouveau et Jéróme, les yeux sur le 
texte, diete en suivant - ou en boulversant - son auteur .. .’’Jerome’s disclaimer that the works of his predecessors have 
been read “ante annos plurimos” must be taken with caution. We can assume that he has these works in front of him as 
he writes.

14 This is the very accusation Jerome levels against Ambrose: “malui alieni operis interpres existere quam ut quidam 
[Ambrose] faciunt informis cornicula, alienis me coloribus adornare” in the preface to his translation of Didymus’ 
treatise De spiritu sancto (PL 23, 108 A).



patchwork of borrowed fragments. It is therefore legitimate to ask whether, in his commentary 
on Matthew, any fragments have been borrowed from Fortunatianus.

Until a few decades ago it would have been impossible to provide an answer to this question, 
since no copies of Fortunatianus work were considered to have survived. At present three small 
fragments have been identified, but these all together add up to no more than four pages in the 
edition of Corpus Christianorum15. Fragments II and III, as numbered in this edition - which 
represent comments on chapters 21 and 23 of Matthew - were discovered by Dorn Wilmart in 
MS 653 of the Bibliothèque municipale of Troyes, an eleventh century homiliary, where they 
carry the title “expositio Fortunati episcopi in (al. ex) eodem evangelio [Matthew] 16. Wilmart 
developed a solid argument for interpreting “Fortunatus” as “Fortunatianus.” The other frag­
ment, numbered I - containing, it would seem, elements from a general introduction to the four 
Gospels — was discovered by Professor Bernhard Bischoff in a ninth century manuscript dealing 
with the Gospels in the Bibliothèque de la ville of Angers. This fragment is introduced in the 
manuscript with the words:

Nunc vero de libro beati Fortunatiani Aquilegense episcopum aliqua testimonia scerpsimus, quae hic 
congruit intimare17.

The identification of these three fragments as the work of Fortunatianus rests, therefore, 
primarily on the presence of his name attached to the fragments. It does not seem to have 
occurred to Dom Wilmart that a further proof of identity could be obtained through a direct 
comparison of the fragments with the text ofjerome’s own commentary on Matthew. For ifwe 
make such a comparison, for example where (Fragment I) he comments on Matthew 21: 1-9, 
we can isolate his indebtedness to Fortunatianus from his borrowings from Origen18 19 * * *. It is this 
second approach or line of proof I would now like to take to identify some further fragments 
that may derive from the lost commentary of Fortunatianus.

The Gundohinus Gospel Book (Autun, Bibliothèque de la Ville, MS 3), dating from the mid­
eighth century, is remarkable not only for its decoration17 and for the uniqueness of some of its

15 CC 9, pp. 367-370.
16 “Deux expositions d’un évèque Fortunat sur l’Evangile”, Revue Bénédictine 32 (1920) 160-174. Wilmart points out 

that Fortunatianus’ commentary seems to have had very little circulation. Fie suspects (p. 162) that the fragments he 
discovered had already been excerpted well before the Carolingian period. He likewise stresses (pp. 168-173) that 
mention of Fortunatianus in the prefaces to the commentaries on Matthew by Rabanus Maurus, Claudius of Turin and 
Paschasius Radbertus indicate knowledge ofjerome’s preface to his commentary on Matthew, and not a direct knowl­

edge of the bishop of Aquileia’s work.
17 “Wendepunkte in der Geschichte der lateinischen Exegese im Frühmittelalter”, Sacris Erudivi 6 (1954) 238-240 - a 

remarkable and truly groundbreaking study.
18 The editors ofjerome’s Matthew commentary in CC 77, p. 182 give a general reference to Fortunatianus [Fragment 

II] for lines 1181-1247, but they fail to underline at what precise points a textual dependence occurs. E. Bonnard, who 
presented Jerome’s text with a French translation in Sources Chrétiennes, does point out one borrowing at Mt 21:2; 
“contra: Jéróme tire cette exégèse, qui nous parait un peu verbale, du Commentaire de Fortunatien (SC 259, p. 103, 
note 73), but fails to note several other textual links in the same section. Thus Jerome’s description of the colt (“pullus” 
Mt 21:2) as “lascivus” comes directly from Fortunatianus, as does the identification of the crowd ‘ quae precedebant et 
quae sequebantur” (Mt 21:9) with those who preceded the advent of the Gospel and those who came after it (compare 
CC 77, p. 182, 1. 1185 with CC 9, p. 368, 1. 37 and CC 77, p. 184, 11. 1244-46 with CC 9, p. 369, 11. 53-55). And 
again, the identification of the “asina” with the synagogue, and of the clothes placed on the colt with apostolic teaching 
also come directly from Fortunatianus and not from Origen, who is another source used in this section (compare CC 77, 
p. 183, 11. 1213-15 with CC 9, p. 368, 11. 24-25 and CC 77, p. 183, 11. 1203-04 with CC 9, p. 368, 11. 12-13).

19 This will be the subject of a full scale art-historical study, The Gundohinus Gospels, by Lawrence Nees, to be
published by the Medieval Academy of America in 1987. I am most grateful to Professor Nees for drawing my attention
not only to the Jerome excerpts (see next note) but also to the “expositiones , for providing me with photographs, and
for giving me the opportunity to present them here in a separate essay.



introductory material-0, but also because of the one hundred and thirty eight items listed in 
Patrick Me Gurk s Latin Gospel Books from A.D. 400 to A.D. 8002i, it appears to be the only 
manuscript containing a set of explanatory comments inserted into the Gospel text itself. The 
Gospels are written in uncial script, but the inserted comments are in the same small pre- 
Carolingian minuscule which the scribe Gundohinus used to pen his long colophon on fol. 186. 
The comments — whose full text is given below in an appendix — consist mainly of allegorical 
interpretations of elements occurring in the Gospel text immediately preceding them, and bear 
the heading “expositio.” They are very unevenly distributed, nineteen occurring in Matthew’s 
Gospel, one in Mark’s, three in Luke’s and two in John’s. As far as I am aware they have never 
formed the object of a special investigation.

Gundohinus himself provides us with no clue about the authorship of these “expositiones.” 
The main proof that establishes their antiquity is the fact that they were obviously known to 
Jerome when he wrote his commentary on Matthew early in 39822. Since they also appear to 
have been known to Chromatius, the friend of Rufinus und Jerome, who succeeded Valens as 
bishop of Aquileia in 388, and who likewise wrote a commentary on Matthew towards the end 
of his life - probably between 389 and 407 -23 the circumstantial evidence for attributing them to 
Fortunatianus is strong, particularly since they also represent the same type of comment that has 
come down to us in the other three fragments mentioned above24.

The following instances underline the close textual links between Jerome and the “ex­
positiones” of Autun 3:

I a) Autun 3, fol. 17 v (on Mt 3 :10 “ iam enim securis ad radicem arboris . . .):
Expositio. Grece à|tvr), latine securis; JtéÀsxug, bipennis. Securis est verbum Dei iuxta prophetam Hieremiam qui ait 

‘securis concidens petras,’ [Jer. 23:29], habens duorum testamentorum acumen et manubrium crucem25.

b) Jerome, In Matthaeum I (CC = Corpus Christianorum 77, p. 18, 11. 259-261)
Praedicatio sermonis evangelici qui ex utraque parte acutus est gladius, appellatur iuxta Hieremiam prophetam, qui 

verbum Domini securi comparat caedentipetratti.

All editors of Jerome provide a reference to Jer. 46:22 “et cum securibus venient ei quasi ligna 
caedentis”, no doubt because Jer. 23:29, in Jerome’s Vulgate edition, reads “et quasi malleus 
conterens petram.” But “securis concidens petras” is the Vetus Latina version, based on the 
Septuagint (0)5 xotctwv jtetqocv). Jerome is here obviously following his source and
paying no attention to his own translation of Jeremiah (with “malleus”) which predates the 
commentary on Matthew by several years26.

c) Chromatius, In Matthaeum, Tract, xi (CC 9 A, p. 239, 11. 3-6):
In hac securi potestatem divini verbi significari non dubium est, dicente Domino per Hieremiam prophetam: “Nonne 

verba mea sicut ignis, dicit Dominus, et sicut securis concidens petras?”

See P. Meyvaert, Excerpts from an Unknown Treatise of Jerome to Gaudentius of Brescia”, Revue Bénédictine 96 
(1986) 203-218. See also L. Nees, “Image and Text: Excerpts from Jerome’s ‘De Trinitate’ and the Maiestas Domini 
Miniature of the Gundohinus Gospels,’ Viator 18 (1987), 1-21.

-1 Issued as voi. 5 in Les publications de Scriptorium (Bruxelles 1961).
22 For the date see note 11 above.

For the date see the Introduction to the edition of Chromatius in CC 9 A, pp. vi-vii.
24 See the final section of this essay (below pp. 284f.) for the arguments attributing the “expositones” to Fortunatia­

nus.
23 The text of the “expositiones” in Autun 3 presents some problems. The Appendix below (pp. 285-289) provides 

both a literal transcription and an edited version. The edited version is the one quoted here and in the following pages.
26 F. Cavallera, Saint Jéróme II, p. 157 places Jerome’s translation of the prophets in 389-392.



Ila) Autun 3, fol. 18 r (on Mt 3 :13—15 - Jesus’ baptism by John)
Expositio. Ut visu hominem ostenderet, ut Iohannis baptismum comprobaret, ut Iordanis [aquas per] suum baptis- 

mum sanctificaret, Iohannes baptizavit Christum aqua, Christus eum baptizavit Spiritu.

b) Jerome, In Matthaeum I (CC 77, pp. 18-19, 11. 277-283):
Triplicem ob causam Salvator a Iohanne accepit baptismum; primum ut quia homo natus erat omnem iustitiam et 

humilitatem legis impleret, secundo ut baptismate suo Iohannis baptisma comprobaret, tertio ut Iordanis aquas sanctifuans per 
descensionem columbae, Spiritus sancti in lavacro credentium monstraret adventum ... ut ostenderet Christum in aqua, 
Iohannem a Christo in Spiritu baptizandum.

Ilia) Autun 3, fol. 20f (on Mt 5 : 22 “qui autem dixerit fratri suo: Racha . ..”)
Expositio. Racha grece dicitur xévog, latine inanis aut vacuus.

b) Jerome, In Matthaeum I (CC 77, p. 28, 11. 536-539):
Racha. Hoc verbum proprie Hebraeorum est. Racha enim dicitur xsvog, id est inanis aut vacuus, quem nos possumus 

vulgata iniuria ‘absque cerebro’ nuncupare.
Note that in his Liber interpretationis hebraicorum nominum Jerome simply gives: “Racha. vanus” (CC 72, [p. 138] 63.3)

c) Chromatius, in Matthaeum, Tract, xxi. 2 (CC 9 A, p. 296, 1. 28-30):
Vetat namque dici fratri: raca, id est vacue et inanis; non enim debet dici vacuus et inanis, qui fide et sancto Spiritu plenus 

est.

IV a) Autun 3, fol. 28 r (on Mt 11:11 “Amen dico vobis non surrexit inter natos mulierum 
maior Iohanne Baptista”):

Expositio. Non eum sanctis omnibus pretulit sed exaequavit.

b) Jerome, In Matthaeum II (CC 77, p. 80, 11. 82-87):
His ergo praefertur hominibus qui de mulieribus nati sunt et de concubitu viri, et non ei qui est natus ex virgine et 

Spiritu sancto. Quamquam in eo quod dixit: ‘Non surrexit inter natos mulierum maior Iohanne Baptista’ non ceteris 
prophetis et patriarchi cunctisque hominibus Iohannem praetulit, sed Iohanni ceteros exaequavit.

Here and there we can discern a reaction of Jerome to the “expositiones” of Autun 3. Thus, 
for example, where the comment on Mt 6:11 (fol. 21 r) reads:

Supersubstantialem quod dicitur hebrea translatione, celestem dicitur, id est Christus.

Jerome (CC 77, p. 37, 11. 770-779) has a long explanation that aims at giving a corrected 
interpretation of “supersubstantialis” by showing how the Greek and Hebrew are related:

Quod nos supersubstantialem expressimus, in graeco habetur èmoùctov, quod verbum LXX interpretes JtEQtovatov 
frequentissime transtulerunt. Consideravimus ergo in hebreo, et ubicumque illi TtBOlOTjaiov expresserant, nos invenimus 
‘sogolla’ quod Symmachus M;ouqetov, id est praecipuum vel egregium, transtulit, licet in quodam loco peculiare 
interpretatus sit. . . In evangelio quod appellata secundum Hebraeos pro supersubstantiali pane ‘maar’ repperi quod dicitur 
crastinum . .. id est futurum

The word caelestis nowhere occurs in Jerome’s text. It is interesting, on the other hand, to note 
that Chromatius, although he is commenting on a version of Matthew that has panem cotidianum 
instead of panem supersubstantialem, does provide us with an echo of the Autun 3 comment (CC 
9 A, p. 332-33, 11. 100-114):

Hoc autem edam spiritaliter nobis praeceptum esse debemus advertere, ut panem cotidianum petamus, id est, panem 
ilium caelestem et spiritalem . . . semper orare debemus, ut hunc panem caelestem cotidie mereamur accipere.

Elsewhere in Autun 3 (fol. 28 v) the comment on Mt 11:22 reads:
Expositio. Capharnaum interpretatur uva acerrima.



Jerome, at the same place (CC 77, p. 85) writes - also using the superlative!:
In Capharnaum quae interpretatur villa pulcherrima27

Whatever the origin of this last explanation it does not agree with the one he gives in his Liber 
interpretationis hebraicorum nominimi: “Cafarnaum ager vel villa consolationis” (CC 72, [p. 139] 
64. 11-12).

As was said earlier in this essay, the verbal or thematic correspondence between Autun 3 and 
the commentary on Matthew of Chromatius of Aqueileia is likewise of great significance for 
determining the authorship of the “expositiones”. The most striking examples are the fol­
lowing:

la) Autun 3, fol. 19v (on Mt 5; 16 “sic luceat lux vestra coram hominibus”):
Expositio. Cum mandato Dei cor nostrum accenditur, non nos obscuret saeculum aut aliqua haeresis, sed in cruce 

manentes in Dei ecclesia omnibus luceamus

b) Chromatius, In Matthaeum, Tract, xix (CC 9 A, p. 289, 11. 131-136):
Huiusmodi ergo lucerna, id est incarnatio Christi ostensa a lege ac prophetis, iam non obscura praedicatione legis 

tamquam modio tegitur . . . sed in cruce, velut in candelabro, constituta, omnem ecclesiae dotnum illuminat.

Ila) Autun 3, fol. 20 r (on Mt 5 :25 “esto consentiens ad versano tuo cito dum es in via cum eo 
ne forte tradat te adversarius iudici et iudex tradat te ministro et in carcerem mittaris”):

Expositio. Sermo Dei est adversarius omni peccatori, cum quo quaerimus concordare id est, ut quidam ait, etiam nos 
diligamus opera bona et sancta. Viam dicit vitam istam. Iudex Christus est, ministri angeli, gehenna career.

b) Jerome’s explanation (CC 77, pp. 28-30) is limited to those who interpret “adversarius” as 
either “the flesh and the soul” (carnis et anima), “the soul and the spirit” (anima et spiritus) or 
“the devil” (diabolus). Chromatius, after presenting somewhat similar explanations (quidam . . . 
quidam) that seem linked with Origen and Hilary, continues (Tract, xxii, CC 9 A, p. 301—302, 
11. 40-58):

alii vero quorum assertio plenior mihi videtur adversarium hie Spiritum sanctum existimant intellegendum . . . Huic ergo 
adversario peccati et erroris humani.. . oboedire nos Dominus praecepit, dum cum ilio sumus in via, id est in comitatu vitae 
presentis. . . non dubium est huiusmodi hominem post excessum vitae Dei Filio, qui iudex vivorum ac mortuorum est, 
offerendum, a quo traditur ministro, id est angelo tormentorum, mittendus in carcerem gehennae28.

Ilia) Autun 3, fol. 34r (on Mt 14:23-27 “ . . . quarta vigilia noctis venit...’):
Expositio. Mare saeculum est, navis ecclesia, fluctus persecutio, ventus contrarius diabolus, quarta autem vigilia, qui 

quarta aetate mundi, venit Christus dominus carne adsumpta; possunt etiam quattuor evangelia accipi, quia tenebras 
nostras inluminant.

27 One wonders whether the “uva acerimma” of Autun 3 could in some way be a corruption of what was originally 
“villa pulcherimma”?

28 The interpretation of “adversarius” both in Mt 5:25 and in the parallel passage of Lc 12: 58 has a fairly long history 
that might deserve retracing in some detail. Augustine (De sermone Domini in Monte, I. 31—32) listed several possibilities: 
“aut diabolus est, aut homo, aut caro, aut Deus, aut preceptum eius” and himself opted for the last one named. 
“Praeceptus Domini” is also the interpretation put forward by Novatus the Catholic: see F. Villegas, “Les sentences 
pour les moines de Novat le Catholique, ” Revue Bénédictine 86 (1976) 70. Ambrose in his Commentary on Luke (Bk VII. 
151) interprets the “adversarius” of Mt5:25 as “omnis virtutis usus et apostolicus et propheticus sermo, qui nos ad 
asperiora praecepta et durioris vitae documenta constringit.” Given the apparent link that exists between these several 
explanations (and others not cited, for example Cesarius of Arles) it is particularly unfortunate that we no longer possess 
the commentary on Matthew by Victorinus of Pettau, since this is the very earliest in date and may well be the source 
used by later writers.



b) Those familiar with the teaching on the Six Ages of the world29, deriving from Augustine 
and popularised both by Isidore and Bede, will be interested to see a different computation 
presented here, one that places the coming of Christ not in the sixth age, but in the fourth. 
Hilary, in his commentary on Matthew, also interprets the phrase “quarta vigilia noctis” as 
referring to the ages of the world, but he makes the first coming of Christ, in the flesh, coincide 
with the third period and the final coming, at the end of time, coincide with the fourth. 
Chromatius, on the other hand, presents the same framework as the Autun “expositio” (CC 
9 A, p. 457, 11. 127-159):

Secundum mysticam vero rationem navis haec. .. habet figuram ecclesiae . . . Haec igitur adversante vento, id est spiritu 
inmundo in hoc saeculo velut in medio mari. . . Prima vigilia. . . intellegitur ab Adam usque ad Noe. Secunda... a Noe 
usque ad Moysen ... Tertia ... a Moyse usque ad Domini Salvatoris adventum ... In quarta vero vigilia tempus hoc 
agnoscitur, ex quo Filius Dei secundum carnem nasci et pati digantus est.

On occasion one senses that Chromatius is familiar with his source but deliberately diverges 
from it on some point or other because he thinks he has a better interpretation. Thus, for 
example:

a) Autun 3, fol. 17 v (on Mt 3: 4 “esca autem eius erat locustae”)
Expositio. Locustae multitudo credentium, mel dulcedo eeorum. Nam et frutices cuiusdam herbae, sicut mel dulces 

locustae dicuntur. Hoc ei fuit cibus.

b) Chromatius, because of allusions to locusts in other scriptural passages (Prov. 30:27 and 
Amos 7:1) prefers to interpret “locustae” not as the faithful but as those “qui antequam veniant 
ad Dei cognitionem vaga et instabili mente per diversa feruntur” (CC 9 A, p. 231). Neither 
Chromatius nor any other patristic sources consulted alludes to the particular plant whose sweet 
fruit was popularly called ‘locust’ but this is probably a reference to the fruit of the carob tree 
“common in the Mediterranean region, where it is also called the locust bean and St John s bread 
from a tradition that they were the locusts which John the Baptist ate”30.

a) Autun 3, fol. 18r (on Mt 3:12):
Expositio. Ventilabrum crux, area mundus vel ecclesia, frumentum fideles, paleas heretici, horreum paradisus.

b) Chromatius, In Matthaeum, Tract, xi (CC 9 A, p. 242, 11. 113—119):
Ventilabrum dicit divini iudicii in quo peccatores a iustis, quasi paleas a tritico, divinae aequitatis iudici segregabit. 

Tali igitur ventilabro ecclesiae suae aream in futuro est iudicio purgaturus, cum iustos suos quasi. . . grana velut in horreis, id 
est in caelesti mansione recondet. Peccatores autem quasi paleas inextinguibili igne tradit urendos.

A particularly interesting “expositio” is the one connected with Mt9:15 (fol. 25 r) which, in 
addition to sounding a note of genuine Christian spirituality is possibly also the earliest witness 
to the use of the expression “opus Dei”31 which a little later was to acquire the meaning of

29 On the Six Ages of the World see C. W. Jones, Bedae opera de temporibus (Cambridge, Mass. 1943) pp. 345-346; and 
the more recent fundamental study of H. L. C. Tristram, Sex aetates mundi. Die Weltzeitalter bei den Angelsachsen und Iren. 
Untersuchungen und Texte (Heidelberg 1985).

30 Quoted from New Bible Dictionary (2nd ed., Leicester 1982) p. 946 under ‘pods’. The Novum glossarium mediae 
latinitatis s. v. ‘locusta,’ refers to the eleventh century Collectio Epistolarum Wormatiensium 165: “locusta vero de qua .. . 
Joannes manducabat herba est saporem mellis habens, ” and R. E. Latham s Revised Medieval Latin Word-List indicates a 
15th century glossary that has “honeysuckle.”

31 On this expression see I. Hausherr, “Opus Dei,” Orientalia Christiana Periodica 13 (1947) 195-212. But see especially 
the further remarks of A. de Vogue in “Les trois critères des saint Benoit pour l’admission des novices,” Collectanea 
Cisterciensia 40 (1978) 129-131. De Vogiié points out that Rufinus of Aquileia uses the expression in his translation of 
Regula 7 of Basil of Cesarea: “oportet inquirere, ut diximus, qualitatem vitae praeteritae, et sufficere etiam hoc ipsum, si 
satis hoc [= servitium Dei] expetunt, et si verum et ardens desiderium est eorum erga opus Dei.” As de Vogiié remarks: 
“sous la plume de Rufin, la formule [opus Dei] désigne apparemment la vie religieuse dans toute sa generalité. Il s’agit



“liturgical worship,” especially through its use in the Rule of St Benedict and other monastic 
rules:

Filii sponsi Christiani sunt. Si quis ergo lectione et oratione vacat, non ieiunat, quia sponsus cum ilio est, qui est panis 
vivus; qui autem opus Dei neglegit sine sponso ieiunus est. Indumentum novum ipse est Christianus. Qui ergo 
inferiorem hominem, id est spiritalem, qui et uter novus est, operibus carnis sociare voluerit, et bonum quod acceperat 
peribit.

One striking feature of the “expositiones” is the manner in which they isolate single words of 
the Gospel text in order to provide these with a spiritual or allegorical meaning. In the case of one 
borrowing by Jerome from Fortunatianus, as was noted above, the modern editor remarked: 
“cette exégèse qui nous parait un peu verbale”32. Indeed the author seems more concerned to 
provide an exegesis of single words than of the Gospel narrative sequence with its own develop­
ment. One might almost consider the comments as notes meant to furnish matter for a homily. 
In fact this aspect brings these comments close to some sections of the surviving fragments of 
Fortunatianus, especially the one discovered by Professor Bischoff; this fragment, taken as a 
whole, seems to consist of several excerpted passages that have been strung together. One 
passage representing a comment on a sciptural text that must have included the word testa reads:

Duo testa duo testamenta, lignum intro crucem Christi, cortix amara malitìa Iudaeorum figuratur33.

The cross of Christ is a recurring theme in the “expositiones” of Autun 3: manubrium crucem 
(fol. 17v), Ventilabrum crux (fol. 18r), in cruce manentes (fol. 19v), per crucis fidem (fol. 139v). 
Other recurring themes suggest the closeness of idol worship34, of persecution35, of martyr­
dom36, of heresy37. Taken together these all plead for considering the comments to belong to an 
early date.

Since they were known to both Jerome and Chromatius we can safely situate the “ex­
positiones” of Autun 3 before March 398, when Jerome wrote his commentary on Matthew. It 
should be obvious to anyone who studies the “expositiones” that the picture cannot be reversed; 
in other words we cannot consider the works of Jerome and Chromatius as the source of the 
Autun 3 comments. There are too many divergencies to sustain such a view. Given their early 
date the question of their authorship then arises. As was said at the outset of this essay, the only 
Latin commentaries on Matthew known to Jerome were those of Flilary of Poitiers, Victorinus 
of Pettau and Fortunatianus of Aquileia. We possess Hilary’s work and there appears to be no 
immediate connection between it and the Autun 3 comments. This leaves us therefore with 
Victorinus and Fortunatianus. Nothing of Victorinus’ commentary on Matthew has come down 
to us, but a perusal of his surviving works, his De fabrica mundi and his commentary on the

d’un équivalent du ’service de Dieu’ mentionné juste avant. Sans doute la prière y est-elle indue, mais les autres activités 
monastiques en font aussi partie.” This usage of Rufìnus fully accords with that of the “expositio” in Autun 3.

32 See above p. 00, n. 18.
33 CC 9, p. 367, 11. 16—17. In his preface to Chromace d’Aquìlée. Sermons, Sources Chrétiennes 154 (Paris 1969) pp. 

67—68 J. Lemarié has drawn attention to “la riche symbolique de la croix” in the writings of Chromatius.
34 “lapides adorabamus” (fol. 18r); “idolorum cultus” (fol. 104r).
33 “persecutionis procella impulsi non cadamus” (fol. 23r); “lupes persecutores” (fol. 26v); “fluctus persecutio” (fol. 

34 r).
36 “heretici de quibus martyrum nullus meminit esse, qui fidem ecclesiae roborant” (fol. 23r); “ecclesia in cuius figura 

Rahab liberatus et Machabea cum filiis iugulatus ... in martyrium gloria translatus est” (fol. 25v). For another near­
contemporary reference to the Machabee mother and her sons see Ambrose, De Iacob et vita beata II. 11 (PL 14, 664—670), 
and both Ambrose, In Lucam III. 23 (CC 14, p. 88), and Hilary Tractatus mysteriorum II. 5 (CSEL 65, p. 33) on Rahab as 
figure of the Church.

37 “paleas heretici” (fol. 18r); “aliqua heresis” (fol. 19v); “spina et tribuli heretici” (fol. 23r); “herena heresis est” (fol. 
23 r).



Apocalypse, has failed to provide, at least to the present writer, any element that would permit 
the attribution to him of the Autun “expositiones” to him. Others, of course, may reach a 
different conclusion.

As regards the attribution to Fortunatianus, the case is somewhat complicated. The argument 
would be more straightforward if elements of the surviving fragments of his work, especially of 
Fragments II and III (dealing with Mt 21 and 23) hat turned up in the “expositiones”; none do. 
On the other hand it is striking that no comments whatever occur between chapters 14 and 24 of 
Matthew in Autun 3. The contents of Fragments II and III present a more extended form of 
commentary than is found in the ’’expositiones,” yet there are some resemblances. It should also 
be noted that although most of the “expositiones occur in Matthew, a few also come in the 
other three gospels. Jerome does not link Victorinus name with any other Gospel, but he 
describes Fortunatianus’ work as: “in Evangelia titulis ordinatis, brevi sermone et rustico scripsit 
commentarios”38. If the Autun 3 comments were a little more abundant they would easily fit 
Jerome’s description. We have no way of accounting for the presence of the “expositiones” in 
this manuscript. It is assumed that Gundohinus was writing in Gaul but using an exemplar that 
came from northern Italy39. It seems likely that Gundohinus did not borrow the “expositiones” 
from elsewhere, but that they were already present in his exemplar. This in turn, therefore, also 
takes us back to the territory of Fortunatianus of Aquileia. My conclusion is therefore a tentative 
one: Autun 3 has preserved for us, probably only in fragmentary form, some “expositiones” of 
great antiquity, known to Jerome and Chromatius of Aquileia, and probably from the pen of 
Fortunatianus bishop of Aquileia in the fourth century.

APPENDIX

The “expositiones”, as they stand in Autun 3, present numerous textual problems. One can 
suspect a series of scribal accidents in the course of transmission, compounded by Gundohinus’ 
own shaky mastery of Latin and its correct grammatical forms. It would need a full study of the 
Latinity of the Gospel texts as a whole to identify the particular failings to which he was prone. 
The more obvious features entail confusion of e and i, o and u, d for t, and ci for ti, confusions 
which the mid-fourth century author of the “expositiones” would hardly have made. Since 
Autun 3 is the only known witness, it seemed advisable to provide first a faithful transcription of 
the text as it stands in the manuscript and to follow this, where necessary, with an edited 
version. I owe warm thanks to my friends Professor Jan Ziolkowski, of FFarvard University, 
Dom Adalbert de Vogiié and Dom Jean Mallet for many useful suggestions on this matter, and 
likewise to Mr. Alain Rebourg, of the Musée Rolin at Autun, for verifying my transcriptions on 
the manuscript. Presenting the text in this way will give others a better opportunity to scrutinise 
what Gundohinus wrote and perhaps develop a different editorial solution. The words included 
with the Gospel reference indicate those upon which the ‘ expositio immediately follows.

38 Jerome uses the term “commontarius” and not “expositio”. It is interesting, however, that Fragments II and III of 
Fortunatianus are headed “expositio in (al. ex) eodem evangelio” (see above p. 281).

39 See J. Porcher in The Carolingian Renaissance [ed. J. Hubert, J. Porcher, W. F. Volbach] (New York 1970) p. 74. 
Porcher, however, in suggesting a model from northern Italy (Lombardy) for the illustrations was considering only one 
element of the codex. For a fuller study both of the artistic features and of the codex as a whole see the forthcoming 
study by L. Nees, The Gundohinus Gospels (Cambridge, Mass. 1987). Nees likewise argues for a north Italian (probably 

Ravennate) exemplar.



fol. 17 v

fol. 17 v

fol. 18r

fol. 18 r

fol. 18r

fol. 19 v

fol. 20r

fol. 20r

Mt 3:4 (. .. mel silvestre)
[Exposicio] Locustae multitudo credentium mel. dulcido eorum Nam et frutices. 
cuiusdam herbae sicut mel dulces. locustae dicuntur. hoc ei fuit cibus.
Mt 3:10 (. . . in ignem mittitur)
[Exposicio] Creazinlatini securis teaeric bipinnis. securis est uerbum dei iuxta 
prophitae hierimiam qui ait. securis concidens petras. habens duorum testamentorum 
acumen et manubrium crucem.
[Grece a^ivr|, latine securis; JteXewug, bipennis40. Securis est verbum Dei iuxta 
prophetam Hieremiam qui ait ‘securis concidens petras,’ ([er. 23:29 - Fetus latina), 
habens duorum testamentorum acumen et manubrium crucis.]
Mt 3 :12 (. . . Conburet igni inextinguibili)
[Exposicio] uentilabrum crux arca mundus. uel ecclesia, frumentum fidelis. palleas 
heretici. horreum paradisus.
[Ventilabrum crux, area mundus vel ecclesia, frumentum fideles, paleas heretici, 
horreum paradisus]
Mt 3:15 (. . . tunc demisit eum)
[Exposicio] ut uisum hominem ostenderet ut iohannis baptismum conprobaret ut 
iordannis suum baptismum sanctifecasset iohannis baptizat christum aqua christus 
eum baptizavit spiritu.
[Ut visu hominem ostenderet, ut Iohannis baptismum comprobaret, ut Iordanis 
(aquas per add.? - cf. Jerome, supra p. 281) suum baptismum sanctificaret, Iohannes 
baptizavit Christum aqua, Christus eum baptizavit Spiritu]
Mt 4:4 (... procedit de ore Dei)
[Exposicio] Esuriebat quos iusticia saturabat. Lapidis nos fuimus qui duricia cordis 
habuimos uel quia lapides adorabamus. templum christiani ut dicet apostolus uos estis 
templum dei fastigium siue pinnacolum caretas est que eminet per quam in christ­
ianus. ascendet deus undesudibat.
[Esuriebat quos iustitia saturabat. Lapides nos fuimus qui duritiam cordis habuimus 
vel quia lapides adorabamus. Templum Christiani ut dicit apostolus ‘vos estis tem­
plum Dei’ (2 Cor 6:16). Fastigium sive pinnaculum caritas est, quae eminet; per 
quam in (caelos) Christianus ascendet, Deus unde descendebat]
Mt 5 :16 (.. . qui in caelis est)
[Exposicio] Cum mandato dei cor nostrum accenditor non nos obscuret saecolum aut 
aliqua heresis. sed in croce manentis in dei ecclesia omnibus luciamus.
[Cum mandato Dei cor nostrum accenditur, non nos obscuret saeculum aut aliqua 
haeresis, sed in cruce manentes in Dei ecclesia omnibus luceamus]
Mt 5 :22 (. .. gehennae ignis)
[Exposicio] racha grece dicitur cenus. latine inanis aut uacuos.
[Racha grece dicitur xévog, latine inanis aut vacuus]
Mt 5 :26 (. . . reddas novissimum quadrantem)
[om.] Sermo dei est aduersarius omne peccatori. Cum quorobimus concordare id est

40 I am particularly grateful to Dom Jean Mallet for pointing out to me that JteX.EXYS (or possibly XE^EXLg, with 
‘iotacisme’) written in Greek uncials (riEAKIC) would account for the strange “teaeric” of Gundohinus’ Latin minus­
cule- the ITA and K, interpreted as T, A and R. In the Hermeneumata Montepessulana (cf. G. Goetz, Corpus glossariorum 
latinorum, voi. 3, p. 325) we find “a^ivr], dolabra; JtsXsxig, securis; bipinnus” but in the Hermeneumata Leidensia
(ibid. voi. 6, p. 23) we find “a^iVT], securis; JtsXexug, bipennis” which corresponds exactly with the “expositio” of 
Autun 3.



ut quodam ait aeciam nos dilegamus opera bona et sancta. viam dicet uitam istam 
iudex christus est ministri angeli genna career.
[Sermo Dei est adversarius omni peccatori, cum quo quaerimus concordare, id est, ut 
quidam ait, etiam nos diligamus opera bona et sancta. Viam dicit vitam istam. Iudex 
Christus est, ministri angeli, gehenna career]

fol. 21 r Mt 6:11 (. .. panem nostrum supersubstantialem)
[om.] supersubstancialem quod dicitur aebraea translacione celestem dicitur id est 
christus
[Supersubstantialem quod dicitur Hebrea translatione, caelestem dicitur, id est 
Christus] or [. . . quod dicitur Hebrea, translatione caelestem dicitur, id est Christus]

fol. 23 r Mt 7:16 (... ex fructibus eorum cognoscetis eos)
[Exposicio] Spinas et tribuli heretici sunt de quibus marthirium nullus. memimet esse 
qui sicut uuae pro christo sanguinem fundentis fidem ecclesia roborant. Arbor 
malauer homo. Arbor bona anima spiritalis.
[Spinas et tribuli haeretici sunt, de quibus martyrum nullos meminit esse, qui sicut 
uvae pro Christo sanguinem fundentes fidem ecclesiae roborant. Arbor mala vero 
homo, arbor bona anima spiritalis]

fol. 23 r Mt 7 : 27 (. . . fuit ruina eius magna)
[Exposicio] Petra christus est in quo domum id est corpus nostrum sanctifecemus. ut 
persecucionis procella inpulsi non cadamus harena heresis est qui ergo fidem suam 
pulluerat iusticiae opere eret ruina.
[Petra Christus est, in quo domum - id est, corpus nostrum - sanctificemus ut perse- 
cutionis procella inpulsi non cadamus. Harena haeresis est. Qui ergo fidem suam 
polluerat, iustitiae opere erit ruina

fol. 25 r Mt 9:17 (... et ambo conservantur)
[Exposicio] Filii spussi christiani sunt si quis ergo lectione et oracione uacat non 
ieiunat quia spunsus cum ilio est qui est panis uiuos qui autem opus dei necleget sine 
spunso ieiunus est. Indumentum nouum (fol. 25 v) ipse est christianus qui ergo in­
feriorem hominem id est spiritalem qui et uter nouos est operibus carnis sociare 
uolueret et bonum quod acciperat peribit.
[Filii sponsi Christiani sund. Si quis ergo lectione et oratione vacat, non ieiunat, quia 
sponsus cum ilio est, qui est panis vivus; qui autem opus Dei neglegit sine sponso 
ieiunus est. Indumentum novum ipse est Christianus. Qui ergo interiorem hominem, 
id est spiritalem, qui et uter novus est, operibus carnis sociare voluerit, et bonum 
quod acceperat peribit]

fol. 25 v Mt 9:26 (... in universam terram illam)
[Exposicio] Hec mulier ecclesia accipitur. in cuius figura raab liberatur et machabea 
cum filiis iugulatus. cuius sanguis ueniente christo stetit et de mortis pericolo in 
marthirium gloria translatus. est uestimentum quod tetiget corpus christi est quodet 
nos tangendo sanamor. duodecem autem anni apostolorum nomerum significabant. 
[Hec mulier ecclesia accipitur, in cuius figura Rahab liberatur et Machabea cum filiis 
iugulatur; cuius sanguis veniente Christo stetit et de mortis periculo in martyrum 
gloria translatus est; vestimentum quod tetigit corpus Christi est, quod et nos tangen­
do sanamur. Duodecim autem anni apostolorum numerum significabant]

fol. 26 v Mt 10:16 (. .. simplices sicut columbae)
[Exposicio] Ouis christiani lupi persecutoris. serpens in necessitate mortis corpus 
christi mordens. columbae autem eclesia.



fol. 28 r

fol. 28 v

fol. 29 r

fol. 34r

fol. 47r 

fol. 47 v

fol. 81 r

fol. 104r

[Oves Christiani, lupi persecutores, serpens in necessitate mortis corpus Christi mor- 
dens, columbae autem ecclesia]
Mt 11:11 (. .. maior est ilio)
[Exposicio] non eum sanctis omnibus pretulit sed exequabit 
[Non eum sanctis omnibus praetulit sed exaequavit]
Mt 11:22 (. . . in die iudicii quam vobis)
[Exposicio] cafarnaum interpredatur uua acerima 
[Capharnaum interpretatur uva acerrima]
Mt 12:6 (. . . maior est hie)
[Exposicio] id est per loca simmenata (= seminata - a reference to Mt 12:1 “abiit 
Iesus sabbato per sata”)
Mt 14:27 (. . . ego sum nolite timere)
[Exposicio] Mare saecolum est navis ecclesia fluctus persecucio ventus contrarius 
diabolus. quarta autem uigilia qui quarta aetatem mundi uenit christus dominus car- 
nem adsumpta possunt aeciam quattuor euangelia accepe quia tenebras nostras inlu- 
minant.
[Mare saeculum est, navis ecclesia, fluctus persecutio, ventus contrarius diabolus, 
quarta autem vigilia, qui quarta aetate mundi, venit Christus dominus carne adsump­
ta; possunt etiam quattuor evangelia accipi, quia tenebras nostras inluminant]
Mt 14: 8 (. . . initia sunt dolorum)
[Exposicio] Contra regnum Christi audit diabolus heresis excitare.
Mt 24:14 (. . . testimonium omnibus gentibus)
[Exposicio] Crededistis christum qui de tribù iuda processit. fugite ad montis. id est 
apostolorum doctrina. et si spiritalis es. noli reuerti ad ueterem hominem uae plenus 
peccato, et adhuc nutrientibus hieme uel sabatum tempus capiendi. hominis dicet. 
quia sabato iudaeis. fugire non licet, potest et aliter dici.
[Credidistis Christum qui de tribù Iuda processit: fugite ad montes, id est apos­
tolorum doctrinam. Et si spiritalis es, noli reverti ad veterem hominem. Vae plenis 
peccato et adhuc nutrientibus. Hieme vel sabbato tempus capiendi hominis dicit quia 
sabbato Iudaeis fugere non licet, potest et aliter dici]
Mc 10:28 (.. . et secuti sumus te)
[Exposicio] Iudas charioth diuis defuit de precio quo christum detraxit. sed intra se in 
regna caelorum. non intrauit. sic omnis qui non est diuis in deum diuis auicitur.
[Iudas Scarioth dives fuit de predo quo Christum detraxit, sed intra se in regna 
caelorum non intravit. Sic omnis “qui non est dives in Deum” (Lcl2:21) dives 
abiieitur]
Lc 3 : 7 (.. . dicebat ergo ad turbas)
[Exposicio] Desertum ubi dei cultus non erat, idest gentilitas. ad predicacione christi 
aperitur, et parat uiam domino uallis mundus est repletus christi doctrinam. montes et 
collis superbia diaboli et idolorum cultus. que in aduentum Christi depressa, 
prauitatem dereget amorem dei. Caro fidelis que per baptismum renascitur uidet 
salutarem dei.
[Desertum ubi Dei cultus non erat, id est, gentilitas ad praedicationem Christi 
aperitur et parat viam domino. Vallis mundus est, repletus Christi doctrinam. Montes 
et colles, superbia diaboli et idolorum cultus, que in adventum christi, depressa 
pravitate, diriget amore Dei. Caro fidelis que per baptismum renascitur, videt salutare 
Dei]



fol. 139 v Lc 19 :9 (.. . ipse filius est Abrahae)
[Exposicio] idio posillus quia fidem nec cum habuit merito christum uidere non 
poterat. nisi in arborem ascendisset. hoc est par crucis fidem per quam credentis 
saluantur.
[Ideo pusillus, quia fidem necdum habuit; merito Christum videre non poterat nisi in 
arborem ascendisset, hoc est per crucis fidem per quam credentes salvantur] 

fol. 139 v Lc 19 :12 (. . . sibi regnum et reverti)
[Exposicio] Nobilis christus ascendit ad christum uenturos in regno suo ad iudicium 
dedit sacerdotibus decern precepta legis (fol. 140 r) cuius regnum iudaei respuerunt. 
[Nobilis Christus ascendit ad caelum, venturus in regno suo ad iudicium. Dedit 
sacerdotibus decern precepta legis. Cuius regnum Iudaei respuerunt] 

fol. 157 r Jo 1:27 (... corrigiam calciamenti eius)
[Exposicio] Christus spunsus est et [iohanno?] meritur soluere quia ecclesia [non è 
domus?] repudiati (?)

fol. 158v Jo 2:11 (... et crediderunt in eum discip uli eius)
[Exposicio] Christi ecclesia hoc est noue legis tradicio Hydrias sex opera sex dicrum 
aqua baptismum metretas binas duo testamenta. uetus et nouum Ternas spiritalis 
perfectio. trinetates. uirtutem Archytriclinus moysis. aqua uinum facta passionis 
cruor.
[Christi ecclesia, hoc est novae legis traditio. Hydrias sex, opera sex dierum; aqua, 
baptismum; metretas binas, duo testamenta (vetus et novum); ternas, spiritalis perfec­
tio trinitatis virtute; architriclinus, Moyses; aqua vinum facta, passionis cruor] 

fol. 179vJol8:ll(... Calicem quern dedit mihi Pater non bibam ilium)
[Exposicio] Petros de uerbo dei id est Christo ampotauit auditum iudaeorum. Uagina 
ecclesia est que predicans Christum ampotat malum auditum.
[Petrus de verbo Dei, id est, Christo amputat auditum Iudaeorum. Vagina ecclesia est 
que predicans Christum amputat malum auditum]





DER PSALTER VON ST. PETER IN SALZBURG

Zu den Überraschungen, die 1982 den Besucher der großen Salzburger Ausstellung in St. 
Peter erwarteten, gehörte die winzige, nicht ganz 4 cm hohe Psalter-Handschrift aus der Biblio­
thek des Stiftes1. Als „Psalter des hl. Rupert“ war sie lange bekannt gewesen, hatte aber wenig 
Beachtung gefunden, zumal sie bei ihrer Katalogisierung in das 12. Jahrhundert datiert worden 
war2. Es ist das Verdienst Kurt Holters, im Katalog der Ausstellung den frühmittelalterlichen 
Ursprung der kleinen Handschrift angezeigt zu haben3. Ihre Einordnung in die Geschichte der 
Buchkunst verdanken wir Bernhard Bischoff, der sie einem nordostfranzösischen Skriptorium 
des dritten Viertels des 9. Jahrhunderts zuwies4.

Zwar sind uns aus der Antike Handschriften dieses Minimalformats bekannt, aber aus dem 
Zeitraum, in dem der Salzburger Psalter entstand, ist uns kein anderes Beispiel überliefert5. 
Doch liegt seine einzigartige Bedeutung nicht nur darin begründet, daß es sich bei dem in 
winzigen Buchstaben wiedergegebenen Psalmentext um ein Unicum unter den frühmittelalter­
lichen Psalterien handelt, sondern darüber hinaus bietet dieses Bravourstück der Schreiberkunst 
zugleich die Miniaturausgabe einer mit Zierschriften, Schmuckseiten, Initialen und einem Bild 
ausgestatteten Handschrift, die so auf kleinstem Raum ein Programm wiederholt, das uns in 
zahlreichen kostbaren Codices des 9. Jahrhunderts überliefert ist. Auch hier ist der in Minuskel 
geschriebene Text mit Überschriften in roter Capitalis Rustica versehen; die Psalmenanfänge 
sind durch kleine goldene Kapitalbuchstaben ausgezeichnet, die einzelnen Verse durch noch 
kleinere. Teile des Textes sind auf Purpurfeldern oder auf gerahmten Zierseiten in Gold in 
Capitalis Rustica geschrieben, und ganzseitige Initialen leiten den 1., 51. und 101. Psalm ein. 
Am Anfang der Handschrift erscheint das Bild Davids, des Psalmensängers. Alles, Text und 
Schmuck, ist auf kleinstem Raum planvoll und sorgfältig angelegt - eine Leistung, die kaum 
besser verdeutlicht werden kann als durch die Tatsache, daß auf den 37 X 31 mm messenden 
Seiten Schriftfelder von 33 X 25 mm angelegt sind, die jeweils 18 Zeilen aufweisen, so daß der 
Zeilenabstand nicht einmal 2 mm beträgt. (Abb. 1-4)

Sicherlich gibt es unter den kleinen Codices des frühen Mittelalters besonders viele Psalterien. 
Der Verwendung des Psalters als Gebetbuch entsprechend, diente er wie kaum eine andere 
Handschrift auch dem privaten Gebrauch, wie eine Reihe von Beispielen bezeugen6. Der klein-

1 St. Peter in Salzburg. Schätze europäischer Kunst und Kultur. 3. Landesausstellung 15. Mai - 26. Oktober 1982, 
Nr. 331, S. 331 f. (Salzburg, St. Peter, Ms. a I O).

2 H. Tietze, Die illuminierten Handschriften in Salzburg. Beschreibendes Verzeichnis der illuminierten Handschriften in 
Österreich 2 (Leipzig 1905), Nr. 1, S. 1.

3 Vgl. Anm. 1.
4 Bischoffs kurze Angabe ,,s. IX.“ (vgl. B. Bischoff, Paläographie des römischen Altertums und des lateinischen Mittelalters 

[Berlin 21986], S. 43) wurde inzwischen von ihm auf das 3. Viertel des Jahrhunderts festgelegt. - Vgl. auch Geschichte 
Salzburgs - Stadt und Land, I, 2, hg. von H. Dopsch (Salzburg 1983), Abb. 75.

5 Bischoff, Paläographie, S. 42 f.
6 Einen eindrucksvollen Beleg für die Bedeutung des Psalters bietet das Testament des Markgrafen Eberhard von 

Friaul, das jedem der Söhne einen Psalter zuspricht, s. P. E. Schramm - F. Mütherich, Denkmale der deutschen Könige und 
Kaiser (München 21981), S. 94.



ste unter ihnen war bisher der Dagulf-Psalter aus der Hofschule Karls des Großen7, der aber mit 
192 X 120 mm mehr als das Vierfache des Salzburger Büchleins mißt. Näher wäre diesem wohl 
der verlorene Psalter Karls des Kahlen8 gekommen, der als Gegenstück zu dem Gebetbuch des 
Königs9 mit diesem bis in das 16. Jahrhundert in Zürich aufbewahrt wurde und dem Gebetbuch 
entsprechend wohl ein Maß von etwa 135 X 110 mm aufzuweisen hatte, so auch in dem mehr 
quadratischen Format dem Salzburger Psalter eher entsprechend. Mit diesen beiden Handschrif­
ten, dem im Aufträge Karls des Großen entstandenen Dagulf-Psalter und dem verlorenen Co­
dex Karls des Kahlen, wird zugleich wohl auch der Bereich angesprochen, in dem der Besitzer 
des Salzburger Büchleins zu suchen ist, das als ungewöhnliches, mit großem Aufwand an Mühe 
und Kunstfertigkeit ausgestattetes Werk für eine hochgestellte Persönlichkeit bestimmt gewesen 
sein wird10.

In Salzburg ist die Geschichte der Handschrift nur bis in das 15. Jahrhundert zurückzuverfol­
gen. Damals wurde auf der ersten, leer gebliebenen Seite der Vermerk eingetragen: „Manuale 
psalterii sancti Rudberti episcopi“, aus dem man schließen darf, daß die Handschrift alter Besitz 
des Klosters war11. Dem 17. Jahrhundert entstammt das mit verziertem Leder überzogene Holz­
kästchen, in dem das kostbare kleine Buch heute aufbewahrt wird12. Es ist als Salzburger Arbeit 
aus der Zeit des Abtes Amand Pucher bestimmt worden und erhielt im frühen 19. Jahrhundert 
Schließen mit Salzburger Stempeln13.

Der kleine Psalter ist indessen nicht vollständig erhalten. Der von zwei schmucklosen Holz­
deckeln umschlossene Text weist am Anfang zwischen Ps. 5,6 (neque habitat) und Ps. 7,11 (qui 
salvos fecit) eine Lücke auf und bricht mit Ps. 105,23 (ne disperderet eos) vollständig ab, so daß 
etwa ein Drittel der Psalmen und wohl auch die Cantica fehlen, die dem karolingischen Psalter 
in der Regel beigefügt sind14. Es dürften daher statt der noch vorhandenen 117 Blätter ursprüng­
lich wohl etwa 180 gewesen sein. Die heutige Bindung ist spätmittelalterlich und stammt aus 
einer Zeit, in der der Psalter bereits nicht mehr vollständig war15.

Die erhaltenen Teile umfassen außer der unvollständigen Abfolge der Psalmen die beiden 
klassischen Prologe „Psalterium Romae dudum“ und „David filius Jesse“ - der erste ist die 
Einleitung des hl. Hieronymus zu seiner Ausgabe des Gallicanum, der zweite stammt aus dem 
altlateinischen Psalter und ist seinem Titel „Origo prophetiae regis David“ entsprechend mit der 
Entstehung der Psalmen befaßt16. Daß die Origo aus dem Psalterium Romanum in den gallika- 
nischen Psalter übernommen wurde, erklärt sich aus dem Inhalt, der die Geschichte des königli­
chen Psalmendichters David behandelt und darum für das Verständnis der Psalmen von Bedeu­
tung war. Dies galt vor allem dann, wenn es sich um illustrierte Psalterien handelte, deren Bilder

7 Wien, Österr. Nationalbibliothek, Cod. 1861. Vgl. W. Koehler, Die karolinigischen Miniaturen II. Die Hofschule Karls 
des Großen (Berlin 1958), S. 42ff. - Der goldene Psalter „Dagulf-Psalter“. Vollständige Faksimile-Ausgabe von Codex 
1861 der Österr. Nationalbibliothek. Kommentar von K. Holter (Graz 1980).

8 W. Koehler - F. Mütherich, Die karolingischen Miniaturen V. Die Hofschule Karls des Kahlen (Berlin 1982), S. 75 f.
9 Ebdt. S. 75 ff.
10 Zu der Verwendung kleiner Handschriften als Amulett vgl. Bischoff, Paläographie, S. 42.
11 Vgl. Anm. 1.
12 Ebdt.
13 Nach freundlicher Mitteilung von Herrn Dr. Peter Wind.
14 Zu der karolingischen Cantica-Reihe vgl. J. Mearns, The Canticles of the Christian Church, Eastern and Western in 

Early and Mediaeval Times (Cambridge 1914), S. 62ff. — H. Schneider, Die altlateinischen biblischen Cantica. Texte und 
Arbeiten I, 29/30. (Beuron 1938), S. 46 ff.

15 Bei der heutigen Bindung schließen die beiden Holzdeckel sich unmittelbar um den Handschriftenblock, so daß 
kein Raum für einen um ein Drittel vergrößerten Umfang bleibt.

16 Zu den Psalmen-Prologen vgl. D. De Bruyne, Préfaces de la Bible latine (Namur 1920), S. Iff. — F. Stegmüller, 
Repertorium biblicum Medii Aevi I (Madrid 1950), Nr. 414.



nicht nur David selbst - wie in der Salzburger Handschrift - sondern oft auch seine Schreiber, 
Musikanten und Tänzer darstcllten17. Doch erscheinen durchaus nicht immer beide Vorreden 
nebeneinander. So enthält etwa im 3. Viertel des 9. Jahrhunderts von den in der Hofschule Karls 
des Kahlen entstandenen Psalter-Handschriften nur der in tironischen Noten geschriebene Wol- 
fenbütteler Codex beide18, während eine ausgesprochene Prunkhandschrift wie der Pariser Psal­
ter Karls nur den Text der Origo bietet19.

Ein weiterer Zusatz zu den Psalmen findet sich in der Salzburger Handschrift vor Ps. 51. Zwar 
ist der auf Purpurgrund geschriebene Text fast völlig abgerieben und nicht mehr lesbar, aber die 
Worte Oratio und lectio (?) reichen doch aus, um in ihm eine der Kollekten zu erkennen, die 
dem Psalter für den liturgischen Gebrauch beigefügt worden waren20 und wie sie etwa auch der 
bereits mehrfach erwähnte Psalter Karls des Kahlen aufweist21. Warum hier nur eine von ihnen 
angeführt ist, läßt sich nicht mehr erklären, aber der Eintrag zeigt doch, daß Beziehungen zu der 
Anlage des liturgischen Psalters bestanden - ein weiteres Argument dafür, daß auch der karolin­
gische Anhang mit der Reihe der Cantica vorhanden war.

Damit läßt sich der Inhalt der erhaltenen Teile des Salzburger Psalters wie folgt bestimmen:

fol. 1 Spätere Einträge
fol. 2r Bild Davids
fol. 2v David filius lesse ...
fol. 4r Incipit praefatio sancti Hieronymi presbyteri.

Psalterium Romae dudum .. . 
fol. 5 r Explicit praefatio
fol. 5v Incipit liber Psalmorum.
fol. 6r Ps. 1 Beatus vir
fol. 8v Ps. 5,6 ... neque habitat 

Textlücke bis
fol. 9r Ps. 7,11 qui salvos fecit .. . 
fol. 55 v Psalter-Kollekte 
fol. 56 r Ps. 51: Quid gloriaris 
fol. 56 v in malitia
fol. llOr Ps. 101 Oratio pauperis cum anxius fuerit et coram Domino effuderit precem suam.
fol. llOv Domine
fol. 111 r exaudi orationem meam
fol. 111 v et clamor meus ad te veniat
fol. 117v Ps. 105,23 ... ne disperderet eos.

Die erhaltenen Teile genügen, um die ursprüngliche Anlage des Miniaturpsalters zu erkennen. 
Die erhaltenen 117 Blätter sind in 14 Lagen zusammengefaßt, deren Form dem ungewöhnlichen 
Charakter des Werkes Rechnung trägt. Statt der üblichen karolingischen Quaternionen handelt 
es sich um Quinionen, deren regelmäßige Folge nur an einigen Stellen aus besonderen, durch 
den Text oder die Ausstattung bedingten Gründen unterbrochen ist. Die erste Lage (fol. 1-6) 
besteht aus 6 Blättern, einem Ternio, der die Psaltervorreden (fol. 1-5) und den Anfang des

17 Vgl. H. Steger, David rex et propheta. König David als vorbildliche Verkörperung des Herrschers und Dichters im Mittelalter 
nach Bilddarstellungen des 8.-12.Jahrhunderts (Nürnberg 1961).

18 W. Koehler - F. Mütherich, Die karolingischen Miniaturen V. Die Hofschule Karls des Kahlen (Berlin 1982), S. 123 ff.
19 Ebdt., S. 75ff.
20 L. Brou, The Psalter collects, from Vth-VIth Century Sources (London 1949).
21 Vgl. Anm. 19.



1. Psalms (fol. 6) enthält. Die zweite Lage (fol. 7-12) ist unvollständig, denn zu den vorhande­
nen sechs Blättern gehörten zwei weitere, die zwischen fol. 8 und 9 herausgeschnitten sind. 
Anschließend beginnt dann die Reihe der Quinionen (fol. 13f£). Abweichend ist wiederum die 
7. Lage (fol. 53-63), deren 11 Blätter sich aus einem Quinio und dem Einzelblatt fol. 56 zusam­
mensetzen, das den Anfang des 51. Psalms enthält. Unregelmäßig ist schießlich die vorletzte 
Lage (fol. 104-113), in der Psalm 101 auf den Einzelblättern fol. 110 und 111 beginnt, die einem 
Quaternio eingefugt sind.

Die einzelnen kleinen Blätter weisen ein einfaches Liniierungssystem mit einer schmalen 
seitlichen Vertikalkolumne für die vor den Text gerückten Initialen auf. Die Vertikalen sind bis 
an die Ränder durchgezogen, und auf einigen Seiten sind noch die Einstichlöcher für die Horin- 
zontalzeilen am Rande zu sehen.

Der Text ist in Minuskel geschrieben, die Psalmen in fortlaufenden Zeilen mit kleinen golde­
nen Kapitalen zur Kennzeichnung der einzelnen Verse. Etwas größere, ebenfalls schmucklose 
Kapitalen finden sich als Initialen am Anfang der einzelnen Psalmen. Die Überschriften sind 
durchweg in roter Capitalis Rustica gegeben.

Der ornamentale und figürliche Schmuck konzentriert sich auf den Anfang und die klassische 
Dreiteilung des Psalters durch die Auszeichnung des 1., 51. und 101. Psalms. Das David-Bild 
(fol. 2r) eröffnet die Handschrift, ihm folgen die Prologe. Die drei Psalmenanfänge sind jeweils 
durch gerahmte Zierseiten und ganzseitige Initialen hervorgehoben, wobei allerdings nicht 
einheitlich verfahren wird. Den Hauptakzent bildet stets die gerahmte Initialseite mit dem 
Anfangsbuchstaben des betreffenden Psalms. Bei Ps. 1 geht ihr auf dem Verso des vorangehen­
den Blattes eine ebenfalls gerahmte, in goldenen Kapitalen geschriebene Incipit-Seite voran. Vor 
der Initialseite zu Ps. 51 ist auf dem unteren Teil der vorangehenden Versoseite ein Purpurfeld 
angebracht, dessen Text - die Psalterkollekte - in Gold geschrieben ist, und auf die Initialseite 
folgt eine weitere gerahmte, ebenfalls in Gold geschriebene Zierseite mit den anschließenden 
Textworten; erst auf der folgenden Seite wird der Text in normaler Schrift fortgesetzt. Zu 
Ps. 101 finden sich sogar vier Zierseiten als Auszeichnung des dritten Teiles des Psalters, der hier 
beginnt. Auf der ersten Seite erscheint die Psalmen-Überschrift in goldener Capitalis rustica, 
sodann, wie üblich, die ganzseitige Initiale, das D, dem die beiden kleineren Buchstaben NE 
beigegeben sind. Die folgenden beiden Seiten enthalten die anschließenden Worte des Psalms, 
die ebenfalls in Gold geschrieben sind. So ergibt sich folgende Verteilung:

Ps. 1: fol. 5 v Incipit Seite 
fol. 6r Initial-Seite

Ps. 51: fol. 55 v Purpurfeld 
fol. 56r Initial-Seite 
fol. 56 v Zierseite

Ps. 101: fol. 110 r Überschrift 
fol. 110 v Initial-Seite 
fol. 111 r Zierseite 
fol. 111 v Zierseite.

Wie die Untersuchung der Lagen ergaben, sind alle diese Schmuckseiten auf eigenen Blättern 
angelegt.

Die ornamentale Ausstattung verteilt sich auf die Rahmen und die Initialen. Bei den Rahmen­
motiven handelt es sich stets um Blattmuster, deren Akanthusformen ein der karolingischen 
Buchmalerei seit dem 2. Viertel des 9. Jahrhunderts geläufiges Repertoire spiegeln, dessen Ur­
sprung vor allem im Umkreis der Reimser Buchmalerei zu suchen ist, wo bereits das Ebo-



Evangeliar seine Evangelistenbilder mit den nach außen gewandten, tief eingeschnittenen Blät­
tern umgibt22. Diese Formen leben auch nach der Jahrhundertmitte in der Nachfolge und im 
Ausstrahlungsbercich der älteren Reimser Handschriften unter sonst sehr viel komplizierter 
angelegten Rahmen fort23 24.

Von den drei Initialen weisen das B die unziale, Q und D die kapitale Buchstabenform auf. 
Der Stamm des B ist undifferenziert in Gold gehalten, während Q und D typische karolingische 
Randbandinitialen darstellen, deren Stammfelder mit Flechtwerkmotiven gefüllt sind. Als 
Abschluß und Ablauf der Initialbuchstaben finden sich ebenfalls Flechtwerk- und Blattmotive, 
unter denen eine an langem Stengel ausgezogene Form besonders charakteristisch ist. Der 
breitlappige Akanthus kann in manchen Details an die Hofschule Karls des Kahlen erinnern-4, 
geht im allgemeinen jedoch eigene Wege.

Den wichtigsten Bestandteil der künstlerischen Ausstattung des Psalters stellt das David-Bild 
dar. Trotz der stark verriebenen Oberfläche ist die Gestalt auch in den Einzelheiten zu erkennen. 
Leicht nach rechts gewandt, überschneidet sie das enge Rahmenfeld. Die Krone mit dreiteiligen 
Aufsätzen in dem kurzen braunen Haar, der auf der linken Schulter geschlossene, rote, durch 
starke Goldhöhung ausgezeichnete Mantel über dem violetten Untergewand und der durch 
seine geschwungenen Beine als Thron gekennzeichnete Sitz kennzeichnen den königlichen Rang 
des Psalmendichters. Die dreieckige Harfe mit goldenen Saiten wird von der linken Hand über 
dem Knie gehalten, während die Rechte das Plektron hält. Das rötliche Inkarnat betont die 
dunklen Augen. Die Füße ruhen offenbar auf einer Bank, die hinter dem Rahmen verschwindet. 
Stilistisch zeichnet sich das kleine Bild durch die malerische Behandlung der Gewandpartien aus, 
wie sie in den Goldhöhungen des Mantels und der Modellierung der Beinlinge zu beobachten 
ist.

Wenn sich auch keine unmittelbaren Parallelen zu dem David-Bild nachweisen lassen, so ist 
sein Charakter doch unverkennbar. Neben allgemein karolingische Formen wie die von Krone 
und Gewand treten Einzelheiten, die sich an bestimmter Stelle wiederfinden lassen. So entspre­
chen Typ und Handhabung des Instruments dem Psalterbild der Bibel von St. Paul25. Der 
Thronsitz mit den geschweiften Beinen kommt in dem Bildnis Kaiser Lothars in seinem Londo­
ner Psalter vor26, und in derselben Handschrift zeigt das David-Bild nicht nur die gleiche Form 
sondern auch die gleiche stilistische Behandlung der Beinlinge, die für die Gestalt Davids durch­
aus ungewöhnlich sind27.

Kennzeichnend für das kleine Bild sind der ausgesprochen jugendliche Typus des königlichen 
Sängers und der Wert, der auf die Hervorhebung seines hohen Standes gelegt ist, - ein Hinweis 
dafür, daß der Psalter aus dem Umkreis der höfisch geprägten westfränkischen Schulen hervor­
gegangen ist. Damit tritt aber auch die Frage seiner Bestimmung erneut hervor. Da es nahe 
liegt, den hochgestellten Empfänger des kostbaren Büchleins, der es als Amulett um den Hals 
oder am Gürtel getragen haben wird, unter den Mitgliedern des karolingischen Hauses zu 
suchen, ist es nicht schwer, den Weg des Psalters nach Salzburg zu erklären. Nicht nur die Nähe 
Regensburgs, der Hauptstadt der ostfränkischen Karolinger, könnte hier eine Rolle gespielt 
haben, sondern vielleicht mehr noch das Kloster Chiemsee, das dem Salzburger Erzbischof

22 A. Boinet, La miniature carolingienne (Paris 1913), Taf. LXVIIIf.
23 Vgl. etwa die Bibel von St. Paul, fol. 33v, 118v.
24 Vgl. vor allem Paris, Bibliothèque Nationale, lat. 323. - W. Koehler - F. Mütherich, Die karolingischen Miniaturen 

V, Die Hofschule Karls des Kahlen, Taf. Uff.
25 H. L. Kessler, The illustrated Bibles of Tours. Studies in Manuscript Illumination 7 (Princeton 1977), Taf 141.
26 W. Koehler - F. Mütherich, Die karolingischen Miniaturen IV. Die Hofschule Kaiser Lothars. - Einzelhandschriften aus 

Lotharingien (Berlin 1971), Taf. 1.
27 Ebdt. Taf. 2 a.



unterstand. Dort starb 866 Irmingard, die Tochter Ludwigs des Deutschen, und auch weiterhin 
taucht der Name des Klosters in der Geschichte der Karolinger auf28. So könnte der kleine 
Psalter vielleicht über Chiemsee nach Salzburg gelangt sein. Wer immer aber sein ursprüngli­
cher Besitzer gewesen ist - es ist ein einzigartiges Zeugnis privater Frömmigkeit, das uns hier 
überliefert wird.

28 E. Dümmler, Jahrbücher des Ostfränkischen Reiches. 3. Bd. (Leipzig 21888), S. 393 f.



Abb. 12. Salzburg, Stiftsbibliothek St. Peter, Cod. a I O, f. 2r 
(David)

Abb. 13. Salzburg, Stiftsbibliothek St. Peter, Cod. a I O, f. 6r 
(Initiale ‘B’)

Abb. 14. Salzburg, Stiftsbibliothek St. Peter, Cod. a I O, f. 56 r 
(Initiale ‘Q’)

Abb. 15. Salzburg, Stiftsbibliothek St. Peter, Cod. a I O, f. llOv 
(Initiale ‘D’)





DIETER NÖRR

BEMERKUNGEN ZU EINEM FRÜHENJURISTEN-FRAGMENT*
(P. Mich. 456 r + P. Yale inv. 1158 r)

I.

Im Jahre 1960 erschien ein Neudruck der Palingenesia Iuris Civilis Lends von 1889, „vermehrt 
um das Supplementum von L. E. Sieri“, das 66 Papyrus-Fragmente mit Juris ten texten enthält. 
Unter den auctores incerti steht das Fragment LX: „P. Michigan 456 recto (secundum D’Ors, 
Emerita 19 [1951], 13)“. Durch die imjahre 1974 erfolgte Edition von P. Yale inv. 1158 r hat sich 
die Textgrundlage entscheidend geändert. Die folgenden Bemerkungen haben nicht zuletzt das 
Ziel, der durch die Aufnahme in den Neudruck der Palingenesie drohenden Kanonisierung des 
Textes entgegenzuwirken.

Im 7. Band der Michigan Papyri (Latin Texts) veröffentlichte H. A. Sanders 1947 den uns 
interessierenden Text unter dem Titel Record of Court Proceedings. Wie A. D’Ors richtig sah, 
handelt es sich um einen juristisch-literarischen Text* 1. Seine überaus scharfsinnige Textergän­
zung ist jedoch durch die Neuedition von G. M. Parässoglou, Studia Papyrologica 13 (1974), 31 ff. 
überholt2. Parässoglou erkannte, daß der Papyrus Yale inv. 1158 die 15 Zeilen des Michigan­
Papyrus jeweils um einige Buchstaben zu ergänzen erlaubt. Der von Parässoglou edierte Text 
wurde - mit kleinen Änderungen - von R. Seider 1981 in den Band II 2 der Paläographie der 
Lateinischen Papyri aufgenommen (Nr. 4 p. 41 ff.)- Auf die Literaturangaben in dieser, letzten 
Edition sei verwiesen; dort sind auch weitere Editionen erwähnt. Die Ausgaben von Sanders, 
Parässoglou und Seider enthalten gute Photographien des Textes. Wenn ich es recht übersehe, 
hat sich seit D’Ors kein Rechtshistoriker mehr mit dem Text beschäftigt.

Beide Papyri wurden 1931 von demselben Händler gekauft. Sie stammen aus Ägypten; ihre 
genaue Herkunft ist unbekannt. Bei der Datierung ist man auf paläographische Indizien ange­
wiesen: Sie dürften um 100 n. Chr. oder kurz danach geschrieben sein3. Das (zusammengesetzte) 
Papyrusfragment mißt 13 X 8,5 cm. Es wurde im 3. Jahrhundert nochmals verwendet (P. Yale 
II 104 [= P. Michigan 457v + P. Yale inv. 1158v]). Die Rückseite enthält „a new version of a 
popular Aesop fable about the wisdom and foresight of the Swallow“ (Parässoglou 33). Obwohl 
sich die Zeilenlänge des Verso-Textes einigermaßen sicher rekonstruieren läßt, ergeben sich 
daraus keine brauchbaren Indizien für die Zeilenlänge des juristischen Textes. Papyrus und 
Schreibweise (große Kursive) sind von sehr guter Qualität. Der juristische Text ist mit schwar­
zer Tinte geschrieben, „except of lines 6 and 15, which are of faded purple“ (Parässoglou 32). 
Hierbei dürfte es sich - entsprechend der Rubrica von Gesetzestexten - um Kapitelüberschriften

* Wer sich für die Überlieferungsgeschichte der römischen Rechtstexte interessiert, schuldet Bernhard Bischoff 
Dank. Um nur ein Beispiel zu erwähnen, so sei an die (jetzt gerade ein halbes Jahrhundert zurückliegende) Entdeckung 
der constitutio Juliani de postulando erinnert. Der folgende bescheidene Beitrag darf als kleines Zeichen der Dankbarkeit 
gelten.

1 Emerita 19 (1951), 1 ff.; s. auch Anuario de Historia del rechercheo Espanol (AHDE) 21/22 (1951/52), 1274ff. Wie das im 
Leopold Wenger-Institut befindliche Exemplar Wengers zeigt, hat dieser sich intensiv mit P. Mich. VII 456 beschäftigt 
und mehrere Rekonstruktionsversuche gemacht. Sie sind aber durch den Neufund überholt.

2 Vgl. den Hinweis von Modrzejewski, Revue historique de droitfran(ais et étranger (RHD) 54 (1976), 120.
3 Sanders und Seider datieren den Text um 100 n. Chr., Parässoglou in die 1. Hälfte des 2. Jhd. n. Chr.



handeln4. Auf die buchgeschichtliche Bedeutung des Auftretens einer Rubrica in einem so frühen 
juristischen (und lateinischen) Text sei hingewiesen. Die - für diese Epoche charakteristische - 
interpunctio ist fast regelmäßig gesetzt.

Trotz geringer paläographischer Kompetenz wage ich bei der folgenden Wiedergabe des 
Textes in einigen Punkten von Parässoglou und Seider abzuweichen; dabei geht es meist darum, 
vorgeschlagene Lesarten in Frage zu stellen. Die Zeilen in roter Schrift sind kursiv wiederge­
geben.

II.

1 ] . . . deductiones • ad[
2 ] deamus • quam • is • no.[
3 ] eamus ■ a-p.. ui • et . .. [
4 ] . ere ■ sub exceptionf
5 ] edicto • pr • acti. [
6 ].is ■ abonoru.[
7 a] uctoris ■ stipularmi . [
8 ]• et • eum • injure auct[
9 ].m-d-fo- ibi • hoc ■ adicf

10 jenierunt • eo ■ ni • ten[
11 ]cuius • bona ■ uenieruf
12 ]. serit • nobis ■ adiciemf
13 ]ri ■ postea • quam ■ is • seif
14 ].io • acceperit ■ dari ■ fi • e[
15 ]re • iudex ■ da tu[

Z. 1 am Anfang: .ti P(arässoglou), ut. S(eider).
Z. 2: is = iudicatum solvi? vgl. Studemund, Gaii institutionum commentarii quattuor . . . apographum, 1873, 273. Wenn man 
im folgenden no(mine) ergänzt, so könnte man lesen: iudicatum solvendi nomine.
Z. 3: aps-tui-erit P; a-pr[*]ui-et\. S. - Seider liest die Buchstaben a-pr: a praetore. Denkbar wäre wohl auch (vid)-eamus 
an praetor . . . Doch ist praetor in Z. 5 anders geschrieben. So könnte man den Buchstabenrest, den S als ,,r“ liest, mit 
Sa(nders) und P auch als ,s‘ lesen. Wenn ps eine nota ist, dann wäre über die Wortfelder von posse und possessio zu 
spekulieren. - Rätselhaft ist das — möglicherweise ebenfalls eine Abkürzung darstellende — ,ui‘; kurioserweise findet es 
sich - nach allgemeiner Meinung als sinnloser Eindringling — auch in Paul. D.35.2.45.1 (wo die Vulgata allerdings inde 
liest). Zu denken wäre an venditioni (s. Studemund 309; vgl. auch Solazzi, Concorso (u. Anm. 10), 102ffi). — Nach ,,et“ 
könnte eine interpunctio stehen (S).
Z. 4: sub exceptione P
Z. 5: ex edicto (D’Ors) - praetoris (S u.a.) - acti[o]n[ P; wahrscheinlich ist hier von einer actio die Rede. Nicht völlig 
ausgeschlossen ist auctoritati; s. Bischoff(-Nörr), Eine unbekannte Konstitution Kaiser Julians, Abh. Ak. (München 1963), 
15; s. aber Z. 7 u. 8.
Z. 6 (Rubrica): Am Anfang des Zeilenrestes könnte eine interpunctio gestanden haben; dann wäre die Auflösung mit 
iudicatum solvi (s. Z. 2) möglich. — mota-oru . . . P; honorwm S; die (passende) Lesart a (?) bonorum scheint mir paläogra- 
phisch vertretbar zu sein; zwischen a und bonorum würde die interpunctio fehlen. Mit Phantasie, aber ohne jede Beweis­

4 Zur rubrica allgemein Kl. P. IV 1462, zur rubrica im Gai. Veron. Studemund, Gaii institutionum commentarii quat­
tuor . . . apographum (1873), XXVIII sq.; Nelson, Überlieferung, Außau und Stil von Gai Institutiones (1981), 25ff. (dort 
auch 65f. zum Gai. Flor.); zur Verwendung der roten Tinte in Anfangszeilen s. Bischoff, Paläographie des römischen 
Altertums und des abendländischen Mittelalters (1979), 30. Es dürfte kein Zufall sein, daß der Text in den beiden Zeilen, die 
eine rubrica enthalten, besonders schlecht erhalten ist. Anscheinend waren die Kapitel relativ kurz.



möglichkeit könnte man die Rubrica folgendermaßen rekonstruieren: de cautione iudicatum solvi a bonorum emptore (non) 

praestanda.
Z. 7: Die Ergänzungen auctoris stipulamur sind plausibel; bei P und S steht wohl versehentlich stipulamus.
Z. 8: injure (P u. S), mit großer Wahrscheinlichkeit darf man diese Buchstabenfolge mit in iure wiedergeben; allerdings 

fehlt auch hier die interpunctio.
Z. 9: d-f-o- dare facere oportet (Wenger bei D’Ors). Ist das voranstehende ,m‘ nicht Wortende, sondern ebenfalls nota, so 
lautet die Formel (te) mihi dare facere oportet (oder oportere); vgl. Probus Eins. 13 (F1RA II p. 458): T-M-D-F-O. Der Text 
würde bei dieser Ergänzung von einer gesprochenen Formel handeln; eine solche würde nur ins Legisaktionenverfahren 
(s. nur Kaser, Zeitschr. der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte (SZ) 90 [1973], 206) oder in ein Stipulationsformular 

passen.
Z. 10: Die Ergänzung venierunt (P) drängt sich auf. Möglicherweise verbirgt sich hinter den Buchstaben eo eine nota, die 
man von emere ableiten könnte (etwa: empto). Vgl. auch Studemund 266: beo bonorum emptio. Dahinstehen muß, ob ,,ni 

eine Abkürzung für nisi ist.
Z. 11: Am Ende kann mit P vielleicht venierunt gelesen werden.
Z. 12: „serit“ ist derzeit nicht sinnvoll ergänzbar; iusserit, proscripserit wäre allzu beliebig. Am Ende dürfte adiciemus (P) 

gestanden haben.
Z. 13: is: iudicatum solvi? Würde man „sei“ zu einer Form von scire ergänzen, so wäre iudicatum solvi unwahrscheinlich; 
doch ist eine solche Ergänzung keineswegs besonders naheliegend.
Z. 14: Am Anfang liest P „cio“. Die Ergänzung von D’Ors in iudicio acceperit ist recht problematisch. Würde man etwa 
lesen (iudicium pro a)lio acceperit, so käme man mit den folgenden Worten dari fideiussorem in den Regelungsbereich der 
„cautio iudicatum solvi". - Am Schluß der Zeile schlägt P fierei, S fidem vor; die richtige Auflösung dürfte (dari) 

fideiussorem sein; vgl. Studemund 268; Ulp. disp. fragm. Arg. Il B (FIRA II p. 311; s. Seider Nr. 31) Z. 18 u. 20.
Z. 15 (Rubrica): Überschrift über das folgende auch nicht in Buchstabenresten erhaltene Kapitel. - P und S schlagen die 
Lesung ,,iudex datus“ vor. Doch könnte statt ,,a“ auch ein ,,e“, statt ,,s“ auch ein ,,r gelesen werden; so käme 
beispielsweise die Lesung ,,detur“ in Betracht. Im übrigen wäre ,,iudex datus“ nur dann - für die Epoche, aus der der Text 
stammt - auffällig, wenn man ,,datus“ attributiv interpretiert; s. zu ,,iudicem dare" nur Max Kaser, Das römische Zivilpro­

zeßrecht (RZP) (München 1966), 141 Anm. 35.

III.

Man kann im Text gewisse Rechtsfiguren finden und ihn sogar einem bestimmten Regelungs­
bereich zuweisen. Doch scheint mir zumindest derzeit eine wirkliche Rekonstruktion ebensowe­
nig sinnvoll zu sein, wie die Zuweisung an einen bestimmten Verfasser. Folgende Umstände 
machen jeden Versuch problematisch: Unbekannt ist die Zeilenlänge. Es daif daran erinnert 
werden, daß die möglichen Zeilenlängen auf einer recht breiten Skala liegen . Weder die Fest­
stellung, daß in unserem Text ca. 20 Buchstaben erhalten sind noch die beiden Kapitelüber­
schriften geben irgendwelche Anhaltspunkte; wie erwähnt, gilt dasselbe auch vom Text auf der 
Rückseite des Papyrus.

Große Schwierigkeiten verursachen die notae antiquae (notae iuris)5 6. Die Zahl der einigermaßen 
sicheren Abkürzungen in unserem Text ist nicht allzu groß (Z. 5 praetor; Z. 9 dare facere oportere, 
Z. 14 fideiussorem); umso größer ist die Zahl der möglichen Abkürzungen (vgl. oben die Bemer­
kungen zum Text). S. etwa Z. 2, 6, 13 iudicatum solvi; Z. 3 an praetor, venditori; Z. 9 mihi; Z. 10 
empto, nisi). Die Einordnung des Textes hängt entscheidend davon ab, ob man das dreimal 
erscheinende is als Pronomen oder als Abkürzung für iudicatum solvi versteht. Auch wissen wir 
nicht, welche der erhaltenen Textteile im verloren gegangenen Text „negiert“ wurden.

Zu den paläographischen Schwierigkeiten tritt ein spezifisch rechtshistorisches Problem. Mit 
großer Wahrscheinlichkeit beschäftigt sich der Text mit Fragen des Konkurses, vor allem der

5 Vgl. etwa den Gai. Veron. mit ca. 40 Buchstaben und den Gai. Flor, mit ca. 20 Buchstaben.
6 S. zu ihnen Bischoff (o.A. 4) 192f. mit Lit. Listen von notae finden sich beispielsweise bei Mommsen in Keil, 

Gramm. Lat. IV 265ff.; Studemund, 252f£; Bischoff(-Nörr) aaO 15ff.



bonorum venditio, der letzten Stufe der Vollstreckung gegen einen zahlungsunfähigen oder zah­
lungsunwilligen Schuldner7. Die venditio bonorum wurde durch die justinianische Kodifikation 
endgültig beseitigt8. Damit ist die Quellenlage für dieses Institut überaus schlecht. Sieht man 
von Texten in der justinianischen Kodifikation ab, die ursprünglich einmal mit der venditio 
bonorum zu tun hatten und mit geänderter Funktion in die Kodifikation aufgenommen wurden9, 
so sind unsere wichtigsten Quellen Ciceros Rede pro Quinctio und einige (zum Teil defekte) 
Partien in den Institutionen des Gaius (inst. 3.77ff., 4.35, 4.65ff.). So ist uns das Verfahren zwar 
in den großen Zügen bekannt10. Doch fehlt uns weithin die für die römische Rechtsliteratur 
charakteristische Kasuistik, die Diskussion und Lösung von Einzelfragen. Wenn auch der Werk­
charakter unseres Textes nicht deutlich erkennbar ist, so befaßt er sich doch offensichtlich nicht 
mit einer kursorischen, sondern mit einer in Einzelheiten gehenden Behandlung der Materie. 
Angesichts der Quellenlage wäre eine Konkretisierung der in unserem Text behandelten Proble­
me zwar besonders wünschenswert; sie ist aber derzeit kaum möglich.

IV.

Wenn man in unserem Text nach Begriffen sucht, die eine nähere Eingrenzung des Inhaltes 
erlauben, so fallen auf die deductiones in Z. 1 und der Hinweis auf das bona venire in Z. 6 und lOf. ; 
beides verweist auf die bereits erwähnte venditio bonorum. Zu ihrem Verständnis bedarf es einer 
kurzen Skizze des zur venditio bonorum führenden VollstreckungsVerfahrens und seiner Folgen11.

Auf Antrag eines oder mehrerer Gläubiger werden diese(r) durch den Prätor in das Vermögen 
des Schuldners eingewiesen; die Beschlagnahme wird öffentlich bekannt gemacht. Nach 30 
Tagen werden durch ein zweites Dekret des Prätors die Gläubiger zusammengerufen. Sie wäh­
len einen Magister, der das Vermögen des Schuldners versteigern läßt (venditio bonorum). Den 
Zuschlag erhält — als bonorum emptor — derjenige, der den Gläubigern die höchste Quote ihrer 
Forderungen zu zahlen verspricht. Wie bei Auktionen generell üblich12, muß der bonorum emptor 
wohl cautiones leisten. Er wird „bonitarischer“ Eigentümer des eingesteigerten Vermögens; das 
quiritische Eigentum steht ihm erst mit dem Ablauf der Ersitzungsfrist zu. Ein direkter Über­
gang von Forderungen und Schulden auf den emptor kommt nicht in Betracht. Nach Gai. 4.35 
erhält er entweder eine actio ßcticia (Fiktion, daß der emptor Erbe des Schuldners ist) oder eine

7 Vgl. die Einzelheiten in Gai. 3.78. Der Einfachheit halber verwende ich im folgenden die moderne Terminologie: 
Konkurs, Gemeinschuldner, Massegläubiger und Masseschuldner.

8 S. Inst. Iust. 3.12 (De successionibus sublatis, quae fiebant per bonorum venditionem . ..) pr: Erant ante praedictam 
successionem olim et aliae per universitatem successiones. qualis fuerat bonorum emptio, quae de bonis debitoris 
vendendis per multas ambages fuerat introducta et tunc locum habebat, quando iudicia ordinaria in usu fuerunt: sed cum 
extraordinariis iudiciis posteritas usa est, ideo cum ipsis ordinariis iudiciis etiam bonorum venditiones exspiraverunt et 
tantummodo creditoribus datur officio iudicis bona possidere et prout eis utile visum fuerit ea disponere, quod ex 
latioribus digestorum libris perfectius apparebit.

9 Vgl. dazu vor allem die Rekonstruktion der Bücher 61-64, bzw. 58-62 der Ediktskommentare von Ulpian und 
Paulus in der Palingenesie Lenels.

10 Grundlegend Otto Lenel, Das Edictum Perpetuum (EP), (Leipzig 31927), 423ff.; Solazzi, Il concorso dei creditori nel 
diritto romano, 3 Bde. (1937/40). Weitere Angaben bei Kaser, RZP 301 ff. (306ff.); zum sozialen Hintergrund anschaulich 
J. A. Crook, Law and Life of Rome (1984), 170ff

11 S. nur Kaser, Römisches Privatrecht. Ein Studienbuch (198614), 377ff. Wegen der Einzelheiten wird auf die A. 10 
zitierte Literatur verwiesen. Nicht einzugehen ist auf die Besonderheiten des Verfahrens gegen die bona eines Verstorbe­
nen (Erbschaftskonkurs).

12 S. L. Bove, Documenti di operazioni finanziarie dall’Archivio dei Sulpici (1984), 130ff. (183 Literaturnachweise). Ange­
sichts der deductio wäre es wichtig zu wissen, zwischen welchen Personen und in welcher Form die bei Versteigerungen 
übliche cautio vorgenommen wurde.



actio (utilis) mit Subjektsumstellung in der condemnatio13 14 15. Für Passivprozesse dürfte Ähnliches 
gegolten haben. Klagt der bonorum emptor gegen einen Masseschuldner, der zugleich Massegläu­
biger ist, so muß er cum deductione agere; die Verurteilung erfolgt auf die Differenz von Klage­
summe und Masseschuld14. Wahrscheinlich galt eine entsprechende deductio auch bei Klagen 
gegen den emptor15.

Von dieser dünnen Basis aus lassen sich Fragen an den Text stellen; Antworten sind derzeit 
nicht zu erwarten. Ich begnüge mich mit einigen Beispielen.

Wenn Z. 1 von deductiones spricht, so bleibt offen, ob an eine Klage des bonorum emptor oder 
eine solche eines Massegläubigers, der zugleich Masseschuldner ist, zu denken ist. Sollte Z. 2 
von der cautio iudicatum solvi gehandelt haben, so stellt sich die Frage, wer — im Rahmen der 
venditio bonorum - zu einer solchen cautio verpflichtet ist16. Belegt ist die Kautionspflicht des 
Gemeinschuldners nach der missio in bona der Gläubiger (Gai. 4.102; s. auch Cic. pro Quinct. 30). 
Eine Kautionspflicht des bonorum emptor — der einem procurator in rem suam verglichen werden 
kann17 - dürfte in der Regel ausgeschlossen gewesen sein18. Angesichts der Erwähnung der 
stipulatio in Z. 7 ist es von Interesse, daß auch das Stipulationsformular eine deductio enthalten 
konnte. Doch ist wegen der Quellenlage, vor allem aber auch wegen des Alters unseres Textes, 
der vor der Ediktsredaktion Julians liegen dürfte, durchaus mit uns unbekannten Situationen zu 
rechnen, in denen ein bonorum emptor die cautio iudicatum solvi zu leisten hatte. Sollte sich aller­
dings erst der zweite Teil unseres Textes mit der cautio iudicatum solvi des bonorum emptor befassen 
(s. oben die Bemerkungen zu Z. 6), so wäre in Z. 2 eher an die Erörterung der cautio eines 
Massegläubigers oder des Gemeinschuldners zu denken. Zu erwägen wäre schließlich, ob sich 
die cautio auf den Prozeßgegner des bonorum emptor bezieht19.

Ob Z. 3 vom praetor und von der venditio (bonorum) gesprochen hat, muß offen bleiben. In Z. 4 
ist von einer exceptio die Rede20. Nicht feststellbar ist es, ob es um eine exceptio zugunsten des

13 Gai. Inst. 4.35: Similiter et bonorum emptor fleto se herede agit. Sed interdum et alio modo agere solet: Nam ex 
persona eius, cuius bona emerit, sumpta intentione convertit condemnationem in suam personam, id est, ut quod illius 
esset vel illi dari oportere, eo nomine adversarius huic condemnetur. Quae species actionis appellatur Rutiliana, quia a 
praetore Publio Rutilio, qui et bonorum venditionem introduxisse dicitur, comparata est. Superior autem species 
actionis, qua fleto se herede bonorum emptor agit, Serviana vocatur. — Gaius erwähnt eine Tradition, nach der der 
Prätor Rutilius Erfinder der venditio bonorum war. Sollte es sich um den Juristen P. Rutilius Rufus (Prätor ca. 118 v. Chr.) 
handeln, so könnte seine „Erfindung“ mit der Umstellung zum Formularprozeß in Verbindung gebracht werden. Zum 
Problem vgl. zuletzt (und nicht bedenkenfrei) L. Di Leila, Formulae Ficticiae (1984), 49ff.

14 S. Gai. 4.65ff. Hier sind viele Einzelheiten strittig. Vgl. etwa Solazzi, La compensazione nel diritto romano (1950), 
65 ff. - In eine andere Richtung würde der Text fuhren, wenn man das Wort,,deductiones“ auf die condemnatio in id quod 
facere potest bezieht, eine Vergünstigung, wie sie dem Gemeinschuldner in einigen Fällen gewährt wird; s. u. bei A. 25. 
Vgl. nur Kaser, Römisches Privatrecht I (21971), 482f.; s. zuletzt Litewski, Studi Volterra IV (1971), 469ff.; A. Guarino, La 
condanna nei limiti del possibile (21978), 32ff., 118ff.; J. Gildemeister, Das beneficimi competentiae im klassischen römischen 
Recht (1986) (dazu Litewski, SZ 104, [1987], 786ff.).

15 So Solazzi, Compensazione, 94. Vgl. auch Ulp.-Iul. D. 16.2.10.3.
16 Vgl. hierzu Gai. 4.88ff. (101 f). Zur cautio iudicatum solvi s. Lenel, EP3, 530ffi; La Rosa, Labeo 2, 1956, 160ff.; 

Kaser, RZP, 210f.; ders., SZ 90, 1973, 187f.
17 Vgl. zur Kautionspflicht des Prozeß Vertreters FV 317; Kaser, RZP 155. S. auch Ulp. D. 3.3.55 (zum curator 

bonorum; s. Lenel, Palingenesia II, 797 A. 2).
18 Arg. Ediktstext von 42.7.2.1, (zum curator bonorum); dazu Solazzi, Concorso II, 28. Wenn der ursprüngliche Text 

von Ulp. D. 16.2.10.3 (vgl. dazu Lenel, Palingenesia II, 792; Solazzi, Compensazione, 91 ff.) von einer deductio bei 
cautiones sprach, so geht es gerade nicht um die cautio iudicatum solvi; arg. Ulp. D. 46.5.1 pr-3. Auch die Texte Paul. 
D. 17.2.28 und 35.2.45.1 beziehen sich nicht auf diese cautio.

19 Vgl. zu den Kautionsfällen nochmals Gai. 4.101f.
20 Zum Ausdruck ,sub exceptione' s. nur Ulp. D. 4.3.7.9; zu diesem Text vgl. etwa Mayer-Maly, SZ 71 (1954), 250ff.; 

Brutti, La problematica del dolo processuale nell’esperienza romana II (1973), 478 ff.



bonorum emptor21 oder einer anderen Person geht21 22, ebenso wenig, ob der Hinweis in Z. 5 auf das 
Edikt für eine ediktale exceptio spricht. Es darf auch an das Problem erinnert werden, ob eine 
einredebehaftete Forderung durch deductio berücksichtigt werden konnte23. Nicht auszuschlie­
ßen ist, daß die exceptio dem Kautionsformular eingefugt wurde24. Schließlich könnte sich der 
Terminus exceptio auch auf die Einfügung der Deduktionsklausel in die condemnatio der Formel 
beziehen; ein solcher weiter Gebrauch von exceptio entspräche durchaus dem Standard klassi­
scher Terminologie. Zwar wird die deductio niemals ausdrücklich als exceptio qualifiziert; doch ist 
das die deductio einführende Vokabular mit dem der exceptio identisch25.

Es ist überflüssig, weitere Spekulationen zum Inhalt des Textes im gleichen Umfange auszu­
breiten. Die Zeilen 6-14 gehören nach der Kapitelüberschrift zusammen. Wenn hier von einer 
Stipulation die Rede ist, so könnte es wiederum um die cautio iudicatum solvi gehen (Z. 6,13; vgl. 
auch die fideiussio in Z. 14). Doch sind auch andere Zwecke der stipulatio (etwa Zession von 
Forderungen von oder gegen den bonorum emptor) nicht auszuschließen. Wenn in Z. 7 und 8 das 
Wort auctor erscheint, so ist — angesichts des Themenbereiches venditio — die Anspielung auf 
irgendeine Form der auctoritas-Haftung nicht undenkbar; dabei könnte man an eine venditio an 
den bonorum emptor, durch ihn26, aber auch an Kaufverträge des Gemeinschuldners denken27. Da 
es nach dem Text aber um das Verfahren in iure geht (Z. 8), ist es wahrscheinlicher, daß der 
Prätor als auctor (etwa für Zusätze in Klage- oder Stipulationsformeln) angesprochen wird28. 
Offen bleiben muß, ob sich das (mihi? ) dare facere oportere (Z. 9) auf die Stipulation oder auf eine 
Klageformel bezieht.

Während das in Z. 6 beginnende Kapitel sich wahrscheinlich mit dem Verfahren in iure 
beschäftigte, kann man in Z. 15, der letzten Zeile des Textes, vielleicht den Übergang zum 
Verfahren apud iudicem erkennen. Diese Zeile enthält wiederum eine Kapitelüberschrift, aus der 
allerdings nur das Wort iudex mit Sicherheit lesbar ist.

V.

Welche Bedeutung hat unser Text für die Rechtsgeschichte? Vorbehaltlich einer besseren 
Lesung, Ergänzung und Interpretation verschafft er uns derzeit keinen besseren Zugang zu 
unbekannten oder schlecht bezeugten Bereichen des römischen Privat- oder Verfahrensrechtes. 
Insoweit muß man sich widerwillig mit dem eher sentimentalen Interesse an einem Juristenfrag­
ment begnügen, das — wenn nicht sogar das älteste - so doch eines der ältesten erhaltenen 
Originalfragmente aus einem (juristischen) Liber rubricatus (Petr.Sat. 46,7) darstellt.

Ebensowenig beantwortet werden unsere Fragen nach dem Zweck der Wanderung des Textes 
nach Ägypten. Zwar stammt er mit Sicherheit aus einer ausgezeichneten Edition der unbekann-

21 Vgl. auch den Spezialfall bei Solazzi, Concorso II, 146 A.2.
22 Vgl. Solazzi, Concorso II, 125, zur exceptio doli des Gemeinschuldners, von dem der Gläubiger mehr als das 

residuum verlangt.
23 S. lav. D. 16.2.14; dazu Manthe, Die libri ex Cassio des Iavolenus Priscus (1982), 169f.
24 Arg. Edikt bei Ulp. D. 39.2.7 pr: sub exceptione satisdari iubebo. - Vgl. auch Plaut, bei Paul. 22.1. h. t.; Paul. 31.1 h. t.
25 Gai. 4.66: obicere; Ulp. D. 16.2.10.2E: obicere, opponere. - Vgl. auch die in ihrer Echtheit wohl zu Unrecht bestrit­

tene Bezeichnung der taxatio beim sog. beneficium competentiae als exceptio; s. Litewski aaO 472; Guarino aaO 110, (jeweils 
mit Lit.); zuletzt (für Echtheit) Gildemeister (Anm. 14), 73ff.

26 S. etwa lex agraria von 111 (FIRA I Nr. 8) Z. 56: Edikt über Verkäufe von bonorum emptor, magister und curator.
27 Dann käme in Z. 14 ein mancipio accipere und der Hinweis auf den Gewährleistungsbürgen in Betracht.
28 Vgl. das ,stipulamur‘ in Z. 7. ,adicere‘ ist Terminus technicus für solche Zusätze (s. VIR s. v. III 216ff.); s. nur das 

Edikt bei Ulp. D. 9.3.1 pr). Zum Prätor als auctor s. die Belege im VIR I 514 s. v. auctor III. Vgl. auch den Titel von 
Dig. 42.5: de rebus auctoritate (iudicis) possidendis seu vendundis.



ten Juristenschrift; unbekannt ist aber der Schreibort, vage umschrieben nur sein Fundort Ägyp­
ten. Ist sein Auftauchen in Ägypten unter dem Aspekt rechtshistorischer Fragen ein Zufall? 
Oder hat ihn ein römischer Magistrat nach Ägypten gebracht - als Flandbuch für Rechtsstreitig­
keiten unter römischen Bürgern? Oder soll man noch konkreter werden und — unbeschadet einer 
generellen These über ein Provinzialedikt des praefectus Aegypti29 — wenigstens die Existenz eines 
Teiledikts postulieren, das sich (u. a.) - mit der venditio bonorum (und den auch sonst häufiger in 
Ägypten bezeugten bonorum possessiones) beschäftigte? Es darf daran erinnert werden, daß das 
breve edictum, das Cicero Für Cilicien erlassen hatte, gerade auch einen Teil de bonis possidendis, 
magistris faciendis, bonis vendendis enthielt (Cic. ad Att. 6.1.15). Vielleicht würde eine genauere 
Untersuchung der Inhalte, Fundorte und Entstehungszeiten aller in Ägypten gefundenen Juri­
stenfragmente ein wenig weiterhelfen.

Was unseren Text betrifft, so wissen wir nur, daß er wohl in der 1. Hälfte des 3. Jahrhunderts 
zugrunde ging — etwa wegen Beschädigung der Rolle, Überholtwerden des Inhalts, Desinteres­
ses für juristische Literatur. Die Rückseite des Textfragmentes wurde für die private Abschrift 
einer Fabel Äsops verwendet29 30. Da der Fabel das epimythium in lateinischer Sprache vorangestellt 
ist, könnte der Text weiterhin im römischen Ambiente verblieben sein. Angeregt durch das 
Epimythium könnte man fragen, welche Moral sich aus dem Weg des Textes vom römischen 
Konkursrecht zur Geschichte von der klugen Schwalbe ziehen läßt.

29 Vgl. Katzoff, in: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, hg. von Hildegard Temporini II13 (1980), 825ff. (dazu 
Nörr, SZ 99 (1982), 473f.) mit Nachweisen; dazu noch Purpura, Studi Biscardi II (1982), 507ff.; Katzoff, Studies in Roman 
Law in memory of A. A. Schiller (1986), 119 ff.

30 Nach C. H. Roberts, Journal of Roman Studies 47 (1957), 124f.; s. auch Parässoglou 33ff.; S. A. Stephens im 

Kommentar zu P. Yale 104.





DAG NORBERG

CHRISTE, LUX MUNDI, SALUS ET POTEST AS

Mit den oben angeführten Worten beginnt ein Gedicht, das Blume in der sogenannten Hytnno- 
dia Gothica herausgegeben hat, wo er die in Spanien verfaßten oder gesungenen Hymnen, 
mögen sie vor oder nach der Invasion der Muselmanen geschrieben sein, gesammelt hat1. Die 
Forscher haben diesen Hymnen nicht die gebührende Aufmerksamkeit geschenkt. Zum Teil ist 
dies der schlechten Handschriftentradition zuzuschreiben. Das Gedicht z. B., das wir genannt 
haben, war dem letzten Herausgeber Blume nur aus einer einzigen Handschrift bekannt, der 
berühmten Matritensis 10001 (früher Toletanus 35,1, von Blume MT genannt, fol. CXII) aus 
dem 10. Jahrhundert, die oft einen verderbten Text bietet2. Das Gedicht findet sich aber auch, wie 
I. Fernandez de la Cuesta neuerdings gezeigt hat, in einer Handschrift in Silos (Ms. 6, fol. 103-104) 
aus dem 10. oder 11. Jahrhundert, die für die Textkritik noch nicht benutzt worden ist3.

Früher müssen auch andere Quellen vorhanden gewesen sein. J. P. Gilson, der die Handschrift 
British Museum add. 30851 (die aus Silos stammt) herausgegeben hat4, notiert S. 365 zu den 
Anfangsworten Ymnus, Christe lux mundi: „text not now in the MS.; this initium is below the 
last line of the page“. Das heißt, der Hymnus war entweder hier oder in der Vorlage dieser 
Handschrift einst zu lesen. Wahrscheinlich hat man im 15. Jahrhundert noch andere Manuskripte 
gekannt. Damals hat nämlich Alfonso Ortiz Quellen benutzt, die wir heute nicht identifizieren 
können, als er im Aufträge des Kardinals Ximenes 1502 in Toledo das Breviarium secundum 
regulam sancti Isidori publizierte, wo man fol. 63 den Hymnus, den wir behandeln werden, findet 
(= X bei Blume). Diese Ausgabe wurde im wesentlichen von Kardinal Lorenzana im Breviarium 
Gothicum (1775) reproduziert, das wiederum bei Migne, Patres Latini LXXXVI, abgedruckt 
wurde, wo wir das Gedicht S. 215f. finden5.

Die handschriftlichen Quellen, die uns in diesem Aufsatz zur Verfügung stehen, sind also S 
(= Silos, Biblioteca del Monasterio, Ms. 6, fol. 103-104, wovon ich eine Photokopie durch das 
liebenswürdige Entgegenkommen des Bibliothekars Dom Ernesto Dolado erhalten habe), MT 
und X (= die Kollationen Blumes von Matr. 10001 und von der Ausgabe des Kardinals Xi­
menes) .

Die lateinische Sprache, die man in mozarabischer Zeit schrieb, war nichts weniger als klas­
sisch. Seit dem Zeitalter Isidors war das Niveau der Bildung in Spanien tief gesunken, und das 
Verständnis des Textes macht bisweilen große Schwierigkeiten. Nur wenige Forscher haben 
sich um die textkritische Arbeit bemüht. Birgitta Thorsberg veröffentlichte im Jahre 1962 eine 
Dissertation, in der sie einige Probleme der mozarabischen Hymnodie zu lösen suchte6. Später 
hat Juan Gii verschiedene sprachliche Beobachtungen in dem Aufsatz El himnario gotico in knapp­
ster Form bekanntgemacht7. Seine Kenntnis des mozarabischen Lateins ist unbestreitbar, mehre­

1 Analecta Hymnica XXVII (1897) Nr. 18, S. 73 f.
2 Siehe Blume S. 21 f., J. Mearns, Early Latin Hymnaries (Cambridge 1913) S. 19.
3 „El .Breviarium Gothicum1 de Silos, Archivo monastico Ms. 6,“ Monumenta Hispaniae Sacra voi. 8 (Madrid/ 

Barcelona 1965) S. 81 (= Hispania Sacra 17 (1964) S. 462f.). Vgl. Schaller-Könsgen, Initia carminum latinorum Nr. 2195.
4 The Mozarabic Psalter, Henry Bradshaw Society XXX (London 1905).
5 Blume S. 10-17.
6 B. Thorsberg, Etudes sur l’hymnologie mozarabe (Stockholm 1962).
7 HabisVll (1976) S. 187-211.



re der Textbesserungen, die er vorschlägt, sind unmittelbar einleuchtend, andere scheinen ihm 
wohl etwas zu rasch in den Kopf gekommen zu sein.

Man hat sich alle erdenkliche Mühe gegeben, um die Zeit und die Verfasser der Hymnen zu 
bestimmen. Ich nenne besonders Fray J. Pérez de Urbel, der schon 1926 und dann später dem 
Ursprung der einzelnen Gedichte nachforschte8. Leider läßt sich nicht vieles mit Sicherheit 
sagen, und Dom Pérez stützt sich zu oft auf persönliche Empfindungen. Man hat z. B. einen 
Hymnus, der im Akrostichon den Namen Eulogius ergibt, dem hl. Eulogius von Cordova 
zugeschrieben, was er bestimmt ablehnt: ein Heiliger kann so schlechtes Latein nicht schreiben9. 
Ebenso grundlos ist die Vermutung, unser Hymnus sei von Ennodius von Pavia geschrieben: 
nichts spricht dafür aber vieles, z. B. die häufige, wörtliche Imitation von Prudentius, dagegen. 
Die Vermutung scheint von Tommasi herzurühren, und wurde später von Pérez de Urbel und 
anderen wiederholt10.

Oft ist es auch sehr schwierig zu sagen, ob ein Gedicht in Spanien oder anderswo verfaßt 
worden sei. Schon die spätantike sog. gallikanische Hymnensammlung hat einige Hymnen mit 
der spanischen gemeinsam, und auch nach der Eroberung der Mohren waren die Verbindungen 
niemals ganz abgebrochen. Die handschriftliche Überlieferung deutet bisweilen daraufhin, daß 
der eine oder andere Gesang von Italien oder Gallien nach Spanien oder umgekehrt gewandert 
ist. Aber allzu oft läßt sich das Problem nicht mit Sicherheit lösen.

Versuchen wir jetzt den Text des Hymnus Christe lux mundi zu interpretieren11.
Das Lied besteht aus neun metrischen sapphischen Strophen, wozu eine wahrscheinlich nicht 

hierhergehörende Doxologie kommt. Schon in der ersten Strophe stoßen wir auf gewisse 
Schwierigkeiten. Von Christus sagt der unbekannte Verfasser nach S: ,,qui diem solis radiis 
adimples, noctis et furbo faciens corusco sidere pingis“. MT hat noctem statt noctis und X scheint 
noctem etfuluam faciens zu haben, und so schreibt auch Blume. Er meint also, daß der Sänger 
nicht Tag und Nacht, Licht und Dunkel gegeneinander gestellt, sondern das Sonnenlicht dem 
Sternenlicht beigeordnet habe. Neale, der den Hymnus herausgegeben hat12, war derselben 
Ansicht aber fühlte sich mit Fug und Recht mit noctem fuluam faciens nicht zufrieden und schlug 
deshalb noctis fuluae faciem vor. Noctis faciem ist natürlich richtig; der Ausdruck kommt z. B. 
Ovid, Met. 1,602 vor. Blume meint, daß dieser Vorschlag durch die Schreibung furuae verbes­
sert werden könne, aber glaubt doch, daß jede Änderung des Textes von X unnötig sei. Die 
Antithese Licht - Dunkel muß meiner Meinung nach durch die Lesart noctis et furuam faciem 
wiederhergestellt werden.

Die zweite Strophe handelt von dem regelmäßigen Wechsel von Tag und Nacht, von Arbeit 
und Ruhe. Das ist ein in der Hymnendichtung beliebtes Thema, das oft mit denselben Worten 
ausgedrückt wird. „Rector potens uerax Deus, qui temperas rerum uices“ beginnt ein Hymnus, 
den man früher ohne sicheren Grund dem hl. Ambrosius zuschrieb, und Prudentius sagt in 
seinem Gesang Ad incensum lucernae, Cath. 5: „Inuentor rutili, dux bone, luminis, qui certis 
uicibus tempora diuidis“. Ähnliche Worte lesen wir in einem Hymnus, den die Bischöfe von

8 „Origen de los himnos mozärabes“, Bulletin hispanique XXVIII (1926) S. 5-21, 113—139, 209—245, 305—320, und 
„Los himnos mozärabes“, in: Liturgia y musica mozärabes (Toledo 1978) S. 135—162.

9 Liturgia y musica mozärabes, S. 150: „seria una injuria hacerle autor de una composición que refleja la extrema 
decadencia.“

10 Siehe U. Chevalier, Repertorium Hymnologicum (Louvain 1892), Nr. 2894.
11 Mit denselben Worten beginnt ein anderer Hymnus aus einer Sammlung, die von Blume und anderen „Hymnarius 

Severinianus“ genannt wird, von Leonardi richtiger „umbro-römisch“, AH XIV Nr. 5 (siehe Leonardi, in: Lat. Dich­
tungen des X. und XL Jahrhunderts, S. 129).

12 J. M. Neale, Hymni ecclesiae e breviariis quibusdam et missalibus Gallicanis, Germanis, Hispanis, Lusitanis desumpti 
(Oxford 1851), S. 88f.



Arles, Caesarius und Aurelianus, in der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts nennen: „Deus qui 
certis legibus noctem discernis ac diem, ut fessa curis corpora somnus relaxet odo“13. Dieser 
Hymnus ist auch in dem spanischen Brevier überliefert und kann unseren Verfasser, mag er in 
Spanien oder Gallien gelebt haben, inspiriert haben. Ph. A. Becker meint, die ursprüngliche 
Fassung der zwei ersten Zeilen der Strophe sei: „certus ut totum motibus peractum temperet 
mundum uicibus recursus“, und er übersetzt: „damit eine bestimmte Wiederkehr die ganze 
von Bewegungen durchsetzte Welt wechselweise beherrsche“14. Das bedeutet aber drei Ände­
rungen des überlieferten Textes (certis - temperes - recursis), die alle unnötig sind, und durch die 
angeführten Parallelstellen widerlegt werden. Die Parallelstellen zeigen auch, daß 2,2 uicibus 
(uocibus S) recursis richtig ist. Blume scheint den adjektivischen Gebrauch von recursus nicht 
gekannt zu haben; er schreibt recursus (Genitiv des Substantivs). Das Partizip recursus kommt 
aber auch anderswo vor, z. B. bei Fortunat, Vita Rad. 8, 19 bora noctis recursa, oder im Hymnus 
Inluxit orbi iam dies ... in quo recurso tempore signis Deus se prodidit (decursu temporis ein paar 
Handschriften)15.

Das Gedicht bietet einige prosodische Eigentümlichkeiten, die wir nicht mit Stillschweigen 
übergehen können. Wenig bemerkenswert ist, daß 7,3 nostra mit kurzem ä vor der Zäsur steht; 
in dieser Stellung sind die Silben oft ancipites. Schwieriger ist, daß 1,1 der Nominativ salus mit 
kurzem ü verwendet wird. Wir finden ferner 2,1 certis und motibus, 2,3 resoluas, 6,2 delictis. Das 
alles kann bedenklich erscheinen, aber Ähnliches kommt in der Spätantike und im Mittelalter 
vor, sogar bei einem feinen Kenner der klassischen Poesie wie Walahfrid Strabo, bei dem man 
resipiat, octingentesimus, dialogus, spiritüs almi, bönum und derartiges mehr liest16. Dagegen kann 
man bei Walahfrid Strabo gewiß nicht solche Abnormitäten wie 2,3 atque resoluas omnium labores 
finden. Diese Lesart dürfte auch in unsrem Gedicht unmöglich sein. Da omnes und (h)omines in 
den Handschriften nicht selten verwechselt werden, will ich hier hominum labores mit einer 
leichten Änderung lesen. Diese Änderung hat schon Becker a. a. O. vorgeschlagen.

Die dritte Strophe beginnt „Ecce, uergentem rotat hora solem“. Das hat der unbekannte 
Autor dem Prudentius entlehnt, der Cath. 8,9 schreibt: „Nona submissum rotat hora solem“. 
Dem Objekt solem hat Blume in der folgenden Zeile ortum asyndetisch beigeordnet: „uesperis 
rursum remeantis ortum“. Der temporale Ablativ uesperis ortu scheint mir mehr ansprechend; 
vgl. übrigens 7,4 fidei supernae ortu. Wenn aber jemand meint, daß der Autor selbst ortum mit der 
Bedeutung eines Ablativs geschrieben habe, dann geht er m. E. ganz in die Irre. Solches kommt 
zwar in Inschriften und merovingischen Texten usw. oft vor, aber man kann einem Dichter, der 
imstande ist, das metrische sapphische Versmaß einigermaßen richtig zu handhaben, Vulgaris­
men dieser Art nicht zumuten.

In der folgenden Strophe muß man aus ähnlichen Gründen hymnos statt hymnis, das Blume 
merkwürdigerweise behält, schreiben: uocibus sacris modulemus (so MT) hymnos. Es handelt sich 
um einen typischen Schreibfehler, durch Assimilation an uocibus sacris entstanden. Man kann 
fragen, ob sacris nicht besser als Attribut zu hymnos passe. Das ist richtig, aber uocibus sacris dürfte 
doch möglich sein; vgl. laudibus sacris, uocibus inclitis und ähnliche Ausdrücke17.

Der letzte Teil der Strophe, „sensibus totis simul excitamur pangere laudes“, erinnert an die 
Phrasen uiribus totis . . . canamus und nisibus totis rogitemus omnes, die wir in der Hymnensamm-

13 AH LI Nr. 18 und XXVII Nr. 26.
14 Ph. A. Becker, Zur romanischen Literaturgeschichte (München 1967), S. 65 Anm. 98.
15 A. S. Walpole, Early Latin Hymns (Cambridge 1922), Nr. 91, macht darauf aufmerksam, daß auch decursus in 

demselben Zusammenhang verwendet wird.
16 Siehe A. Önnerfors, Mittellateinisches Jahrbuch VII (1972) S. 43-44 (= Önnerfors, Lat. Sprache und Literatur des 

Mittelalters [Frankfurt 1977], S. 59ff.).
17 AH XIV nr. 1,2 und XXVII Nr. 19,6.



lung lesen, die in karolingischer Zeit die ältere gallikanische Sammlung ersetzte18. Man verglei­
che besonders die Strophe 24,1:

Nocte surgentes uigilemus omnes, 
semper in psalmis meditemur atque 
uiribus totis Domino canamus 

dulciter hymnos.

Die Stellen können kaum unabhängig von einander sein. Es ist ist möglich, daß unser Lied 
von den Hymnen der Karolingerzeit beeinflußt ist. Mit der Annahme, daß unser anonymer 
Verfasser zu dieser Zeit lebte, stimmt, daß damals das sapphische Versmaß wiederbelebt und 
fleißig verwendet wurde. Damals blühte auch das Studium des Prudentius. Die Frage aber, ob 
der Verfasser in Gallien oder in Spanien lebte, kann nicht beantwortet werden.

Die fünfte Strophe bietet ein interessantes Problem. Der Herausgeber schreibt mit seinen 
Quellen ,,lumen . . . Domino exhibemus feruidum guttas madidumque summo uertice nectar“. 
Man sieht hier nicht ein, was guttas bedeuten soll; ein sog. accusativus graecus ist ja unmöglich. 
Das Vorbild des Dichters war, was Blume nicht gesehen hat, Prudentius, Cath. 5, 21 ff.:

Nectar de liquido uertice feruidum 
guttatim lacrimis stillat olentibus, 
ambustum quoniam uis facit ignea 
imbrem de madido fiere cacumine.

Der Vergleich mit den Versen des Prudentius macht die Änderung guttans, die ja übrigens 
unbedeutend ist, wahrscheinlich. Es ist richtig, daß guttare ein seltenes Wort ist, das nur in 
einigen Glossaren und bei Cassiodor vorkommt, der Var. 1, 46,1 schreibt: „(horologium) ubi 
. .. aquis guttantibus horarum spatia terminantur“. Prinzipiell ist es nicht ratsam, durch Konjek­
tur ein seltenes Wort einzusetzen, aber hier macht das Vorbild dieses Verfahren annehmbar und
m. E. notwendig. Das hat auch Lorenzana gemeint, wenn man dem Nachdruck bei Migne 86
S. 218 glauben darf.

Der adonische Vers der Strophe 6 mulceat artus ist wörtlich dem Prudentius, Cath. 8, 20, 
entlehnt. Mit den Worten 7, 1—2 noctis profunda und horridis mundi tenebris operta kann man 
Ambros. 1, 2, 3 noctis profundae peruigil und Prud. Cath. 1, 17 tectos tenebris horridis vergleichen. 
Die Strophen 6 und 7 bieten sonst nichts Bemerkenswertes. Das tut aber die Strophe 8, wo 
zunächst der Satz uigilet uicissim noster inlabens animus behandelt werden muß. Denselben Gedan­
ken hat schon Prudentius so ausgedrückt, Cath. 1, 77ff. :

Vigil uicissim Spiritus, 
quodcumque restat temporis. 
dum meta noctis clauditur, 
stans ac laborans excubat.

Das Problem ist die Bedeutung von inlabens. Inlabor bedeutet gewöhnlich ,hineingleiten‘, ,sich 
einschleichen1, ,herabfallen“. Vergil sagt Aen. 3, 89 „da, pater, augurium atque animis illabere 
nostris“, und Ambrosius hat diesen Gebrauch übernommen, wenn er schreibt „uerusque sol 
illabere“ (2,2,1). Prudentius benutzt unter anderem das Verb vom Manna, das über die Israeliten 
in der Wüste hagelte, Cath. 5,97fl:

Implet castra cibus tune quoque ninguidus, 
illabens gelida grandine densius.

Unser anonymer Dichter muß aber inlabens 8,2 in der neuen Bedeutung illabefactus, uner­
schütterlich“, feststehend“ gebraucht haben. Wir haben seine Quelle, Prud., Cath. 1, 77ff„ oben 
angeführt, wo stans auf dieselbe Weise steht. Das heißt, unser Dichter glaubt, daß illabens mit ,in‘

18 AH LI Nr. 24 und Nr. 31.



privativum zusammengesetzt sei, ,nicht fallend“, ,nicht sündigend“. Neudeutungen dieser Art 
sind im Mittellatein nicht selten. Wir haben in unserem Artikel Etymologie et changement de sens 
versucht, die verschiedenen Arten dieser Umdeutungen zu klassifizieren19.

Die Verse 8,3-4 sind nach Blume in MT unlesbar. S und X haben nec ulla sensus inuoluat (ut 
uolbat S) grauior uagantum spirituum (spiritum X, spiritus S) umbra (umbre S, turma X). Die Ände­
rung von sensus in sensum (so Blume) ist, was die Bedeutung betrifft, nicht notwendig. Die 
Verstechnik scheint sie sogar zu verbieten. Elision oder Synalöphe findet sich in dem Gedicht 
nur 5,2 Domino exhibemus und 8,4 spirituum umbra. Hiat kommt nicht vor, auch nicht wenn 
Vokal + m mit einem folgenden Vokal zusammenstößt, falls man an dieser Stelle sensus schreibt 
und unseren Vorschlag 1,3 noctis et furuam faciem billigt. Schwieriger ist es, die Lesart spirituum 
turma, die Blume mit X bietet, zu akzeptieren. Zwar ist die Synizese spirituum weder in der 
metrischen noch in der rhythmischen Poesie des Mittelalters unmöglich, aber die Metrik des 
Adoniers wird durch das kretische Wort ganz getrübt. Besser wird die Metrik, wenn wir von 
der Lesart der Handschrift S ausgehend spirituum umbra schreiben. Die uagantes daemones werden 
von Prudentius erwähnt, Cath. 1,37 „ferunt uagantes daemonas ... gallo canente exterritos 
sparsim timere et cedere“, und 6,137 spricht er von den monströsen Traumbildern „procul, o 
procul uagantum portenta somniorum“. Sie werden auch uanae umbrae genannt, 6,124:

Sat est quiete dulci 
fessum fouere corpus, 
sat, si nihil sinistrum 
uanae minentur umbrae.

Derselbe Gedanke kommt in dem alten Hymnus Deus qui certis legibus vor, der sowohl in 
Gallien als in Spanien bekannt war20. Vgl. die Worte „Illudit mentem nex uagam fallax imago 
uisuum.“

Es gibt mehrere Parallelen zum Gedanken der 9. Strophe. Ich zitiere hier nur Ambros. 4,26 
,,te cordis alta somnient“, Prud., Cath. 6, 151 f. „Christum tarnen sub ipso meditabimur sopo­
re“, und den soeben genannten Hymnus Deus qui certis legibus: „fides nequaquam dormiat, uigil 
te sensus somniet“.

Die Doxologie, die den Hymnus beendigt, und die sicherlich ein nachträglicher Zusatz ist, 
zeigt in den Handschriften zwei Versionen. S hat die folgende:

Gloriam psallat chorus et resultet, 
gloriam dicat, canat et reuoluat 
nomini trino, deitati soli

sidera clament. Amen.

Diese Doxologie findet sich schon in dem alten Stephanshymnus, Christus est uita ueniens in 
orbem, der auch in gallischen und italienischen Quellen überliefert ist, und ferner in zwei mozara­
bischen Hymnen21. In S ist der Text von einigen Schreibfehlern entstellt (2 canet, 3 ditatis olim, 4 
sidere).

Die andere Version steht in MT und X und wird von Blume so wiedergegeben:
Gloria summo celebret parenti, 
gloria Christo pariterque sancto, 
praedicet trinum pia uoce nomen 

omne per aeuum.

19 In: La lexicographie du latin médiéval et ses rapports avec les recherches actuelles sur la civilisation du Moyen Age (Paris 1981), 
S. 77-95.

20 AH LI Nr. 18,5 und XXVII Nr. 26,5.
21 AH XXVII Nr. 171, 174 und 129. In dem letzten Hymnus nennt sich der Dichter in einem Akostichon Gu(nde)ma- 

rus, was man nicht bemerkt zu haben scheint.



Ungefähr dieselben Worte lesen wir in zwei rhythmischen mozarabischen Hymnen, wo aber 
das unmögliche pariterque durch spirituque ersetzt worden ist22.

Ich versuche abschließend einen verständlichen Text zu geben, und meine, daß dadurch die 
Qualität des Gedichtes, in dem man wohl mit Recht ein Erzeugnis der Karolingerzeit sieht, 
besser hervorgehe.

1. Christe, lux mundi, salus et potestas, 
qui diem solis radiis adimples 
noctis et furuam faciem corusco

sidere pingis,

2. Certis ut totum motibus peractum 
temperes mundum uicibus recursis 
adque resoluas hominum labores

sorte quietis.

3. Ecce, uergentem rotat hora solem 
uesperis rursum remeantis ortu, 
hinc et astrorum chorus omnis alto

surgit olympo.

4. Nos pio cultu tibi precinentes 
uocibus sacris modulemus hymnos, 
sensibus totis simul excitamur

pangere laudes.

5. Tura libamus tibi, magne rector, 
lumen et sacrum Domino exhibemus, 
feruidum guttans madidumque summo

uertice nectar,

6. Prestet ut uotum, ferat ut medellam, 
donet ut nostris ueniam delictis, 
fìrmet ut sensus, placida quiete

mulceat artus.

7. Et licet noctis subeant profonda, 
horridis mundi tenebris operta, 
mens tarnen nostra fìdei superne

splendeat ortu.

8. Desinant culpe, uigilet uicissim 
noster inlabens animus, nec ulla 
sensus inuoluat grauior uagantum

spirituum umbra.

9. Cor enim nostrum uigilet sopore, 
somniet Christum Dominumque semper 
insonet psalmis, meditetur hymnis

nocte dieque.

22 AH XXVII Nr. 25 und 27.



1,3 noctis et furbo 5, noctem et furbo MT, noctem et fuluam X Blume, noctis et fuluae Neale faciens 5 MT X, 
faciem Neale 1,4 sidera S 2 om. Neale 2,1 motibus S, uotibus MT, moribus X 2,2 uocibus S 2,3 
resolbat S, resoluat X, resolua MT hominum Becker, omnium S MT X labore S 3,1 ore S 3,2 ortum S
MTXedd. 3,3 hinc et MT X, inde S coris S 3,4 olimpho S 4,1 culto S 4,2 modulamus S X Blume 
hymnis (imnis) S MT X 4,3 excitamus S Som. Neale 5,1 magna S 5,3 ferbidum S guttans Lorenzana 
secundum Migne 86 col. 218, guttis S, guttas MT X Blume mandidumque X 6,3 sensus S X, sensum Ml Blume 
placidam quietem X, placide quiete MT, placeat quietem S 7 om. S 7,1 nox subeat profondo X 8,1 desinent 
S MT 8, 2-4 in MT legi non potest 8,3 sensum Blume ut uolbat S grabior S 8,4 Spiritus S, spiritum 
X umbre S, turma X 9,1 soporem S 9,2 soniet X 9,3 meditetur X, meditemur SMT.



I



FIDEL RÄDLE

GOTTSCHALKS GEDICHT AN SEINEN LETZTEN FREUND

Im Jahre 1888 veröffentlichte Ernst Dümmler1 aus dem der Bibliothek des Petrus Daniel 
entstammenden Leidener Sammelcodex Vossianus Latinus in oct. 882 erstmals ein anonymes und 
offensichtlich unvollständiges „aus 94 gereimten, incorrekten und gezierten Hexametern“ be­
stehendes Briefgedicht, dessen Autor und Adressat im Dunkeln blieben, während seine themati­
sche Zugehörigkeit zum Prädestinationsstreit in der Mitte des 9. Jahrhunderts klar zu erkennen 
war. Ludwig Traube hatte an gleicher Stelle3 bereits einige Verbesserungsvorschläge zu dem 
schwierigen Stück gemacht, ohne sich jedoch über die Verfasserfrage zu äußern. Im jahre 1902 
nahm Dümmler das Gedicht in den VI. Band der Epistolae4 auf und schloß sich, noch mit 
vorsichtigen Zweifeln, einer Vermutung Traubes an, Gottschalk von Orbais sei der Autor. 
Dümmlers Datierung „ca. 850-868?“ markiert Gottschalks letzten Lebensabschnitt nach seiner 
Verurteilung. Unter der Überschrift „cVersus Godescalci>“ hat Karl Strecker das Gedicht im 
IV. Band der Poetae5 6 zum letzten Mal ediert.

Neben dem Inhalt veranlaßten ihn vor allem die leoninische Form und die prosodischen 
Charakteristica dieser Verse, die Verfasserschaft Gottschalks nicht weiter anzuzweifeln. Ohne 
daß diese - etwa im Zusammenhang mit Gottschalks seither neu aufgefundenen Werken - noch 
einmal einer ausdrücklichen Prüfung unterzogen worden wäre, gilt das „Briefgedicht an einen 
Bischof16 nun allgemein als echt.

Tatsächlich bestätigt sich diese Zuweisung in zahlreichen spezifischen Parallelen7 mit dem 
verbürgten Werk Gottschalks, das ja durch seine gedankliche Eigenwilligkeit und sprachliche 
Eigenart wie überhaupt als Dokument eines entschieden individuellen und darum schicksals­
schweren Lebens unverwechselbar in seiner Zeit steht.

In der sonst reichen Gottschalk-Literatur der letztenjahrzehnte8 ist unser Gedicht kaum beach-

1 E. Dümmler, „Briefe und Verse des neunten Jahrhunderts“, Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichts­
kunde 13 (1888), S. 345-350.

2 vgl. Codices Vossiani Latini, descripsit K. A. De Meyier, Pars III: Codices in octavo, Universitaire Pers (Leiden 1977), 
S. 159-164; unser Text steht in einer Hand saec. IX2 fol. 18v-20v.

3 L. Traube, Zu den Versen auf S. 355, NA (wie Anm. 1) 13, 1888, S. 649.
4 MGH Epist. VI, 1, S. 180-182, Nr. 26, I.
5 MGH Poetae IV (1923), Supplementum, S. 934-936.
6 vgl. die sehr verläßliche Monographie von K. Vielhaber, Gottschalk der Sachse (Bonn 1956), S. 30 und passim, sowie 

D. Schaller —E. Könsgen, Initia Carminum Latinorum saeculo undecimo antiquiorum (Göttingen 1977), Nr. 13851.
7 Eine besonders enge Verwandtschaft besteht zu Gottschalks Gedicht an Rathramnus, Poetae III, S. 733-737, Nr. VII. 

Zu den Parallelen vgl. den Kommentar weiter unten, der sich allerdings räumlich sehr beschränken muß. Über das 
Glossar in der Ausgabe der Prosawerke (Oeuvres théologiques et grammaticales de Godescalc d’Orbais, éd. par D. C. Lambot, 
Louvain 1945) lassen sich bequem weitere Übereinstimmungen finden.

8 B. Bischoff, „Gottschalks Lied für den Reichenauer Freund“, in: Medium Aevum Vivum, FS für Walther Bulst 
(1960), S. 61-68, neu in B. Bischoff, Mittelalterliche Studien I (Stuttgart 1967), S. 26-34; Wattenbach - Levison - Löwe, 
Deutschlands Geschichtsquellen im MittelalterV (Weimar 1973), S. 511, Anm. 69; P. v. Moos, „Gottschalks Gedicht ,0 mi 
custos4 — eine confessio I“, in: Frühmittelalterliche Studien 4 (1970), bes. S. 201—204; F. Brunhölzl, Geschichte der lateinischen 
Literatur des Mittelalters I (München 1975), S. 359-364 und S. 559; G. Schrimpf, „Die ethischen Implikationen der 
Auseinandersetzung zwischen Gottschalk und Hraban um die Prädestinationslehre , in: Hrabanus Maurus und seine 
Schule, FS der Rabanus-Maurus-Schule, hg. von W. Böhne (Fulda 1980), S. 164-174; ders., „Der Beitrag des Johannes 
Scottus Eriugena zum Prädestinationsstreit“, in: Die Iren und Europa im früheren Mittelalter, hg. von H. Löwe (Stuttgart



tet worden* 9. Solche Zurückhaltung erklärt sich wohl daraus, daß es auch nach der Identifizie­
rung des Autors in diesem Text .Unbekannte“ und Probleme genug gibt. Dazu gehört natürlich 
vor allem die Frage nach dem Adressaten und somit nach der historischen Konstellation, in die 
dieses Zeugnis hineingehört. Aber schon im elementar philologischen Bereich steht man vor 
großen Schwierigkeiten. Die Überlieferung ist - auch abgesehen vom Textverlust am Schluß 
des Gedichts - sehr unzuverlässig und die Sprache Gottschalkisch kompliziert. So darf, trotz 
einer höchsten Respekt einflößenden Versammlung großer Namen in Streckers kritischem Ap­
parat (Wattenbach, Dümmler, Traube, v. Winterfeld, Vollmer) die Behauptung gewagt wer­
den, daß die Verse immer noch fehlerhaft ediert und damit offensichtlich nicht in allem verstan­
den worden sind10.

Im folgenden soll zunächst auf der Grundlage des Leidener Codex ein neuer kritischer Text 
erstellt werden:

cVERSUS GODESCALCI>

Cum enim premitteret sanctus iohannes apostolus dicens: ,et iudicati sunt singuli secundum 
facta sua“, breviter subiuncxit, quemadmodum fuerint iudicati: ,Et mors et infernus“, inquit, 
,missi sunt in stagnum ignis“.

Quo ne tu missus doleas, ne temet abyssus 
Involvat, totis caveas, deposco, medullis.
Atque, scias utinam, quantum, carissime, plangam 
Ob tale scriptum, quod habetur, sit quasi dictum
Ipsius ore dei, pro quo <tibi> iur<g>ia novi 5
Facta sed et fieri non cessant climata mundi 
Per diversa, mihi sicut dixere periti,
Ipse vel audivi passim laetalia fundi.
Hinc ego lamentor, hinc te modo cernuus hortor:
Emendato tuum, velud esse necesse, libellum, 10

Cernimus, ante deum ne sis damnatus in §vum,
Antestabis eum pudibundus quando benignum 
Electis vultum prebentem. Hinc quoque multum 
Flagito te denuo: miserere tui pius ultro,
Ne tune, quando voles, nequeas, hos per modo soles 15
Est opere pretium pattare quod: ergo supernum 
Perspice iudicium, neque sit pudor hoc ad agendum,
Sis licet antistes; quin immo quod esse superstes 
Cerneris hoc ad opus, domino grates age pronus

1982), Bd. 2, S. 819-865; J. Devisse, Hincmar, Archevèque de Reims 845-882 (Genève 1975), t. 1, S. 127f.; F. Rädle, 
„Gottschalk der Sachse“, in: Verfasserlexikon 3 (1981), Sp. 189-199; P. Godman, Poetry of the Carolingian Renaissance 
(London 1984), bes. S. 42ff.; M. M. Gorman, „Harvard’s Oldest Latin Manuscript (Houghton Library, fMS Typ 
495)“, Scriptorium 39 (1985), S. 185-196, bes. 192-196.

9 Selbst die Arbeit von Maria Christine Mitterauer, Gottschalk der Sachse und seine Gegner im Prädestinationsstreit, Phil. 
Diss. (Wien 1956) (masch.), verzichtet auf seine Auswertung; vgl. auchj. Szovérffy, Weltliche Dichtungen des lateinischen 
Mittelalters. Ein Handbuch I (Berlin 1970), S. 590, und K. Vielhaber (wie Anm. 6), S. 11.

10 Dümmlers Ausgabe, die Strecker übernommen hat, beruht lediglich auf einer von Wattenbach besorgten Abschrift 
des Originals (vgl. NA 13, S. 345), die überraschende Lesefehler enthält. (So liest Wattenbach irrtümlich Z. 1 iudicata 
singula, V. 1 net V. 85 Sir und nostra, V. 87 rogari.)



20

25

30

35

40

45

50

55

60

65

Acceleraque viam devote demere culpam,
Quatinus hinc veniam valeas adipiscier, ut iam 
Non sibi displiceas, est cuius ubique potestas 
Quos vult pontifices damnare perinde nocentes 
Quosque cupit superis conectere civibus ipsis.
Inter eos nitide iugiter merearis ut esse,
Quo fervore velini, si nescis, promere possim,
Et puto, si fatear, tanto vix a patre credar.
Conscius in celsis tarnen est et in ethere testis,
Qui seit inesse tui de se mihi pignus amandi.
Perspice, que domini dederit tibi grada nostri 
Unius et trini, excepit cum temet ab <aevi>
Auspiciis teneri; reminiscere, quanta volenti 
Ire per abrupta obstiterit pietate paterna 
Abstuleritque tua ignoscens puerilia multa 
Contuleritque sua spirans in te sacra dona 
Gratis, non merito, carismata larga serendo.
Fonds opima sui potare fluenta clienti 
More sibi solito gratis concessit et ultra.
Cui de parte tua modo talia sunt retributa,
Inficieris uti, quod perditionis alumni 
Non sint prefìxi sub tartara precipitandi,
Cum constet missos et eo iam precipitatos, 19v
Ut legimus patulo credentes pectore toto.
Gratis ut electos paradisi in luce locatos,
Sic merito reprobos in abyssum scimus adactos.
Figulus ipse luti, ceu vult, facit, et quid iniqui 
Murmur figmenti presumit ad ista reniti?
Ast ego prescitos fateor divinitus ipsos 
Ad facienda malos proprio probra velie futuros:
Hinc predampnatos in abyssum precipitatos 
Regis iudicio superi probo sat quoque iusto.
Tu tarnen econtra peribes, his esse parata 
Tantum tormenta, existant quasi non et in ipsa 
Hii prefiniti, prefìxi preque parati,
Cum predamnati, premissi, precipitati 
Credantur piane, cognoscantur manifeste,
Probentur dare seu convincantur aperte.
Quisquis habet visum, non tantum cernit id ipsum,
Insuper exclamat, quod sic est nec secus extat,
Increpat, ingeminat, testatur et hoc ita monstrat,
Certius esse quasi nil umquam quiverit ipsi.
At tu, qui summa specialiter esse sophia 
Praeditus effereris, minime sic esse fateris.
Haecine nutrici sunt reddita seu genetrici
Premia tam dulci? Meruerunt hecine, fili, 20'
Grada gratuita et sapientia mater opima?
Haec de parte tua capient, non altera dona?



Ista repensa sui cum liba tuentur alumni,
L§tanturne dolent, gaudent an his mage merent?
Vere causa sui non est hic tripudiandi,
Nec fuit ista tibi de se sors his redibendi.
Sed tarnen in domino patre, prole ac flamine sancto 
Indubie fido, quod iam carismate digno,
Munere quin largo deitas pia corriget ultro,
Quicquid ibi mend§ potuit humanitus esse,
Nil quia de proprio nisi menda tenetur ab ilio
Nato primorum. Sors haec de parte parentum
Restitit, haec superest, sed iam modo tempus ad hoc est
Preveniente deo, comitante, sequente benigno,
Arripiatur uti constantia libera libri
Nunc emendandi, datur hic dum stilla morandi
Temporis et fandi nec non sata prava putandi,
Quin evellendi nequam piantaria nostri 
De medio campi. Ramnus radicitus orti 
Sit procul a nostri areola, quoniam male multi 
Ipsius incauti spinis, heu, sunt, scio, puncti.
Quos tu si nosti, vix desinis ora rigari 
Uberibus lacrimis, quoniam, quod deterius his 
Noscitur esse malis, deierant, sint quod opimis 
Pasti deliciis potius quam sunt ita dumis 
Puncti, sicut eis perhibemus tristibus extis.
Die illis igitur, cui credunt quemque fatentur 
Auctorem horum velut utilium fore florum 
Vitalem pastum quasi spiritibus referentum . . .

Kritischer Apparat:

Bisherige Editionen: Ernst Dümmler, NA 13, 1888, S. 348-350 (= Dümmler 1)
Ernst Dümmler, MGH Epist. VI, S. 180-182 (= Dümmler 2)
Karl Strecker, MGH Poetae IV, 3, S. 934-936 

Edd. = Dümmler 1 und 2, Strecker; V = Vossianus Lat. in oct. 88.
Z. 2 iudicati. .. singuli (so V und Ape.): iudicata . .. singula Edd.; facta sua : sua vor facta sua expungiert V.
V. 1 doleas, ne : doleas nec Edd.. 2 medullis. : medullis, Edd.. 4 quasi Edd. (auch metri causa), quale V. 5 <tibi> iur<g>ia ; 
iuria V Dümmler 1; <tunc> (hei Strecker fälschlich nuncj iurgia Wattenbach; <iam> iurgia v. Winterfeld; <olim> iurgia Dümmler 
2 nach Traube; das unziale N von novi ist extrem gedehnt und füllt den Platz von ca. 5 Buchstaben aus. 6 Facta sed : Facta, sed 
Edd.. 8 laetalia : letalia Strecker; fundi : fandi Traube. 12—14 quando benignum . . . prebentem. Hinc quoque multum 
flagito : quando, benignum . . . praebentem hinc quoque multum. Flagito Edd.. 21 valea auf Rasur V. 23 damnare Edd., 
donare V. 26 fervore.. . nescis Traube Edd., fervere . . . nescio V. 28 ethere : aethere Edd.. 31 temet ab <aevi> Traube 
Edd., temetad V, ad vielleicht korrigiert. 35-36 dona. Gratis : dona, gratis Edd.. 36 serendo : ferendo Vollmer. 39 Cui : Ccui 
D 43 toto. . toto: Edd.. 45 adactos Edd., adauctos V. 50 predampnatos, p von 2. Hand nachgetragen V. 54 prefìniti, urspr. a 
am Schluß von 2. Hand korrigiert V. 57 probentur Edd., probantur V; dare, cl sieht in V aus wie d, zur Unterscheidung von 
2. Hand zweites c über das ursprüngliche geschrieben. 58 id v. Winterfeld, Edd., ad V. 61-62 ipsi. At : ipsi at Strecker. 63 
Praeditus, ae aus urspr. e von 2. Hand. 65 Premia : cauda des urspr. e von 2. Hand. 71-72 redibendi. Sed ; redibendi, sed 
Edd.. 73 Indubie, e statt des urspr. o von 2. Hand. 74 ultro Traube Edd., (sicher richtig, auch wegen des Reims), ultra V. 75 
humanitus, t korrigiert (auf Rasur?). 76-77 tenetur ab ilio nato primorum. Sors haec : tenetur; ab ilio nato primorum sors 
haec Edd.. 85 campi. Ramnus : campi; ramnus Edd.. 85 sit.- so auch V (gegen Edd.); nostri: so auch V (gegen Edd.). 86-87

70

75

80

85

90



puncti. Quos : puncti, quos Dümmler; puncti; quos Strecker. 87 rigari: so auch V (gegen Edd.). 89 deierant : delerant 
(=delirant) Dümmler 2 (nach v. Winterfeld), Strecker; . . .eier.. auf Rasur V.

Kommentar:

Z. Iff. Augustinus, De civ. Dei XX, 15, 35-38, mit Ape. 20, 12-14; vgl. auch Gottschalk, Oeuvres (ed. Lambot, vgl. 
Anm. 7), S. 61, 14f.
V. 1 vgl. Oeuvres, S. 312, 15—17; Gottschalk, Poetae VI, 1, S. 91, I, 26, 2—3.
3- 6 .Wenn du doch nur wüßtest, wieviel ich, Teuerster, zu klagen habe wegen dieser deiner Schrift, die man einschätzt, 
als sei sie aus dem Munde Gottes gesprochen, für die dir aber auch Vorwürfe gemacht worden sind - und diese 
Vorwürfe werden noch immer überall erhoben, wie mir Kundige gesagt haben . Die Konjektur des Personalpronomens 
tibi (statt olim, nunc, iam) liegt m. E. logisch am nächsten; sed ist auf die gesamte adversative Partie von pro quo an zu 
beziehen. Daß sed diese Partie nicht eröffnet, sondern fast einen ganzen Vers hinterherhinkt, erscheint zwar befremdlich, 
ist aber bei Gottschalk nicht ungewöhnlich. Mehrfach sind in unserm Gedicht Konjunktionen oder Pronomina aus 
metrischem Zwang weit von ihrem angestammten Platz entfernt: vgl. V. 25, 12, 40, 80. In V. 15—16 bildet sogar ein 
Relativpronomen das allerletzte Wort des Satzes. Nachgestelltes sed vgl. auch in Gottschalks Gedicht „O mi custos“ 
(Poetae VI, 1, S. 91, I, 17, 2).
4— 5 vgl. Gottschalk, Poetae III, S. 734, Nr. VII, 2, 31.
5 iuria statt iurgia oft belegt, vgl. auch Isidor, Etym. 18, 15,4.
8 laetalia fundi — Gottschalk, Oeuvres, S. 72, 29; 75, 28 f., 192, 18; 466, 8 ff. und Gottschalk, Poetae III, S. 735, Nr. VII, 2, 
104.
13 Mit Hinc beginnt ein neuer Satz.
15 hos per modo soles - jetzt, in diesen Tagen1, vgl. Vergil, Ecl. 9, 51 f., Aen. 3, 203; Persius V, 41.
16-17 vgl. Gottschalk, Poetae III, S. 735, Nr. VII, 2, 76-79.
23 vgl. Gottschalk, Oeuvres, S. 312, 12-17; 68, 28 ff. ;
29 pignus amandi — vgl. Ovid, Ep. I, 113; Walahfrid, Poetae II, S. 403, Nr. 59, 7.
33 ire per abrupta — vgl. Gregor, Dialogi II, 1 und Regula pastoralis I, 2, sowie Gottschalk, Poetae III, S. 735, Nr. VII, 2, 88. 
35 Nach serendo beginnt ein neuer Satz (vgl. den Moduswechsel); spirans — vgl. Gottschalk, ,,0 mi custos , Poetae VI, 1, 
S. 96, Str. 64, 1 ff.
36-38 vgl. Gottschalk, Oeuvres, S. 72, 30 ff.
37 vgl. ebenda, S. 481, 8.
40 ff. vgl. dazu die unten folgenden Ausführungen.
45 vgl. Gottschalk, Oeuvres, S. 64, 11 f. und 67,8.
46 Figulus ipse luti - vgl. Rom. 9, 20 f.
48 prescitos - vgl. D. L. Lambot, „Opuscules grammaticaux de Gottschalk“, Revue Bénéd. 44 (1932), S. 122f., ferner 
Oeuvres, S. 155, 9-20; 61, 2-6; 189, 16-21; 202, 4-13; 254, 7ff.
51 vgl. Gottschalk, Oeuvres, S. 66, 6f£; 64, 11; 65, 6.
54 vgl. ebenda, S. 59 und 65, 9-11.
55 vgl. ebenda, S. 182, 13-14.
57 vgl. Lambot, Opuscules (wie zu V. 48), S. 122 ff.
58 vgl. Gottschalk, Oeuvres, S. 182, 18.
62 vgl. Gottschalk, Poetae III, S. 734, VII, 2, 39.
63 efferre— ,nennen, aussprechen1, vgl. Gottschalk, Poetae III, S. 734, VII, 2, 45, und Oeuvres, S. 385, 17f.; 402,9 und 11; 
311,15 und 17 etc.
65 vgl. Gottschalk, Poetae III, S. 734, VII, 2, 43.
66 vgl. N. Fickermann, „Wiederentdeckte Dichtungen Gottschalks“, Revue Bénéd. 44 (1932), S. 317.
68 repensa — vgl. Traube, Poetae III, S. 723, Z. 21 ff.
70 vgl. Gottschalk, Poetae III, S. 733, VII, 2, 13, und Oeuvres, S. 75, 32; 50, 22.
71 zu sors vgl. Sap. 2, 9 und Act. Ap. 8, 21.
73 vgl. Gottschalk, Oeuvres, S. 313, 4; 64, 20ff.
75 vgl. ebenda, S. 211, 15-18.
76 de proprio - vgl. ebenda, S. 76, Iff.
77 vgl. ebenda, S. 192, 18; 307, 4f£; 255, 22.
79 vgl. ebenda, S. 74 f.
80 Constantia libera — ,eine freie und unerschrockene Haltung1, wie sie Oeuvres, S. 65, 16ff. beschrieben ist.



82 vgl. Mt. 15, 13 und Gottschalk, Oeuvres, S. 197, 21 f.; 224, 21 f.
86 vgl. ebenda, S. 74, 5ff.; zu ramnus vgl. Isidor, Etym. 17, 7, 59 und Quaest. in Vet. Tesi., PL 83, 388B—C.
89 deierant- ,sie schwören darauf, in der Hs. eindeutig überliefert, ist bisher zu Unrecht in delirant emendiert worden; 
vgl. I Reg. 20,17 und Eccle. 9,2, dazu Christian von Stablo (in Mt.): „Pejerare male jurare, dejerare, valdejurare“ (PL 
106, 1310 D).
89-90 vgl. Gottschalk, Oeuvres, S. 62, 6 ff. ; 69, 18 ff. ; 73, 17 und 26 f.

Allein wegen der prosaischen Eröffnung dieses Briefgedichts sollte man nicht, wie Vielhaber 
es getan hat11, von einem Exempel prosimetrischer Dichtung in der Tradition des Boethius 
sprechen. Offenbar hat der unvermittelte Einsatz „Cum enim ...“ Dümmler und in seinem 
Gefolge auch Vielhaber veranlaßt, den Text am Anfang für unvollständig zu halten. Tatsächlich 
handelt es sich bei dem vorangestellten Prosastück um ein nahezu wörtliches Zitat aus Augusti­
nus12 13. Gottschalk hat es, zugleich als Motto und ,auctoritas‘, von seinem bevorzugten Kirchen­
vater übernommen, um seinen eigenen Worten Gewicht und dogmatische Legitimität zu si­
chern. Für seine theologische Position war der hier verknappt formulierte Gedanke schon früher 
von entscheidender Bedeutung: in größerem und leichter verständlichem Zusammenhang sind 
die beiden Zitate aus der Apokalypse gemeinsam mit ihrer Augustinischen Interpretation bereits 
in die Confessio prolixior eingegangenL\ Der Fall ist im übrigen nicht singulär: das ganze Gedicht 
bietet, wie aus dem Kommentar hervorgeht, eine gedrängte Darstellung der Gedanken — oder 
besser: der Variationen des einen Gedankens von der doppelten Prädestination, wie sie auch 
Gottschalks übrige Werke unermüdlich entfalten. Und es herrscht hier der (womöglich noch 
gesteigerte) Ton jenes drängenden, zwischen Flehen und Drohen schwankenden Eifers, mit dem 
Gottschalk seinen Zeitgenossen zuzusetzen pflegte - soweit er sie überhaupt für in seinem Sinne 
,bekehrbar“ hielt. Er warb ja nicht um seine erklärten Widersacher wie Hraban und Hinkmar, 
vielmehr suchte er unter den Anhängern der Lehre von der doppelten Prädestination Bundesge­
nossen für seine exponierte Position zu gewinnen. Einer von diesen letzteren ist auch der 
Adressat des Briefgedichts14.

Die 94 Verse, die auf das Augustinuszitat folgen, sind eine warnende Bitte an einen offenbar 
nicht mehr ganz jungen (vgl.V. 18—19) Bischof15, seine in einem Buch vertretene häretische 
Lehre über die Prädestination zu revidieren, um so dem sicheren ewigen Verderben zu entge­
hen16. Dieses Buch hat für manche eine Geltung erlangt, als sei es aus dem Munde Gottes 
gesprochen (V. 4—5), aber es ist auch heftig umstritten, weil es eine schlimme Häresie verbreitet 
(V. 3-8). Dies ist der Grund für Gottschalks Klage, und deshalb bittet er den Bischof, die 
Irrtümer aus dem Buch zu tilgen, solange noch Zeit ist. Er warnt ihn vor der harten Strafe des 
gerechten Gottes (V. 11—24) und beteuert in überschwenglicher Weise seine Liebe zum Adressa­
ten (v. 25—29). Er ruft diesem ins Bewußtsein, wie sehr sein Lebensweg vom gütigen Gott

11 wie Anm. 6, S. 34.
12 De cimiate Dei XX, 15, 35-38, edd. B. Dombart - A. Kalb, CC 48, 1955, S. 726.
13 vgl. den Kommentar; bei Lambot (wie Anm. 7) sind nur die Bibelstellen, nicht aber Augustinus als Quelle 

nachgewiesen.
14 Seine Identifizierung ist vermutlich u. a. dadurch erschwert bzw. so lange verhindert worden, daß man ihn instink­

tiv unter die Gegner der Lehre von der doppelten Prädestination zählte. Dümmler (wie Anm. 1, S. 346) spricht zu 
Unrecht von einer „Pelagianischen Anschauungsweise“, und auch Karl Langosch äußert sich irreführend und mißver­
ständlich, wenn er schreibt, unser Gedicht sei „an einen unbekannten Priester“ gerichtet, der Gottschalk „ein Buch über 
die Prädestination überreicht“ habe und die falsche Meinung vertrete, „daß die Schlechten nicht zu Verdammnis 
bestimmt seien“ ( Verfasserlexikon V, Nachträge, 1955, Sp. 302).

15 In Langoschs Gefolge (vgl. die Anm. 14) sprechen H. Brinkmann, „Der Reim im frühen Mittelalter“, in: FS H. M. 
Flasdieck, (1960), S. 76, und J. Szovérffy (wie Anm. 9), S. 592, jeweils ungenau von dem Briefgedicht „an einen unbe­
kannten Priester“.

16 Es ist bemerkenswert, daß auch in der „Confessio prolixior“ das oben beschriebene Augustinusexzerpt mit den 
Zitaten aus der Apokalypse in eine Warnung an die verstockten Irrgläubigen mündet: vgl. S. 61, 29ff.



begnadet gewesen sei und wie undankbar er sich nun dafür zeige, wenn er eine falsche Lehre 
verbreite (V. 30-41). Diese besteht, wie bereits angedeutet, freilich nicht in der grundsätzlichen 
Leugnung der von Gottschalk vertretenen doppelten Prädestination, sondern nur in einer wich­
tigen Nuancierung: während Gottschalk den strikt finalen Charakter der Vorhcrbestimmung 
betont - die perditionis alumni sind von Anbeginn zur ewigen Verdammnis prädestiniert -, hat 
Gott nach der Lehre des Adressaten lediglich die Strafen , vorgesehen1 und bereitgestellt für jene, 
von denen er vorausweiß, daß sie sündigen werden und also verdammt werden müssen 
(V. 40—57)17. Noch einmal erinnert Gottschalk den Freund an seine Verpflichtung zur Wahrheit, 
die er in besonderer Weise der unverdienten Gnade Gottes und seiner Mutter, der Weisheit, 
schulde (V. 58-71). Er vertraut darauf, daß der dreifältige Gott, der dem seit Adam verdorbenen 
Menschen in Gnade zu Hilfe kommen muß, die Schuld tilge (V. 72-78), doch sollte der Bischof 
sein Buch nun in einem freien, mannhaften Entschluß von seinen Irrlehren reinigen, solange ihm 
noch Zeit bleibt, zu reden und das Unkraut auszureißen (V. 78-84). Viele nämlich sind von dem 
Dornenstrauch bereits schlimm verletzt. Besonders zu beklagen ist dabei, daß die Verführten 
überzeugt sind, von köstlichen Früchten gelabt zu sein. Daher schuldet der Adressat allen, die 
sein Buch irrtümlich für eine heilsame Geistesnahrung halten, die Aufklärung der Wahrheit. .. 
(V. 84-94).

Vers 94 bricht mitten im Satz ab. Wieviel von dem Gedicht verloren ist, läßt sich schwer 
sagen. Möglicherweise endete es mit dem bei Vers 92 einsetzenden erneuten Appell zur Korrek­
tur der häretischen Schrift.

Wir befinden uns mit diesem Gedicht ersichtlich in der Zeit des karolingischen Prädestina­
tionsstreits, und zwar in einer Phase, in der die von Gottschalk neu aufgeworfene Frage der 
gemina praedestinatio von dessen Zeitgenossen theologisch abgehandelt wird. Das bedeutet, daß 
Gottschalk bereits als Gefangener redet.

Wer ist der Adressat?

Gesucht wird ein möglicherweise schon etwas älterer Bischof, der Gottschalk nahe stand und 
ein offenbar nicht unbedeutendes Werk über die Prädestination geschrieben hat. Darin ist die 
von Gottschalk abweichende Lehre verteten, daß den Verworfenen (reprobi) von Gott lediglich 
die Strafen (tormenta) im voraus bereitet sind, daß dagegen eine von ihm ausgehende zwanghafte 
Vorbestimmung zur Sünde und damit zum Verderben nicht angenommen werden darf.

Es empfiehlt sich, zunächst einmal Umschau zu halten unter den uns bereits bekannten karo­
lingischen Autoren, die in ihren Schriften die doppelte Prädestination bejahen, ohne jedoch in 
allen Punkten so weit wie Gottschalk zu gehen. Von ihnen sagt Heinrich Schroers: „Darin aber 
stimmen alle Gegner Hinkmars und Hrabans überein, daß sie eine Prädestination der Reprobier- 
ten zur Strafe annehmen und einen daraus fließenden Zwang zur Sünde in Abrede stellen“18. 
Wenn man den zwischen allen Stühlen sitzenden Johannes Scottus gleich einmal ausklammert, 
bleiben folgende Namen übrig: Rathramnus von Corbie, Lupus von Ferrières, Prudentius von 
Troyes und Floras von Lyon. Von diesen aber hat nur Prudentius (von 843 bzw. 846 bis 861) ein 
Bischofsamt inne.

Prudentius, dessen Geburtsname Galindo war19, gehörte zusammen mit Lupus zu den fünf

17 Wenn man sich einer erweiterten Terminologie der sog. Grammatik der Prädestination (vgl. dazu G. R. Evans, 
„The Grammar of Predestination in the Ninth Century“, The Journal of Theological Studies 33 (1982), S. 134—145), 
bedienen möchte, müßte man vielleicht von final bzw. konsekutiv verstandener Prädestination sprechen.

18 H. Schroers, Hinkmar, Erzbischof von Reims (Freiburg i. Br. 1884), S. 109.
19 Sein Geburtsjahr ist unbekannt; er war jung aus Spanien an den fränkischen Hof gekommen; für Kaiserin Judith 

stellte er etwa in den Jahren 830-833 ein Florilegium aus den Psalmen zusammen. Der 808/9 geborene Walahfrid Strabo 
nennt ihn seinen Magister (vgl. MGH Poetae II, S. 403, Nr. 61).



Theologen, die von Hinkmar und Pardulus, dem Bischof von Laon, um eine Stellungnahme zur 
Prädestinationsfrage gebeten wurden. Er antwortete mit einem umfangreichen Gutachten, das 
fast ausschließlich aus Bibel- und Väterzitaten (Augustinus, Fulgentius, Gregor d. Gr., Cassio- 
dor, Isidor, Beda u. a.) besteht20. Von den drei Fragen, die er im dritten Kapitel abhandelt, 
betrifft die erste die praedestinatio reproborum21.

Gott hat, so argumentiert Prudentius, aus der ganz von der Gnade abhängigen massa perditionis 
des Menschengeschlechts die einen in seinem Erbarmen ausgesondert und für das Leben und die 
ewige Herrlichkeit bestimmt, die anderen in seiner Gerechtigkeit für die ewige Strafe vorgese­
hen. Und er fährt fort:

Praedestinavit, inquam, id est praeordinavit, non ut peccarent, sed ut propter peccatum poenis perpetuis 
interirent; praedestinavit, id est praeordinavit, non ad culpam, sed ad poenam; non ut malum quoddam 
vellet sive admitteret, sed ut propter malum, quod volens faceret, eum poena sempiterna iuste damnaret. 
(PL 115, 976 A-B)

Hier tritt sehr klar der Unterschied zutage zwischen der finalen und der konsekutiven Inter­
pretation der gemina praedestinatio: Prudentius distanziert sich von einer den Heilswillen Gottes 
und den freien Willen des Menschen in Frage stellenden Vorherbestimmung zur Sünde und 
vertritt stattdessen die Ansicht, daß Gott lediglich die Strafen für die im voraus von ihm 
erkannte Schuld der reprobi vorsieht und gewissermaßen arrangiert.

In der zweiten Hälfte des Jahres 851 schrieb derselbe Autor, veranlaßt durch seinen Metropoli­
ten Wenilo von Sens, eine Entgegnung (De praedestinatione contra Ioannem Scotum22) auf den 
glanzvollen, aber dogmatisch für seine Zeitgenossen bodenlosen Traktat des Johannes Scottus 
De divina praedestinatione23. Dieses Werk des Prudentius markiert, zusammen mit der anonym 
überlieferten Streitschrift der Lyoner Kirche, in der (vermutlich) Florus mit Johannes Scottus 
scharf abrechnet, einen Höhepunkt der polemischen Literatur im 9. Jahrhundert. Prudentius 
zitiert die Thesen seines Gegners Punkt für Punkt und antwortet darauf jeweils mit einer 
Correctio. Schon bald nach der einleitenden Invektive gegen die Eitelkeit und Anmaßung des Iren 
kommt Prudentius auf den seit jeher am heftigsten umstrittenen Punkt, die Prädestination der 
reprobi zur Strafe. Er schreibt:

ponis sententiam Gottescalchi, qua affirmare conetur necessitate praedestinationis tarn bonos ad bona 
quam malos ad mala inevitabiliter impelli. Hoc utrum vel quare dixerit, ipse viderit, nos destinatione Dei 
ad aliquid necessitate impelli, vel (sicut a multis dicitur) fataliter cogi neminem credimus et confitemur, sed 
eius providentia sempiterna, et omnipotentissima praescientia omnia ordinari, disponi, dispensari, destina- 
ri, regi ac gubernari modis cuique congruis nullo modo dubitamus .... (PL 115, 1021 A)

Wir haben hier eine Variation der aus dem früheren Gutachten bereits zitierten Grundgedan­
ken, und sie umschreibt — unter ausdrücklicher Nennung Gottschalks! — genau die in unserem 
Gedicht angedeutete dogmatische Kontroverse. Dabei verdient besondere Beachtung, wie es 
Prudentius durch das relativierende ,,Hoc utrum vel quare dixerit, ipse viderit“ vermeidet, sich 
direkt gegen Gottschalk zu stellen. Das wird noch einmal sehr deutlich im Kapitel IV, in dem 
Prudentius über die von Johannes so genannte .haeresis Gottescalchiana1 dies schreibt:

secundam (seil, haeresim), quam duabus inseris, et ex duabus compactam asseris, videlicet in praedestinationis 
necessitate tarn bonorum, quam malorum omnia constituta, quam Gottescalchanam novo vocabulo nuncupas, nec 
defendimus nec tenemus. (PL 115, 1046 B)

20 Es ist nach Schroers (wie Anm. 18), S. 109, in das Jahr 850 zu datieren.
21 PL 115, 975D-977B.
22 PL 115, 1009C-1366A.
23 Johannis Scotti De divina praedestinatione liber, ed. G. Madec, CC Cont. Med. 50 (1978); vgl. bes. p. VII-IX.



Auch hier umgeht Prudentius eine direkte Ablehnung Gottschalks. Er sagt nicht: wir verteidi­
gen nicht die Position Gottschalks, sondern: wir verteidigen nicht das, was du mit dem merk­
würdigen neuen Begriff ,Gottschalksche Häresie“ beschreibst.

Man glaubt zu spüren, daß hier eine Rücksicht waltet, die durchaus die Schonung des Freun­
des sein kann. Zumindest fällt auf, wie Prudentius auch im weiteren Verlauf des Werks den 
Namen Gottschalks nur noch ganz selten24 in die Polemik einbezieht, obwohl dieser doch am 
Anfang des Streits stand, und wie er ihn an keiner Stelle als Häretiker erscheinen läßt oder gar 
bekämpft.

Die beiden Zitate kennzeichnen treffend die dogmatische Position, die Gottschalk in seinen 
Versen tadelte. Statt einen von Anfang an gegebenen Zwang zur Sünde und damit zur Strafe 
anzuerkennen, hatte der unbekannte Freund gelehrt, daß von Gott, der die Schuld im voraus 
weiß, lediglich die dafür angemessenen Strafen schon bereitet seien:

Tu tarnen econtra peribes his {seil, perditionis alumnis) esse parata 
Tantum tormenta ... (V. 52f.).

Die hier von Gottschalk gebrauchten Vokabeln parata bzw. tormenta begegnen auch bei Pru­
dentius mehrfach. Ausgehend von dem Wort des Matthäusevangeliums (25, 41) ,,Ite in ignem 
aeternum, qui paratus est diabolo et angelis eius“, erklärt er die Bedeutung von paratus als 
synonym mit seinem Verständnis von praedestinatus (PL 115, 1022 C): ,, . . . cum nihil aliud 
destinare et praedestinare, quam ordinare, disponere vel ante disponere seu aliud quid simile, a 
sanis mentibus intelligatur“ (PL 115, 1022 D). Es kommt ihm darauf an, die nicht zwingend 
finale Bedeutung von praedestinare klar zu machen. Nicht viel später fällt auch das zweite Stich­
wort: tormenta25. Am Schluß eines Abschnitts, in dem der entscheidende Unterschied seiner 
Anschauung zu Gottschalk besonders evident wird, schreibt Prudentius: ,, . . . aequitati eius 
(seil. Deij omnimodo dignissime competit, ut quos invicta bonitas nullatenus revocaverit a 
sedere, aeterna aequitas puniat in tormentis.“ (PL 115, 1023 D).

Zugegeben: die hier aufgezeigten Übereinstimmungen würden noch nicht sicher beweisen, 
daß Gottschalk mit der in seinen Versen getadelten Häresie die Prädestinationslehre des Bischofs 
von Troyes meint. Zum Glück sind aber in dem Gedicht einige Sätze enthalten, die man 
zunächst als eine der üblichen Schmeicheleien zu verstehen und zu überlesen versucht ist, die 
jedoch bei aufmerksamerer Betrachtung nichts weniger als den Namen des Adressaten verraten. 
Nach der kurzen Charakterisierung der Irrlehre seines Freundes beteuert Gottschalk, daß jeder, 
der Augen habe, die wahre Lehre erkennen und verkünden müsse, und er fährt fort:

At tu, qui summa specialiter esse Sophia 
Praeditus effereris, minime sic esse fateris.
Haecine nutrici sunt reddita seu genetrici 
Prgmia tarn dulci? Meruerunt hecine, fili,
Gratia gratuita et sapientia mater opima? (V. 62-66)

Der Adressat wird gekennzeichnet als einer, ,den man in besonderer Weise von der höchsten 
Weisheit begabt nennt“26, und dessen nutrix und genetrix die Weisheit ist. In Vers 65-66 ist diese 
, Abstammung“ von der Weisheit noch einmal bekräftigt. Zwei Begriffe für ,Weisheit“ werden 
hier gebraucht: Sophia und sapientia. Sie umspielen ein drittes Wort für dieselbe Sache: Prudentia, 
das freilich ausgespart bleibt, weil sonst das Spiel mit dem Namen Prudentius zu durchsichtig 
würde und sich auf zu plumpe Weise auflöste. Aber auch so wird deutlich genug: Bischof

24 vgl. 1024C, 1046C, 1077B.
23 Danach begegnet es noch öfter, z. T. im Wechsel mit „poena“ und „supplicia“.
26 „efferre“ in der Bedeutung „nennen“, „(als Wort) verwenden“ kommt bei Gottschalk auch sonst sehr oft vor; vgl. 

die Stellen im Kommentar oben und bei Lambot im Glossar.



Prudentius von Troyes, den sein Name als ,Sohn der Weisheit'27 definiert, der aber seinen 
Namen durch häretische Lehren Lügen straft („minime sic esse fateris“), ist der Adressat unseres 
Briefgedichts.

Das etymologisierende Spiel mit Namen ist dem Mittelalter bekanntlich sehr vertraut, und 
gerade in der Zeit Gottschalks hat, wie Wolfgang Haubrichs zeigt28, die frühmittelalterliche 
Namensexegese einen Höhepunkt erlebt. Gottschalk selber hat nicht nur „Wortspiele, und 
manchmal recht kühne“29 geliebt, sondern auch seinen eigenen Namen ständig in dessen lateini­
sche Entsprechungen umgesetzt und verkleidet30. Ein etymologisierendes Spiel mit dem Namen 
Prudentius, zumal unter Freunden, hat ganz und gar nichts Überraschendes. Es bietet sich 
gewissermaßen von selbst an, ja es drängt sich geradezu auf, und das zu allen Zeiten31. Wie für 
den spätantiken Dichter Prudentius Clemens lassen sich denn auch für den Bischof von Troyes 
entsprechende Belege finden.

Papst Leo IV. schreibt in einem Brief (zwischen 847 und 855) an ihn:
Cognoscat prudentia sanctitatis tuae . . . 32,

und Walahfrid Strabo, der mit Prudentius wie mit Gottschalk befreundet war, eröffnet sein 
schönes Gedicht Ad Prudentium magistrum mit den Worten:

Nominis alma tui capiat dementer origo
Barbaria emissum vile salutis opus . . ,33.

Der bescheidene Dichter hebt hier von seiner eigenen barbaria die „nominis alma . . . origo“, 
d. h. die prudentia des Adressaten Prudentius ab.

Wie Walahfrid in diesem von Verehrung und Liebe überströmenden Gedicht an seinen Lehrer, 
so hat Gottschalk den Namen des Prudentius zu einem - freilich streng verpflichtenden — 
Kompliment herangezogen, das wahrscheinlich ernst genommen werden durfte. Prudentius 
galt als hochgebildeter Mann, und sogar Hinkmar bescheinigt ihm in seinem sonst gehässigen 
Nachruf, er sei „adprime litteris eruditus“ gewesen34. Gottschalks Kompliment, in dem ein 
Name versteckt, aber gerade noch sichtbar ist, bestätigt uns endgültig: für diesen Prudentius 
waren seine Verse bestimmt. Wir wissen, daß Prudentius seine früher unkritische und fast 
devote Haltung gegenüber dem Hof Karls des Kahlen und auch gegen Hinkmar zu Beginn der

27 Sein Name ist das sozusagen patronyme Adjektiv zu Prudentia.
28 W. Haubrichs, „Veriloquium Nominis. Zur Namensexegese im frühen Mittelalter“, in: Verbum et Signum (Fest­

schrift F. Ohly) I, S. 231—266, bes. S. 243ff.; vgl. auch K. Strecker, MGH Poetae IV, S. 407, zu V. 6 und Anm. 8; ferner 
E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter (Bern 1948), S. 486—490; J. Szovérffy, Weltliche Dichtungen 
(wie Anm. 9), S. 361, 588, 606, 622; vgl. auch D. Schaller, „Der junge ,Rabe‘ am Hof Karls des Großen“, in: FS 
B. Bischof (Stuttgart 1971), S. 124f.

29 K. Vielhaber (wie Anm. 6), S. 37.
30 vgl. die Belege bei N. Fickermann, „Wiedererkannte Dichtungen Gottschalks,“ Revue Bénéd. 44 (1932), S. 315; 

dort auch der Verweis auf Traube, Poetae III, S. 724ff.
31 Bezeichnenderweise eröffnet P. von Winterfeld seine Liste namensexegetischer Beispiele mit zwei Zitaten von 

Avitus bzw. Venantius Fortunatus über Prudentius Clemens: MGH Poetae IV, S. 264, Anm. 4; vgl. auch R. Herzog, 
Die Bibelepik der lateinischen Spätantike I (München 1975), p. XXI, und die Zusammenstellung von M. Lavarenne in 
seiner Ausgabe: Prudence, t. 1, Cathemerinon liber (Paris 1955), p. XVII; ein Beispiel aus karolingischer Zeit bietet
Theodulf (De libris, quos legere solebam):........ Diversoque potens prudenter promere plura / Metro, o Prudenti, noster et
ipse parens . .(MGH Poetae I, S. 543, Nr. 45, 15 f.).

32 MGH Epist. V, S. 611, 20, Nr. 47.
33 MGH Poetae II, S. 403, Nr. 61.
34 AnnalesdeSaint-Bertin, pubi, par F. Grat,J. VielliardetS. Clémencet, avecuneintroductionetdesnotesparL. Levillain 

(Paris 1964), S. 57; L. Traube (Poetae III, S. 710, Anm. 1) hielt die Stelle mit allen Kräften für interpoliert. Für ihre Echtheit 
votieren dagegen u. a. die Editoren der vorliegenden Ausgabe und J. Devisse, Hincmar (wie Anm. 8), S. 127f.



fünfziger Jahre des 9. Jahrhunderts revidierte35 und damit, in umgekehrter Richtung, auch sein 
Verhältnis zu Gottschalk änderte. Noch imjahre 849 hatte er als westlicher Reichs annalist in den 
Annales Bertiniani sehr hart über diesen von seinem Wissen aufgeblasenen „monachus et presby­
ter“ geurteilt, der „quaedam nostrae saluti valde contraria, praecipue sub nomine praedestina- 
tionis, pestiferis dictis et scriptis“ verteten habe und dafür gebührend bestraft worden sei36 37. 
Seine beiden oben zitierten Schriften bekunden hingegen zunehmendes Verständnis für die 
inkriminierte Häresie. Gottschalk konnte sich durch sie ohne Zweifel in der Sache entlastet und 
menschlich jedenfalls getröstet fühlen. In der Folgezeit war Prudentius der konsequenteste 
Verfechter der gemina praedestinatio31. Hinkmar von Reims, der ihm als Annalist nachfolgtc, 
bestätigt das in den Annales Bertiniani zum Jahre 861: ,, . . . Prudentius . . . qui ante aliquot annos 
Gotescalco praedestinatiano restiterat, post, feile commotus, contra quosdam episcopos secum 
haeretico resistentes ipsius haeresis defensor acerrimus. . .moritur 38.

Dieser Verteidiger Gottschalks hatte, wie es nach seiner eigenen Eintragung zum Jahre 859 in 
denselben Annales39 scheint, in Papst Nikolaus I. einen Bundesgenossen gewonnen, der sogar 
die Wiederaufnahme des Gottschalk-Prozesses betrieb. Doch Prudentius starb am 6. April 861, 
die auf der Synode von Metz 863 vorgesehene Verhandlung der Sache Gottschalks boykottierte 
Hinkmar durch sein Fernbleiben, am 13. November 867 starb Nikolaus I. Auf ihn hatte Gott­
schalk noch einmal hoffen können, nachdem der Mönch Guntbert imjahre 866 aus Hautvillers 
geflohen war, um beim Papst erneut zu appellieren40. Damit verlieren sich für uns auch die 
Spuren Gottschalks, dem nun endgültig auf Erden nicht mehr zu helfen war.

35 vgl. Wattenbach - Levison - Löwe, Deutschlands Geschichtsquellen int Mittelalter III (Weimar 1957), S. 348f.
36 Annales (wie Anm. 34), S. 57.
37 vgl. MGH Epist. Vili, S. 51 ff., mit den Anmerkungen von Pereis, sowie Schroers (wie Anm. 18), S. 126-141.
38 Annales (wie Anm. 34), S. 84.
39 ebenda, S. 57.
40 vgl. Hinkmars Brief an Erzbischof Egilo von Sens, MGH Epist. Vili, S. 194-196, Nr. 187.





AN EIGHTH-CENTURY UNCIAL LEAF FROM A MONDSEE LIBER COM1TIS 
(HARVARD, HOUGHTON LIBRARY MS Typ 694)*

In the second volume of his Die südostdeutschen Schreibschulen Professor Bischoff described a 
number of liturgical manuscripts written in or near the ancient abbey of Mondsee in the diocese 
of Passau* 1 2. Among these are two magnificent uncial Gospel books and a lectionary fragment“. 
The Gospel books, the Ingolstadt Gospels and New York-Nurnberg Gospel fragment, are 
particularly noteworthy because they were deluxe books written in Mondsee itself in an uncial 
script of the late eighth century. The lectionary fragment, a less imposing product in Carolin- 
gian minuscule of the first or second quarter of the ninth century, is also noteworthy in that after 
its creation in some southeast German centre it wandered to Mondsee and eventually to the 
Österreichische Nationalbibliothek in Vienna. In this last depository it came under the scrutiny 
of Franz Unterkircher, who described it in an article entitled “Ein Lektionar-Fragment aus 
Mondsee (Cod. Vindob. Ser. N. 3202)” honouring the prefect of the Vatican Library, Eugène 
Cardinal Tisserant, on his eightieth birthday3. An offprint of this article was given to the present 
author by the current prefect of the Vatican Library, Leonard Boyle, almost simultaneously 
with news brought by Virginia Brown of the existence at Harvard University of another 
lectionary fragment in uncial script almost certainly from early Carolingian Mondsee. Hence, it 
is appropriate that the present article honouring Professor Bischoff on his eightieth birthday 
concerns this fragment that in its script is related to the Mondsee Gospels and in its extraordi­
nary peregrinations is not unlike the Mondsee lectionary.

The fragment, Cambridge, Massachusetts, Harvard University, Houghton Library MS 
Typ 694, recently came into Houghton’s possession from the collection of Philip Hofer, who 
himself had spent decades of his career in Houghton. This new accession now stands as the 
only item written entirely in uncial script in the Harvard collection4. According to notes on 
the outer and inner folders in which the fragment is kept - and even on the fragment itself — 
Hofer purchased the fragment in May of 1957 from the London firm of Maggs Brothers 
Ltd. In a type of ‘Geheimschrift’ Hofer reported that he had paid for the leaf £ CUE-R-O 
(£ 125-6-0) or about $MEC ($ 351)5 including postage. According to these same notes the 
fragment had come to Maggs in 1956 from the collection of the Leiden dealer Erik von

* For their assistance in the preparation of this article I am grateful to the librarians of Houghton Library, where as an 
undergraduate and graduate student my interest in the study of early medieval liturgical manuscripts was first stimu­
lated. Publication of this description and photographs of the leaf is by permission of the Houghton Library, Harvard 

University.
1 Bernhard Bischoff, Die südostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit, Teil II: Die vorwiegend 

österreichischen Diözesen (Wiesbaden 1980), pp. 9—26.
2 Ibid, pp. 18-20, describing Munich, Bayerische Staatsbibliothek Clm 27270 + Prag, Stätm knihovna ÖSR, VI.D.4, 

and New York, P. Morgan Library, M. 564 + Nürnberg, Stadtbibi., Fragm. Lat. 1; and pp. 25f. describing Vienna, 
ÖNB Ser. nov. 3202.

3 Franz Unterkircher, “Ein Lektionar-Fragment aus Mondsee (Cod. Vindob. Ser. N. 3202) , in: Mélanges Eugène 
Tisserant V (Studi e Testi 235, Vatican City), pp. 413—26 + 3 pis.

4 Information kindly supplied by Rodney G. Dennis, Curator of Manuscripts of Houghton Library.
5 Like many collectors of manuscripts, Hofer had a code word whose letters correspond to numbers signifying the 

cost of manuscripts.



Scherling6. Various notes accompanying the fragment also state that the Lectionarium was writ­
ten in Italy and that it could be dated to ca. A. D. 750 or ca. A. D. 8007. After Hofer’s death in 
1984 the question of the date and origin was reconsidered because a final note on one of the inner 
folders states that “Onjuly 24—25, 1985 i [sic: probably one of the appraisers in the firm of Bernard 
M. Rosenthal8] checked CLA (Great Britain & Netherlands)” [presumably searching for refer­
ences to the Maggs or von Scherling collections]. “This leaf is not listed. ” Had the search through 
E. A. Lowe’s Codices Latini Antiquiores continued to volume eight, however, where Professor 
Bischoff s collaboration with Lowe is patently obvious, the connections of the Houghton leaf 
with the uncial script of early Carolingian Mondsee would have become abundantly clear.

The fragment, part of a Liber comitis9, is written on a yellow parchment leaf of fairly good 
quality but with a few defects: in the upper left hand margin of the recto side there is staining, 
which on the verso side caused part of a large decorated ‘F’ on the succeeding folio of the codex 
to leave its traces on ours; the parchment has given way around several letters and partially in the 
interlace of the finial of the upper hasta of the ‘F’; and there are numerous tiny worm holes. At 
some time the leaf was trimmed so that no prick marks are visible, and the whole of the upper 
margin and half of the first of the twenty-five lines of text has disappeared. As it now stands the 
measurements of the leaf are 286 mm X 209 mm, with a writing space of 254 mm X 172 mm in 
two columns of 254 mm X 67 mm each. Four sets of vertical double lines were scored on the 
recto flesh side of the leaf for margins (7 mm wide), and single horizontal lines were scored on 
the recto side for the text (11 mm apart), whose small uncial letters are 4 mm high.

The ink used for the text, which has in places rubbed off, is a brownish-black; and numbers and 
rubrics for the pericopes were and remain in part written in red. At some time, probably during the 
Carolingian era, the numbers above the second and third pericopes were modified from xxxiii to 
xxvii and from xxxiiii to xxviii by scraping off the appropriate strokes from the Roman numerals 
(not from the frame above them) and by adding others in a slightly darker red ink.

There are two decorated ‘F’s’ (132 mm X 47 mm and 79 mm X 38 mm), whose interlace, 
‘Profilblätter,’ and lively colours of red, yellow, violet, green, and dark blue place the leaf 
within a southeast German context and more especially Mondsee itself10. Most important, 
however, is that there are extensive traces of gold on the stem of the large ‘F’ on the recto side of 
the leaf. Further traces of gold appear on the verso side of the leaf, where the faint reverse 
impression of a large decorated ‘F’, which would have been on the following leaf of the codex, 
can be seen. Clearly, then, the codex from which the Houghton leaf came was a deluxe manu­
script, not unlike the Ingolstadt and New York-Nürnberg Gospels with their letters decorated 
in lively coloured interlace, ‘Profilblätter,’ and gold and silver11.

From late medieval times through modernity a variety of additions has been made on the leaf: 
flourishes around the large ‘F’; doodles and attempts at interlace in the margins in light brown 
ink; a parting “Vale Vale...” in light brown ink between the columns on the recto side; and 
more recently in pencil the citations of Romans xii.17 and xii.21 next to the first pericope, and 
the note regarding the purchase and proposed origins of the leaf.

6 In the volumes held by Harvard University of von Scherling’s Rotulus, vols. 1-7, I was unable to find this leaf 
described.

7 The latter date is given on the back of a photograph of the leaf in the folders.
8 The appraisal number of the leaf is BMR 43.
9 For the definition of a Liber comitis see Klaus Gamber, Codices Liturgici Latini Antiquiores [hereafter CLLA] (Freiburg/

S 21968), p. 429.
10 See Bischoff, Schreibschulen II, p. 20; and Katharina Bierbrauer, Die Ornamentik frühkarolingischer Handschriften aus 

Bayern. Bayer. Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Kl., Abh., N.F., H. 54 (Munich 1979), p. 86, and Taf. 68.1 for a ‘Profilb­
latt’ in Clm 27270.

11 Ibid.



One scribe seems to have been responsible for the text and rubrics; and the fact that the same 
original red of the numerals and rubrics is found in the margins and interlace of the decorated 
‘F’s’ suggests that the same scribe had a hand in the decoration of the leaf. That the scribe added 
the rubrics after writing the text is clear from the numbers added for the third pericope on the 
verso side. In the margin the scribe drew a frame, which is still visible, and then began to write 
beneath it a number, of which only xY.ii is visible under ultraviolet light. Lacking sufficient 
space to complete it, the scribe eradicated the number and placed it above the rubric. The 
vertical stem of the new frame cuts across the lower point of the colon, thereby showing that the 
rubric was added after the text.

The scribe wrote text and rubrics in a bold and regular uncial script very similar to that in the 
first sections of the Ingolstadt Gospels described by Professor Bischoff12. Especially noticeable is 
the hanging asymetrical leaf forming the bow of the ‘A’. There are, however, some minor 
differences: light horizontal hair-lines at the extremities of some letters are used; the round 
letters are not as broad; and in the curved strokes of the round letters there is a slight thickening 
at the lower left and upper right.

Abbreviations are used for the Nomina sacra and for standard liturgical formulae such as Frs. At 
line ends a horizontal stroke signifies an ‘m’; and in the rubrics post is abbreviated as ‘p’t’. 
Numbers in the rubrics are Roman. The text itself is written per cola et commuta, and as punctua­
tion marks triangular-pointed colons are used for major pauses, and for medial pauses a semico­
lon, an oblique over a medial point, or a medial oblique. The only corrections are those in the 
rubricated Roman numerals for the pericopes; in ‘bu’ in line 11 of the left column of the recto 
side; and the deletion of words under the rubies on the verso side.

The pericopes in the Houghton Liber comitis are for the third, fourth, and fifth Sundays after 
Epiphany drawn respectively from Romans xii.17-21, xiii.8—10, and Hebrews iii. 1—6. Theyfollow 
basically the Vulgate text13 14 but with a few variants: in Romans xii. 17-21 vindictaw et and bonwm; in 
Romans xiii.8-10 quicquam, proximum suum, furaveris, the addition of rem proximi tui in Romans 
xiii.9, restaurabitur, and Diligis; and in Hebrews iii. 1—6 domo tllius, transposition of habitus est, 
Omnes, a missing ‘est’ after Deus, and testimonio eorum. The rubrics themselves are significant in 
that the term Theophania is used rather than Epiphania. Dorn Wilmart long ago noted that the term 
Theophaniais theoneusedinthetraditionoftheGelasiansacramentariesandhenceatokenofliturgical 

tradition antedating the coming ofthe Hadrian Sacramentary to Aachen u. Moreover, this same term 
is used in the Comes of Alcuin, his first great biblical work, predating even his Bible version15.

Significant also in this leaf are the number of readings for Sundays after Epiphany and the 
exact texts chosen. Although a few early examples of lectionaries like ours had readings for the 
fifth and sixth Sundays after Epiphany, most did not. For the pericopes themselves the Hough­
ton leaf follows the general pattern of eighth- and ninth-century lectionaries by using Romans 
xii. 16-21 for the third Sunday after Epiphany and Romans xiii.8—10 for the fourth Sunday after 
Epiphany. But as is shown in the accompanying table surveying some sixteen pericope lists 
using the pericopes of the Houghton leaf, it is only the Houghton example that uses Hebrews 
iii. 1-6 for the fifth Sunday after Epiphany. As can be seen in this table the use of Hebrews iii. 1—6 
varied considerably in early lectionaries, and the Houghton example is yet another testimony to 
the uncertain position of this pericope in liturgical use.

12 Particularly striking is the regularity of the upper boundary of the letters where no scoring is visible. On double 
scoring for lines in the Ingolstadt Gospel see Bischoff, Schreibschulen II, p. 18.

13 For variants of the Vetus Latina in Hb 3.1 ff. of the lectionary fragment of Vatican BAV lat. 5755 see CLLA, 1268, 
p. 485.

14 André Wilmart, “Le Lectionnaire d’Alcuin”, Ephemerides liturgicae 51 (1937), p. 172.
15 CLLA, p. 439.



Table of lections

SOURCE CapL Wep CoB H CoL CoP Mu7 C CoTh V M AmB CoA Mul4 P BEN

Rm 12.16 ff. Tc T3 T3 T3 T3 T3 T3 T3 P12 T4 T3
Rm 13.8 Q2 T4 T4 T4 T4 T4 T4 T4 T4 T5 T T4
Hb 3.1 ff. N4 T5 T6 T6 N1 T3 T4

ABBREVIATIONS OF FEASTS (Suprascript numbers or letter are Sundays or quotidians in a season.)

T = Theophania 
P = Pentecost 
Q = Quadragesima 
N = Nativitas

ABBREVATIONS OF SOURCES

CapL Fulda LB Cod. Bonifatianus 1 (ca. 545, Capua), cf. CLLA 401 
Wep Würzburg UB M.p.th.f.62 (sVIIIm, English monk), cf. CLLA 1001 
CoB Besangon BM 184 (sVIIIex, Murbach?), cf. CLLA 1226 
H Harvard Houghton Lib. MS Typ 694 (sVIIIex, Mondsee)
CoL Leningrad GPB Q.v.I Nr. 16 (sVIII/IX, Corbie), cf. CLLA 1005 
CoP Paris BN lat. 9451 (s.VIII/IX, N. Italy), cf CLLA 1210 
Mu7 Munich BSB Clm 29303(7), fol.r (sIX1, Salzburg)
C Chartres BM 24 (sIX1/2, Tours), cf CLLA 1229 
CoTh Beauvais MS 23 (lost) (sIX, Centula for Amiens), cf. CLLA 1050 
V Vatican BAV lat. 5755 (sIX, N. Italy), cf. CLLA 1268 
M Milan Bibi. Amb. C 228 inf. (sIXm, Bobbio), cf. CLLA 1219 
AmB Bergamo Bibi. S. Aless. in Colonna (sIX2/2, N. Italy), cf. CLLA 505 
CoA Paris BN lat. 9452 (sIX3/4, St.-Amand), cf CLLA 1040
Mul4 Munich BSB Clm 29303(14), fol. 3r (sX): the fragment beginning with “ . . . ulterabis non” with no 

rubric. The Epistle and Gospel, however, are immediately before those for the Purification.
P Vatican BAV Pal. lat. 510 (sXI, Germany), cf. CLLA 1029
BEN Vatican BAV Ottob. 576 (sXI/XlI/XIII, SE. Italy) and lat. 6082 (sXII, Monte Cassino), cf. CLLA 

450, 455

There is a final important feature in the pericopes of the Houghton leaf: the second and third 
originally bore the numbers xxxiii and xxxiiii, which were changed to xxvii and xxviii. Al­
though the numbers assigned to the pericopes in early books of the Comes varied widely, 
readings for these Sundays after Epiphany generally were numbered in the late teens. In the 
Alcuinian Comes, for example, pericopes for these Sundays bear the numbers xvii—xviiii16. 
Hence, it is likely that the complete Liber comitis of the Houghton leaf contained an extraordinar­
ily rich collection of pericopes, at least for the Christmas and Epiphany seasons. This would 
tend to corroborate the suggestion, indicated also by the uncial script itself and by the traces of 
gold in the decorated intials, that the Liber comitis of the Houghton leaf was a deluxe codex and 
fitting liturgical companion for the magnificent late eighth-century uncial Gospel books of 
Mondsee described by Professor Bischoff.

16 Wilmart, art. cit., pp. 151f.



lfcfc'0C@<liW;pkC

mO^ITSS BONA 
SJONTANTUtt' CO
RACOÒÒ SeÒCTIAtT» 

to- omMIBUS 
iwiBCS; 

l pC T6S T CJCIOÒ, 
)BisesToro 

éNlBUS IkxXMNI 
pAcech i>Ase,- !

is; .
]SJa*»s cnenpsos

òepcNòCNTes 
kcoi b’cCKWrelocti

me;
gcRipTocnCSTewi

cr»iniüWöicTA(i>
CICtOUCTRIBtlÄ
òicrròSs;'Ä ■ , , . '* f, ' " - f \ VH - ' 1 ' ~ «

Ccòsicsc* sc-'irr ? 
^in ict> icoi i ci us a

BAltUlO.;
C’isr-'r- r >ome C/>/
& ili;

CARBONCS ICMiS
coicems supeR 
CApciTeius;

\ JoliuiNCi f acoaIo 
SSÒOIVCC INBONtl 

malato,

ÖoTthih jfrbeoph

.CCB-PAp Aölüxn
RSVCOil

fMQ*iicqdi

l'ft^öCBCATIS'' ’

'iinsiOTlN ‘ 

usoecrsòiii. 

psris; quiCMi«?, 

:icn pRCftimü 
■C OtY> f (^fcHt>5

„ M ,1.
fAaiKOM|jÖC!|T|3 , 

JMtyStyCKO 

ùeS'HOHfilìlK 

llih VCNplSü

tosticooniuco £ *
öiC6S;NCKCOMCa

•«*

:lV J/J- **»•<&*■ 1, SJ.j

S'btJui.M /, :j

u--fJ

r $$o *.b. MCV^UU. - ^MJUajU t Ml

Abb. 16. Cambridge, Mass., Harvard Univ., Houghton Libr. MS Typ 694, recto side



on»TÖi: ' ’>i*

.AÄWW, .-**■<*•■*€

j'smr-&$r~0'fse.$sr ^TSiqucxVCST aIiuò ,< ^wocDNiiCoavo d.

^ fì ÌA\TAATf tóì Ì'IWI V " ' l-iusr

^mpl.lORIS CNItO
cmvOATUuvivIxx 

CKriRBO RCSTAURARf
TOR; * CIORIAC: iSTcpJ#.;

^Yilicis pRoxruxiav avoyse (MesfifeT

TCKJKT* sscxrr wip :y lvvRtTUSO

S'ja>;0tkcTIOpRO TOAUTfJ.IOW.nj—.. * j 
XtiOfAf^CXl VXC)K ■' VORCU1 l>AlWfdäl

*... jjjjfjjjj «Xis quipAftfl
cut iII.aor

opc'R/vrtt

f JU;yis c.iST'òè c

’ rrid^wn:^p

Lec;e|-mp-ÄS
ßW RSCCX’, !
' ™ ’ SkX RATC-

rhemes vAmqipo
^ jWStl >US J A(CRH YIVIR

<vv\Irjuo CJUIXCIR.
ovovia CRCAurrés; 

r ^raTovses cjciiòc;
TAÒOUlOOUSiW I

1

1

ti tTpovnp
Ce#TGOM

JVSSIOVtS VÒS
ki TRAOlhovcfUip

™ delis esTcnc^jf

rPxai qciAtn

iVTtS«CftOiiiOö5fiCI

Cjue ’
aeuOtAuxjuA ™

poets twfSocr

GUASCO« rissi

A

Abb. 17. Cambridge, Mass., Harvard Univ., Houghton Libr. MS Typ 694, verso side



CORRECTION AND EMENDATION OF TEXTS IN THE FIFTEENTH CENTURY 
AND THE AUTOGRAPH OF THE OPUS PACIS BY “OSWALDUS ANGLICUS”*

It is commonly held that medieval authors, scribes, and readers had no notion of emending a 
text, when they were confronted with an obvious error in their exemplars, other than by 
slavishly copying the readings of another text. This is the view set forth by the classicist E. J. 
Kenney in his studies of early textual criticism. “Copyists saw it as their task to reproduce the 
transmitted text, that of their exemplar; correction was limited to diorthosis and collation, 
criticism to choice between existing variants. Conjecture, so far as it played a part at all, was 
generated by the tradition itself, not by the mind of the corrector ... Carolingian copyists did 
not innovate ingenii ope; on the contrary they seem to have been absurdly content to copy and to 
cross-copy gibberish with meticulous accuracy, but conjecture they would not. . . The manu­
scripts of Latin classical writers [were] copied with far less real care though with much more 
surface elegance as to text in the twelfth and thirteenth centuries.” Most succinctly, he says, “Of 
conjectural criticism in anything like its modern sense the Middle Ages knew nothing,” adding 
“Such an observation cries aloud for contradiction; it could be shaken by one positive example 
to the contrary”* 1.

Well, yes, this opinion does indeed cry out for a contrary example; but no medievalist could 
provide one, if he consented to play by the restrictive ground rules laid down by classical 
philologists. For, of course, Kenney is referring exclusively to texts of the classics. In his 
supportive illustrations he names specifically the transmissions of Lucan, Livy, Tacitus, 
Apuleius, Caesar, Gellius, Cicero, Ovid, etc. Now, surely no one would maintain that these 
texts were central to the scholarly or literary interests of the Middle Ages.

Rather than split hairs on this point, however, we should like to consider the more general 
implication of Kenney’s remarks - namely, that the Middle Ages was unable to cope with the 
problem of textual error, and of variant readings between manuscripts of the same text. Was this 
even recognized as a problem? Received opinion would answer no. If, in fact, the problem was 
recognized, what steps were taken to solve it? What were medieval attitudes toward textual 
accuracy, and how ingenious could medievals be, if pressed?

While these questions are important in the broader sense of probing the limitations of scribal 
culture in general, they have specific relevance to the interest in accuracy of text exhibited across 
Europe from the Brethren of the Common Life in Germany and the Netherlands to the Lollards 
in England. Anne Hudson, for example, in the first volume of her remarkable study of the 
Lollard sermon cycle ably demonstrated that while the manuscripts of the Lollard cycle display 
little or no surface uniformity in size, layout, script form, or decoration, and that literally dozens 
of different scribes produced them, nearly all of them share this in common: that they have been 
scrupulously and meticulously corrected, to a degree that one can explain only in terms of

* We thank Laura Light for her meticulous help with collating Opus pads manuscripts. We are especially grateful to 
A. I. Doyle and Michael Sargent, who read an earlier draft of this piece and generously shared with us their knowledge 

of Carthusians and Carthusian writings.
1 E. J. Kenney, “The Character of Humanist Philology”, in: Classical Influences on European Culture, A.D. 500-1500, 

ed. R. R. Bolgar (Cambridge 1971), 119-128 at 120.



authoritative central direction. On this matter of correction, Hudson’s research provides evi­
dence of the most useful sort - numerous as to examples, yet neatly restricted in chronology and 
in the community concerned2. Until now, no one has thought that medievals had either the 
desire or the capacity to engage in such wholesale, disciplined pursuit of textual accuracy.

Where did this phenomenon come from, and when, and why? The correction of texts, of 
course, had a previous history in the Middle Ages - ranging from the devoted attentions of 
atypical individuals, like the learned (and always-cited) Lupus of Ferrières, to the universal (but 
entirely pro-forma) corrections of the Paris stationers3. But the interest in correcting blossomed 
in the fifteenth century as never before - and not only in England, as witnessed by Hudson’s 
Lollard scribes, but on the Continent as well. It is in fact on the Continent where this activity is 
most clearly and pervasively documented, among the groups that comprised the Devotio moderna 
- the Brethren of the Common Life and, especially, the Windesheim Congregation.

In looking at attitudes toward the written page, in the Rhineland of the fifteenth century, one 
cannot fail to be struck by the heavy emphasis on the correction and emendation of texts. 
Whereas in an earlier century it had been the careful und legible copying of texts that was held up 
as a virtue to be admired and emulated, we find in the fifteenth century that the correction and 
emendation of existing texts has been elevated to the same high esteem, in the statutes, the 
histories, and the in-house biographies of these Rhineland groups. Johannes Busch, in his 
history of the Windesheim congregation (1464), devotes two chapters to the correction of 
books, in the section which describes the origins of the Devotio moderna: All the service books of 
Windesheim (“Cuncta enim missali, evangelaria, epistolaria, psalteria, lectionaria,” etc.) were 
corrected, punctuated, ordered, and accented ‘down to the last iota’, so that, he boasts, ‘no such 
correction of books has hitherto been found in any other order in the world!’ And, of course, he 
gives due notice of the Windesheimers’ stellar achievement, the establishment, through years of 
careful correction, of a new edition of the Bible4. In addition to the correcting activities of the 
Congregation in general, the Windesheim Chronicle often lists the correction of books among 
the noteworthy accomplishments of individual luminaries of the order. Thus, a chapter on the 
life of subprior Arnald Kalker is entitled, ‘On His Authority and Diligence in the Correction of 
Books . . .’5, and there are similar remarks concerning other brothers. Most revealing perhaps, is 
a phrase that Busch applies to Johannes a Kempis, older brother of Thomas a Kempis and first 
prior of the daughter-house of Mount St. Agnes at the beginning of the fifteenth century. While 
Busch naturally recounts all the high-points of Prior John’s eventful life, his first major achieve­
ment is introduced thus: ‘He received from God a special grace, that of correcting books6’.

The emphasis upon scrupulously correct copying of books, which can be found in the surviv­
ing annals and statutes of virtually any house of the Brethren of the Common Life, is the 
expression in precept of that which Hudson has found in practice, on the English side of the

2 Anne Hudson, ed., English Wycliffite Sermons 1 (Oxford 1983), introd., esp. 149-151, 189-202. Among numerous 
examples demonstrating that, in Lollard works, “verbal accuracy was regarded as a matter of great importance,” see 
especially Epistle-sermon 43, p. 656 lines 1-9 (“ . .. trewe men shulden [note] eche uaryyng of Goddis word . ..”).

3 The most recent discussion of the university stationers, with earlier bibliography, occurs in the papers collected by 
L. J. Bataillon and R. H. Rouse, eds., La production du livre universitaire au Moyen Age (CNRS, forthcoming).

4 Johannes Busch, Chronicon Windeshemense . . ed. Karl Grube (Halle 1886). See pt. B, Liber de origine devotionis 
modemae, chap. 25, pp. 310-311 (service books), and chap. 26, pp. 311-313 (Bible).

5 Ibid. pt. A, Liber de viris illustribus chap. 25, p. 69, “De auctoritate et diligencia eius in libris corrigendis et de interiori 
conversacione et morte prefati supprioris [scil. Kalker].”

6 Ibid. chap. 35, p. 95, “Qui [scil. frater Iohannes de Kempis] graciam specialem suscepit a deo libros corrigendi et 
bene scribendi, diversa quoque exemplaria inter se repugnancia ad invicem concordandi et ea in formam propriam apte 
componendi”.



Channel. It is very much a fifteenth-century, North-European phenomenon, pervading such 
diverse groups as the Lollards, the Brethren, and the Carthusians. For in spite of differences in 
rule and in doctrine, these groups clearly shared a dedication to textual accuracy. It was impor­
tant to liturgical practice and to the very faith itself, that texts be uniform and free from error.

The passages we have mentioned from the Windesheim Chronicle, however, were chosen 
because they deal specifically with the correction of books already written: They do not describe 
measures taken to ensure that a newly-composed work (like the English sermon cycle) preserves 
its accuracy in publication, but on the contrary they are concerned with the restoration of 
accuracy to texts that have deteriorated - with, in a word, emendation. We should not be 
surprised to find, then, that it is not in the classicists’ realm of philology, but rather in the 
context of those groups who considered book-correction to be a God-given grace, that the 
principles of emendation are first codified. We refer to Brother Oswald’s Opus pads, the central 
topic of this paper.

The Opus pads is the first medieval treatise - so far as we know, the first Latin treatise ever - to 
discuss the theoretical grounds for correcting and emending a text. It was written in 1417 at the 
Grande Chartreuse by the monk Oswald, vicar of the house. Well known throughout the 
fifteenth century, the work survives in at least thirteen copies, one of them in Oswald’s hand.

In 1924, Paul Lehmann gave the Opus pads its first serious attention in four hundred years. He 
listed the eight manuscripts known to him, described the work in some detail, and printed 
several sections, including the prologue, in his “Bücherliebe und Bücherpflege bei den Kar­
thäusern”7. While the article was reprinted in Lehmann’s collected studies, the Opus pads was 
otherwise ignored; surprisingly, no one picked up on Lehmann’s remarkable find. The author 
Oswald, on the contrary, fared better. Because of his correspondence with Jean Gerson, Oswald 
was highlighted by Palémon Glorieux, in three studies (1951-1961) leading to the edition of 
Gerson’s works.

But here we come to a strange phenomenon: Lehmann, in 1924, of course, was unaware of the 
extensive correspondence between Oswald and Gerson. Glorieux, in 1951, published a previ­
ously unedited collection of Gerson’s correspondence with the Chartreuse, probably compiled 
and circulated by Oswald himself - yet Glorieux was totally unaware of the Opus pads’ exist­
ence8. In 1955, Glorieux published the second of his three studies9, still ignorant of this other 
aspect of Oswald’s life. In 1960, Georg Paul Köllner published an article examining the real 
identity of a work in a Wolfenbüttel manuscript mistakenly entitled “Ex opere pads capitalo”; 
but while Köllner knew Lehmann’s work well, he was oblivious of the French scholar’s dis­
coveries that had been published in the meanwhile10. Finally, in 1961, Glorieux published the 
last of his three articles11, still quite innocent of the work of his German colleagues.

The purpose of this digression is not to castigate past scholars but to point out that there is, in 
fact, a good deal to be known about Oswald, if the parts are put together. The information 
offered by various biographical dictionaries, from John Bale to the DNB, is so error-ridden that 
it is best ignored.

7 Paul Lehmann, “Bücherliebe und Bücherpflege bei den Karthäusern”, in: Miscellanea F. Ehrle 5 (Rome 1924) 
364-389; we cite here the repr. in his Erforschung des Mittelalters 3 (Stuttgart 1960), 121-142.

8 Palémon Glorieux, “L’activité littéraire de Gerson à Lyon: Correspondance inèdite avec la Grande-Chartreuse”, 
Recherches de théologie ancienne et médiévale (RTAM) 18 (1951), 238-307.

9 Palémon Glorieux, “Autour de la liste des oeuvres de Gerson”, RTAM 22 (1955), 95-109.
10 Georg Paul Köllner, “Die Opus-pacis-Handschrift im Lectionarium des ehemaligen Benediktinerklosters St. Jakob 

vor den Mauern von Mainz”, in: Universitas: Dienst an Wahrheit und Leben. Festschrift Jur Bischof Dr. Albert Stohr... 2 
(Mainz 1960), 258-273.

11 Palémon Glorieux, “Gerson et les Chartreux”, RTAM 28 (1961), 115-153.



In addition, the earlier tradition confers a growing list of spurious works on Oswald. Bale 
attributes to Oswald the correspondence with Gerson, which survives, and two unknown 
works, De remediis tentationum and Meditationes solitarias; the fact that Bale does not record the 
opening words of these two means that he saw only the titles and not the works themselves. 
Possevinus, and the Carthusian bibliographer Petrcius after him, treat these two (only) as the 
writings of an Oswaldus Anglus, whom Petreius makes distinct from Oswald de Corda. John 
Pits, and Thomas Tanner after him, repeat Bale’s list and add to it a Portiforium found in a 
Cambridge manuscript (Cambridge, Corpus Christi College MS 391, an eleventh-century man­
uscript with an inscription that includes the name of Saint Oswald). None of them mentions the 
Opus pads, though the Carthusian Petreius does note that Oswald “wrote a good deal for the 
benefit of correctors” (compiuta scripsit in gratiam emendatori)12. After putting the pieces of 
Oswald’s life together, we found that James Hogg had done this in part in 198213; but since he 
also missed some things, we will give our own version of Oswald’s biography.

First, we have found no justification for the cognomen Oswaldus Anglicus. Whether our man 
has been conflated with a second Carthusian author named Oswald who came from England, 
we are not prepared to say; but we are rather skeptical of the latter’s existence. In the records of 
the Grande Chartreuse, our Oswald is called Oswaldus de Corda; and he was Bavarian, perhaps 
from the region near the ethnic/linguistic border with Swabia14. Other evidence of his origin 
confirms the statement in the annals: In the Opus pads, whenever he must cite a place-name as an 
example, it is invariably Bavaria, Bavarus (just as his example for a personal name is Oswaldus)15; 
on a single occasion, where Bavaria will not illustrate his point, he gives another name, Suevia16. 
Moreover, the contemporary table of contents of a manuscript of the Opus pads from Cologne 
(before 1439) observes (as shall we, in a moment) that Oswald was a prior in Scotland, and 
continues “licet Theutonicus fuerit et Bavarus” — ‘though he was a German, from Bavaria’17 18. 3) 
Finally, we know from his own words, in a letter to Gerson, that he took the habit at the 
Charterhouse of Hortus Christi18 at Nördlingen near Augsburg - i.e., just at the Bavarian/ 
Swabian border.

Oswald entered the order probably in 1405; for he tells Gerson that he remained at Hortus 
Christi ‘about nine years’ (“circa novem annos”) before coming to the Grande Chartreuse ‘a 
scant half-year before the opening of the Council of Constance’ (“vix medium annum ante sacri

12 See the citation to Bale’s 1559 Scriptores in n. 14 below (Oswald does not occur in Bale’s Index)-, Antonio Possevino, 
Apparatus sacri. . . tomus II (Venice 1606) 544; Theodorus Petreius, Bibliotheca Cartusiana . . . (Cologne 1609) 250-251; 
John Pits, Relationum historicarum de rebus anglicis tomus I (Paris 1619) 644; Thomas Tanner, Bibliotheca Britannico- 
Hibernica .. . (London 1748).

13 James Hogg, “Oswald de Corda: A Forgotten Carthusian of Nördlingen”, in: Kartäusermystik und -mystiker 3, 
Analecta Carthusiana 55 (Salzburg 1982), 181—185. See also R. B. Marks, The Medieval Manuscript Library of the Charter­
house of St. Barbara in Cologne, Analecta Carthusiana 21-22 (Salzburg 1974), 129-140, and M. G. Sargent, fames Gre- 
nehalgh as Textual Critic, Analecta Carthusiana 85, 2 vols. (Salzburg 1984) voi. 1 chap. 1, “Textual Correction and 
Transmission among the Carthusians”.

14 See, for example, Charles Le Couteulx, Annales Ordinis Cartusiensis ... 7 (Montreuil-sur-Mer 1890) 582, “Oswal­
dus de Cordis, natione Bavarus”. Although Lehmann, and other German scholars after him, state that Oswald was of 
“englischer Herkunft” (Lehmann 128, Köllner 258, Theele [cited n. 23 below] 257), Oswald’s “Englishness” rests only 
upon the early bio-bibliographers. We have not traced it back any earlier than John Bale’s Scriptorum illustrium maioris 
Britanniae . . . Catalogus (Basel 1559), 592.

15 See, for example, cautela 12 of the Opus pads (Huntington Library manuscript [hereafter “H”], fols. 10v-llv), in 
which “Oswaldus” and “Bavaria/Bavarus” are repeatedly used to illustrate points in the text.

16 In cautela 17 (MS H, fols. 12v-14; Lehmann, Bücherliebe, 136-137), as an example of words in which the letter u is 
often replaced by a w.

17 Cologne, Hist. Arch. G. B. 4° 152, discussed below.
18 Glorieux, RTAM 18, no. XII, p. 291.



Constanciensis consilii inchoatum”)19- thus, late spring or early summer of 1414. At the Grande 
Chartreuse he was obviously deeply involved, perhaps in charge, of the correction and emenda­
tion of texts. Certainly his authority in such matters was quickly accepted at the Chartreuse, to 
judge from the Opus pads itself - compiled, as the prologue says, in the year that the Schism 
ended (1417), under the priorship of Johannes natione Theutonicus (John of Greifenberg, d. 
1420)20. By the 1420s, Oswald had been named vicar of the mother house - perhaps before April 
1424, date of the earliest known letter to him from Gerson, though he is not addressed as vicar in 
this letter itself. Glorieux has edited a sequence of Gerson’s correspondence with the Grande 
Chartreuse, from 1424 to perhaps 1429, the year of Gerson’s death; almost all are directed to 
Oswald as vicar, though occasionally they are replies to the questions of other Carthusians 
passed on to Gerson by means of Oswald. The only surviving manuscript of this correspond­
ence comes from the Basel Charterhouse, and Glorieux plausibly argues that the collection must 
have been made and circulated by Oswald himself; unquestionably it would have required his 
permission, at least. Oswald was also responsible, it seems, for translating some of Gerson’s Old 
French works into Latin.

John Bale says that Oswald met and became friends with Gerson at Paris, where Oswald 
studied before his monastic profession21. This is a plausible suggestion, but there seems to be no 
evidence to support it. It is obvious that Oswald’s learning is great, of its kind; whether its kind 
is that of the University of Paris under Gerson, however, we are dubious. His ‘questions of 
conscience’ submitted to Gerson strike us as more earnest than profound; and the learning 
displayed in the Opus pads is that of a very gifted - and compassionate - grammar-master. It is 
also strange, though perhaps just a trick of survival, that, if the two were friends from before 
1405, their earliest dated exchange should take place twenty years later (and the undated letters 
are later still). In this first letter, of 1424, Gerson gracefully declines to meet Oswald face to face, 
on the grounds that the infirmities of his flesh might not measure up to Oswald’s expectations 
from Gerson’s ‘spirit’22. This might imply that he fears Oswald will find him much changed 
since their former acquaintance; more likely, however, it implies that they have never met. 
Glorieux has documented Gerson’s predilection, especially in later life, for the Celestines and 
Carthusians, so that an earlier friendship is not necessary to account for his correspondence with 
Oswald, vicar of the Grand Chartreuse.

Oswald was at Cologne, for an unknown length of time, in 1428. The evidence, though not 
the reason, for his presence there is provided by a lengthy note, added to an early manuscript of 
the Opus pads at the Cologne house of the Crutched Friars, or Crosiers, now Cologne Hist. 
Arch. G.B. 4° 152. The text itself is not dated, but the note was written in 1439, when events of 
1428 would still be a vivid memory. After sixteen lines’ worth of discussion - identifying and 
praising Oswald and his work, while explaining that the work’s Carthusian rules were not all 
applicable to the Croisiers — the note concludes, ‘In the year 1428 this Oswald was at Cologne, 
and he must have lived a couple of years beyond that’. The contrast of the concrete information 
in the first half of this sentence, “Anno domini M° CCCC° XXVIII0 isdem dominus Osualdus 
fuit Colonie,” with the undisguised guesswork (wrong by a few years) of the second half, “et 
forte biennio supervixit” is convincing23. This is the same manuscript whose table of contents,

19 Ibid.
20 MS H, fol. lv; Lehmann, Bücherliebe, 130.
21 Bale, Scriptores, loc. cit. Michael Sargent suggests, more persuasively, that Oswald was “probably the monk of 

the Grande Chartreuse for whom Gerson’s De laude scriptorum was written”; Sargent, James Grenehalgh as Textual Critic 
voi. 1, Analecta Cartusiana 85 (Salzburg 1984) pp. 19-20 (following the hint dropped by Hogg, Oswald, 182).

22 Glorieux, RTAM 18, no. I, p. 244.
23 The note at the end of the Opus pads in Cologne G.B. 4° 152 was printed by Joseph Theele, “Aus der Bibliothek des



contemporary with and perhaps in the hand of the text, identifies Oswald as Bavarian. We see 
no reason to doubt either of these statements.

We do not know why Oswald went to Cologne. Perhaps he was sent on visitation to the 
Cologne Charterhouse, although as vicar of his house it would seem more likely for him to have 
stayed in charge at the Chartreuse and for the prior to do the traveling. More likely, instead, 
Oswald’s trip is connected with the last major event in his career.

In 1429, after some years of consideration, James I of Scotland founded the first (and only) 
Charterhouse in that realm, at Perth. Although the king’s initial consultation with the order, and 
the direction of the construction, had been done through the agency of the English house at 
Mountgrace, the first monks (including at least one of the conversi) came from Continental 
houses, either becausejames wished, or because the Grande Chartreuse assumed he would wish, 
not to have Englishmen in his royal Scottish foundation. The general chapter in 1430 incorpo­
rated the house, and named Oswald as its first prior. He may, in fact, have been in Scotland 
from at least the preceding year, since, according to Margaret Thompson, general chapter 
‘rarely passed an act of incorporation of a house within the first twelve months of its existence’24. 
It may be that his presence at Cologne in 1428 (1429 N.S.?) occurred as he was journeying to 
Perth.

Perhaps Oswald was already a mature man, when he joined the order in 1405; or perhaps even 
the rigors of the Grande Chartreuse had not prepared him for the Scottish climate. In any event, 
he died in Perth, on 15 September 1434. The date (variously given in the secondary literature) is 
known from the observance of his death on the 17th Kalends of October, and from the fact that 
his death was recorded at the General Chapter that met after Easter in 143525.

Lehmann in 1924 knew eight surviving manuscripts of the Opus pads, and knew of a ninth, 
from Buxheim, that he could not locate. His eight were these: Basel, Universitätsbibliothek 
F.IX.4 (s. xv; Basel Carthusians); Berlin, Staatsbibl. lat.qu. 630, ff. 182-219v, paper (s. xv; 
Erfurt Carthusians, 0.94); Cues, Hospitalbibl. 12 ff. 53-69, paper (1449; Germany, Nicholas 
of Cues); Mainz, Stadtbibl. 151 (Mainz Carthusians); Trier, Stadtbibl. 1130 ff. 5-35 (s. xv; 
Trier Benedictines); Trier, Stadtbibl. 1924 ff. 161-193 (s. xv; Trier Carthusians); Utrecht, 
Universiteitsbibl. 824 ff. 102-163 (1470; Utrecht Carthusians); and Wolfenbüttel, Helm. 350 
(= Lehmann’s 316) ff. 7-8, extracts De accentu (s. xv; Mainz Benedictines). He discovered two 
more manuscripts: Berlin, Staatsbibl. lat. qu. 632 (s. xv; Erfurt Carthusians B.32) and Weimar, 
Thüringische Landesbibl. qu. 22 (s. xv; Erfurt Carthusians M.26), in the process of editing the 
early sixteenth-century catalog of Salvatorberg, the Charterhouse of Erfurt26.

In 1960, G.P. Köllner brought Lehmann’s list of ten up to date: He reported that Mainz 151 
had been lost (the library’s only loss) in World War II, and he demonstrated that the so-called 
“excerpt from the Opus pads” in the Wolfenbüttcl manuscript is a different and anonymous 
work. On the plus side, Köllner added three manuscripts to Lehmann’s list: Mainz, Stadtbibl. 
11.276 ff. 28-71 belonged to the Mainz Carthusians. Cologne, Historisches Archiv G.B. 4°

Kölner Kreuzbrüderklosters”, in: Mittelalterliche Handschriften . . . Festgabe . . . Hermann Degering (Leipzig 1926), 253-263, 
at 257.

24 E. Margaret Thompson, The Carthusian Order in England (London 1930), 247. Glorieux interpreted a passage in one 
of Oswald’s letters to mean that he had met, while at the Grande Chartreuse, a man who was on his way to the synod of 
the province of Sens, held at Paris in March-April 1429 (RTAM 18, no. XII, p. 292 and n. 119); if Glorieux’s 
interpretation is correct, that would of course eliminate the possibility that Oswald was already on his way to Perth in 
1428 and his presence in Cologne in that year must have a different explanation. But the context suggests, instead, that 
the passage refers to an (undated) meeting of Franciscans that was held at Sens.

25 We thank lan Doyle for this information.
26 Lehmann, Bücherliebe, 129.



152 ff. 1—44v (before 1439; Cologne Crosiers), first reported by Joseph Theele in 1926, is the 
manuscript that has provided such useful biographical information about Oswald. The third, 
Basel Universitätsbibi. Inc. 5 ff. 2-56v, is the latest known copy. Bound with an incunabulum, 
this Opus pads was written in 1514 by Johannes Lindower at the Basel Charterhouse27. Brief 
extracts “ex opere pacis domni Oswaldi, quondam correctoris Cartusie,” are found on the final 
folio (fob 146v) of Grenoble Bibliothèque municipale 46, a fifteenth-century manuscript from 
the Grande Chartreuse containing a glossary of words (probably the Valde bonum) from the 
martyrology and the Bible according to the usage of the Carthusian Order. Finally, James Hogg 
in 1982 indicated that the “missing” manuscript from Buxheim is now at the Grande Char­
treuse28. Including this one, that makes twelve surviving manuscripts, and a thirteenth - Mainz 
151 - may reappear someday.

A fourteenth manuscript, the most recent find and much the most interesting, is the author’s 
autograph29. This is a paper manuscript, bound with a copy of Chrysostom’s homilies printed at 
Brussels in 1479 for the Brethren of the Common Life; like the printed book, the manuscript 
belonged to Weidenbach, the house of the Brethren in Cologne, and is now in the Huntington 
Library with the number 86299. On folio 1 of the manuscript, in a hand of the first half of the 
fifteenth century, is an unfortunately garbled ex librisi “Liber domus presbyterorum zo Wyden- 
bach apud sanctum Pantheleonem in Colonia, et habent eum pro alio libro ex isto scriptus 
fuerit.” How should these last words be emended? The simplest would be, “ . . . libro qui ex isto 
scriptus fuerit” - they have it in exchange for another book which was copied from this one; but 
that seems odd, on the face of it - that someone would give them the original, in exchange for a 
copy. An alternative emendation, though more complicated, would be, “Habent eum ... ex 
isto a quo scriptus fuerit” - they have it in exchange for another book, from the man by whom it 
was written. The other notes in this manuscript make the latter explanation the more likely:

The usual colophon, in the hand and script-form of the text, appears at the end of the work, 
“explicit opus pacis in Cartusia editum pro libris corrigendis, deserviens quibuslibet aliis 
domibus eiusdem Cartusiensis ordinis.” The same hand, in an appreciably smaller script, inserts 
between the lines after “in Cartusia editum” the gloss “a fratre Osualdo ibidem monacho.” And 
following the colophon, in this same small script, the same hand adds a seven-line paragraph: 
‘This book, upon the excessive persistence and importunity of Dorn Johann Bernsau, I Brother 
Oswald relinquished to him, however much I needed it myself. . . (the next words, almost two 
full lines, have been thoroughly obliterated with red paint) . .. and let it be communicated to all 
those who piously desire to use it. This is written by my own hand, just as I wrote the book 
itself with my own hand’. Then there is a paragraph mark and the words, ‘I have so ordered, on 
the Friday after Reminiscere in the year 1428’ and another entire line painted out30.

We have not managed to identify Johannes Bernsau, and parts of the note are enigmatic, after 
the deliberate deletions. We are not even positive that the date means 5 March 1428, and not 
25 February 1429 (New Style), though the former is more likely. Some things are clear, how­

27 Köllner, Opus-pacis-Handschrift, 260-261 and passim.
28 Hogg, Oswald, 182.
29 The manuscript is briefly described in W. Bond and C. Faye, Supplement to the Census of Medieval and Renaissance 

Manuscripts in the United States and Canada (New York 1962), 23 and more fully in C. W. Dutschke, Guide to Medieval and 
Renaissance Manuscripts in the Huntington Library 2 (San Marino 1987), 752-753. We thank Ms. Dutschke for her help with 
this book.

30 MS H, fol. 42v: “Hunc librum ad nimiam instantiam et importunitatem d. Iohannis Bernsau ego Frater Osualdus 
dimisi ei quamuis mihi necessarius foret / [almost two lines obliterated] / communicetque omnibus pie desiderantibus. 
Scriptum manu propria sicut etiam ipsum librum manu propria scripsi. Feria sexta post Reminiscere anno 1428 ita 
ordinaui /[one line obliterated]”.



ever: 1) This manuscript is an autograph of the author. Collation will eventually tell whether or 
not it is the archetype as well; preliminary comparisons have shown that it contains a very 
faithful text. 2) It is certainly one of the earliest manuscripts, given that the later note was itself 
written in 1428. 3) Surrendering this copy made Oswald unhappy, to put it mildly. “Ad 
nimiam instantiam et importunitatem domini Johannis” is not a very gracious phrasing of the 
usual formula for granting a book on request - especially when he adds, “quamvis mihi neces- 
sarius foret.” The words after that, and further words at the end, have been covered with red, 
which makes one wonder if they were not even more ungracious.

Logically, one would assume that Oswald had written this manuscript at his home, the 
Grande Chartreuse; the watermarks of the paper - known at Colmar, Geneva, Basel, and 
possibly in the Vaucluse - tend likewise to suggest Grenoble rather than Cologne31. He must 
have written the added note at Cologne, however — since the manuscript belonged to the 
Cologne Brethren, and since we have other evidence that Oswald was there in 1428. The best 
sense we can make, from the garbled ex libris and the deliberately mutilated statement of the 
author, is that Oswald grudgingly surrendered his autograph to Dorn Johann Bernsau, doubt­
less a member of the Weidenbach house, while he was at Cologne in 1428. We would further 
speculate that he was at that time carrying the autograph with him on his way to Perth; and that 
this incident explains why the Opus pads did not accompany its author to the British Isles.

The Opus pads fills about eighty-three pages in the Huntington autograph. The work is 
divided into two parts, of roughly equal length: part 1 deals with orthography, part 2 with 
accents. The whole is preceded by a prologue, and followed by a brief conclusion. We shall deal 
only briefly with part 2. Entitled ‘Concerning Accents, as They Are Marked at the Chartreuse’, 
part 2 sets forth systematically the Carthusian rules for accentuation, under such subheadings as 
‘On the Principal and Regular Accent’, ‘When One Vowel Follows Another’, ‘On Nouns in 
General’, ‘On Verbs in General’, etc. The importance of consistency in accents for a communi­
ty’s liturgy requires no explanation; we will only add that, of course, the Grande Chartreuse 
bore the ultimate responsibility of establishing the standard for the whole order. Our interest, 
however, is in the rest of the work.

Oswald explains his motive for compiling the Opus pads - and reveals the compassion men­
tioned - in the opening words of his prologue: ‘It is so very difficult to correct books in the way 
prescribed by our statutes — namely, that the Grande Chartreuse be able to provide the whole 
order with correct exemplars - that many of those who are among the most zealous of the order 
are filled with anxiety - not, I say, over a phrase, or a word, or a syllable, but over the changing 
or omission of a single letter - to the point that their peace of mind is often gravely upset, if not 
destroyed altogether”32. (This, Oswald says, is the devil’s handiwork: since he cannot defeat us 
on the grand scale, he tries to steal our tranquility in small matters.) Oswald’s audience, then, is 
comprised of people like the English Lollard scribes, scrupulously meticulous to a fault - even, 
he implies, to the verge of neurosis.

The Carthusian statutes do indeed lay a heavy burden on correctors: on those at the Grande 
Chartreuse to establish correct texts, as well as on those of other Charterhouses to emend 
‘against the exemplars of our order’. To take an example from the Statuta nova of 1368 (the 
statutes Oswald would have had in mind), it is there prescribed that ‘No one, without express

31 Watermarks: circle surmounted by a cross, similar to Briquet 2952; hand, similar to Briquet 10635.
32 MS H, fol. 1 (printed from Trier MS 1924 by Lehmann, Bücherliebe, 129; here, as elsewhere, we quote MS H): 

“Quoniam diffìcillimum est ad correctionem librorum iuxta statutorum nostrorum tenorem per totum ordinem facien- 
dam haberi posse exemplaria domus Cartusie originalia ac per hoc plurimorum zelum ordinis habencium sollicitetur 
animus, ita quod non numquam non dico propter orationis siue dictionis nec sillabe quidem sed et propter unius littere 
mutacionem uel diminucionem quies mentis etsi non subuertitur grauiter tarnen plerumque perturbatur. ”



permission of general chapter, shall presume to emend books of the Old and New Testament or 
the books with which divine offices are celebrated, save against the exemplars that have been 
emended by our Order . . . We say the same also for the books of the Doctors of the Church . 
And in an earlier chapter on the divine office, there is a reminder that all houses of the order are 
to observe the same rite, ‘from exemplars corrected and emended against the books of the 
Grande Chartreuse’, with the explicit provision that anyone who has the ‘damnable presump­
tion’ to correct - ‘or rather, to corrupt’ - the texts in any other manner shall publicly acknowl­
edge his fault before the convent and shall be strictly disciplined for it by his prior33. One can 
well imagine how such a combination of injunctions and threats could thoroughly destroy a 
corrector’s peace of mind.

It is, specifically, this peace of mind that Oswald intends to restore, with his Work of Peace, ‘so 
that even in this part [i.e., correction of texts], we may lead a quiet and tranquil life, with the 
help of Him whose abode is peace’, the prologue says. What he offers, first and foremost, is 
relief: ‘that correctors of books shall not be eaten up by pointless labor, nor the books be debased 
by needless erasures and overcorrection’. And he concludes the prologue by explaining, ‘This 
work is not to be taken as a command: “Do this'.” but rather as an indulgence, a concession: “It 
suffices if this is done.” For this reason, the willing whom it pleases may accept it, while the 
unwilling whom it displeases are free to reject it’34.

This is a promising beginning. We already suspect that this work is not going to consist 
merely of more and still more lists, regulations, and injunctions that the hapless corrector must 
add to his already cumbersome baggage - that there will be no encouragement of the careful 
reproduction of nonsense, nor of the flip-a-coin-and-pick-one school of correction, which 
supposedly are the only options available in medieval emendation.

The beginning of the work proper lives up to expectations. The very title is intriguing: 
‘General Cautions to Be Observed in the Correcting of Books’ - the word is Cautele, ‘Cautions’, 
not Regule35. The first section provides two main ‘general cautions’, which serve as the sturdy 
philosophical foundation of the Opus pacis: 1) ‘This is the first necessity for correctors: 
Whenever they find variant readings — for example, when they find, from one book to another, 
or within the same book, or even within a single chapter, that one and the same word, with the 
very same meaning, is written differently, now this way, now that way (for reasons explained 
below) - that they not instantly set their hands to correcting. Rather, like the wise man, let them 
deliberate carefully what is best to be done, especially on the basis of the information in this 
work. [2] Next, let them consider this fact: Just as there have been many different grammarians, 
so also these grammarians have had many different opinions, often on the very same questions, 
in orthography, in prosody, etc. As a result, correctors should not adhere exclusively to the 
rules and prescriptions of one set of grammarians, while believing that all other grammarians are 
in error or at least have not quite got it right’36. This is the quintessence of Oswald’s philosophy:

33 Lehmann, Bücherliebe, 126, citing the edition of Basel 1510.
34 MS H, fol. lr-v (Lehmann 129-130): “Ut igitur eciam in hac parte quietam et tranquillam uitam agamus ... ne 

librorum correctores frustrato labore ubi non oportet consumantur et libri sine causa radendo uel nimis emendando 
deturpentur. .. Non tarnen est hoc opus secundum imperium ut ita fiat, sed secundum indulgenciam ut ita fieri uel 
factum esse sufficiat. Ergo qua racione amplectitur a uolente cui placet, ea respui poterit a nolente cum illi displicet.”

35 MS H, fol. lv (Lehmann 130): “Cautele in correctione librorum obseruande generales.”
36 MS H, fols. lv—2 (Lehmann 130): “Primum quidem necessarium est correctoribus ut cum diuersa reppererint, sicut 

aliquando fit in diuersis libris aliquando in eodem libro immo eciam aliquando in eodem capitulo, ut una eademque 
dictio sub eodem significato aliter et aliter scripta habeatur, propter causas infra expressatas, non statim ad corrigendum 
mittant manum sed uelut sapientes quid agendum sit bene deliberent, presertim iuxta huius operis informacionem. 
Deinde considerent quod sicut diuersi fuerint gramatici (!) sic eciam diuerse nonnumquam de eadem materia eorum 
opiniones fuere (!) uarie, tarn de ortographia quam prosodia etcetera. Propter quod non sic inhereant aliquorum regulis 

et dictis ut uel alios errasse aut minus bene dixisse putent.”



Use your judgment before (or instead of) your scraper and quill, in applying the rules; for rules 
are not absolute.

He complements his general principles with a few illustrative examples, all tending to demon­
strate that, while practices may differ, the difference is not necessarily one of right vs. wrong. 
‘The prudent corrector should know that, because of diverse customs or languages of the 
different nations or because of the errors or habits of scribes, there are many words common in 
our Carthusian usage which the ancients either wrote differently or did not use at all, while 
many words commonly used by them are either rare or completely unknown to us’. For 
example, words which in ancient usages were indeclinable or partly defective may be the 
opposite with us - and vice versa. We may double a letter that was single with them, aspirate 
with an H where they did not, use Y where they used I - and vice versa. (And note, he adds, that 
the ancients often differ among themselves on these matters.) The corrector should not scurry 
around changing all modern spellings to conform to the ancients’. Conversely, correctors 
should know that the spelling in many Carthusian books - especially Bibles — is apt to be 
conservative, retaining forms that are no longer thought correct (e.g., iuvavi, sonavi, for the 
modern invi, sonui). The corrector should not automatically modernize archaic spellings such as 
these. Oswald then traces in exhaustive detail the variant spellings of a single biblical name 
(proper names, of course, are the bane of correctors, now as then) - Euila, u before i, vs. Eiula, i 
before u. He tracks its uses through five places in the Hebrew scriptures, through the Interpreta­
tions of Hebrew Names, and through three mentions in the dictionary of Papias (the authority 
Carthusians most relied on)37.

He then concludes his general cautions and general examples with one general rule: ‘General­
ly, therefore, correctors should know that, whenever they find the same Latin, vernacular, or 
Hebrew word written variously, in different books and chapters or even in the same book or 
chapter - whether because of possible scribal error, or through long usage, or due to the varieties 
of vernacular languages and the dissimilar ways of men’s pronunciations —provided that in all this 
variation the sense and signification of the word is preserved, it is preferable in such cases to 
tolerate rather than to correct’38. This is Owald’s by-word, reappearing in various terms 
throughout the work: if there is no possibility that a variant spelling will cause misunderstand­
ing, “potius est tolerandum.”

The preceding is sufficient to reveal the tenor of Oswald’s discussion of orthography. But, of 
course, the correctors needed more concrete examples to help them apply the guiding principle. 
‘Now I shall descend from these general cautions on correction, to the more specific’, Oswald 
says39. He treats the individual problems methodically, in twenty-four numbered chapters 
(cautele), each dealing with a separate matter (though they have no titles) and each designed to 
help the corrector distinguish those things that need correction from those which are insignifi­
cant. We shall spare you a step-by-step trudge through the whole, but we should at least like to 
summarize enough of the content to give the flavor of the work.

37 MS H, fols. 2—3v (Lehmann 130—132): “Sciat eciam prudens corrector multas dictiones in nostro usu consuetas, 
propter diuersarum nacionum uarias habitudines et linguas uel propter scriptorum uicia aut alias undecumque sic 
inolitas, que apud antiquos uel omnino non habebantur uel aliter scribebantur et proferebantur. Et econuerso illis 
consuete nobis penitus sint ignote siue minus usitate ...”

38 MS H, fol. 3v (Lehmann 132): “Generaliter igitur nouerint correctores quod ubicumque eadem dictio latina, 
barbara, siue hebraica in diuersis libris et capitulis seu eciam in eodem libro aut capitulo propter uicium scriptorum 
incertum aut propter usum inueteratum uel propter uarietates idiomatum et dissimiles habitudines hominum secundum 
suas linguas aliter et aliter pronunciancium siue alio quocumque modo uarie inuenitur scripta sensu tarnen ac sig- 
nifìcacione propter huiusmodi uariacionem salua remanente ibi pocius est tolerandum quam aliquod corrigendum saltim 
ex necessitate.”

39 MS H, fol. 4 (Lehmann 132): “Nunc ab istis generalibus cautelis correcture descendam ad magis speciales.”



The first two chapters are representative: Thus, Cautela 1 says, if there is a difference of one 
letter - substitution (Jabes vs. Jabis), addition or subtraction (Johannes vs. Joannes), transposi­
tion (Ihesus I-H vs. Hiesus H-I), double letter vs. single letter - tolerance is better than correc­
tion if the sense is not affected. (And he gives a cautionary example: annus with double-N is 
different from the same with a single N.) Cautela 2 treats of aspirants — H or not (habundare vs. 
abundare), C before medial aspirant or not (mihi vs. michi): these are unimportant, if the word 
with or without is recognizably the same. And so on, all with numerous examples, and with 
sound common-sense observations. For example, in Cautela 6, he notes that the inversions of 
words is often without importance and may be left uncorrected; but one must take care that 
inversion does not alter the sense: “Omnia non sunt bona” (meaning none is good) is significant­
ly different from “Non omnia sunt bona” (meaning that some are good).

He insists throughout, in other words, that the corrector must think, must use sound judg­
ment, rather than slavish collation, to emend. Whenever there are cases, however, for which 
common sense alone would not suffice, he sets the rule. For instance, he states flatly, ‘The 
diphthongs oe and ae are no longer in use’40; and therefore, in correcting, one should not follow 
the ancient exemplars in this respect. Often, his pronouncements concern cases where specifical­
ly Carthusian practice varies from the norm — or some norms, at least. In these places, he will 
note, ‘The rules say, you should either do this, or that; now, in our order, we do it thus’. For 
example, in Cautela 10 (on rules for deleting and adding letters), he specifies that one should 
always write the plural his, he - not hiis, hee - ‘regardless of the usage of others’41; for, while 
doubling the vowel does not change the sense, it does change the number of syllables, which 
causes difficulties in reading or singing aloud. (But, he adds, in texts which our order does not 
‘read’, either spelling will do. This distinction between works ‘read’ and ‘not read’ is one that he 
makes repeatedly, the latter requiring only uniformity of sense, the former requiring in addition 
precise uniformity of wording and pronunciation.)

One of the most interesting aspects of the Opus pacis is Oswald’s recognition of national 
differences. This was surely not accidental. The Great Schism which had split the Western 
church had also profoundly divided the Carthusian Order. Carthusian allegiances to conflicting 
general priors had followed closely along national lines. The settlement in 1417 unavoidably left 
the houses of Germanophone regions under the tutelage of the French mother house and, 
understandably, resentful that they were required to ‘correct’ their texts according to exemplars 
from the Grande Chartreuse. This was doubly irksome because the Germans often felt that the 
Latin of the Grande Chartreuse was not necessarily better Latin, but merely ‘French’ Latin. 
Oswald - a native German, but a high official of the mother house in France - was ideally suited 
to offer balm to wounded national feelings within the order. Although he never mentions the 
fact, doubtless this sort of peace, as well as the ‘peace of mind’ that he explicitly considers, was 
one of Oswald’s aims42.

His prologue specifically contrasts the Opus pacis with an earlier handbook immodestly called 
Valde bonum, compiled during the Schism under the priorship of Dorn Guilhelmus. Valde bonum, 
a list of spellings for words in the Bible and the Carthusian martyrology, met with general 
resistance (“non sine causa a plerisque est refutatus”) because ‘it was not based on an established 
rule or rules’ (“certo vel certis moderaminibus non est regulatus”), in Oswald’s words — by 
which he means that it was arbitrary and capricious. Because of its unpopularity, no firmly

40 MS H, fol. 41v: “Est quoque sciendum quod diptongi oe et ae modo non sunt in usu, qua propter corrigendo et 
scribendo non oportet in his sequi antiqua exemplaria que sunt in Cartusia.”

41 MS H, fol. 10 (Lehmann 135): “Similiter, his et he in plurali debent scribi per simplicem uocalem sicut in libris 
correctis Cartusie diligenter cauetur, non obstante aliorum usu.”

42 We are grateful to Michael Sargent for this suggestion.



identified copies of the Valde bonum are known to survive (though see Grenoble B. M. 46, 
mentioned above); simply from the description, however, it must have been the sort of docu­
ment guaranteed to rouse national animosities. As a step toward peace in the order, Oswald 
advises that they simply treat the Valde bonum as a dead issue.

He alludes to national differences throughout the Opus pacis, but Cautele 17 and 18 are specifi­
cally devoted to the problem. To paraphrase this lengthy section: People do - whether they 
should or not - tend to spell as they pronounce, Carthusians as much as anybody else. And 
pronunciation differs from one nation to another, often strongly affected by the pronunciation 
of the local vernacular. After all, even the ancient Doctors of the Church came from somewhere, 
this nation or that, which explains why we find things in their books which vary from our 
usage. He cites some contemporary examples, including lingua (with U), lingwa (with W), and 
even Unga - all stemming from national differences. Now, variants like this are significant, in 
works that are “read” in our order; and correctors should know that it is Carthusian practice to 
give full force to the U, for instance, in suadeo (four syllables: su-a-de-o) - it is not to be 
pronounced nor spelled swadeo. Otherwise, however (for books not read or sung aloud), at the 
Chartreuse such variation should be peacefully tolerated by men of divers nations, for our order 
is designed to serve all nations. In such (i.e., ‘non-read’) books, a corrector need not emend, to 
conform to the exemplar from the Grande Chartreuse, but rather should take the local or 
regional practice as his standard. (Even Oswald’s tolerance has its limits, however; the double-N 
spelling of donnus, colunnis, etc. - for domnus, columnis - which comes from the vernacular, is 
“not Latin” and should always be emended.) In similar fashion, he acknowledges that centuries 
of use, and the transmission from nation to nation, have had their effect on the variant spellings 
of Hebrew names in the Bible, and he concludes that it is not to be wondered at, given that one 
can see from personal experience how, in the same language, the spelling and pronunciation of 
the same word can change, in the distance of a mile or so.

As the conclusion of part 1, after a restatement of his guiding principle, Oswald provides 
roughly eight pages of check-lists: The first is an alphabetical list of proper names, mostly 
biblical, with their preferred and accepted spellings; any spelling not offered is to be emended. 
The second, more complex, is an alphabetized list of words that have varying - or unusual, or 
defective - forms. Some of this is self-explanatory (‘either this form or that is acceptable’), but 
some requires explanation: e.g., one may accept either applicuit or applicavit - but if the former, 
then the participle must be applicitum, and if the latter, applicatum. At the end of the lists, he 
returns yet again to his favorite theme: Consult the foregoing, in correcting books; but ‘neither 
the writer nor the reader should surrender his own good judgment’43.

The text of the Opus pacis was disseminated through the houses of the Carthusian order, for 
which Oswald had intended it. Copies survive from the Charterhouses of Basel, Buxheim, 
Erfurt, Mainz, Trier, and Utrecht; there are in fact two copies each from Basel and Mainz, and 
three from Erfurt where there may once have been a fourth (the catalog description makes one 
suspect, rather, that this last was the anonymous piece described by Köllner)44. The existence of 
two copies at Cologne, one at the house of the Crutched Friars and the other at Weidenbach, 
may be explained by Oswald’s visit to the city, and by the close spiritual ties of the Crosiers and

43 MS H, fol. 21v (Lehmann 139): “In omnibus supradictis correctioni librorum consulitur, non autem scribentis aut 
legentis arbitrium laxatur.” Marks, loc. cit. (n. 13 above) notes that these principles influenced the St. Barbara’s 
Carthusian Gobelinus Laridus in his 1530 Cologne edition of the scriptures.

44 P. Lehmann, ed., Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz 2: Bistum Mainz, Erfurt (Munich 
1928), 478 line 17, 503 line 29 (= 276 line 12), and (excerpts) 194 line 36. Probably not Oswald’s is the work named on 
373 line 5, “De accentibus aliquid cum quibus cautelis servandis, et videtur sumptum ex opere pacis”; cf. Köllner, Die 
Opus-pacis-Handschrift, passim.



the Brethren of the Common Life with the Carthusians. The non-Carthusjan Trier manuscript 
comes from the Trier Benedictines, who were part of the Bursfeld Congregation; they doubtless 
acquired their copy from the Trier Carthusians. That Nicholas of Cues owned a copy might be 
expected.

The surviving manuscripts reveal that the Opus pacis was not only copied but was put to 
practical use. The manuscripts that we have seen all contain frequent marginal annotations - nota 
marks, subject-headings, key words, cross-references - often in several different hands. Two 
separate, and thorough, indexes exist. A very early one, made by the Erfurt Carthusians in 1427, 
fills more than forty folios; it refers, by page- and line-number, to the Opus pacis which itself fills 
only thirty-seven folios in the same manuscript. A second index, with references to folios, was 
made some ninety years later at the Basel Charterhouse. At the T rier Charterhouse, a brief 
anonymous text on accents, beginning “Caveat corrector . . ., was appended to the Opus pacis 
as a supplement (it is related to the piece published by Köllner from the Wolfenbüttel manu­
script). In manuscripts of whatever provenance, the Opus pacis is usually found in a codex with 
similar works, on orthography, punctuation, emendation, etc. The manuscript of the Cologne 
Crosiers, written by their librarian Conrad Grunenberg, includes the prologue and bibliography 
from Thomas of Ireland’s Manipulus florum, a text on orthography, and lengthy table to the 
Catholicon. Nicholas of Cues’ mid-fifteenth-century manuscript opens with another treatise on 
correcting the scriptures, beginning “Assit deus et sanctus Panteleone ...” The Trier Benedic­
tines joined the Opus pacis with a Latin/German vocabulary, pts. 3—4 of the Doctrinale, and the 
De nominibus of Petrus Helias, while the Utrecht Carthusians in 1470 grouped it with rhetorical 
material, including a De arte rhetorica, Valla’s De catione dicendi precepta, and excerpts from Henry 
Kalkar’s Loquagium.

The Opus pacis had a long life, for a practical manual; and its influence extended well beyond 
the Carthusian order. In the 1480s the records of the annual synods, or general chapters, of the 
Bursfeld Congregation of reformed Benedictines show that the Opus pacis had achieved the 
status of a standard - that it had become, so to speak, the generic name for works of its kind. 
The Bursfelders, meeting at Erfurt in 1480, decided to appoint a committee to draw up a 
registrum - a table or list - ‘like a little Opus pads’ (“tamquam pacis opusculum”) dealing with 
doubtful passages, accents, ceremonies, notation of the chant, and similar things, tailored for the 
use of their houses45 46. Amusingly enough, they seem to have assumed that merely ordering this 
to be done was sufficient to ensure its immediate appearance; for they went on, in the same 
statute, to prescribe how this as yet nonexistent work should be circulated, and even to set 
penalties for ignoring it! — ‘Three copies shall be made, for the visitors of the three circuits to 
communicate to each of the monasteries that they visit; these monasteries in turn shall each make 
a copy, within a fortnight of receiving the opusculum, and shall at once begin to follow its 
precepts faithfully. Any abbot who fails to carry out this order of our annual chapter shall be 
condemned to drink the servants’ drink, until such time as he obeys . It is either a tribute to 
Oswald’s efficiency, or a sad commentary on authorship by committee, that this work, various­
ly called ‘the register named Opusculum pads’ or simply Opus pacis, dragged on for seven or eight 
years (Oswald cannot have spent more than three, at the most), with increasingly scathing 
comments by successive annual chapters, until a provisional text was submitted in 1486, to be

45 P. Volk, ed., Die Generalkapitels-Rezesse der Bursfelder Kongregation 1: 1458-1530 (Siegburg 1955), 189 no. 13 (1480).
46 Ibid.: “Hinc tripliciter excopiandum et per visitatores trium circariarum communicandum monasteriis per eosdem 

visitandis, in quibus idem opusculum, postquam receperint, infra quindenam excopiabunt et fideliter practicare in- 
cipiant. Prelatus vero quiscunque, qui hoc mandatum annalis capituli exegui neglexerit, potum servorum bibere sit 

astrictus, donee obediat.”



confirmed as the observance in all houses of the Congregation by the chapter of 1487 (with 
revisions already being made in 1488)47. One would expect, from all this legislation, to find 
manuscripts of a Bursfeld treatise called Opus pacis surviving form most houses of the congrega­
tion; but in practice, save for the excerpt printed by Köllner from the Wolfenbüttel manuscript 
(written at the Bursfeld house in Mainz), it seems to have left no trace at all.

The original Opus pacis, Oswald’s work, continued meanwhile to be copied and used. A copy 
was made for the Utrecht Carthusians by Johannes Stertt in 1470; and it bears marginal annota­
tions, in at least two different hands, on nearly every folio. The Rookloster union catalog (ca. 
1470-1530) lists a copy of the work (“Oswaldus: Opus pacis etc., quoddam correctorium 
biblie”), although the work’s location is not specified48.

The latest surviving manuscript of the Opus pacis was written at the Basel Charterhouse in 
1514 by Johannes Lindower. He also created a sensible subject index to it, added from Bruno of 
Würzburg’s commentary on the Psalms an extract that deals with emendation, and bound these 
with an incunable of similar nature, the Vocabularius of Johannes Altensteig - thus indicating that 
manuscript correction remained a living subject some sixty years into the printed era.

★ ★ ★ ★ ★

We have set forth here the context, authorship, circulation, content, and afterlife of the Opus 
pacis, a medieval treatise on emendation. On the basis of these remarks, one can only conclude 
that Professor Kenney’s observation, “Of conjectural criticism in anything like the modern 
sense the Middle Ages knew nothing” — an observation to be “shaken by one positive example 
to the contrary” — remains unshaken. For this is not conjectural criticism in the modern 
philologist’s sense at all: But it is conjectural criticism nonetheless. Countless Carthusians and 
others read and attempted to apply the Opus pacis, with its repeated enjoinders to ‘Wait’, 
‘Reflect’, ‘Use your good judgment’. As for the further pronouncement, then, that ‘Conjecture 
was not generated ... by the mind of the corrector’: Oswald’s Opus pacis, in tenor, in toto, and 
in each least of its parts, comprises an ‘example to the contrary’.

47 Ibid., 221 no. 12 (1486), 227 no. 6 (1487), and 232 no. 17 (1488). See also 195 no. 6 (1481), 201 no. 8 (1482), 205 no. 
6 (1483), 217 no. 9 (1485).

48 Vienna, Nat. Bibl. MS 12, 694, sub nom. Oswaldus. Concerning this and the related catalogs, see P. F. J. Obbema, 
“The Rookloster Register Reevaluated”, Quaerendo 7 (1977), 326-353.



PAUL GERHARD SCHMIDT

HILDEMAR VON CORBIE, DE OCTO VICIIS PRINCIPALIBUS

Das Hauptwerk Hildemars von Corbie, der vor der Mitte des 9. Jahrhunderts in oberitalieni­
schen Klöstern als Reformer wirkte, ist seine Auslegung der Regula Benedicti1. Der wohl aus 
Vorträgen erwachsene Regelkommentar Hildemars ist in drei Fassungen unterschiedlicher 
Textgestalt auf uns gekommen; seit Ludwig Traube sind sie Gegenstand intensiver und ergeb­
nisreicher Forschungen2. Die Lehrtätigkeit des als Magister bezeichneten Hildemar hat auch auf 
anderen Gebieten Spuren hinterlassen: seine Bedeutung für die Terenzstudien des Mittelalters 
haben Giuseppe Billanovich und Claudia Villa hervorgehoben3. Wie aus Einträgen in mittelal­
terlichen Bibliothekskatalogen hervorgeht, umfaßte Hildemars literarisches Werk noch weitere 
Titel4. In dem 1972 von ihm entzifferten Güterverzeichnis des Klosters SS. Faustino e Giovita in 
Brescia aus dem Jahre 964 hat Bernhard Bischoff mehrere unvollständig überlieferte Titel weite­
rer Hildemarschriften nachgewiesen5. Schon zuvor war ihm der Fund einer nicht in mittelalterli­
chen Katalogen bezeugten kleinen Schrift Hildemars gelungen6, deren Erstedition hier als Nach­
trag zu seinen Anecdota novissima erfolgen soll7.

Hildemars Schrift De octo viciis principalibus ist ein an Mönche gerichteter Sermo, eine Kapitel­
ansprache, die zum unablässigen Kampf gegen die acht Hauptlaster auffordert. Sie steht damit in 
der großen Tradition der Lastertraktate und -kataloge, die neben der Siebenzahl eine ältere 
Achtlasterlehre kennt8. Hildemars Oktonar, der mit den fleischlichen Lastern Gula und Fornica- 
tio beginnt und zur Superbia aufsteigt, stimmt in Zahl und Reihenfolge mit der Lasteraufzäh­
lung des Johannes Cassian überein9; bis in den Wortlaut der Lasterdefmitionen und ihrer Unter-

1 Repertorium Fontium Historiae Medii Aevi. Band V: Fontes, Gh-H, (Rom 1984), S. 492—494.
2 Ludwig Traube, Textgeschichte der Regula S. Benedicti (München 21910), S. 37ff.; Wolfgang Hafner, Der Basiliuskom­

mentar zur Regula S. Benedicti. Ein Beitrag zur Autorenfrage karolingischer Regelkommentare, Beiträge zur Geschichte des 
alten Mönchstums und des Benediktinerordens, Heft 23 (Münster 1959); Klaus Zelzer, „Zur Stellung des Textus 
receptus und des interpolierten Textes in der Textgeschichte der Regula S. Benedicti“, Revue Benedictine 88 (1978), 
S. 205-246; ders., „Überlegungen zu einer Gesamtedition des frühnachkarolingischen Kommentars zur Regula S. Bene­
dicti aus der Tradition des Hildemar von Corbie“, Revue Benedictine 91 (1981), S. 373—382. Mayke de Jong, „Growing 
up in a Carolingian monastery: Magister Hildemar and his oblates“, Journal of Medieval Flistory 9 (1983), S. 99-128.

3 Giuseppe Billanovich, „Terenzio, Ildemaro, Petrarca“, Italia medioevale e umanistica 17 (1974), S. 1—60 (bes. S. 43ff.); 
Claudia Villa, La ,,Lectura Terentii“. Band I. Da Ildemaro a Francesco Petrarca, Studi sul Petrarca, Band 17 (Padua 1984), 
S. 43-65.

4 D. G. Morin, „Le catalogue des manuscrits de l’abbaye de Gorze au XI siècle“, Revue Benedictine 22 (1905), S. 1-14 
(S. 6, Zeile 97f).

5 Bernhard Bischoff, „Das Güterverzeichnis des Klosters SS. Faustino e Giovita in Brescia aus demjahre 964“, Italia 
medioevale e umanistica 15 (1972), S. 53-61.

6 Hafner (wie Anm. 2) S. 147, Anm. 23.
7 Im Frühjahr 1983 überließ Bernhard Bischoff mir die im August 1939 angefertigten Fotos der Handschrift und seine 

Transkription zur Edition. Dieser Festschriftbeitrag ist in zweifacher Hinsicht sein eigen.
8 A. Vögtle, „Achtlasterlehre“, Reallexikon für Antike und Christentum Band 1, (Stuttgart 1950), Sp. 74-79.; Morton 

W. Bloomfield, The Seven Deadly Sins. An Introduction to the History of a Religious Concept, with Special Reference to 
Medieval English Literature. (Michigan 1952); ders., Incipits of latin Works on the Virtues and Vices, 1100-1500 A.D. 
(Cambridge/Mass. 1979); Rainer Jehl, „Die Geschichte des Lasterschemas und seiner Funktion. Von der Väterzeit bis 
zur karolingischen Erneuerung“, Franziskanische Studien 64 (1982), S. 261—359.

9Johannes Cassianus, Conlationes XXIV, ree. Michael Petschenig, CSEL Voi. 13 (Wien 1886): Coni. 5,2 (S. 121, 
11-16); 5, 11 (S. 131, 14-18; S. 132, 23-133, 16; S. 132, 18-134, 14); 5, 14 (S. 137, 3-138, 4).



gliederungen hinein erweist sich Cassian als die vorwiegend von Hildemar benutzte und vielfach 
verkürzt wiedergegebene Quelle. Daneben hat auch Gregor der Große mit seinen Mordici in lob 
auf das Werk eingewirkt10.

Hildemars Predigt ist in nur einer Handschrift überliefert. Es ist eine Pergamentsammelhand­
schrift des 14. Jahrhunderts, die u. a. Gregors Didogi und seinen Liber pastordis, Exzerpte aus 
Beda, das Diadema monachorum des Smaragdus und Viten der Maria Aegytiaca, der Pelagia und 
der Thais enthält11. Im 15. Jahrhundert befand sich der Codex in der Kartause St. Alban (Trier). 
Er gelangte im Jahre 1838 über den Marburger Professor Leander van Eß in seinen heutigen 
Aufbewahrungsort, in die Bibliothek des Union Theological Seminary in New York12.

fol. 176vb Magister Hyldemarus
De octo viciis principalibus

Nosse debet dileccio vestra, karissimi fratres, quod omnia in divisionibus tribus consistunt. 
Omne namque opus aut tale est, quod non nisi bonus potest habere, ut karitas, gaudium, pax, 
longanimitas, bonitas, benignitas, fides, modestia, commenda13, aut certe tale est, quod non nisi 
malus habet, ut sunt fornicacio, inmundicia, luxuria, ydolorum servitus, veneficia, inimicicie, 
contenciones, ire, rixe, dissensiones, invidie, homicidia, ebrietates, conmessaciones et hiis simi- 

fol. 177” lia14 multa, que apostolus in epistolis suis commemo/rat semper affannando, quod qui talia 
faciunt, digni sunt morte, non solum qui faciunt sed edam qui consentiunt facientibus15. Aut 
eciam huiuscemodi opus est, quod et bono et malo animo fieri potest, ut est ieiunium, vigilie, 
silencium et multa hiis similia. Et quia ostensum est, quod omnia opera nostra in tribus dividun- 
tur speciebus, erga precipua bona, que non nisi a bonis haberi possunt, simus solliciti, et illa, que 
precipua mala sunt, veluti venenum aut gladium fugiamus, atque illa, que media sunt, non pro 
se sed pro precipuis bonis faciamus. Ieiunare quidem debetis, ut ad continenciam et caritatem 
veniatis, quoniam offenditis, si ieiunium plus quam caritatem diligitis. Multum distat inter 
precipuum et mediocre bonum, quia sine precipuo bono neque ad momentum esse possumus 
sine periculo, sine mediocri vero bono ad tempus absque periculo esse valemus. Et precipuo 
bono semper contrarium est summum malum.

Et quia de viciis agitur, scire vos volumus, quod octo sunt vicia principalia. Primum gula, 
secundum fornicacio, tercium fìlargiria, idest avaricia, quartum ira, quintum tristicia, sextum 
accidia, idest anxietas sive tedium cordis, septimum cenodoxia, idest vana gloria, octavum 
superbia, que genus humanum temptat atque crudelissime supplantando devastat. Nullus vero 
poterit hec vicia vincere, nisi naturas et genera ipsorum cognoscat.

Gule tria sunt genera. Aut enim horam antecedendo peccando, sicut Ionathan16, aut alios vel 
lautiores17 cibos requirendo, sicut Israelite, qui despecto cibo manne carnes Egyptias desidera-

10 Gregorius Magnus, Moralin in lob, ed. Marcus Adriaen. CC 143 B, (Turnhout 1985) 30,60 (S. 1531, 64-1532, 90): 
cibos lautiores . . . Ionathan . .. despecto manna . . . Esau primatum per lenticulam perdidit.

11 Seymour de Ricci / W. J. Wilson, Census of Medieval and Renaissance Manuscripts in the United States and Canada, 
Bd. II (New York 1937), S. 1637f. Es ist Codex Nr. 4 des Union Theological Seminary in New York.

12 Zu Leander van Eß (1772-1847) vgl. Hermann Knaus, Neue Deutsche Biographie, Bd. 4 (1959), S. 656; ders., ,,Die 
Handschriften des Leander van Eß“, Archiv Jur Geschichte des Buchwesens 1 (1958), S. 331-336.

13 Gal. 5,22.
14 Gal. 5,19-21.
15 Rom. 1,32.
16 I Reg. 14,27 u. 43.
17 latsores Codex.

5

10

15

20



verunt18, aut vilibus cibis ventrem cum aviditate replendo, ut Esau, qui propter lenticulam 
25 primogenita vendidit19. Quis ista audiens non possit cum Dei adiutorio hoc nequissimum vi- 

cium et sevissimam occidere bestiam?
Fornicacionis genera sunt tria. Primum per commixcionem utriusque sexus, secundum, quod 

tactu vel osculo vel quolibet modo semen effunditur. Quod genus in scripturis sanctis inmundi- 
cia nominatur, ut illud: Hoc autem scitote, quod omnis fornicator aut inmundus aut avarus non 

30 habet hereditatem in regno Christi et Dei20. Item: Fornicatio autem aut inmundicia nec nomine-
tur in vobis21. Quod si nominari non debet, quanto minus operari./Tercium genus est, quod fol. 177'b 
mente concipitur, ut illud: Qui viderit mulierem ad concupiscendum earn, iam mechatus est earn 
in corde suo22. Hec tria genera pessimi vicii, fratres, a vobis repellite, si cum sanctis in regno 
Christi et Dei patris partem vultis habere. Quartum genus fornicacionis dicit scriptura omne 

35 peccatum, quod a Deo separat hominem, ut illud: Perdidisti omnes, qui fornicantur abs te23.
Avaricie vero sunt duo genera, idest aviditas adquirendi et metus amittendi. Hanc periculosis- 

simam bestiam nullus non sua adquirendo evadere potuit sed sua dispergendo.
Ire genera sunt tria. Unum, quod exardescit intrinsecus, aliud, quod vultu vel verbo monstra- 

tur, tercium, quod per dies et tempora reservatur. Que omnia equali studio fugienda docet 
40 apostolus, cum dicit: Nunc autem dcponite et vos omnem iram, indignacionem24 et clamorem, 

et: Sol non occidat super iracundiam vestram25.
Tristicie vero duo sunt genera. Unum quod de illato damno nascitur, aliud quod de irraciona- 

bili anxietate vel desperacione mentis descendit.
Accidie quoque similiter duo sunt genera. Unum, quod somnum provocat, aliud, quod locum 

45 deserere suadet. Hoc vicium servos Dei maxime temptat.
Cenodoxia vero, idest inanis glorie vicium, licet multiplex sit et in multis speciebus dividatur, 

duo tarnen sunt genera. Primum, quo pro carnalibus et manifestis rebus extollimur, secundum, 
quo pro spiritualibus et occultis amore vane laudis inflamur.

Superbia quoque, que regina est omnium viciorum, tria sunt genera. Primum, quod per 
50 transgressionis culpam Deus contempnitur, secundum, quod contumacia subdi vel obedire alteri 

dedignamur, tercium, quod de bonis Dei extollimur. Hoc speciale genus illos specialius inpu- 
gnat, qui in quibusdam virtutibus proficiunt.

Et quamvis hec octo vicia totum genus humanum pulsent, non tarnen uno modo decipiunt 
cuntos, quoniam in aliis fornicacio, in aliis superbia regnat atque in aliis avaricia principatum 

55 tenet. Quamobrem adversus illud vicium spirituale certamen arripiat unusquisque, quod sibi 
magis sentit esse contrarium. Stultum siquidem est, qui ab uno inimico captus atque ligatus 
contra alterum vult pugnare. Si enim illud vicium, a quo aliquis possidetur, Deo adiuvan/te, fol. 177” 
vicerit, facilis erit in victoria de reliquis viciis. Sicut illi, qui coram regibus terre contra bestias 
pugnant, illam, quam forciorem vident, primum percutere festinant, ita unusquisque in spiritua- 

60 li certamine dimicans illud vicium, quod sibi magis dominari cognoscit, debet extinguere, quia 
forcior in hominum membris delectacio viciorum quam Studium virtutum. Si enim ita dulcis 
esset castitas ut libido, nemo forte periret. Quapropter dicendum est, qualiter principalia vicia 
extingui possint, ut, que secuntur, facile superentur.

18 Deut. 8,3.
19 Gen. 25,34.
20 Eph. 5,5.
21 Eph. 5,3.
22 Matth. 5,28.
23 Pi. 72,27.
24 Col. 3,8.
25 Eph. 4,26.



Gula sane per ieiunia et ciborum parcitatem castiganda est. Fornicacio vero metu gehenne et 
amore mundicie superanda est. Cupìditas vero consideracione mortis et elemosinarum largitate 
poterit extingui. Iram vero facile vincimus, si passiones Christi et, quanta mala nos aliis fecimus, 
consideremus. Tristicia vero superatur spe futurorum bonorum et spiritualium fructuum collo- 
cucione. Accidia, idest vagacio, vincitur per leccionem et iugem manuum operacionem. Vanam 
gloriam quidem atque superbiam non nisi per veram cordis contricionem vincere possumus. 
Quamobrem, fratres, assumite26 arma virtutum, ut principalibus viciis extinctis quasi de portis 
mortis27 erecti Deum vestrum laudare possitis in portis virtutum. Sicut ita virtus generat virtu- 
tem, ita vicia ex viciis nascuntur.

Beatus quoque papa Gregorius dicit, quod de superbia nascitur vana gloria, et qui superbus 
est, laudari ab hominibus cupit. Que eciam mox invidiam gingnit, quia laudem, quam appetit, 
aliquis invidet. De invidia iracundia nascitur, quia irascitur, si alter ei prefertur aut equatur. De 
ira tristicia nascitur, quia tristatur, nisi preferatur hominibus. De tristicia oritur avaricia, que 
dum non habet unde intus spiritualiter gaudeat, foras terrenas requirit divicias, in quibus letetur 
carnaliter. Hec sunt spiritualia vicia, duo vero, que secuntur, carnalia, idest gula et fornicacio. 
Ecce videtis, qualibus armis adversus genus humanum cottidie pugnat dyabolus. Sed mirum est, 
quare non ita timendo vos preparatis adversus invisibilem hostem sicut adversus visibilem vos 

fol. 177vb armatis. Ecce plenus est aer hiis spiritibus inmundis, / qui nostram incessanter expectant mor­
tem, qui eciam de nostro gratulantur defectu, et non sumus securi. Cottidie quidam ex nobis a 
dyabolo vulnerantur, lignatur et occiduntur et nos quasi certi de nostra salvacione gaudemus. 
Omnes enim, qui gaudent in malis suis, similes sunt freneticis, qui rident, quando ligantur28.

Per presentis diei sermonem discite, fratres, maiora et capitalia vicia superare, et cum illa per 
Dei adiutorium viceritis, non sitis de minoribus satis securi, quoniam sicut multe gutte inplent 
flumen et multa grana faciunt massam, ita multa minuta vicia generant mortem. Omnia sane, 
que in isto continentur sermone, gravia sunt, quia separant hominem a societate sanctorum. Ad 
levia vero peccata pertinent omnes cogitaciones vane et inutiles et omnis ociosus sermo atque 
inmoderatus risus et quitquit non excludit per se hominem a regno celorum. Et quis est, qui 
contra minima dimicet, cum pene omnes devastentur a magnis? Sed nolite de Dei miseracione 
desperare tantum, ut convertamini pcnitendo ad eum, qui vult omnes homines salvos fieri29, et 
qui non letatur in perdicione30 malorum, quique conversis ad se non solum peccata relaxat, sed 
eciam premia retribuit sempiterna; quod nobis concedat miserator et misericors Dominus31, qui 
vivit et regnat per infinita secula seculorum.

26 Eph. 6, 17.
27 Ps. 9,15.
28 Vgl. Gregorius Magnus, Moralia in lob 31, 45 (wie Anm. 10), S. 1610,14-1612,100.
29 I Tim. 2,4.
30 Sap. 1,13.
31 Ps. 102,8.

65

70

75

80

85

90

95



PAVEL SPUNAR

DIE WENZELSLEGENDE IN DER BUCHKUNST

Eines der interessantesten Probleme, mit denen sich die Handschriftenforschung beschäftigt, 
ist die Verfolgung der Beziehungen zwischen Bildschmuck und Text. Es handelt sich um die 
Übertragung der literarischen Aussage in eine visuelle Wahrnehmung, nämlich das Bild, wie­
wohl die Bindung zwischen Bild und Wort recht unterschiedlich sein und von enger Abhängig­
keit bis zu einem sehr lockeren Verhältnis reichen kann.

Es ist interessant zu sehen, wie sich die Beziehungen zwischen Bild und Text in der histori­
schen Entwicklung ändern. Wir meinen Texte, deren Sinn im Laufe der Jahrhunderte verschie­
denartig aufgefaßt und gedeutet werden konnte. Die Worte blieben dieselben, aber ein Illumina­
tor der karolingischen Epoche konnte ganz andere Vorstellungen in den Vordergrund rücken als 
einer des 14. Jahrhunderts. Ebenso entscheidend änderte sich auch der Stil der künstlerischen 
Bearbeitung, ihre Ausdrucksmittcl und deren expressiver Wert.

Als Beispiel einer Verschiebung der Beziehung zwischen Bild und Text wählen wir eine 
Betrachtung der künstlerischen Gestaltung der Wenzelslegenden in der Buchkunst, wiewohl die 
Wenzels-Hagiographie kein allzu häufiger Gegenstand einer Nacherzählung in der bildenden 
Kunst gewesen ist. Dies hing mit der allgemeinen Einstellung gegenüber Legenden zusammen, 
deren Funktion eher eine popularisierende und religiös-erzieherische war und die im Unter­
schied zu liturgischen Texten keiner Nachzeichnung in der bildenden Kunst bedurften.

Die Bildbegleitung der Legenden fand erst gegen Ende des ersten Jahrtausends Eingang in die 
hagiographischen Sammelhandschriften. Drastische Begebenheiten aus den Heiligenleben reg­
ten die Phantasie an und zwangen zur Suche nach einer künstlerischen Wiedergabe, die dem 
dramatischen Gehalt des Textes angemessen war.

Die romanische Kunst erwies sich diesbezüglich als wenig einfallsreich, und die Phantasie der 
Illuminatoren gewann erst im Spätmittelalter freien Raum, als sich auch das Bild über den Text 
zu erheben begann, und damit ein Typus von Bilderhandschriften entstand, in dem das Wort 
nur eine untergeordnete, begleitende Rolle spielte.

In der Sammlung erhaltener Handschriften mit hagiographischem Wenzelstoff nehmen die 
Wolfenbütteler Handschrift der Gumpolds-Legende (im folgenden WG)1, die Welislaw-Bibel 
(im folgenden WB)2 und der sogenannte Liber depictus (im folgenden LD)3 den bedeutendsten

1 Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibliothek Cod. Guelf. 11.2.Aug.4°; cfr. O. v. Heinemann etc., Die Handschriften der 
Herzoglichen Bibliothek zu Wolfenbüttel, 11. Abt., Voi. IV (1900), No. 3008. - W. Milde, Mittelalterliche Handschriften der 
Herzog August Bibliothek (Frankfurt a. M. 1972). — A. Matéjcek, Rukopisy doby romànské s miniaturami, ceské a v Ùechdch, 
II. Wolfenbüttelsky rukopis Gumpoldovy legendy o sv. Vdclavu, Pamätky archeologické 1914, 158—164. — A. Friedl, Iluminace 
Gumpoldovy legendy o sv. Vdclavu ve Wolfenbüttelu (Praha 1926). — J. Kvét, Praha romdnskä (Praha 1948), 156. — P. Spunar, 
„Paleografické poznämky k wolfenbtìttelskému rukopisu Gumpoldovy legendy,“ Listy filologické 79 (1956), 39-46. - A. 
Friedl, ,,Nové poznatky k déjinam ceského malirstvi v raném a vrcholném stredovéku“, Uméni 21 (1973), 257-295. - 
Déjiny ceského vytvarného ameni 1—1 (Praha 1984).

2 Praha, Stätni knihovna ÖSR XXIII C 124; E. Urbänkovä, Rukopisy a vzàcné tisky prazské universitm knihovny (Praha 
1957), 18-19. — A. Matéjcek, Velislavova bible ajejl misto ve vyvoji knizni ilustrace gotické (Praha 1926). - Velislai biblia 
pietà, hrsg. v. K. Stejskal (Praha 1970) (Vollfaksimile). - R. Turek, „Velislav- mecenäs ci mali'f“, Unióni 27 (1979), 
453-455. - Déjiny ceského vyzvarného uméni, 1-2 (Praha 1984).

3 Wien, Österreichische Nationalbibliothek 370 (Krumauer Bildercodex); Tabulae codicum manuscriptorum praeter Grae-



Platz ein. Es ist wohl nicht uninteressant zu verfolgen, wie sich in diesen drei Denkmälern das 
Verhältnis zwischen dem Text und dessen künstlerischer Behandlung entwickelt hat.

I.

Die Illuminationen in WG sind fest mit dem Text verknüpft und unterstreichen die Schlüssel­
situationen der Erzählung. Es gibt nur drei davon, die ideell auf die Stärkung der Idee der 
Herrschermacht mit Unterstützung durch die übernatürliche Welt der Heiligen abzielt.

WG ist vielleicht in Prag entstanden, was besonders die Illuminationen erkennen lassen, die 
überraschenderweise die Kenntnis der älteren Christian-Legende vom hl. Wenzel verraten* 4. 
(Am Anfang der Wenzels-Hagiographie stand die Crescente-Legende5, die noch in die Mitte des
10. Jahrhunderts gehört.) Der Text wurde von einer einzigen Hand mit schmaler und vertikal 
orientierter Carolina geschrieben, die Bildbegleitung (es handelt sich stets um ein und dieselbe 
Person) entzieht sich in keiner Weise dem Typus der ottonischen Buchmalerei, die unter dem 
Einfluß der Fulda-Hildesheimer Schule steht, obwohl Versuche unternommen wurden6, die 
Genese der Handschrift im Zusammenhang mit dem künstlerischen Wirken der Klosterwerk­
stätten auf der Reichenau und in Echternach zu sehen.

Der Text in WG wird von drei Illuminationen begleitet: a) Widmung, b) Trinkspruch-Szene 
bei einem Gelage auf Boleslavs Burg und c) Tod des Heiligen.

Die letzte Szene (c) ist in unserem Zusammenhang am interessantesten, weshalb wir ihr 
eingehender nachgehen wollen.

Über den Tod des Fürsten Wenzel berichtet die Gumpoldslegende7 - vielleicht etwas weit­
schweifig - wie der Brudermörder Boleslav frühmorgens nach einem Gelage mit seinem Gefol­
ge vor dem Haus (bzw. der Burg) in Boleslav wartete, um Wenzel zu überfallen. Er stellt sich 
dem Heiligen mit dem Dolch entgegen und zieht das Schwert. Zweimal schlägt er vergebens zu, 
beim dritten Mal entgleitet das Schwert seiner Hand. Wenzel bückt sich nach der Waffe, mit der 
er Boleslav mühelos hätte überwältigen können, und reicht sie ihrem Besitzer. Er ermutigt 
sogar seinen Bruder, nicht weiter zu zögern. Dieser ruft daraufhin mit dem Schwert in der Hand 
seine Gefährten herbei, und gibt vor, er wäre von Wenzel überfallen worden und hätte sich 
verteidigen müssen. Er versetzt seinem Bruder den vierten und diesmal tödlichen Hieb, für den 
Rest sorgt das Gefolge. Der Fürst liegt halbtot auf der Erde und stirbt erst nach weiteren Hieben. 
Beachten wir, daß an keiner Stelle die Anwesenheit eines Priesters erwähnt wird.

Anders wird man über Wenzels Tod in der Christian-Legende unterrichtet. Hier tritt als 
Mitschuldiger ein Priester der Kosmas und Damian-Kirche in Boleslav auf, dem vom Bruder-

cos et orientales in Bibliotheca Palatina Vindobonensi asservatorum, I, (Wien 1864), No. 370. - Legendy o ceskych patronech v 
obrazkové knize XIV. stoleti, hrsg. v. B. Ryba, J. Sämal und A. Matéjcek (2Praha 1940). - Krumauer Bildercodex I—II 
(Graz 1967) schwarzweißes Vollfaksimile hrsg. v. G. Schmidt und F. Unterkircher; Codices selecti, Voi. XIII. — Déjiny 
ceského vytvarného uméni 1—2 (Praha 1984). — H. Unger, Text und Bild im Mittelalter (Graz 1986), 68—69.

4 Editionen: J. Pekar, Die Wenzels- und Ludmila-Legenden und die Echtheit Christians (Prag 1909). -J. Ludvlkovsky, 
Kristiänova legenda (Praha 1978). - Cfr. Slovnik latinskych spisovatelü (Praha 1985), 210.

5 Editionen: V. Chaloupecky, Svatovaclavsky sbornik II—2 (Praha 1939). — J. Ludvlkovsky, ,,Nové zjistény rukopis 
legendy Crescente fide ajeho vyznam pro datovänl Kristiäna“, Listy filologické 81 (1958), 56-68, tschechische Recension. 
- Die bayrische Recension wurde in Fontes rerum Bohemicarum 1 (Praha 1873), hrsg. v. J. Emler zugänglich gemacht. - 
Cfr. Slovnik latinskych spisovatelü (Praha 1985), 380.

6 Cfr. die Arbeiten A. Friedls (Anm. 1).
7 Edition: Fontes rerum Bohemicarum 1 (Praha 1873), hrsg. von J. Emler. — Cfr. Slovnik latinskych spisovatelü (Praha 

1985), 295.



morder befohlen worden war, frühmorgens die Tür zu schließen, um Wenzel am Entkommen 
zu hindern, und die heilige Stätte vor Blutvergießen zu schützen. Im folgenden verläuft die 
Handlung ähnlich wie in der Gumpoldslegende. Nach der morgendlichen Begegnung und dem 
Gruß schlägt Boleslav auf Wenzel mit dem Schwert ein, doch weder der erste noch der zweite 
Hieb können den Fürsten gefährden. Wenzel fängt das Schwert auf und warnt seinen Bruder; er 
schlägt ihn sogar zu Boden und hätte so die Möglichkeit, ihn zu töten. Doch er gibt ihm die 
Waffe zurück und eilt zur Kirche. Boleslav ruft - als sei er in Not - eilig sein Gefolge herbei, das 
vor der Kirchentür den Fürsten tötet.

Der Illuminator in WG nahm sich als Modell für seine Darstellung seltsamerweise diese zweite 
Version. Wenzel hat den Angreifer zu Boden geschlagen und greift nach dem Schwert. In 
Synchronszenen erinnert er dann an den verräterischen Priester, der die Kirchentür schließt, und 
an Boleslav, der zum tödlichen Schlag ausholt.

Warum wich der Illuminator der Gumpolds-Legende, die ihm vertraut war und die er 
abgeschrieben hatte, ab, um Christian zu folgen, bei dem die dramatische Szene um die Figur 
des verräterischen Priesters bereichert ist? Es scheint, daß gerade das Moment des Verrates, der 
Spannung und der weitreichenderen Verschwörung die Illustration vom Urtext abbrachte und 
die Möglichkeit einer Alternativlösung bot, wiewohl einer ebenfalls literarisch motivierten. Auf 
jeden Fall deutet aber die ,Reportageform* (die Synchronschichtung zeitlich aufeinanderfolgen­
der Handlungen zu einer Bildfläche) weiter Möglichkeiten der Bildgestaltung von Legenden an.

Auf dem Widmungsblatt (a) - einer Darstellung der Fürstin Hemma, vor dem hl. Wenzel 
knieend, dem Christus die Märtyrerkrone des Sieges auf das Haupt setzt - ist die Ikonographie 
des hl. Wenzel zu beachten. Er wird als Märtyrer-Heiliger und zugleich als Fürst dargestellt, was 
am Gewand und der fahnengeschmückten Lanze zu erkennen ist. Mit dem Legendentext hängt 
das Bild nicht zusammen. Der Illuminator kam hier den politischen Anliegen des Premysliden- 
Hauses entgegen. Fürstin Hemma bittet den Schutzheiligen der Familie um Beistand. Damit 
wurde die Nachfolge in der Regierung und zugleich das Charisma der an die führende Stelle 
unter den einheimischen Familien erhobenen Pfemysliden-Dynastie hervorgehoben. Das Wid­
mungsblatt ist somit weniger Ausdruck von Hemmas persönlicher Frömmigkeit, sondern viel­
mehr ein Programm des böhmischen Staates, das staatsbildende Bestrebungen mit dem Kult 
und der Huldigung des hl. Wenzel als Beschützer der Dynastie und des Landes verbindet. Das 
Bild hat somit seine spezifische Aufgabe im Bereich der Staatsraison.

Ikonographisch verdient auch die Kleidung Wenzels Aufmerksamkeit. Er trägt eine kurze 
Tunika mit Gürtel, über seine Schultern wallt ein Soldatenumhang. Auf den Kriegertypus 
deuten auch die umwickelten Schienbeine als Schutz vor Verwundung hin, während der Bart 
den Barbaren charakterisiert.

Die Darstellung des Trinkspruchs (b) während des Gelages, das dem blutigen Ende des 
Besuches vorausgegangen ist, mag im Lichte des motivischen Reichtums der literarischen Vor­
lage unbegreiflich erscheinen. Boleslavs Gefolge wollte Wenzel während des Schmauses minde­
stens dreimal umbringen, doch ,noch war die Stunde des Leides nicht gekommen*. Wenzel 
ermahnt freundlich zur Heiterkeit. Er schenkt Wein ein und trinkt allen ,auf die Liebe des hl. 
Michael* zu. Er hält den Pokal, und als er seine Rede beendet hat, reicht er ihn jedem eigens mit 
derselben Liebe und mit süßem Kuß*. Der Illuminator hat die Szene im großen und ganzen 
getreu nachvollzogen. Fürst Wenzel hält den Pokal und schickt sich an zu sprechen. Die Magna­
ten von Boleslavs Gefolge werden unbewaffnet dargestellt (eine Waffe würde sie ikonogra­
phisch auf den Stand von Soldaten herabsetzen!) und so nicht näher bestimmt. Eine gewisse 
Lässigkeit in den Einzelheiten überrascht nicht, wenn man weiß, daß die Szene auf die Worte des 
Trinkspruchs abzielt. Es handelt sich um kein gesellschaftliches Ereignis in unserem Sinne des 
Wortes (vgl. etwa die Gestalt des Erzengels Michael, die als Halbbild aus den Wolken erscheint),



sondern um eine Hervorhebung des allegorischen Bildplanes. Es ging um keine Festschmaus­
Konvention, sondern um die Vergegenwärtigung des mysteriösen Trinkspruchs an den hl. 
Michael, der die Seelen Verstorbener im heiligen Leib darstcllte, und somit um ein Zeichen, daß 
sich der Fürst inmitten des Gelages eigentlich schon zu seiner letzten Reise rüstet.

Überblickt man den Charakter der Bildbegleitung in WG in ihrer Gesamtheit, so entgeht dem 
Beobachter nicht, daß jede Szene eine jeweils andere Rolle spielt und daß sie dennoch in der 
Aussage miteinander verknüpft sind. Sie gingen vom Text aus, aber die Vorlage war nicht in 
dem Maße bindend, daß sie die Verwendung anderer literarischer Traditionen oder die Erhe­
bung des szenischen Geschehens in eine andere, höhere Bedcutungsebene verhinderte. Text und 
Bild hingen voneinander ab, doch sie stehen in einem SpannungsVerhältnis. Die Auswahl der 
dargestellten Episoden war keineswegs zufällig, sondern richtete sich nach bestimmten Krite­
rien. Dominierend waren dabei die symbolische als primäre Funktion des Bildes sowie die Steige­
rung der Beredtheit der Geschichte durch deren visuelle Vergegenwärtigung. Dafür eigneten 
sich am besten dramatische, drastische Szenen, die geeignet waren, eine ganze Skala von Affek­
ten wachzurufen. Der Illuminator strebte dem Kern der Sache zu und mied Einzelheiten, die die 
Aufmerksamkeit zerstreuen könnten.

WG entstand unter bestimmten gesellschaftlichen Gegebenheiten und wirkte als lebendige 
und dynamische Struktur in späterer Zeit unterschiedlich. Im Laufe der Zeit änderten sich 
Gewicht und Hierarchie der einzelnen Funktionen, zu ihrer Zeit aber überwog der magische und 
repräsentative Gesichtspunkt, welcher der damaligen Funktion des Buches im höfischen Milieu 
eigen war. Die Pracht des Buches sprach nicht den Leser unmittelbar an, sondern erhob den 
gefeierten Heiligen und die Stifterin. Die ästhetische Funktion gewann erst weitaus später an 
Bedeutung, nachdem sich die Einstellung des Menschen zum Kunstwerk und zum menschli­
chen Schaffen überhaupt geändert hatte. II.

II.

Einen völlig anderen Typ in der Beziehung zwischen Bild und Text repräsentieren in der 
Wenzels-Hagiographie die in WB und im sogenannten LD erhaltenen Bildzyklen. Beide Hand­
schriften entstanden um die Mitte des 14. Jahrhunderts, und in beiden überwiegt das Bild.

Bildzyklen waren der bildenden Kunst nicht unbekannt. Ihr Ursprung ist schon in der spätan­
tiken oder frühchristlichen Kunst zu suchen, und sie erschienen erstmals als (monumentale) 
Wandgemälde in Kirchen. Von hier aus wirkten sie indirekt auf die Ausschmückung von 
Handschriften ein, so daß man bandartig angeordnete Illustrationen in karolingischen Bibeln aus 
der Schule von Tours, in den ottonischen Evangelienbüchern aus Echternach oder in einigen 
Handschriften englischer Herkunft begegnet.

Die Genese der Wenzelszyklen ist offenbar auch mit den Wandmalereien in den dem hl. 
Wenzel geweihten Kirchen verbunden. Es ist nicht auszuschließen, daß den Prototyp solcher 
Bildreihen die Kirche in Stara Boleslav selbst bildete.

Auch wenn die Bildzyklen in erster Linie auf den visuellen Eindruck bauen und das Wort (am 
häufigsten in Gestalt eines kurzgefaßten Kommentars) überflüssig wird, gliedern sie sich in zwei 
Gruppen, die sich in ihrer Beziehung zur literarischen Grundlage unterscheiden. Die erste betont 
die Schlüsselmomente und trennt die Illustrationen im wesentlichen voneinander, die zweite wirkt 
mehr als Serie, die in dichter Folge über das Heiligenleben berichtet. Die beiden böhmischen 
Denkmäler gehören nicht zu den ausgeprägten Beispielen, doch neigt WB eher zum ersten und 
LD eher zum zweiten Typus.



Die mit der zweiten Hälfte der vierziger Jahre des 14. Jahrhunderts datierbare WB8 nahm sich 
eine der Handschriften des 12. oder gar des 11. Jahrhunderts zur Vorlage, was die historisieren­
den Elemente in den Architekturen und Figuren verraten. Den Wenzelszyklus muß man freilich 
beiseite lassen, der ikonographisch in der heimischen Tradition wurzelt. Allein die Idee, die 
Bildfolgen von den Kirchenwänden, wo sie sich jedem Auge offenbarten, in die Intimität der 
Codices zu übertragen, keimte erst Hand in Hand mit einem Wandel des Lebensstils und der 
Mentalität in Mitteleuropa im ausgehenden Mittelalter. Es erwuchs ein Interesse für das 
menschliche Los. Die bildende Kunst suchte nach dem Menschen und enthüllte ihn in verschie­
denen Situationen und Ebenen. Hierher gehören der Kult der Jungfrau Maria als .liebreicher 
Mutter* ebenso wie das Interesse für die Heiligenleben, die durch Wort (s. die Legenda aurea des 
Iacobus de Voragine und ihre Rezeption) oder Bild dargestellt wurden. Das tragische Märtyrer­
los - das war die Absicht - sollte emotional auf die Moral einwirken und christliche Verhaltens­
normen beleben.

Die Legende vom heiligen Wenzel findet man in WB ganz am Ende9. Auf sie folgt nur mehr 
ein Bildexplicit mit Wclislaws Porträt in bittender Stellung vor der hl. Katharina, der Schutzhei­
ligen der Philosophen und Theologen. Wer der Auftraggeber des Buches war, beginnt man 
bereits zu ahnen. Wahrscheinlich war es Welislaw (Hajnüv) von Sedlcany, Notar, Protonotar 
und Diplomat in Diensten Karls IV., Kapitclvikar in Sadskä und später an St. Apollinarius in 
Prag.

Die Bilderbibel und der Legenden-Bilderzyklus haben sicherlich wenig gemein. Kann in WB 
dennoch nach einer Art Kompositionslogik gesucht werden, oder handelt es sich vielmehr um 
eine zufällige Ergänzung ohne tiefere Beziehung zum Ganzen? Die zweite Möglichkeit scheint 
wahrscheinlicher zu sein. Das Buch hatte sein Programm (an das Alte Testament schießt sich als 
Gegenüberstellung der christologische Zyklus, Christus-Parabeln und einige Darstellungen aus 
den Taten der Apostel mit einem fragmentarisch erhaltenen Zyklus über den Antichrist an), das 
von einer kritischen Haltung gegenüber der Krisensituation innerhalb der Kirche zeugte. Die 
Wenzelslegende hatte damit nichts gemein, sie war eher ein Zeugnis von der Verwurzelung des 
Auftraggebers und der Zeichner im böhmischen Milieu. Schließlich zeugen allein schon die 
Unterbringung auf den letzten Blättern und eine gewisse Nachlässigkeit in der Bearbeitung 
davon, daß es sich hier um kein Kernstück des Buches handelte.

Von seinem Plan her lehnte sich der Wenzel-Zyklus vor allem an die Legende Crescente an10 11, 
doch stand er offenbar auch unter dem Einfluß anderer Impulse, vor allem der Wandmalerei. 
Am meisten überrascht die unorganische Einreihung einiger Bilder aus dem Leben des hl. 
Kliment. War aber diese Einfügung wirklich ein Exkurs?

Blickt man auf die Legendeneröffnung, so war die Digression auf den hl. Kliment nicht ganz 
unorganisch. Im Unterschied zur bayerischen Rezension von Crescente11 wird in der böhmischen 
Rezension12 schon einleitend Borivoj als erster christlicher Fürst in Böhmen in Erinnerung 
gebracht, und es wird auch seiner Ehegattin gedacht, der hl. Ludmila, Großmutter des jungen 
Wenzel. Beide waren in Mähren getauft, und es ist bekannt, daß die erste Kirche, die Borivoj 
nach seiner Rückkehr nach Böhmen bauen ließ, dem hl. Kliment geweiht war. In diesem 
Kontext gewinnt also die Einfügung des hl. Kliment, dessen Gebeine von den hll. Kyrill und 
Method angeblich nach Mähren überführt worden waren, Daseinsberechtigung und Aussage­
kraft.

8 Cfr. Anm. 2.
9 Ff 180r-188v.
10 Cfr. Anm. 5.
11 Cfr. Anm. 5.
12 Cfr. Anm. 5.



Davon, daß der Zeichner der Wcnzelslegende die tschechische Crescente-Version zum Vorbild 
genommen hat, zeugt schon das erste Bild des Zyklus. Als erster christlicher Fürst in Böhmen 
wird Borivoj vorgestellt, während die bayerische Überlieferung Spytihnév nennt, der mit den 
christlichen Traditionen Groß-Mährens nichts gemein hatte. Hätte der Zeichner dieses Modell 
gewählt, so wäre die ganze Episode um den hl. Kliment schwer erklärbar.

Wie frei der Zeichner die Vorlage behandelte, zeigt das Bild des Sterbenden Borivoj (,,ibi 
transiit Borivoj“). Aus dem weiteren Kontext wird ersichtlich, daß es sich um Spytihnév 
handelt, nach dessen Tod sein Bruder Wratislaw, Vater des hl. Wenzel, zum Fürsten gewählt 
wurde.

Das Leben des hl. Wenzel beginnt mit einer Erinnerung an die Schule von Budec, wo der 
Knabe seine Bildung erhielt. Der Zeichner lehnte sich an Crescente an, doch erscheint der Name 
des Lehrers latinisiert. Statt des slawischen Priesters Ucen (,Doctus‘), der noch an die altmähri­
sche Tradition erinnerte13 14, nennt der Zeichner den Priester - wohl aufgrund einer gewissen 
lautlichen Ähnlichkeit - lateinisch Innocentiusu.

Auch die weiteren Bildszenen folgen der Crescente. Interessant ist die Zeichnung von Wenzels 
Wahl zum Fürsten. Die beschreibende Zeile rückt abermals von der Vorlage ab und akzentuiert 
die Herrschergewalt über das Volk.

Eine gewisse Selbständigkeit deutet auch der Abschnitt über Wenzels christliche Tugenden 
und Verdienste an. Der Zeichner traf seine Wahl nur exempli gratia und betonte Wenzels Barm­
herzigkeit und sein eifriges Gebet, obwohl dergleichen in der Vorlage explicit nicht erwähnt 
wird. Man ahnt, wie im 14.Jahrhundert die Bedeutung der persönlichen Frömmigkeit auf 
Kosten des kollektiven Gottesdienstes gewachsen ist. Die Hervorhebung schwerer bäuerlicher 
Arbeiten, mit denen Wenzel seinen Körper zu kasteien pflegte, zeugt vom Ansehen, welche das 
Landleben innerhalb der Kirche genoß.

Das ,Mönchsleben1 des Fürsten führte zum Konflikt mit seiner heidnischen Mutter Drahomi- 
ra. Crescente erinnert an Wenzels böse Vorahnung und das Ränkespiel seiner Mutter mit den 
Verrätern, um Wenzel dem Einfluß der Priester zu entreißen. Auch wenn die Beziehung zwi­
schen Wenzel und seiner Großmutter, der eifrigen Christin Ludmila, im Text nicht ausdrücklich 
angesprochen wird, wurde dennoch das Motiv ihres gewaltsamen Todes in die Legende einge­
baut. Der Zeichner hielt sich mit keiner Begründung auf und ließ unmittelbar die Sequenz von 
ihrem Tod folgen. Auch im nächsten Bild ist noch diese Quelle zu spüren, denn es zeigt die 
Vertreibung von Priestern, mit der die , heidnische Reaktion' im Lande ihren Höhepunkt er­
reichte.

Die Legende verweilt nun bei den verderblichen Auswirkungen des Heidentums, und der 
Zeichner knüpft an den Augenblick an, als Wenzel, bereits im Mannesalter stehend, die Priester 
zurückberief. Die Gotteshäuser wurden wieder geöffnet, die Kirche freute sich. Großes Gewicht 
wurde im Text ebenso wie in den Bildern der Gründung der St. Veits-Kirche beigemessen, aus 
der später das Bistum entstand. Der Bilderzyklus erinnert an die Entsendung von Boten zum 
Regensburger Bischof Tuto, damit dieser den Bau gutheiße, und an die Einführung der Gläubi­
gen in die Kirche. Gegenüber der literarischen Vorlage mied der Zeichner das Motiv vom 
Wunsch Wenzels, sich nach Rom zu begeben und in ein Kloster einzutreten. Relativ spärlich 
wurde auch Wenzels Märtyrertum behandelt. Der Zeichner faßte es in der Trinkspruchszene 
während des Festschmauses, jener Episode, in der Wenzel dem Bruder das Schwert reicht und in

13 Die Legende schildert, wie Wratislaw den jungen Wenzel nach Budec sandte, damit dieser dort den Psalter lerne a 
quodam reverenti presbitero nomine Ucino, cfr. J. Ludvlkovsky, Nove zjistény rukopis (Anm. 4), 58.

14 Im kurzgefaßten Bildkommentar liest man wörtlich: ,,Ibi mittit Wratizlaus filium suum primogenitum a quodam 
presbytero reverenti nomine Innocencio ut discat psalterium“.



der Darstellung seines Todes zusammen. Er lenkt die Aufmerksamkeit nicht durch Einzelhei­
ten ab, sondern richtet sie auf das Wesentliche. In der Schlüsselstelle überschneiden sich dann 
ähnlich wie in WG zweierlei Überlieferungen. Crescente räumt zwar ein, Wenzel hätte Boleslav 
mühelos überwältigen können, verschweigt aber das verlorene Schwert, das in der Gumpolds­
legende betont wird. Das Märtyrertum selbst spielt sich dann aber vollends nach dem Crescen- 
te-Szenarium ab. Boleslav ruft seine Helfer aus einem Versteck herbei, und diese töten Wenzel 
mit zahlreichen Hieben. Nicht einmal andeutungsweise wird an den Priester erinnert, der in 
Christians Legende eine so betrübliche Rolle spielte. Der Abschluß des Bilderzyklus ist sehr 
einfach. Während Crescente mit einer Erzählung über die Beisetzung, Translation und Wunder 
fortfährt, begnügte sich der Zeichner von WB mit einer Darstellung der Beweinung des 
Toten.

Wie ist demnach die Beziehung zur literarischen Vorlage zu umreißen? Entschieden handelt es 
sich um keine strenge Anlehnung, sondern um einen Plan, der erweitert, ebenso aber auch 
reduziert und zu Ende gedacht werden konnte. Über Plan und Komposition des Zyklus machte 
sich der Zeichner nicht viel Gedanken, wiewohl den Änderungen eine gewisse Logik nicht 
abgeht. Der Crescente entnahm er lediglich die Lebensbeschreibung, die Translation und die 
Wunder nach seinem Tode wurden weggelassen. Die künstlerische Präsentation erschließt keine 
neuen Phasen der Legende, sondern konzentriert sich auf die zentralen Phasen der Geschichte 
unter Betonung der christlichen Verdienste und Tugenden Wenzels. So ermahnte sie nicht zu 
Reflexionen auf metaphysischer Ebene, sondern führte vielmehr zum Mitgefühl als Appell an 
das Erlebnis des Glaubens.

III.

Auch der zweite in einer Handschrift erhaltene Bilderzyklus über den hl. Wenzel (LD)15 
verfolgt keine anderen Ziele, als auf Emotionen abzuzielen. Er ist gegenüber WB umfangreicher 
(125 Szenen!), doch die Erweiterung der Bilderzahl bedeutet keine eindrucksvollere Bereiche­
rung um andere Motive, sondern vielmehr eine Hinwendung zur Form einer Bildfolge, in die 
einzelne Geschehnisse in mehreren Phase dargestellt und zu einer lebendigen (, beweglichen1) 
Handlung verschmolzen sind.

Der Zeichner griff auch zu einer neuen, , modernen“ Vorlage. Wiewohl es sich um keine 
direkte Abhängigkeit handelt, wird dennoch offenkundig, daß ihm die älteren, stilistisch mit der 
ottonisch-romanischen Kultur verknüpften Texte nicht zusagten. Er griff nach etwas Neuem, 
einer verbreiteten Version der Legende Ut annuncietur16, die erst in die vierziger Jahre des
14. Jahrhunderts gehört. Ihr ursprünglicher engerer Kern war zwar schon in der ersten Hälfte 
des 13. Jahrhunderts entstanden, doch behielt der Text lange seine Anziehungskraft. Im 14. Jahr- 
hündert wurde er um eine Reihe von Einzelheiten ergänzt, die aus alten Quellen bezogen 
wurden, namentlich aus der Gumpolds- und der Christian-Legende, der Chronik des Kosmas17,

15 Cfr. Anm. 3.
16 Editionen: A. Podlaha, Vita sancti Wenceslai incipiens verbis Ut annuntietur (Praha 1917). — J. Ludvlkovsky, „Väclav- 

skä legenda XIII. stolen' <Ut annuncietur), jejl pomér k legendé <Orient> a otäzka autorstvl“, Listy filologické 78 (1955), 
196-209 (kürzere Fassung der Legende); dazu auch J. Ludvlkovsky, Listy filologické 80 (1957), 149-150. - Cfr. Slovnik 
latinskych spisovatelü (Praha 1984), 381.

17 Editionen: Fontes rerum Bohemicarum 2 (Praha 1874), hrsg. v. J. Emler. — B. Bretholz, MGH SS, N. S. 2, 1923. — 
Cfr. D. Trestlk, Kosmas (Praha 1966), 19722. - D. Trestlk, Kosmova kronika (Praha 1968). - O. Krällk, Kosmova kronika a 
predchozi tradice (Praha 1976). — Slovnik latinskych spisovatelü (Praha 1984), 206-207.



den Legenden Oportet18 und Oriente19 sowie dem Sermon Inclitam20. Ut annuncietur gehörte zwar 
bei weitem nicht zu den beliebtesten, war aber ausführlich und ,neu‘ genug, um zur Entfaltung 
einer emotionell untermalten , Bildreportage1 zu passen.

In LD bildet die Wenzelslegende keinen unorganischen Anhang, sondern den Bestandteil einer 
Reihe von in Bildern erzählten Legenden.

Der Codex (LD) entstand durch Verbindung einiger völlig oder relativ selbständiger Teile, 
die seinen uneinheitlichen Inhalt begründen. Er gehört der zweiten Hälfte der fünfziger Jahre des 
14. Jahrhunderts an und wurde im Minoritenkloster von Krumlov (Krumau) zumindest zu Ende 
geführt.

Die Handschrift enthält vor allem Bild-Legendenzyklen, die die religiös-erzieherische Funk­
tion des Buches unterstreichen. Es beteiligten sich daran drei Illustratoren von mittelmäßigem 
Rang, denn die ästhetische Funktion der Zeichnungen war nicht der springende Punkt. Ebenso 
belanglos war auch eine Reihe unbefangen übernommener Details aus dem .Alltagsleben1, 
obwohl sie für uns von ganz außerordentlicher Bedeutung sind. Den Autoren kam es nicht auf 
Realien an (etwa die getreue Darstellung der Kleidung oder der Gegenstände des täglichen 
Bedarfs), sondern auf die Akzentuierung der Geschichte mitsamt ihrer moralischen Implikation. 
Diesem Ziel dienen auch kurzgefaßte Kommentare, die auf mindestens sechs Hände zurückge­
hen, wobei dieser Wechsel aber nicht mit der Ablösung der Zeichner zusammenhängt. Die 
Handschrift ist offenbar in einem kleineren Skriptorium entstanden, wo sich eine Anzahl von 
Mönchen die gelegentliche Arbeit teilte.

Im reichhaltigen Legenden-Ensemble wird Böhmen unmittelbar von den Bildzyklen über den 
hl. Wenzel21, die hl. Ludmila22 und den hl. Prokop23 berührt. Die beiden ersten Zyklen werden 
dem ersten Illustrator zugeschrieben, den dritten hat eine andere Hand gezeichnet. Der Vollstän­
digkeit halber muß vermerkt werden, daß die Gestalt des hl. Wenzel noch einmal erscheint. Sie 
tritt unerwartet in der Legende vom hl. Ulrich (im Jahre 923 Bischof zu Augsburg) auf, und es 
hat sich noch keine literarische Quelle gefunden, die eine solche Verbindung begründen würde.

Die bisherige Literatur widmete der künstlerischen Genese des Buches große Aufmerksam­
keit. Festgestellt wurde ein Zusammenhang mit der westeuropäischen Buchmalerei, aber F. Un- 
terkircher24 verwies sehr anregend auch auf die Handschriften des böhmischen bzw. mitteleuro­
päischen Kreises, die unserem Codex zweifellos am nächsten standen. Wir beziehen uns damit 
vor allem auf den Cursus Sanctae Mariae aus der Klosterbibliothek von Louka (Klosterbruck), der 
in der Pierpont Morgan Library in New York aufbewahrt wird25, sowie den sog. Hedwigsco­
dex von Schlackenwerth26. Beide gehören noch der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts an.

Der LD wandte sich an den niederen Klerus. Die Heiligenleben, die gleichsam wie ein .Film­
streifen1 zu beiden Seiten des aufgeschlagenen Codex abrollten, hatten eine erzieherische Funk­
tion und sollten zur Hebung der Frömmigkeit führen.

18 Edition: J. Pekaf, Die Wenzels- und Ludmila Legenden (Anm. 4). - Cfr. Slovnik latinskych spisovatelü (Praha 1984), 
381.

19 Edition: J. Pekaf, Die Wenzels- und Ludmila Legenden (Anm. 4). - Cfr. Slovnik latinskych spisovatelü (Praha 1984), 
381.

20 Editionen: F. Stejskal, Svaty Vaclav - jeho zivot a ücta (Praha 1925), 217 sq. - E. Promnitz, Das Reimojficium des hl. 
Wenzeslaus (1929), 52 sq. - Cfr. O. Kräli'k, ,,V1 F 17“, Sbomik Vysoké skoly pedagogiche Olomouc. Jazyk a literatura 6 
(1959), 83 sq., bes. S. 97.

21 Fol. 32r-44r.
22 Fol. 44v-49r.
23 Fol. 70v-73r.
24 Cfr. Krumauer Bildercodex I—II (Anm. 3).
25 New York, Pierpont Morgan Library, M. 739.
26 Jetzt in Malibu, Calif., J. Paul Getty Museum, Ms. Ludwig XI 3.



Die Wenzelslegende, die uns in unserem Zusammenhang am stärksten interessiert, beginnt 
mit den Ereignissen um die Entsendung des jungen Wenzel zur Schule. Sie verzichtet auf 
jegliche Information über seine Herkunft und Familie und beginnt ähnlich wie WB mit einer 
Erinnerung an Wenzels Aufenthalt in Budec. Der Legendentext spricht von einer kleinen Burg 
(,,castellum Budecz“), während das Bild eine Stadt zeigt (,,Hic portatur ad scolam in civitatem 
Budeczt“). Es gibt noch weitere Unterschiede. Während die Vorlage schildert, wie Wenzel vor 
die Füße des Heiligen stürzt, hielt der Illustrator Wenzel stehend fest, völlig in Übereinstim­
mung mit dem Kommentar (,,Hic stat sanctus Wenceslaus coram patre Wratislao“). Die ersten 
Bilder des Zyklus behielten somit eine gewisse Selbständigkeit und deuteten die Richtung an, 
die die künstlerische Behandlung von Ut annunciatur vorgab. Der Zeichner schöpfte aus dem 
motivischen Reichtum der Legende (und erschöpfte ihn fast ganz), obwohl er einige Themen 
außer acht ließ. Am meisten überrascht das Fehlen des Triumphes über den Fürsten von Kou- 
fim, ein ideologisch wichtiges und für die Ausgestaltung dankbares Thema, dem man im 
Zyklus der Wenzelslegende im Treppenhaus von Karlstejn oder im jüngeren Wandmalereizy­
klus der Wenzelskapelle im Prager Veitsdom begegnet. Eine bemerkenswerte Freiheit, die dem 
eigentlichen dramaturgischen Plan folgt, verrät auch die Verschiebung einiger Bild- bzw. The­
mengruppen und Änderungen in der Szenenfolge. Primären Sinn für , Kinetik verrät die Häu­
fung von Reisebildern (schon in der Einleitung des Zyklus wird ja an die Reise nach Budec 
erinnert) und Arbeitsmotiven (vgl. das Motiv der Bauarbeiten in der St. Veits-Kirche mit der 
Erweiterung um die Szene der Materialbeschaffung - ,,hic portant lapides“), die im Text in 
keiner Weise besonders akzentuiert werden. Doch diese Ergänzungen beleben die Handlung und 
verschieben sie bis an die Grenzen der , Bildreportage , wobei sie die bisherigen Normen der 
Gattung sprengen. Das Bild wurde um neue Funktionen bereichert und machte es dem Leser 
möglich, sich in alle Peripetien der Geschichte zu vertiefen.

Eine Tendenz zur Narrativität stellt man auch in der Häufung von Szenen über Wenzels 
christliche Tugenden fest. Der Illustrator bringt sämtliche bäuerlichen Arbeiten in Erinnerung 
und verfolgt sie in dynamischer Straffung. Das Bestreben, die Handlung möglichst nahe zu 
bringen und zu aktualisieren, bezieht sich auch auf das Bedürfnis, Personen namentlich zu 
nennen und die jeweiligen Lokalitäten zu bestimmen (Regensburg, Prag, Tetin, Vysehrad). 
Soweit ging der Illustrator von WB nicht, er stellte vielmehr dem Betrachter einen größeren 
Spielraum zur Verfügung.

Der Wenzelszyklus gliedert sich in drei Abschnitte. Er folgt im wesentlichen der Legende ,,Ut 
annuncietur“ und berichtet über Leben und Tod des Heiligen, über wundersame Geschehnisse bei 
der Translation seines heiligen Leibes und über Wunder, die auf Fürsprache des Heiligen ge­
schahen.

Betrachten wir nun einige Situationen der reichen Legendenhandlung:
1. Die Schule zu Budec: Die Legende Ut annuncietur bringt den Namen des slawischen Priesters 

,Ucen‘ (,Doctus‘) in Erinnerung, der Illustrator und Kommentator ließ ihn hingegen aus.
2. Wenzels Wahl zum Fürsten: Der Zeichner akzentuiert das Lehnsverhältnis der böhmischen 

Länder zum römischen Reich und fügt gegenüber dem Text ein Bild hinzu, auf dem der Kaiser 
dem böhmischen Herrscher das Szepter überreicht.

3. Gründung und Bau der Veitskirche in Prag: In Übereinstimmung mit der Tendenz aller Legen­
den gilt die Kirchengründung als ein Motiv, das besondere Beachtung verdient. Die ganze 
Erzählung gliedert sich in mehrere, reichlich mit Bildern belegte Phasen. Wenzel verhandelt mit 
dem Kaiser und überbringt die Gebeine des hl. Veit; man betrachtet den Bau und wohnt der 
Kirchenweihe durch den Regensburger Bischof bei. Gegenüber der Legende, welche die Grün­
dung des Prager Bistums richtig in eine spätere Zeit datiert, verbindet der Illustrator die Erhe-



bung der Kirche zum Bischofsitz sowie die Errichtung eines Kanoniker-Konvents noch mit der 
Regierungszeit des hl. Wenzel. Es hat den Anschein, als wollte er dem Heiligen möglichst viele 
Verdienste zuschreiben und damit seine Heiligkeit hervorheben.

4. Der Sieg über den Fürsten von Koufim: Wie bereits gesagt, fehlt die entsprechende Zeichnung 
im Bilderzyklus. Die Auslassung widerspricht dem Kult des Heiligen und läßt sich nur als ein 
Versehen des Zeichners deuten, der offenbar nach dem Gedächtnis arbeitete.

5. Der Tod des hl. Wenzel: Einmal mehr wird das Motiv der Einladung, der Botschaft und der 
Reise betont. Das Gelage auf Burg Boleslav wird dargestellt durch einen Blick auf die beiden am 
Tisch sitzenden Brüder (sie reichen einander die Schüssel, auf dem Tisch liegen Messer und 
Löffel), die von zwei Dienern bedient werden. Von dem mystischen Trinkspruch auf den hl. 
Michael findet sich im Bildzyklus keine Spur, wiewohl die Legende an ihn erinnert. Den 
Zeichner interessierte allein die Handlung, sämtliche Einfügungen, die den Handlungsablauf 
verzögern, wurden ausgelassen. Wichtiger war das eigentliche Drama. Boleslav, hinter einem 
Baum versteckt, beobachtet seinen vor der Kirche betenden Bruder, denn die Kirchentür war ja 
verschlossen. Die Brüder grüßen einander, und sogleich folgt der Moment, in dem Boleslav 
erstmals Wenzel auf den Kopf schlägt. Die Bilderzählung beschleunigt sich. Der Illustrator 
verzichtet auf den Kampf zwischen den beiden Brüdern, und zeigt nicht, wie Boleslav die Waffe 
entgleitet und Wenzel auf Rache verzichtet und sich über die Möglichkeit freut, für Christus 
sterben zu können. Er zeichnet lediglich den Halbtoten vor der verschlossenen Kirchentür auf 
der Schloßtreppe, der von Boleslavs Gefolge schließlich vollends getötet wird (,,Hic sanctus 
Wenceslaus exspiravit in limine ecclesie“).

6. Die Beisetzung: Im Unterschied zum Text wird Wenzels Leichnam von Kanonikern davon­
getragen (,,Hic sanctus Wenceslaus a canonicis ponitur in ecclesiam“). Der Zeichner geht von 
seiner Erfahrung aus und vergißt, daß der Legendenverfasser richtig von Priestern, Klerikern 
und frommen Männern sprach. Der Rückweg nach Prag schließt mit einem zusätzlichen Bild 
der Stadt und der Schriftzeile ,,Hic est civitas Praga“.

7. Die Geschicke von Wenzels Diener Podiven: Im Unterschied zur Legende, die erzählt, Podiven 
sei im Wald an einem Baum aufgehängt worden, berichtet der Zeichner über seinen Tod am 
Galgen, was der allgemeinen Erfahrung näherstand. Ein Unterschied zeigt sich auch in der 
Beisetzung der Gebeine. Während der Legendenschreiber von der Wenzelskapelle berichtet, 
verlegt der Bildzyklus die Szene auf den Friedhof vor dem Kirchentor zu St. Veit auf der Prager 
Burg („in ciminterio Sancti Viti“).

8. Das Blutwunder des Heiligen: Die ganze Episode wurde ausgelassen, obwohl man ihr im 
Bildzyklus des Treppenhauses von Karlstejn begegnet.

9. Die Heilung der blinden und gelähmten Frau: Im Unterschied zum Text erhebt sich die Frau im 
Bildbericht und laßt eine brennende Kerze zurück.

10. Die Jagd des Dakerkönigs: Die Handlung wird gegenüber der Vorlage um die Erscheinung 
des hl. Wenzel bereichert. Der Heilige segnet den König, und der Zyklus endet mit der Zeich­
nung eines Klosters, das der Dakerkönig zu Ehren des Heiligen gründete.

Die ausgewählten Beispiele machen deutlich, daß der Zeichner des LD am freiesten vorging. 
Der Text stand gleichsam im Hintergrund, Bilder häufen sich oder werden je nach Bedarf des 
Handlungsrhythmus und der Betonung bestimmter Szenen ausgelassen. Dennoch entgeht ei­
nem auch eine gewisse Freiheit gegenüber der Vorlage nicht, deren Bedeutung indes nicht die 
Rolle eines freien Szenariums überstieg. Die Initiative ergriff der Illuminator, der von den 
traditionellen Schemata abrückte und sich der Legende in Gestalt einer Bildreportage bemäch­
tigte, die nicht nur mit ihren Schlüsselszenen, sondern als dynamisches Ganzes, als eine tragische 
menschliche Begebenheit in der Zeit, bekränzt von einer Märtyrerkrone, wirken sollte. Die



Bewegung und das dahineilende menschliche Leben brachten den starren Aufbau der Geschichte 
ins Wanken. LD gab das Leben des hl. Wenzel menschlichen Maßstäben und dem realen Raum 
zurück. Um so glaubhafter und emotional wirkungsvoller war die Geschichte.

★

Betrachtet man die drei ausgewählten Beispiele noch einmal, so muß man sich wundern, wie 
sehr sich das Verständnis des Stoffes und die Art der künstlerischen Darstellung gewandelt hat. 
Die Bewegung war jedoch nicht nur durch die Möglichkeiten der Gattung gegeben, sondern 
hing vor allem mit einer geänderten Haltung gegenüber der Hagiographie zusammen, die 
ihrerseits durch den Wandel der gesellschaftlichen Verhältnisse, der Zivilisation, der Psychik 
und des kollektiven Bewußtseins gegeben war. Der hl. Wenzel blieb zwar nach wie vor ein 
Vorbild an Frömmigkeit, Heldenmut und Demut, doch die Illuminatoren betonten seine unter­
schiedlichen Funktionen als Heiliger. Zunächst war er vor allem Beschützer der Herrscherfami­
lie, später nahm er die Wesenszüge eines Menschen an, der sich mit Arbeit und wohltätigem 
Wirken voll und ganz Christus ergeben hat. Damit änderte sich auch die künstlerische Darstel­
lung. Zuerst hatten die Illustrationen eher symbolischen Charakter, später überwog die Tendenz 
zur emotional wirkungsvollen Reportage. Anfangs reduzierte sich das Bildgeschehen zu einigen 
Schlüsselsituationen, später verwässerte es zu einer Handlungsfolge, die wie ein Zeitlupenfilm 
ablief. Einst suchte man die Botschaft der Bilder in einer vielschichtigen Interpretation, später 
spielte die emotionale Bindung an den Helden eine größere Rolle.

In allen drei ausgewählten Beispielen spielte der Text in bezug auf die Illustrationen eine 
jeweils andere Rolle. Wir sind überzeugt, daß diese Bindungen auch für die künstlerische Wür­
digung substantiell und bezeichnend sind. Sie sagen über die Mentalität der Zeit mehr aus, als 
man bisher ahnte.





JAN-OLOF TJÄDER

DER VERLORENE PAPYRUS MARINI 85

1 Als eine Art Beiprodukt zu der Ausgabe der im Original erhaltenen italienischen (ravennati­
schen) Papyri des 5.-7. Jhs. (Tjäder, 1-3) setzte ich mir vor einigen Jahren die Aufgabe, den Text 
derjenigen aus der fraglichen Periode stammenden Papyri, die nicht im Original erhalten waren, 
zu versuchen zu rekonstruieren1. Diese Papyri finden sich sämtlich in Gaetano Marinis Ausgabe 
vom J. 1805 gesammelt vor, aber die Originale waren schon zu seiner Zeit verschwunden oder 
ihm doch nicht zugänglich. In der Mehrzahl der Fälle hat er sich für die Edition mit dem mehr 
oder weniger unsicheren Text irgendeines Vorläufers des 17.-18. Jhs. behelfen müssen, den er 
gelegentlich leicht korrigierte oder ergänzte und sparsam kommentierte; für zwei Papyri hatte er 
aber, wie wir sehen werden, eine Nachzeichnung des Originals zur Verfügung.

2 Mein Plan zielte ursprünglich nur auf die fünf Pap. Marini 85, 107, 108, 118 und 128, die 
Marini auch nicht in einer Nachzeichnung gesehen hatte und für die sein Text folglich als

Benutzte Literatur:
Bischoff, Paläographie = Bernhard Bischoff, Paläographie des römischen Altertums und des abendländischen Mittelalters, 

Grundlagen der Germanistik 24 (Berlin 1979), 2., überarbeitete Auflage (Berlin 1986).
Bischoff, Schreibschulen = Bernhard Bischoff, Die südostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit, 

Teil 1: Die bayerischen Diözesen, Sammlung bibliothekswissenschaftlicher Arbeiten, 49. Heft (Leipzig 1940).
Bonnaffé = Edmond Bonnaffé, Inventarne des meubles de Catherine de Médicis en 1589 . . . (Paris 1874).
Brissonius, De formulis = Barnabae Brissonii regii consistorii consiliarii. . . de formulis et solemnibus Populi Romani verbis 

libri Vili (Parisiis, 1583).
ChLA = Chartae Latinae Antiquiores. Facsimile-edition of the Latin Charters prior to the ninth Century edited by Albert 

Bruckner and Robert Marichal (Olten & Lausanne / Dietikon-Zürich 1954 -).
Delisle, Cujas = Léopold Delisle, ,,Cujas déchiffreur de papyrus“, in: Melanges offerts à M. Émile Chatelain . . . (Paris 

1910), S. 486-91.
Heumann-Seckel = Heumanns Handlexikon zu den Quellen des römischen Rechts. In neunter Auflage neu bearb. von Dr. 

E. Seckel (Jena 1907).
Marini = I papiri diplomatici raccolti ed illustrati dall’Abate Gaetano Marini. . . (Roma 1805) [Die Texte werden als Pap.

Marini zitiert].
Pap. Marini, s. Marini.
Perrat, Humanistes = Charles Perrat, ,,Les humanistes amateurs de papyrus“, Bibliothèque de l’École des chartes 109 

(1951), S. 173-92.
P. Tjäder, s. Tjäder, 1-3.
Tjäder, 1—3 = Jan-Olof Tjäder, Die nichtliterarischen lateinischen Papyri Italiens aus der Zeit 445—700. 1, Papyri 1—28 (Lund 

1955); 2, Papyri 29-59 (Stockholm 1982); 3, Tafeln (Lund 1954) (Acta Instituti Romani Regni Sueciae, series in 4°, 
XIX, 1-3) [Die Texte werden als P. Tjäder zitiert].

Tjäder, Pap. Marini 78 = Jan-Olof Tjäder, „Der verlorene Papyrus Marini 78“, Codices manuscripti 11 (1985), S. 110-15. 
Tjäder, Pap. Marini 107 = Jan-Olof Tjäder, „Der verlorene Papyrus Marini 107 - Versuch einer Rekonstruktion“, 

Eranos 83 (1985), S. 192-211.
VIR = Vocabularium iurisprudentiae Romanae . . . (Berlin 1903 -).

Für die Bezeichnungen „die Abschrift“ oder „A.“, s. § 8.

1 Die erste Rekonstruktion wurde tatsächlich schon imjahre 1955 in Tjäder, 1, vorgenommen (s. unten), aber erst als 
ich in den siebziger Jahren den zweiten Teil meiner Ausgabe vorbereitete und für die Analyse der ravennatischen 
Kaufverträge einen möglichst zuverlässigen Text vor allem des verlorenen Kaufvertrags Pap. Marini 118 nötig hatte, 
wurde der endgültige Plan gefaßt.



besonders unsicher angesehen werden mußte. Allmählich wurden aber die zwei Pap. Marini 78 
und 124 mit einbezogen, die Marini beide in Nachzeichnung gelesen hatte; diejenige des Pap. 
Marini 78 lag sogar schon zu seiner Zeit im Druck vor2.

3 Wie aus zwei unlängst erschienenen Artikeln (Tjäder, Pap. Marini 107; Tjäder, Pap. Marini 
78) gesehen werden kann, hat das Unternehmen jedenfalls schnelle und gute Fortschritte ge­
macht. Die folgenden sechs Texte wurden bisher verarbeitet: Marini 108 in Tjäder, 1, S. 391-97; 
Marini 118, 124 und 128 in Tjäder, 2, S. 41-48; Marini 107 in Tjäder, Pap. Marini 107; Marini 78 
in Tjäder, Pap. Marini 78. Durch die Laune des Schicksals sind inzwischen die Originale von 
Nr. 108 und Nr. 124 wieder zum Vorschein gekommen und neu veröffentlicht worden3, und 
das wirkliche Ergebnis meiner Bemühungen hinsichtlich dieser deperdita beschränkt sich folglich 
auf die Pap. Marini 78, 107, 118 und 128.

4 Ich bin froh, hier mit dem letzten in der jetzt auf fünf Papyri reduzierten kleinen Gruppe, 
dem Pap. Marini 85, weitergehen zu können, der vielleicht der älteste unter ihnen ist. Die 
Schenkung der gotischen Frau Hildevara an die ravennatische Kirche wurde am 11. November 
523 gemacht, als Ecclesius seit über zwei Jahren Bischof von Ravenna war4. Von demselben 
Ecclesius ist bekannt, daß er irgendwann in den Jahren 521-34 für sich oder seine Kirche ein 
Evangeliar bestellen ließ; es ist dieses eines der fast unzählbaren Lichter aus der Vergangenheit, 
die wir Demjenigen verdanken, dem zu Ehren diese Zeilen geschrieben werden5.

5 Wie die meisten ravennatischen Papyri ist Pap. Marini 85 unvollständig überliefert. Nur 
22 Zeilen sind auf uns gekommen, was etwa einem Viertel der Urkunde entsprechen könnte; 
glücklicherweise enthält aber die kleine erhaltene Partie die Namen von sowohl Geberin als auch 
Empfänger sowie das Datum. Der Pap. kann sich außerdem eines ganz besonderen Primats 
rühmen. Wie Léopold Delisle gezeigt hat (Delisle, Cujas), ist er der allererste unter den ravenna­
tischen Papyri, der von einem Gelehrten gelesen und transkribiert wurde: schon gegen das Ende 
des Jahres 1561 las ihn nämlich Jacques Cujas in Paris in der Bibliothek der Königin Katharina 
von Medici. Ich führe hier sogleich das Wenige an, was uns weiter über die Schicksale dieses 
Papyrus bekannt ist.

6 Im Jahre 1562 übersandte Cujas dem Freund Pierre Pithou seine Anschrift zur Ansicht; allem 
Anschein nach war es auch Cujas’ Text, der später in die Hände des Senatspräsidenten Barnabé 
Brisson kam, der ihn im Jahre 1583 veröffentlichte (Brissonius, De formulis, S. 622-23) - 
Brissonius hatte sich wohl eine Kopie von Cujas’ Transkription verschafft. Die Ehre, als erster

2 Beide diesen Papyri waren zu Marinis Zeit noch vorhanden, aber er bekam nie die Originale zu sehen. Zu Nr. 78, 
der erst im Jahre 1945 verloren ging, s. Tjäder, Pap. Marini 78; Nr. 124 ist jetzt wiederum aufgetaucht, s. unten.

3 Nr. 108, jetzt New Haven, Yale University, Beinecke Rare Book and Manuscript Library, P. Yale inv. 2125, von 
G. M. Parässoglou, The Bulletin of the American Society of Papyrologists 9 (1972), S. 37-43, und nachher in ChLA 9 (1977), 
Nr. 400, S. 108—09 [J.-O. Tjäder] und in Tjäder, 2, P. 56, S. 243—47; Nr. 124, jetzt Wien, Österreichische Nationalbi­
bliothek, Papyrussammlung, P. Vindob. L 146, vonjaakko Frosén, in: Festschrift zum 100-jährigen Bestehen der Papyrus­
sammlung der Österreichischen Nationalbihliothek. Papyrus Erzherzog Rainer (P. Rainer Cent.) (Wien 1983), S. 495-98 und 
Tafelband, Taf. 119.

4 Nur Marini 107 könnte älter sein; von diesem habe ich in Tjäder, Pap. Marini 107, S. 211, vermutet, er sei mit dem 
im Jahre 541 geschriebenen P. Tjäder 33 einigermaßen gleichzeitig. — Der Vorgänger des Ecclesius, Caelius Aurelianus, 
starb am 26. Mai 521 (Tjäder, 1, S. 416, Nr. 30). Wir haben in P. Tjäder 4—5B,IV,6ff. die Eröffnung seines Testaments, 
die am 3. Juni desselben Jahres erfolgte, s. Tjäder, 1, S. 210 (in der Übersetzung, S. 211, versehentlich 3. November!). 
Siehe auch F. W. Deichmann, ,,I titoli dei vescovi ravennati da Ecclesio a Massimiano nelle epigrafi dedicatorie di San 
Vitale e di Sant’Apollinare in Classe tramandate da Agnello“, Studi Romagnoli 3 (1952), S. 63-67.

5 In der Handschrift München, Staatsbibliothek, Clm 6212, die in den ersten Drittel des 9. Jhs. datiert wird, findet sich 
auf fol. ,42‘ R die folgende Notiz, die aus einem Ravennater Codex des 6. Jhs., der vermutlich die direkte Vorlage von 
Clm 6212 war, übernommen worden ist: ,,(Kreuz) Praecipiente sanctissimo ac beatissimo Ecclesio preposito meo ego 
Patricius licet indignus Christi famulus emendaui atque distinxi“. Siehe Bischoff, Schreibschulen, S. 131; Paläographie, 
S. 241 f.



ravennatischer Papyrus im Druck zu erscheinen, mußte Pap. Marini 85 zwar mit dem noch 
vorhandenen schönen P. Tjäder 8 (Marini 80) teilen, den, soweit ersichtlich, ebenfalls Cujas 
frühestens im Jahre 1562 transkribiert hatte6.

7 Noch im Jahre 1589 befand sich Pap. Marini 85 in der Bibliothek der Königin (Bonnaffé, 
S. 182, Nr. 39: „Scriptura in cortice“). Zehn Jahre später sollte er in die Bibliothèque royale 
(Bibliotheca Regia) überführt werden7, und möglicherweise langte er auch dort an; wir haben 
aber von diesem Moment an, soweit ich sehe, keine absolut bindenden Zeugnisse vom Verbleib 
des Papyrus.

8 Im ms. lat. 8957 der Bibliothèque nationale in Paris, der (wie ms. lat. 8958) einen „Recueil 
de Peiresc, contenant différentes antiquités et inscriptions d’Italie et de la France“ enthält8, gibt 
es auf fol. 176 eine Abschrift des Textes dieses Papyrus, die ich in der Folge nur „die Abschrift“ 
oder ,,A.“ nenne, und die unten reproduziert wird (Abb. 18). Sie ist nicht von Peiresc selbst 
geschrieben, aber die Überschrift, die zuletzt hinzugefugt worden ist, rührt von seiner Fland 
her9; sie lautet: Ex testamento in cortice exarato quod in bibliotheca regia extat, descriptum. Demnach 
würde der Papyrus wirklich an seiner Destination angelangt sein; Peiresc starb imjahre 1637 (s. 
Anm. 8), und wir hätten mit diesem Datum einen ungefähren terminus ante quem für den Ver­
bleib des Papyrus. Ich bin aber nicht sicher, daß man sich auf die Angabe der Überschrift 
verlassen kann; ich komme in § 16 in aller Kürze darauf zurück.

9 Danach hat jedenfalls keiner das Original gesehen. Der nächste Herausgeber des Textes, 
Jacob Spon, bediente sich lediglich der Abschrift; unter seinem in Majuskeln gedruckten Text 
hat er nämlich — was derzeit nicht immer geschah - seine Quelle angegeben: ,,Ex schedis Peires- 
kii“10. Die weiteren im 17. und 18. Jh. erfolgten Drucke des Textes - ich zähle darunter auch 
denjenigen des Marini vom Jahre 1805 — greifen nicht einmal auf die Abschrift zurück; Quellen 
für sie sind Spons oder (und) Brissonius’ Texte. Da die Abschrift vorhanden ist, können diese 
Drucke für die Textbestimmung nur insofern einen Wert haben, als sie gute Konjekturen 
enthalten; es gibt deren aber alles in allem nur eine, und diese war auch ohne Hilfe möglich (s. 
den Komm. Nr. 15 zum Text). Wir können getrost von diesen Drucken absehen11.

6 Für alle Einzelheiten s. Delisle, Cujas. Über Pap. Marini 85 sagt Brissonius, De formulis, S. 622: „His (einigen 
inschriftlich erhaltenen Schenkungen) fragmentum quoddam vetustae donationis, Iustini Imperatoris temporibus, Ma­
ximo Consulatum gerente, factae, subiungere non erit inutile. Cuius lacera et mutila verba sicut ad me pervenerunt, 
proferam ...“. P. Tjäder 8 (jetzt auch in ChLA XVII (1984), Nr. 652) war schon in den J. 1561/62 in der Bibliothèque 
royale.

7 Siehe Delisle, Cujas, und vgl. Perrat, Humanistes, S. 186.
8 Inventaire des manuscrits latins conserves à la Bibliothèque nationale sous les numèros 8832—18613 . . . par Léopold Delisle 

(Paris 1863-1871), S. 15. Zu Nicolas-Claude Fabri de Peiresc (1580-1637) s. Biographie universelle ancienne et moderne, 33 
(1823), S. 254-61; La grande encyclopédie 26 (1900), S. 256; u. a. pflanzte er die Papyrusstaude in Frankreich ein.

9 Die Auskunft über die verschiedenen Hände, die die Abschrift geschrieben haben, sowie über das Papier (s. § 10) 
verdanke ich Herrn Dr. Marie-Pierre Laffitte von der Handschriftenabteilung der Bibliothèque nationale.

10 Jacob Spon, Miscellanea eruditae antiquitatis, in quibus marmorn, statuae, musiva . . . ignota et hucusque inedita referuntur ac 
illustrantur (Lugduni 1685), S. 283. Spon behandelte also den Text als wäre er eine Inschrift gewesen; in seiner Rubrik 
sagt er aber „Testamentum Antiquum Christianae foeminae, tertio saeculo in cortice exaratum Ravennae, et in 
Regiam Galliae Bibliothecae translatum“ (Sperrung von mir). Spon datierte den Text ins Jahr 237 (er hat in Z. 15, wo die 
Abschrift Maximo v. c. consule hat, Maximo VI consule gelesen); wie der folgende Herausgeber des Textes, Fleetwood (der 
mit nur einigen eigenen Erwägungen Spon kopiert hat), kannte Spon Brissonius’ Druck des Textes nicht.

11 Ich führe sie hier der Vollständigkeit halber an: Wilhelm Fleetwood, Inscriptionum antiquarum Sylloge in duas partes 
distributa . . . in usum juventutis rerum antiquarum studiosae edita . .. (Londini 1691), S. 520-21; Scipione Maffei, Istoria 
diplomatica che serve d’introduzione .. . Con raccolta de’Documenti non ancor divulgati, che rimangono in Papiro Egizio . .. (Man­
tova 1727), S. 149-50; Franz Cari Conradi, Parergorum libri quattuor .. . (Helmstadii 1740), S. 481-86; Antoine Terrasson, 
Histoire de la jurisprudence romaine . .. (Paris 1750), S. 68; Josephi Aloysii Amadesii in antistitum Ravennatum chronotaxim-
.. . disquisitionesperpetuae .. ., 1 (Faventiae 1783), S. 259; Gaetano Marini, Ipapiri diplomatici raccolti ed illustrati. .. (Roma



10 Ist dann die Abschrift, wie die in § 8 abgefuhrte Überschrift an die Hand zu geben scheint, 
das Ergebnis einer erneuerten Lesung des Originals? Verschiedene Umstände scheinen dafür zu 
sprechen. Einmal ist es durch das Wasserzeichen des Papiers klar, daß sie im 17. Jh. niederge­
schrieben worden ist; das Papier ist von ganz derselben Art wie das für die in ms. lat. 8957 und 
8958 vorliegende Sammlung sonst benutzte. Weiter kann die Disposition des Textes im großen 
und ganzen ohne weiteres diejenige des Originals sein, es gibt einige Korrekturen auch von einer 
zweiten Hand und eine gewisse technische Notation. Ich verweise auf die unten gegebene 
Abbildung, zu der ich einige kurze Erklärungen hinfìigen möchte12:

Von wem die in der oberen linken Ecke befindliche Aufschrift herrührt, ist ungewiß (zu dieser Aufschrift 
vgl. Anm. 15)? In dem Text sind zwei Personen tätig gewesen, die sich nicht identifizieren lassen; es 
handelt sich sicherlich um Personen, die für Peiresc arbeiteten. Der eigentliche Abschreiber hat selbst 
Einiges berichtigt: in Z. 4 propria zu prona (in der Zeile; prona ist dann von einer zweiten Hand darüber 
geschrieben worden); Z. 11 Ende praesentia, wo das s zuerst die kurze Form hatte und wo ae aus etwas 
korrigiert worden ist, was ich nicht festzustellen vermag; Z. 14, wo nach salida ein langes s überstrichen 
worden ist; Z. 18 subcriberent zu suscriberent (aber keine Änderung am Anfang der Zeile noch in Z. 6); 
außerdem hat er in Z. 21 das zweite u von huius vermittels eines darüber gesetzten Punktes getilgt. Eine 
zweite Hand hat an vier Stellen interveniert: Z. 4 prona (s. hier oben), Z. 5 Ende, wo zuerst maee darüber 
geschrieben worden ist, dann aber die ursprüngliche Lesung vermittels Punkte und eines sic rehabilitiert 
worden ist (dazu vgl. den Komm. Nr. 4 zum Text); weiter rührt, wenn ich nicht irre, die Unterstreichung 
des Wortes Ravennatis, Z. 16, sowie die Klammer, die in Z. 17 die Worte ad und scribta zusammenbindet, 
von dieser Hand her13.

11 So weit deutet alles auf eine Originallesung hin. Wenn wir uns aber den Text ansehen und 
diesen mit Brissonius’ Text vergleichen, kommen die Sachen in ein anderes Licht.

12 Es gibt in Brissonius’ Text nach meiner Beurteilung sechs mehr oder weniger grobe Fehler, 
und zwar Z. 1 possessiones quae, Z. 6 vestros, Z. 7 professionibus, Z. 12 quae superius, Z. 13 salida 
und Z. 16 Ravennatisu. Ganz dieselben Fehler finden sich nun in der Abschrift 
wieder. Dieses muß bedeuten, daß die Abschrift eine selbständige, von Brissonius’ Quelle 
freistehende Lesung des Originals nicht darstellt; denn daß zwei Leser des Originals von einan­
der unabhängig derartige Fehler begangen hätten, ist ausgeschlossen.

13 Die logische Annahme wird dann, daß die Abschrift eine weitere Kopie der von Brissonius 
benutzten Quelle, d. h. eine weitere Kopie von Cujas’ Transkription (vgl. oben, § 5 und 6) sein 
muß. Diese war offenbar in der Bibliothek der Königin zusammen mit dem Original aufbe­
wahrt worden und kann folglich auch in die Bibliothèque royale gekommen sein. Das Verhält­
nis läßt sich schematisch folgendermaßen darstellen (C = Cujas’ Transkription, s. oben, § 5; B1 

= die für Brissonius hergestellte Kopie von C; B2 = Brissonius’ Ausgabe; A = die für Peiresc 
hergestellte Kopie von C = „die Abschrift“):

1805), Nr. 85, S. 132 und 283—84. — Zu Fleetwood s. Anm. 10, Ende. Maffei war der erste, der Brissonius’ Druck 
kannte. Terrassons Arbeit habe ich nirgendwo gefunden, und für diesen Artikel war mir auch nicht Amadesis ,Chronota- 
xim‘ zugänglich. In Marinis Ausgabe sind, wie gewöhnlich, die Kommentare (S. 283-84) wertvoll.

' Mit der Einschränkung, daß ich die Abschrift nur in einer Photokopie gesehen habe.
13 Einige weitere Bemerkungen zur Abschrift unten in § 18.
14 Für meine eigene Auffassung dieser Stellen s. den unten folgenden Text. Z. 20 solemnibus, was auch die Abschrift 

hat, braucht nicht notwendigerweise ein Fehler zu sein (s. den Komm. Nr. 14 zum Text) und ist unter allen Umständen 
unbedeutend.



Ü*fv4\ YBTVf.

0VCfrmcy .

■ . ...... 5 »i

MX TESTAMENTO itf CORTIC£ EX-ARATO
^OoO IN ViZLlOTASCA T&6IA

^7Tt/t/ pssct\rrvM-
fwmrienes .....................................

Jim* vi mette Mr* J —
< etc»amuuK&i)U*iJbt7jdi- JiUemEme prepmu 

tr-velufL-mm jfippme jertipJam iùtmi yuem. rvgxtarum 

a me ntiiù/Tmrr-am. -tefirum. vel proprie* bumms me**. 

jJocrili-itme firmsuù ^ tptam. cum gestir imi' eOereap^ ve(tr*f

yuiJUrLlet l*x* rttù-MegctnÀtut prvfijvùmUs.....................................................

tum. leeeict tmir pefiertum^ue tmerum vtù^ütmuLus ott 
■fiotunm. JL/puur* et Je tpähs *m*d%* Jtfu.lut.tt' uit/.••••’ 

jvw aipte — <ip*fiJùe note* fiedesv ßpmscriUt» vtiu 

ejnJrCfffxß <u et aeterdes iieMrtr pariser- m prffintùu 
amsttkutis ege typilimam. putsepefucf elm. um., per 

attatir m verlif ßUmtilu* jpepmli AStun.

Mt dure jaJteLjfju jiium ^memirum. jQdemo tn &*sJt

<UtlJLua**L<jk hoc ceJTiem elfte ImaXiàm a me fiabe

m. Uattmms ajgt apestJüe Vtrr fixiert* juse.nl/rtem. IRjutexaetis 

&<JLna? ei muue ptuu super** -tenenti ai^ Jarke. rcLjfì amjè • • • • 

tx-jidcnlsi et- -testes vt jttffirtle renar amrvpauy JttpuJuùpts 

JP tnr- UettJyime et auteextuS irtiCr m pm>smttk. eenJtivmir 

ul verbis jvlemmluj spemi’

@g* %fitmnLr VC futuij- imactimt* ceßtomJrpu mfirumcoitv 

rvgtctuj- ai OdlieuartL/j fiemma , CrX >iT\
*' *\

■ \ ' tf * -y *

Abb. 18. Paris, Bibliothèque nationale, Cod. lat. 8957, f. 176; vgl. § 8.



C (1561)

>------- B1 (vor 1583)

B2 (1583)

A (17.Jh., 
vor 1637)

Daß A. und B2 nicht in allen Punkten übereinstimmen, ist eine ganz natürliche Sache, denn 
während A. eine anscheinend sehr genaue Kopie ist, stellt B2 einen für den Druck zurechtgeleg­
ten und durchgehend normalisierten Text dar. Es ist ja auch nicht sicher, daß B1 eine ebenso 
genaue Kopie von C war wie es A. ist. Ich stelle der Übersichtlichkeit wegen diejenigen Punkte, 
in denen A. und B2 auseinandergehen, zusammen und gehe dabei, wie in § 12, von dem meiner 
Ansicht nach richtigen Text aus (statt B2 wird die Kürzung Briss. verwendet):

I. A. hat 5 kleinere Fehler, denen in Briss. richtiger Text entspricht: Z. 5 maae (Briss. meae), Z. 13 
solemnibus (Briss. sollemnibus), Z. 16 Eclesio (Briss. Ecdesio), Z. 18 subcribsi (Briss. suscribsi) und Z. 19 hu- 
is<huius (Briss. huic).

II. Briss. hat zwei kleinere Fehler, wo A. einen korrekten Text hat: Z. 10 und 16 atque (A. adque). Unter 
diese Rubrik könnte auch Z. 20 A. sporidi, Briss. spopondi eingestellt werden, denn es ist etwas wahrschein­
licher, daß A:s Text hier ursprünglich ist (Komm. Nr. 25 zum Text).

III. A. und Briss. haben an zwei Stellen von einander abweichende Fehler: Z. 6 A. subcribtione, Briss. 
subscription ; Z. 11. A. s. ei, Briss. e. s. ei.

IV. Briss. hat gegenüber A. 4 Auslassungen: Z. 1 Ende dasp, Z. 2 vel, Z. 9 Ende das b, Z. 11 pariter.
V. Briss. hat in Z. 14 gekürzt consul., wo A. consule hat. Ich berücksichtige nicht die verschiedenen 

Wiedergaben des Rangprädikats, Z. 15 bzw. 22. Es sei auch bemerkt, daß in Z. 17, wo A. conse . . . hat, 
Briss. consc zu sehen haben glaubt (danach sechs Punkte).

Auffallend ist in Brissonius’ Text nur Z. 11 e. s. ei, was ebenso sinnlos wie das in A. überliefer­
te 5. ei ist, aber eine rationelle Erklärung scheint auch in diesem Fall möglich (vgl. § 15, und s. 
den Komm. Nr. 12 zum Text). Für die Rekonstruktion des Textes ist eigentlich nur consul., 
Z. 14, von nutzen (oben, V), s. den Komm. Nr. 16 zum Text; in den unter I angeführten Fällen 
läßt sich der Originaltext auch ohne Hilfe von Brissonius’ Text herausfinden.

14 Der umgekehrte Weg, d. h. daß die Kopisten von A. mit Brissonius’ Text an Hand das 
Original nachgeprüft und den Text umdisponiert und hie und da korrigiert oder ergänzt hätten, 
hätte in der Theorie zu demselben Ergebnis geführt, ist mir aber im allgemeinen wenig wahr­
scheinlich. Nicht nur daß die unter I angeführten Divergenzen sich dann schwieriger erklären 
ließen (insb. Z. 13 solemnibus, Z. 16 Eclesio); man hätte wohl auch erwartet, daß bei einer solchen 
Revision der eine oder andere von den in § 12 angeführten Fehlern enthüllt worden wäre. Es ist 
auch zu beachten, daß die in der oberen linken Ecke von A. vorhandene Aufschrift T(esta)m(en)-



tum vetus Ravennae (con)ditu(m) et a Francis advectum (s. Abb. 18) nicht aus Brissonius geholt sein 
kann, denn dieser sagt ja aus, daß der Text eine donatio war; s. Anm. 615.

15 Die in A. vorliegenden Berichtigungen (s. § 10) brauchen nur zu bedeuten, daß Cujas’ 
Transkription nicht überall deutlich zu lesen oder zu verstehen war. Brissonius’ eigentümlicher 
Text e. s. ei in Z. 11 könnte in diesem Zusammenhang gestellt werden, ebenso wie das in A. in 
Z. 6 und 18 überlieferte subcri-; s. die Komm. Nr. 12 bzw. 5 zum Text.

16 Wenn ich den Vorgang richtig aufgefaßt habe, muß also Cujas’ Transkription in die Biblio­
thèque royale gekommen sein. Ob auch das Original dort anlangte - wie man ja erwarten 
möchte -, muß ungeachtet der schon mehrmals erwähnten Überschrift (§ 8) eine offene Frage 
bleiben. Diese sagt ja streng genommen nicht mehr aus, als daß die Abschrift von einem 
,Testament“ kopiert worden war, das sich (derzeit) in der Bibliothek befand. Interessant ist in 
diesem Zusammenhang, daß am Anfang der zweiten Zeile der Überschrift ein Buchstabe, 
anscheinend ein d, fast völlig überstrichen worden ist (s. Abb. 18). Es sieht so aus, als wollte 
Peiresc zuerst nur Ex testamento in cortice exarato descriptum schreiben, daß er dann aber aus 
irgendeinem Grund den Nebensatz hinzugefügt hat (wodurch die Überschrift zu nahe am Text 
endete). Vielleicht ist er auf den Gedanken gekommen, daß sich auch das Original in der 
Bibliothek befinden mußte; aber schwerer als seine Worte fällt m. E. der Umstand ins Gewicht, 
daß das Original für die Flerstellung des Textes nicht herangezogen wurde. Wenn es wirklich in 
die Bibliothek gekommen war, ist es auf alle Fälle dort sehr schnell verloren gegangen, und 
praktisch genommen können wir es von dem Moment ab, als es seinen ursprünglichen Aufbe­
wahrungsort in der Bibliothek der Königin verlassen hatte (oben, § 7) für verloren halten16.

17 Mit der Abschrift haben wir jedoch fast Cujas’ Transkription vor uns und somit gute 
Möglichkeiten, den Text zu rekonstruieren. Nur in vier Punkten kann damit gerechnet werden, 
daß die Abschrift einen von Cujas abweichenden Text hat17, und auch die Disposition und die 
technische Notation dürften grundsätzlich aus Cujas übernommen sein. Die Disposition ist 
sicherlich der Hauptsache nach auch diejenige des Originals; die Z. 2-11 haben durchschnittlich
48,5 Buchstaben pro Zeile, was für die erste Hälfte des 6. Jhs. normal ist, und wir haben keinen 
Grund, für diese Partie mit Auflösungen von Kürzungen zu rechnen, die die Zeilenlänge we­
sentlich hätten verschieben können (zu Z. 10 suprascribtae s. den Komm. Nr. 11 zum Text). 
Auch finden sich die Lücken im Text durchgehend entweder am Ende oder (Z. 1-3) am Anfang 
der Zeilen. Auch in Z. 15-21 ist die überlieferte Zeilenlänge sicherlich diejenige des Originals; 
die Z. 16-19 haben durchschnittlich 55,5 Buchstaben pro Zeile, und die Z. 15 und 21 waren 
vermutlich nur unbedeutend kürzer (vgl. § 18). Die Zeilen 12-14 brechen aber das Muster. In 
Z. 12 müssen die Worte quae superius die (irrige) Auflösung einer Kürzung sein, die aus nur drei 
Buchstaben bestand, und da diese Zeile, schon wie sie überliefert ist, nur 44 Buchstaben hat, 
kann sie das Original nicht wiedergeben. Z. 12 endete vermutlich mit dem Wort aetatis, Z. 13 
wohl mit der Ziffer III und Z. 14 war kurz, vielleicht auch kürzer als wie sie in meinem Text ist, 
denn auch Iduum und Novembrium konnten im Original gekürzt sein (Id., Novembr.).

15 Diese Aufschrift (oben, § 10) ist vermutlich aus Cujas’ Transkription des Originals übernommen, denn sie scheint 
sich auf die Zeit zu beziehen, als sich der Papyrus noch in der Bibliothek der Königin befand. Sie dürfte zwar nicht von 
Cujas selbst dorthingeschrieben worden sein, denn ebensowohl wie Brissonius wußte dieser, daß es sich um eine 
Schenkung handelte (s. Delisle, Cujas); eher dürfte sie bei der Inventarisierung des Jahres 1589 (oben, § 7) hinzugefugt 
worden sein.

16 Daß Peiresc das .Testament' als in cortice exaratum bezeichnet, braucht nicht zu bedeuten, daß er das Original 
gesehen hatte; z. B. kann ihm das im Jahre 1589 errichtete Inventar (oben, § 7) bekannt gewesen sein. Die Unterstrei­
chung des Wortes Ravennatis, Z. 16, konnte schon in Cujas’ Transkription vorhanden sein.

17 Z. 6 subcribtione, Z. 14 consule, Z. 18 subcribsi und (mit einigem Zögern) Z. 21 huius; s. die betreffenden Kommen­
tare.



18 Der in Z. 11 der Abschrift nach dem s (episcopo s) gesetzte Punkt soll wohl bedeuten, daß 
der Buchstabe als eine Kürzung angesehen worden ist; aber das 5 gehört allem Anschein nach mit 
dem folgenden ei (so A.) zusammen. Das auf das q von actoresq, Z. 6, bzw. von adq, Z. 16, 
angebrachte Zeichen bedeutet höchstwahrscheinlich, daß que hier mit hochgestelltem und mit 
dem e in Ligatur verbundenem u geschrieben worden war, was Cujas als eine Kürzung aufgefaßt 
hat. Wo es in der Urkunde eine Lücke gab, hat Cujas anscheinend dieses sorgfältig angegeben. 
Es ist aber wahrscheinlich, daß er an Einigem, was auf der Urkunde tatsächlich zu sehen war, 
stillschweigend vorübergegangen ist - so wurde damals öfters verfahren vor allem läßt sich 
dieses für Z. 15 bzw. Z. 21 Anfang annehmen, wo man ein Kreuz (ein solches entspricht etwa 
drei Buchstaben) und in Z. 15 auch ein Wort für „ich“ erwartet (die Zeile ist, wie sie in A. 
vorliegt, zu kurz). Es kann sich natürlich hier um Auslassungen des Schreibers der Abschrift 
handeln. Schwieriger zu beurteilen ist die Z. 8, die in A. nicht in einer Linie mit den übrigen 
Zeilen beginnt. Vielleicht gab es hier im Original etwas, was Cujas nicht bestimmen konnte, 
aber nachträglich einfügen zu können hoffte. Daß es sich um eine Lücke handelte, d. h. daß 
einige der Punkte, die jetzt am Ende von Z. 7 stehen, eigentlich zu Z. 8 gehören sollten, ist nicht 
gerade wahrscheinlich, denn der linke Rand des Papyrusstückes scheint ab Z. 4 intakt gewesen 
zu sein. Möglicherweise ließe sich annehmen, daß der Papyrus in diesem Punkt schon vom 
Anfang an beschädigt und deswegen nie beschrieben worden war. In Z. 9-11 scheint es in der 
Tat nahe am linken Rand einen vertikalen Riß gegeben zu haben, der vielleicht schon vorhanden 
war, als der Papyrus beschrieben wurde; die in Z. 9 bzw. 10 hinzugefügten Striche könnten 
nämlich bedeuten, daß die Worte de qua bzw. adque apostolico auf dem Original etwas von 
einander getrennt waren. Höchstwahrscheinlich verhielt es sich mit den Buchstaben 5 und ei von 
Z. 11 in ähnlicher Weise, denn diese sind soweit ersichtlich zusammenzuführen; s. den Komm. 
Nr. 12 zum Text.

19 Es folgt der Text; für die voll ausgeschriebenen Zeilen wird rechts die Anzahl von Buchsta­
ben in Klammern angegeben. Nach dem Text folgen in § 21 Kommentare, die nur den Zweck 
haben, meine Wahl von Text - die selbstverständlich in mehreren Punkten von dem überliefer­
ten Text abweicht - zu begründen.

20 Text

1 ........... 15............... ; quam donatiojnis cessionisque p[aginam|'
2 [.....................24...................... ]2 sine vi, metu doloque vel [frau-
3 dis]3 et circumventionis studio, sed deliberatione propria
4 et voluntate prona scribendam dictavi, quam rogatorum
5 a me nobilissimorum testium vel propriae manus meae4

6 suscribtione5 firmavi; quam cum gestis vos actoresque vestri6

7 quibuslibet duxeritis allegandam, professio vel sp[onsio mea]7

8 [ ]8 non deerit tuis posterumque tuorum utilitatibus in
9 futurum. De qua re et de quibus omnibus stipulanti tibi b[eatis]-y

10 simo adque10 apostolico viro Ecclesio suprascribtae11 urbis
11 episcopo sed et12 actoribus vestris pariter in praesentia
12 constitutis ego Hildevara sp(ectabilis) f (emina)13 olim iam perfectae aetatis
13 in verbis sollemnibus14 spopondi. Actum in Classe sub d(ie)15 III
14 Iduum Novembrium Maximo v(iro) c(larissimo) consul(e)lfi.
15 [t. . ,]17 Hildevara sp(ectabilis) f(emina) huic cessioni adque donationi a me factae

(48)
(48)
(49)
(46) 
(44)
(51)
(52) 
(49?) 
(51) 
(49)
(48)
(49)
(47)



16 in beatissimo adque apostolico viro Ecclesio18 sacerdotem19 s(an)c(t)ae [Rav(enna-
tis)]20 (56)

17 eccl(esiae)21 ad omnia, quae superius tenentur adscribta, relegi, conse[nsi] (54)
18 et suscribsi22, et testes, ut suscriberent, conrogavi, stipulantique [tibi]23, (59)
19 s(upra)s(cripte) vir beatissime, et actoribus tuis in praesentia constitutis (53)
20 in verbis sollemnibus24 spondi23.
21 [t] Ego Iohannis v(ir) c(larissimus) huic26 donationis cessionisque instrumento (53?)
22 rogatus ab Hildevara27 sp(ectabili) fjemina)28 [

21 Kommentar

1 <Z- ^ . .

A. possessiones que (e mit Cedille) für -nis cessionisque (vielleicht war vor -nis ein Teil des o
erhalten); possessiones quae Briss. In Z. 21 folgt nach cessionisque nicht paginae, sondern instrumen­
to, aber ich sehe keinen Grund, das isoliert gelesene P zu verdächtigen. Das Wort pagina gehörte 
eigentlich zur Terminologie der kaiserlichen Kanzlei, erscheint aber zuweilen uneigentlich für 
chartula; s. Tjäder, 2, S. 293 Nr. 31, mit Hinweis auf P. Tjäder 13, Z. 12-13, P. Tjäder 16, Z. 11 
und P. Tjäder 20, Z. 37 und 56 {pagina largitati, donationis pagina). Auf die Cedille möchte ich 
mich nicht verlassen, und ebensowenig auf Brissonius’ quae, was auf ein mit Cedille versehenes 
que zurückgehen kann, -ae für auslautendes kurzes -e findet sich in den ravennatischen Urkunden 
vor etwa 540 (P. Tjäder 30) nur zweimal, und zwar beidesmal in dem in Syrakus geschriebenen 
P. Tjäder 10-11 vomjahre 489: 11,6 magnificae und 11,8 necessae; -quae für -que kommt zum ersten 
Mal in P. Tjäder 43 vomjahre 542 vor (Z. 42-43 expensisquae) und dann nur noch einmal, in 
P. Tjäder 37 vomjahre 591 (Z. 91 eiusquae) (beides in einer Zeugenunterschrift; für e>ae in den 
ravennatischen Urkunden s. des weiteren Tjäder, 1, S. 153-54; 2, S. 335). Da in den übrigen 
Fällen von ae (Z. 5 zweimal, Z. 10, 11 und 12, Z. 13 zweimal, Z. 15, 17 und 19) beide Buchsta­
ben in A. ausgeschrieben worden sind (in einer Weise in Z. 5-13 und 19, in einer anderen Z. 15 
und 17), möchte ich damit rechnen, daß es sich im vorliegenden Falle um ein klar in zwei Teilen 
geschriebenes e handelte, dessen unterer Teil den Abschreiber zum Anbringen der Cedille 
verleitet hat (einige Beispiele für solche zweigeteilte Schreibung in Tjäder, 1, S. 103 und S. 104, 
Nr. 1-3; ein extremer Fall in P. Tjäder 4-5, VIII,5, ex (Tjäder, 3, Taf. 30), ist sogar als lex gelesen 
worden). Vor einem p hatte das e die hohe, oben gespitze Form, die ich in ChLA XXIII (1983), 
S. VII-VIII, „die Form 3“ genannt habe, aber auch für diese Form läßt sich eine zweigeteilte 
Schreibweise sehr wohl annehmen.
2 (Z. 2)

Es fehlen hier sicherlich Name, Rangprädikat [wohl v(iro) h(onesto)] und Berufsbezeichnung 
[z. B. tabell(ioni) Class(is); vgl. Z. 13] des Schreibers; wenn der Name aus etwa 8 Buchstaben 
bestand, würde der vorgeschlagene Wortlaut den zur Verfügung stehenden Raum ziemlich 
genau ausfüllen, vorausgesetzt daß p[aginam\ Ende Z. 1 richtig ist. Der normale Platz für die 
Angabe des Schreibers wäre zwar unmittelbar vor scribendam dictavi, Z. 4, gewesen.
3 (Z. 2-3)

Die Ergänzung ist sicher. Die erhaltenen ravennatischen Urkunden des 5.-7. Jhs. haben zwar 
nicht das Wortfraus in der dolus malus-Khusei (mit nur dolus zusammen in P. Tjäder 7, Z. 85 und 
88), wohl aber eine späte Urkunde vomjahre 932 bei Fantuzzi, 2, S. 16, wo es .. .fraude vi metum 
et circumvencionem testante [= cessante] heißt. Schon Cicero hat (Flacc. 89) Si vis erat, si fraus, si 
metus, si circumcribtio. Siehe Tjäder, 1, S. 266-67, und vgl. Heumann-Seckel, S. 221; VIR, Kol. 
924-26.



4 (Z. 5)
Vgl. oben, § 10. A. hat mit Sicherheit maae, und so hat vielleicht auch der Korrektor letzten 

Endes das Wort aufgefaßt. Was Cujas hatte, ist ungewiß; das Orig, aber unzweifelhaft meae.
5 (Z. 6)

suberibtione A., subscriptione Briss. (dazu s. oben, § 13). In Ravenna und Umgebung wurde 
regelmäßig suscribere und suscribtio geschrieben (s. Tjäder, 2, S. 342 mit der Anm. 74), und 
sicherlich hatte das Orig, hier und in Z. 18 Anfang sus-\ auch hat ja in Z. 18 anscheinend der 
Abschreiber selbst an der zweiten Stelle suberi- zu suscri- berichtigt (vgl. § 10). Es dürfte sich, 
was A. betrifft, um eine Fehllesung von Cujas’ Transkription, nicht um die Übernahme einer in 
dieser vorliegenden Fehllesung, handeln, aber b für s ist unter allen Umständen eigentümlich.
6 (Z. 6)

vestros A. und Briss. Es sei nicht ausgeschlossen, daß das Orig, so hatte, aber in einer Urkunde 
des J. 523 soll man normalerweise mit einem solchen Fehler nicht rechnen. Es ließe sich anneh­
men, daß Cujas das abschließende -i als ein Kürzungszeichen aufgefaßt hat; bei der Auflösung 
hätte er dann vestros geschrieben in der Glaube, daß actores ein Akkusativ sei (er war über den 
Zusammenhang kaum im klaren, vgl. die folgende Zeile).
7 (Z. 7)

professionibus und danach 9 Punkte A., professionibus auch Briss. mit nur 6 Punkten danach. Zu 
meiner Berichtigung und Ergänzung vgl. P. Tjäder 7, Z. 64—65 (Tjäder, 1, S. 230), et in e[oru]m
designatis negotiis tarn m[axi]mum desiderium qu[a]m professio vel sponsio [............. ] est, wo das
Prädikat ebenfalls im Singular steht (nach sponsio zunächst möglicherweise tua; die weitere 
Ergänzung ist ungewiß), -nibus könnte tatsächlich, Buchstabe für Buchstabe, eine Verlesung 
von vel sp- sein (man bemerke besonders, daß in beiden Fällen der dritte Buchstabe Oberlänge 
hat); aber vielleicht waren einige Buchstaben undeutlich, und wir hätten es dann zum Teil mit 
einer ,angepaßten1 Lesung zu tun. mea stand möglicherweise am Anfang von Z. 8, s. die folgen­
de Anm. Eine andere Möglichkeit wäre professionis me[ae vox] (vgl. P. Tjäder 16, Z. 23), wobei 
vox möglicherweise am Anfang von Z. 8 stehen konnte.
8 (Z. 8)

Es läßt sich nicht entscheiden, ob es hier ursprünglich Schrift gab oder nicht (vgl. oben, § 18). 
Wenn man mit Schrift rechnet, sind der Möglichkeiten drei: entweder mea oder vox (vgl. 
Anm. 7), wobei Z. 7 mit sponsio bzw. mit meae geendet hätte, oder ein Adverb, am ehesten dann 
certe (dieses Wort wurde bei kursiver Schreibung durchgehend ligiert und gab ein recht kompli­
ziertes Schriftbild ab).
9 (Z. 9)

Das b hatte die ,nach links gewendete1 Form der älteren römischen Kursive, und Cujas hat 
folglich d gelesen. Briss. hat nach tibi nur 6 Punkte; vgl. oben, § 13.
10 (Z. 10)

In den ravennatischen Papyri des 5.-7. Jhs. ist diese Schreibung des Wortes bis etwa der Mitte 
des 6. Jhs. fast absolut vorherrschend; ich habe für diese Periode 39 Fälle von adque und nur 4 von 
atque notiert (P. Tjäder 10-11,IV,9; P. Tj. 4-5A,10; 4-5B,II,8 und IV,9). Die Schreibung atque 
ist später; vom J. 572 ab (P. Tjäder 35) gibt es 23 Fälle von atque und nur 8 von adque (P. Tjäder 
22, Z. 7, 16, 25 und 34; P. Tj. 24, Z. 3, 12, 23 und 32).
11 (Z. 10)

So auch A. und Briss. (Z. 19 Anfang beide ss.). Wenn das Wort gekürzt gewesen wäre, ließe 
sich vermuten, daß jedenfalls Brissonius -scriptae geschrieben hätte (er hat Z. 6 Anfang subscrip­
tione) .
12 (Z. 11)

s. ei et A., e. s. ei et Briss. Ich habe in § 18 angenommen, daß s und ei zu einem Wort



Zusammenzufuhren sind, und sed ist dann die logische Berichtigung; sed et war in der Urkunden­
sprache behebt (s. z. B. Tjäder, 2, S. 352 zu et). Cujas hätte folglich in dem vom 5 getrennten ed 
das d als ein i longa aufgefaßt. Das e., das Brissonius vor dem 5. hat, ist vermutlich durch ein 
Mißverständnis in den Text hineingekommen. In Cujas’ Transkription konnte das -o von episco­
po undeutlich sein (vgl. oben, § 15), und derjenige, der für Brissonius diese Transkription 
kopierte (oben, § 6), hat als eine alternative Lesung -e angeben können, was Brissonius dann in 
den Text eingeführt hätte (der Text war ihm in diesem Punkt unter allen Umständen unver­
ständlich).
13 (Z. 12)

Nach Hildevara A. und Briss. quae superius, was nur die irrige Auflösung einer Kürzung sein 
kann; die zwei Worte können nämlich für ,wie oben“, .obengenannt1 nicht stehen, denn dieses 
hieß in den ravennatischen Urkunden qui (quae) supra (was meistens q.s. gekürzt wurde; ausge­
schrieben u. a. P. Tjäder 30, Z. 39 und 78, vomj. 539; P. Tjäder 31,11,5 und 12, vomj. 540). 
Dieser Ausdruck steht nun in den ravennatischen Urkunden, wenn er im Nominativ erscheint, 
immer vor dem Namen oder dem Wort, wozu er gehört (z. B. ego quae supra Maria), und quae 
superius kann folglich auch nicht die irrige Auflösung von q.s. sein. Nach dem Namen erwartet 
man das Rangprädikat, das gerade hier kaum fehlen konnte, da es sowohl in Z. 15 als in Z. 22 
angegeben worden war, und das weitaus Wahrscheinlichste ist, daß dieses sp(ectabilis) f(emina) 
war; vgl. insb. Z. 22, wo Cujas anscheinend das/identifiziert hat und wo das Nachgezeichnete, 
wie es in A. vorliegt (s. Abb. 18), sehr wohl ein vielleicht fragmentarisch erhaltenes sp wiederge­
ben könnte. Cujas hat also an der vorliegenden Stelle sp als q und/als s aufgefaßt (sp konnte eine 
Ligatur bilden, indem das 5 von oben aus mit dem Körper des p direkt verbunden sein konnte). 
spectabilis femina war auch die Geberin Maria in dem zum weitaus größten Teil verlorenen Pap. 
Marini 84; s. z. B. Kol. Ill, Z. 1 Mariae sp.f. mit der Nachzeichnung auf Taf. VII bei Marini (der 
Text auch in Tjäder, 1, P. 12, S. 299). - In den Rangprädikaten der Frauen wurde das Adjektiv 
regelmäßig vorangesetzt (vir honestus, aber honesta femina usw.); die anscheinend verlockende 
Annahme, daß hinter den Worten quae superius olim ein Rangprädikat /. sublim, stecke, kann 
demnach erledigt werden, um so mehr als in P. Tjäder 13 vom J. 553 die Geberin Ranilo 
durchgehend sublimis femina genannt wird (Z. 65ff., hauptsächlich subì. f. gekürzt). Auch war 
olim iam eine geläufige Verbindung; s. z. B. Cod. Iust. 1,11,7 pr. Nemo . . . delubra, quae olim iam 
clausa sunt, reseret (die Ordnung iam olim zwar gewöhnlicher; s. Thes. 7:1,114,65ff), -qui (quae) 
supra war nicht obligatorisch; im vorliegenden Fall hat sich der Schreiber auf nur ego beschränkt.
14 (Z. 13)

A. hier und in Z. 20 solemnibus; Briss. hier soll-, Z. 20 sol. Wie bei der Rekonstruktion von 
Pap. Marini 107 bemerkt wurde (Tjäder, Pap. Marini 107, S. 206, zu Z. 9), findet sich in den 
ravennatischen Urkunden des 5.-7. Jhs. die Schreibung mit einfachem l nur zweimal und zwar 
in Zeugenunterschriften: P. Tjäder 43, Z. 27 und 34. Ich ziehe auch in Z. 20 soll- vor; die 
Schreibung mit einfachem l sei dort aber nicht ausgeschlossen.
15 (Z. 13)

in Classe salida A. und Briss. Cujas hat hier m. E. sub als sali gelesen und das so erhaltene salid 
(mit Kürzungszeichen auf dem d\) zu salida aufgelöst; wenn das b diejenige mit offenem Körper 
geschriebene Form hatte, die in Tjäder, 1, S. 101, Nr. 15 und 16, nachgezeichnet worden ist 
(Nr. 16 = P. Tjäder 4-5B,V,13 vv.llb.; Tjäder, 3, Taf. 18), wäre diese Verlesung äußerst natür­
lich. „Classe“ heißt in den ravennatischen Urkunden des öfteren Classis Ravennas (Tjäder, 2, 
S. 268, Nr. 2, zu P. Tjäder 33, Z. 1), aber gerade in P. Tjäder 33, Z. 2, kommt das einfache 
Classis vor (Isacio v.h., saponario Classis). Unwahrscheinlich ist in Classe Rav(ennati) d(ie), denn 
in vollständigen Datierungen war der Ausdruck sub die; das einfache die kommt nur in den in 
nachjustinianischer Zeit verwendeten zusammenfassenden Schlußdatierungen vor (z. B. P. Tjä-



der 35 vom Jahre 572, Z. 2 sub die, Z. 60 nur die). - Conradi (wie Anm. 11) hat an dieser Stelle 
das Richtige gesehen.
16 (Z. 14)

consule A., consul. Briss. (vgl. oben, § 13). Es ist nicht gerade wahrscheinlich, daß die Kürzung 
von Brissonius gemacht worden ist; eher ist für A. mit einer Auflösung zu rechnen, consul, war 
im 5.-7. Jh. eine gewöhnliche Kürzung, und bei den Kürzungen durch Suspension war / über­
haupt ein beliebter Endbuchstabe, s. Tjäder, 2, S. 325.
17 (Z. 15)

Die Zeile hat in A. nur 47 Buchstaben gegen durchschnittlich 55,5 in Z. 16-19. Sicherlich gab 
es vor dem Namen ein Kreuz, und vermutlich auch das Wort ego, das so geschrieben sein 
konnte, daß Cujas es nicht zu lesen gewagt hatte (oder sogar das gotische icc, wie in P. Tjäder 30, 
Z. 102; Tjäder, 2, S. 62)?
18 (Z. 16)

Eclesio A., Ecclesio Briss. (dazu s. oben, § 13). Das Original hatte wohl, wie in Z. 10 und 17, cc; 
in der Verbindung eccl kann ein c leicht übersehen werden.
19 (Z. 16)

So auch A. und Briss. Die Akkusativform kann an sich nicht beanstandet werden, aber ich 
möchte jedoch für die Möglichkeit sacerdote s(upra)s(cribtae) einen Vorbehalt anmelden; m für ss 
wäre eine sehr leichte Fehllesung. A. hat aber Z. 19 Anfang ss. mit darüber geschriebenem 
Kürzungsstrich, und suprascribtae ist an der vorliegenden Stelle entbehrlich.
20 (Z. 16)

Nach sacerdotem haben A. und Briss. nur Ravennatis, was in A., anscheinend von derselben 
Hand, die in Z. 4 und 5 interveniert hat, unterstrichen worden ist. Die Unterstreichung war 
sicherlich schon in Cujas’ Transkription vorhanden und dürfte bedeuten, daß er (oder jemand 
anderer, der den Text durchgesehen hatte?) in diesem Punkt mit der Lesung nicht zufrieden war; 
dann mit Recht, denn in dem vorliegenden Ausdruck konnte das Adjektiv sanctae nicht fehlen. 
Cujas hat soweit ersichtlich Rave für scae gelesen, was eine naheliegende Fchllcsung ist; vermut­
lich war dann von dieser Zeile nichts mehr erhalten oder war das Erhaltene sehr undeutlich — am 
Ende der folgenden Zeile fehlten ja die Buchstaben nsi von consensi, und Z. 18 Ende muß das 
Wort tibi ergänzt werden. Ein vollständig erhaltenes Rav. hätte Cujas kaum als -nnatis oder 
-nnat. lesen können; sein Text muß als die Auflösung einer vermuteten Kürzung oder als eine 
,angepaßte1 Lesung aufgefaßt werden.
21 (Z. 17)

ecclesiae A. und Briss., aber in dem hier vorliegenden Ausdruck wurde das Wort des öfteren 
gekürzt. Die Zeile wird, auch wenn man mit einer Kürzung rechnet, lang genug.
22 (Z. 18)

Vgl. den Komm. Nr. 5. suberibsi A., Briss. hier suscribsi.
23 (Z. 18)

A. und Briss. hier nichts. In dem mit stipulantique eingeleiteten Ausdruck konnte aber tibi nicht 
fehlen; vgl. Z. 9 und Pap. Marini 84,11,4 (s. den Komm. Nr. 13) Stipulantique tibi vir beatissime 
Pater et Papa Johannes [eher Iohannis]. Das Papyrusstück war offenbar am Ende der Z. 17 und 18, 
und anscheinend auch Z. 16 Ende (Komm. Nr. 20) eingerissen.
24 (Z. 20)

Siehe den Komm. Nr. 14.
25 (Z. 20)

So A., spopondi Briss. Ich behalte mit Zögern den in A. überlieferten Text, rechne also damit, 
daß spondi ein Fehler der Hildevara, nicht des Cujas, ist. Cujas hat ja in Z. 13 korrekt spopondi 
gelesen.



26 (Z. 21)
huius, mit einem Punkt über dem zweiten u, A.; huic Briss. Ich möchte am ehesten annehmen, 

daß auch Cujas huic hatte, daß also die Form huius in A., und zwar durch Antizipation der 
folgenden zwei Genitive, hineingekommen ist; der Fehler ist dann nur unvollständig berichtigt 
worden. Tilgung geschah traditionell durch über- oder untergeschriebene Punkte, s. Bischoff, 
Paläographie, S. 217.
27 (Z. 22)

Ich kann nicht entscheiden, ob A. nach dem Namen zwei Punkte hat oder nicht, der obere 
Punkt scheint klar zu sein, aber der untere könnte eine zufällige Verdichtung des Endstriches des 
a von Hildevara sein.
28 (Z. 22)

foemina A. (davor Nachzeichnung, wozu vgl. den Komm. Nr. 13); III. femina Briss. (III. 
sicherlich eine Konjektur). Cujas hat also hier ein / sicher identifiziert, vermutlich weil die 
Schrift des Zeugen Iohannis einfacher war als diejenige des Schreibers, mit Buchstaben, die 
ihrem ,Modell4 näher standen. - Es folgte entweder, wie in Pap. Marini 84 (s. den Komm. 
Nr. 13), 11,6ff. ipsa praesente oder vielleicht donatrice, ipsa praesente (vgl. P. Tjäder 13, Z. 65 
usw.), und möglicherweise war etwas davon erhalten; -oemina, oder -emina oder evt. -mina kann 
aber kaum eine Verlesung von ipsa oder dona- sein.





FRAGMENT A.........FELICI FATO SERVATA
IN DER ÖSTERREICHISCHEN NATIONALBIBLIOTHEK

Über die Mondseer Schreibschule des 8-/9. Jhs. hat B. Bischoffim zweiten Band seiner Südost­
deutschen Schreibschulen ausführlich berichtet und einen Katalog der noch vorhandenen, weit 
verstreuten Werke dieser Schule zusammengestellt1. Die Fragmente eines Codex mit Paulus­
briefen (Ser.n. 2065 der Österr. Nat. Bibi.) waren der Schlüssel zur Identifizierung des Psalters 
von Montpellier als Werk der Mondseer Schreibschule. Da dieser Psalter auf Grund seiner Be­
stimmung für Herzog Tassilo in die Zeit vor 788 zu datieren ist, besitzt man auch einen 
Anhaltspunkt für die Datierung der Handschriften, die „der Psalterstufe nahestehen“.

Ein solches Werk aus Mondsee, heute auf zwei Katalognummern und zahlreiche Fragment­
streifen verteilt, nennt Bischoff in seinem paläographischen Katalog der Mondseer Schreibschu­
le2. Es ist das Buch Ecclesiasticus, wahrscheinlich Teil einer umfangreicheren Handschrift des 
A. T. Zu den zwei Fragmenten-,Codices“ 15 347 und Ser.n. 3753 mit zusammen 6 Folien konn­
ten neuerdings zwei weitere Folien aus Fragmentstreifen gewonnen werden.

Zum , Codex“ 15 346 wurden 15 Blätter, z. T. verstümmelt, einer anderen Handschrift des 
A. T. zusammengebunden. Es handelt sich um Teile der Bücher Esdras, Judith und Esther. 
Bischoff bezeichnet diese Schrift als „Vorstufe zu dem Typ des Landperht-Homiliars“3, das der 
Abt Landperht (811-829) von Mondsee für Erzbischof Hildebald von Köln (784-819) schreiben 
ließ, dem Mondsee seit 803 unterstellt war. Das Homiliar muß also in der Zeit von 811-819 
entstanden sein, seine .Vorstufe“ gehört in das erste Jahrzehnt des 9. Jhs. Aus zahlreichen Frag­
mentstreifen zu diesem Codex konnten zwei Folien zu Esdras und fünf Folien zu Esther (mit 
Lücken) rekonstruiert werden.

Die Bearbeitung dieser vielfach fragmentarischen Blätter und der vielen Langstreifen konnte 
für diese zwei alttestamentlichen Handschriften zu einem vorläufigen Abschluß gebracht 
werden. Übriggeblieben sind noch als Membra disiecta etwa 20 Fragmentstreifen, die nirgends 
hinpassen. Dabei läßt sich die Beschäftigung mit diesen Fragmenten auf eine Zeit von mehr als 
150Jahren zurückverfolgen.

Anfang der 30er Jahre des 19. Jhs. fand der damals mit der Katalogisierung der Hss. beauftrag­
te Skriptor der Hofbibliothek Stephan Endlicher Frammenta in monseensibus Bibliothecae Palatinae 
Vindobonensis libris felici fato servata und konnte gemeinsam mit Hoffmann von Fallersleben aus 
diesen Fragmenten 27 mehr oder weniger vollständige Blätter eines lateinisch-deutschen Mat­
thäusevangeliums zusammensetzen und herausgeben4: Fragmenta theotisca versionis antiquissimae 
Evangelii S. Matthaei et aliquot homiliarum (1834). Der überaus vielseitige Endlicher, der u. a. 
einen Katalog der chinesischen und japanischen Münzen in Wien mit einer Übersicht der chine­
sischen, mandschuischen, japanischen und koreanischen Bücher der Hofbibliothek verfaßte 
(1837), hatte vorher schon den Catalogus Codicum Philologicorum Latinorum Bibliothecae Palatinae 
Vindobonensis (1836) herausgegeben. Sein Hauptarbeitsgebiet war jedoch die Botanik und er

1 B. Bischoff, Die Südostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit. Teil II (Wiesbaden 1980), S. 9-26.
2 Bischoff, Schreibschulen, S. 22.
3 Bischoff, Schreibschulen, S. 22.
4 bei Bischoff Schreibschulen, S. 21.



wurde 1836 Custos am Hofnaturalien-Cabinet und 1840 Professor der Botanik an der Wiener 
Universität. Als 1841 eine neue Auflage der Fragmenta theotisca herauskam, schrieb er im Vor­
wort dazu, er sei „in curanda re herbaria occupatissimus“ und habe daher die Last der Neuaus­
gabe „in humeros viri non in una hac palaestra athletae“ abgewälzt; dieser Mann war Ferdinand 
Massmann.

Endlicher hat aber nicht nur die Fragmente mit dem althochdeutschen Matthäus aus Mondseer 
FIss. herausgeholt, sondern dazu noch eine größere Anzahl von anderen Fragmenten und hat 
von diesen sorgfältige Abschriften angefertigt, jedesmal mit der Angabe, aus wievielen Streifen 
das Fragment zusammengesetzt war. Später wurden diese Abschriften zusammengebunden und 
bilden jetzt den Cod. Ser. n. 3970. Unter den von Endlicher abgeschriebenen Fragmenten 
befindet sich auch ein Blatt aus dem Buche Esther.

In der Folgezeit bis weit ins 20. Jh. blieben die Fragmente in ihren Schachteln unberührt 
liegen. Der erste, der nachweislich an den Fragmenten arbeitete, war 1934 P. Alban Dold aus 
Beuron, der aus Fragmenten in den Fragmentenschachteln und aus neuerdings von ihm aus 
Salzburger Hss. ausgelösten Fragmenten 15 Blätter eines Salzburger Sakramentars zusammen­
setzte. Zu diesen Wiener Fragmenten (jetzt in Cod. Ser. n. 4225 zusammengebunden) konnte 
Dold weitere Fragmente in Salzburg und München finden5.

In denselben Jahren wie Dold arbeitete auch der damalige Bibliothekar der Nationalbibliothek 
Ludwig Bieler viel an den Fragmenten. Seine Hand findet sich auf vielen Kuverts, in denen er 
zusammengehörige Stücke aufbewahrte. Leider konnte er diese Arbeit nicht zu einem Ende 
bringen, da er 1938 nach Dublin ging, wo er reiche Betätigung fand. Aus der Zeit vor 1940 
stammen Notizen zu den Fragmenten von der Hand des damaligen Leiters der Handschriften­
Sammlung Emil Wallner. Nach 1945 kam die Zeit, in der sich B. Bischoff mit den Fragmenten 
beschäftigte, von denen er einige für die CLA von Lowe bearbeitete. Darunter befand sich auch • 
der Paulinencodex (jetzt Cod. Ser. n. 2065), der die Schrift des Psalters von Montpellier auf­
weist.

Bibliothekare und Forscher hatten bisher im Verlauf von mehr als hundert Jahren aus Mond­
seer Hss. Spiegelblätter und Pergamentfälze herausgelöst. Es zeigte sich, daß um die Mitte des
15. Jhs. eine große Anzahl von Papierhandschriften in der Mondseer Bibliothek neu gebunden 
worden waren, für die man als Hilfsmaterial Blätter aus alten Hss. teils zur Gänze auf die 
Innenseiten der Holzdeckel klebte, teils zu Falzen für die Lagenmitten zerschnitt. Es wäre sicher 
ungerecht, wollte man die Mondseer Buchbinder beschuldigen, sie hätten in blinder Barbarei 
die kostbaren alten Schriften zerlegt. Es gibt eine ganze Reihe von vollständig erhaltenen Mond­
seer Codices aus dem 9. Jh. Daneben muß es aber im 15. Jh. auch eine Menge von unvollständi­
gen, in trostloser Weise zerfallenen Codices gegeben haben, die praktisch unbrauchbar gewor­
den waren und so den Buchbindern willkommenes Material lieferten. Systematische Untersu­
chung der Mondseer Codices brachte denn auch noch eine weitere Ausbeute von Blättern und 
mehr noch von Falzstreifen des neunten Jhs. Aber jetzt dürfte der Zeitpunkt erreicht sein, in dem 
weitere Funde in Wiener Codices aus Mondsee kaum mehr wahrscheinlich sind. Solche Frag­
mente, die felici fato (Endlicher) erhalten geblieben sind, könnten sich vielleicht bei einer syste­
matischen Untersuchung der Mondseer Inkunabeln finden, die in Linz aufbewahrt werden, 
sowie in Mondseer Hss., die nach München gekommen sind.

Man könnte - mit einem entrüsteten Seitenblick auf die Bewacher dieser Schätze - fragen, wie 
es denn kommen konnte, daß nach der eifrigen Bearbeitung dieser alten Fragmente durch 
Endlicher eine beinahe hundertjährige Pause eintrat, bevor man sich wieder eingehend damit 
beschäftigte. Mit einer solchen Frage wird ein grundsätzliches Problem der Fragmentenfor-

5 herausgegeben von A. Dold und K. Gamber, Das Sakramentar von Salzburg (Beuron 1960).



schung berührt. Wer ist dazu verpflichtet? Wer hat dazu die Möglichkeit, wer die Fähigkeit, wer 
die Zeit?

Der Custos einer Bibliothek hat die Pflicht, die ihm anvertrauten Bücher ebenso zu „verwal­
ten“ wie die vorhandenen Fragmente. Aber als Bibliothekar ist er verpflichtet, seine Arbeit nach 
der jeweiligen Vordringlichkeit einzuteilen, neben dem reinen Verwaltungsdienst die Betreuung 
der Leser zu besorgen. Vielleicht bleibt ihm dann noch etwas Zeit, um Handschriften- oder 
Inkunabelkataloge zu verfassen. Aber der normale Tagesbetrieb wird ihm wenig Zeit dazu 
lassen. Der Bibliothekar weiß auch, daß es die Fragmentenschachteln gibt und er findet sicher 
auch in manchen Codices solche Fragmente. Aber kann er es verantworten, seine Zeit daraufzu 
„verschwenden“? In der offiziellen Arbeitsstatistik ist dazu kein Platz. Also hat der Berufsbi­
bliothekar zwar die Möglichkeit zur Bearbeitung von Fragmenten, aber es fehlt ihm dazu die 
Zeit. Ob er überhaupt die Fähigkeit dazu hat, hängt von seiner fachlichen Ausbildung ebenso ab 
wie von der Erfahrung, die er sich in jahrzehntelanger Beschäftigung mit Handschriften erwor­
ben hat. Es gibt Bibliothekare, die ihre Handschriften in musterhafter Ordnung aufgestellt, die 
Cimelien einbruchsicher und feuerfest verschlossen halten, die die Benützung mit strengen 
Vorsichtsmaßregeln gestatten. Es hat Bibliotheksdirektoren gegeben - oder gibt es noch immer 
solche? -, die mit äußerstem Mißfallen reagieren, wenn Beamte der Handschriftenabteilung ihre 
Codices auch von innen studierten. Da bleibt einem interessierten Handschriftenmann nur der 
eine Ausweg, daß er außerhalb der offiziellen Dienstzeit seine Forschungen fortsetzt.

Die Handschriftenbibliothekare zwischen 1830 und 1930 mußten zwar die Fragmente links 
liegen lassen, aber sie haben mit dem Riesenwerk der Tabulae codicum und zahlreichen anderen 
Publikationen bewiesen, daß sie ihre Aufgaben gewissenhaft erfüllt haben, soweit sie die Zeit 
dazu hatten.

Mehr Zeit für Spezialkataloge als die beamteten Bibliothekare fanden Gelehrte, die zwar 
„bibliotheksfremd“ waren, die aber ihre ganze Arbeitskraft für die Handschriftenforschung 
verwenden konnten. So hat schon Endlicher im Germanisten August Heinrich Hoffmann von 
Fallersleben einen fachkundigen Mitautor für die Fragmenta theotisca gefunden, und derselbe 
Hoffmann von Fallersleben verfaßte 1841 ein Verzeichnis der altdeutschen Handschriften der k.k. 
Hoßibliothek zu Wien. In den Jahren 1865-1867 kamen die drei Bände des Kataloges Die arabi­
schen, persischen und türkischen Handschriften der kaiserlich königlichen Hoßibliothek zu Wien von 
Gustav Flügel heraus; 1891 der Catalog der Armenischen Handschriften in der k. k. Hoßibliothek zu 
Wien vonj. Dashian.

Im 20. Jh. setzte sich die Bearbeitung von Bibliothekshandschriften durch auswärtige Gelehrte 
fort. Es erschienen Kataloge der äthiopischen, georgischen und hebräischen Handschriften. 
Dann begann 1923 der Beamte des Kunsthistorischen Museums Hermann J. Hermann die 
monumentale Reihe Die illuminierten Handschriften und Inkunabeln der Nationalbibliothek in Wien, 
von der bis 1938 dreizehn Bände erschienen - seit 1967 von Otto Pächt fortgesetzt. „Dem 
Andenken August Heinrich Hoffmanns von Fallersleben“ widmete Hermann Menhardt sein 
Verzeichnis der altdeutschen literarischen Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek, dessen 
drei Bände 1960-1961 in Berlin herauskamen. Ein drucktechnisch-verlegerisches Kuriosum 
dieses umfangreichen Kataloges mit insgesamt 1614 Seiten bildet es, daß kein österreichischer 
Verlag das Manuskript dieses Kataloges zu übernehmen wagte, da das ganze Manuskript mit der 
Hand in deutscher Kurrentschrift geschrieben war, bis die Deutsche Akademie der Wissenschaf­
ten zu Berlin das Wagnis auf sich nahm. Menhardt ist in seinem Katalog sehr wohl auch auf 
Fragmente eingegangen, soweit sie deutsche Texte enthielten.

Als mit dem Beginn der 30er Jahre eine intensivere Beschäftigung mit den lange stillgelegenen 
Fragmenten begann, war es wieder der von außen kommende P. Alban Dold, der zudem noch 
den Restauratoren Anweisungen gab, wie die Fragmente ohne Beschädigung aus den Codices



ausgelöst werden konnten. Nach dem Vorbild von Dold und bald danach auch Bischoff begann 
der damals leider nur kurzfristig an der Handschriftensammlung tätige Ludwig Bieler, die 
Fragmente zu sichten und zusammengehörige Stücke in Kuverts zu sammeln. Daß nach dem 
zweiten Weltkrieg zeitweilig auch von Bibliotheksbeamten mehr Interesse für Fragmente, be­
sonders solche aus früher Zeit, aufgebracht wurde, war nicht zuletzt den Anregungen zu ver­
danken, die von den Studien Professor Bischoffs an den Wiener Fragmenten ausgingen.

Was bisher von der Behandlung der Fragmente in der Wiener Hofbibliothek - heute Öster­
reichische Nationalbibliothek - gesagt wurde, dürfte grundsätzlich auch Für viele andere Hand­
schriftenbibliotheken zutreffen. Der unübersehbare Reichtum dieser Bibliotheken an vollständi­
gen mittelalterlichen Handschriften bietet der Forschung soviel Material für wissenschaftliche 
Forschung, daß man sich nicht mit der Bearbeitung von Fragmenten belasten kann, von denen 
nur in den seltensten Fällen wissenschaftlicher Gewinn zu erwarten ist.

Wesentlich anders liegen die Verhältnisse in einem Lande, das nur eine einzige Großbibliothek 
besitzt. In Ungarn ist es die Universitätsbibliothek von Budapest. Die jahrhundertlangen 
Kriegswirren in Ungarn haben von den alten Handschriftenbeständen fast nichts mehr übrigge­
lassen. Es sind knappe 1200 Codices, darunter nur 160, die in Ungarn entstanden sind. Bei 
diesem kleinen Bestand an Handschriften gewinnen die Fragmente eine umso größere Bedeu­
tung. Diesem Umstand ist es zuzuschreiben, daß gerade in Ungarn die Fragmentenforschung 
besonders intensiv betrieben wird. Nach jahrelanger Arbeit konnte Professor Ladislaus Mezey 
1983 einen Band herausgeben: Fragmenta Latina Codicum in Bibliotheca Universitatis Budapestiensis. 
Im gleichen Jahr fand Mezey bei einem tragischen Unfall den Tod. Aber er hatte sich einen Stab 
von Mitarbeitern herangebildet, die seine Forschungen fortsetzen werden.

Wie viele und in wie vielen kleineren Bibliotheken im mittleren, südlichen und westlichen 
Europa es noch Fragmente zu finden gibt, kann niemand schätzen. Der freundliche Zufall bringt 
manches an den Tag. Um eine systematische Suche zu ermöglichen, wird sich kaum jemals ein 
Geldgeber finden lassen.

ANHANG

Inhalt der Fragmentencodices Cod. 15346, 15347 und Ser. n. 37536 sowie der 
Fragmentstreifen. Fragmente aus Büchern des A. T.

Fragmente aus dem Buch Liber Ecclesiasticus 
Cod. 15347, fol. lr-lv:
Cod. Ser. n. 3753, fol. lr-2v:
Cod. 15347, fol. 2v—2r (verkehrt eingehängt): 
Cod. 15347, fol. 3r/v:
Cod. 15347, fol. 4v—4r (verkehrt eingehängt): 
Fragmentblatt aus Langstreifen:
Fragmentblatt aus Langstreifen:

Fragmente aus dem I. Buch Esdras 
Fragmentblatt aus Langstreifen:
Cod. 15346, fol. Ir—2v:
Cod. 15346, fol. 3r-4v:
Fragmentblatt aus Langstreifen:

dazugehörigen

Eccli. 11,17-111,21
Eccli. IX,21-XI,14
Eccli. XXXIII, 7-XXXIIII, 19
Eccli. XXXVI, 10-XXXVII,3
Eccli. XXXVII,34-XXXVIII,28
Eccli. XLI,28-XLII,9
Eccli. XLII, 10-XLIII, 24

Esdras III, 11—IV, 15 
Esdras IV,16-VI,14 
Esdras VIII,18-X,5 
Esdras X,6-30

6 bei Bischoff, Schreibschulen, S. 21 summarische Inhaltsangabe.



Fragmente aus dem Buche Iudith 
Cod. 15346, fol. 5r/v:
Cod. 15346, fol. 6r/v:
Cod. 15346, fol. 7r/v:
Cod. 15346, fol. 7a r/v:
Cod. 15346, fol. 7b r/v:

Fragmente aus dem Buche Esther 
Cod. 15346, fol. 8r-10v: 
Fragmentblatt aus 4 Langstreifen: 
Fragmentblatt aus 4 Langstreifen: 
Cod. 15346, fol. llr/v: 
Fragmentblatt aus 5 Langstreifen: 
Fragmentblatt aus 9 Langstreifen: 
Cod. 15346, fol. 12r/v: 
Fragmentblatt aus 10 Langstreifen 
(Abschrift Endlicher)

Iudith V,14-VI,6 
Iudith X,18-XI,20 
Iudith XI,21-XII,17 
Iudith XIII,27-XIV,17 
Iudith XIV,18-XVI,7

Esther 1,5—111,3 
Esther 111,12—IV, 4 
Esther IV,4-V,8 
Esther VI,13-VIII,6 
Esther VIII,6-IX,4 
Esther IX, 4-24 
Esther IX,24-X,10 
Esther X,11-XII,6





ANDRE VERNET

UNE ANNOTATIO BREVIS QUORUMDAM DOCTORUM EXTRAITE DU 
SPECULUM HISTORIALE DE VINCENT DE BEAUVAIS

On sait que le De viris illustribus, composé en son temps (392) et un peu vite par saint Jéròme 
pour affirmer contre les critiques des paiens l’existence d’unejeune littérature chrétienne, a étéle 
point de départ d’un genre littéraire qui s’est perpétué jusqu’à la fin du Moyen Age1.

Si Gennadius de Marseille (v. 490) s’est efforcé d’imiter saint Jerome en le complétant2, dès le 
Vile siècle, Isidore de Séville (t 636) et son successeur Ildefonse de Tolède (v. 657) réduiront leur 
horizon à leur patrie, l’Espagne, comme certains le borneront bientòt à leur temps et d’autres à 
leur ordre ou à leur monastère3. Après une longue interruption, voient de nouveau le jour, au 
XHe siècle, des compilations qui visent à donner des notices bio-bibbographiques de tous les 
écrivains ecclésiastiques, depuis les origines du christianisme jusqu’à leur temps: tels sont les 
traités de Sigebert de Gembloux, Honorius Augustodunensis, Wolfger de Prüfening (Anonymus 
Mellicensis) et de quelques anonymes4. A quelques exceptions près, comme Henri de Bruxelles, 
moine d’Affligem (v. 1270) et Hugo de Trimberg (1280)5, l’histoire littéraire se réfugie au XlIIe 
siècle dans les «Chroniques universelles» dont les dimensions excessives devaient décourager les 
contemporains comme dies rebutent encore aujourd’hui tant de lecteurs modernes6. L’idée d’en 
extraire les éléments d’une histoire de la littérature plus maniable semble done ètre tout naturel­
lement venue à l’auteur d’un texte anonyme et anépigraphe conservé dans deux manuscrits de la 
Bibliothèque nationale de Paris7.

Le manuscrit latin 14578 est un volume factice composé de trois parties reliées à l’abbaye Saint- 
Victor de Paris à la fin du XVe ou au début du XVIe siècle8. La dernière partie (ff. 244-373)

>P Lehmann, Literaturgeschichte im Mittelalter [1912], dans Erforschung des Mittelalters, 1 (Leipzig, 1941; Stuttgart, 
1962), 82-113. - R. H. and M. A. Rouse, «Bibliography before print: the medieval De viris illustribus», dans: The role of 
the book in medieval culture. Proceedings of the Oxford intern. Symposium 26 sept.-l October 1982, ed. P. Ganz, Bibliologia 3 
(Turnhout 1986), 133-53.

2 E. C. Richardson Hieronymus, Liber de viris inlustribus. Gennadius, Liber de viris inlustribus, T. U., 14 (Leipzig 1896).
3 Carmen Codoner Merino, El “de viris illustribus’’ de Isidoro de Sevilla. Estudio y edición critica (Salamanque 1964); 

Id., El “De viris illustribus’’ de Ildefonso de Toledo. Estudio y edición critica. (Salamanque 1972). - J. A. Fabricius, 
Bibliotheca ecclesiastica (Hamburg 1718), avait jadis commodément réuni ce type d’ouvrage, de saint Jéròme à Jean 
Trithème et Aubert Le Mire.

4 R. Witte, Catalogus Sigeberti Gemblacensis monachi de viris illustribus (Frankfurt 1974). Honorius Augustodunensis, De 
luminaribus Ecclesiae, dans PL. 172, 197-234. Der sog. Anonymus Mellicensis De scriptoribus ecclesiasticis, ed. E. Ettlinger 
(Karlsruhe 1896). Sur l’attribution à Wolfger de Prüfening, voir B. Bischoff, dans: Verfasserlexikon 4 (1953), 1051-55. 
N. Häring, «Two catalogues of mediaeval authors», Franciscan Studies 26 (1966), 195-211.

5 N. Häring, «Der Literaturkatalog von Affligem», Revue ben. 80 (1970), 76—96. Das ,,Registrum multorum auctorum“ 
des Hugo von Trimberg. Untersuchungen und kommentierte Textausgabe von K. Langosch, Germanische Studien 235 

(Berlin 1942).
6 K. H. Krüger, Die Universalchroniken, Typologie des sources du Moyen Age occidental 16 (Turnhout 1976).
7 Cf. Ecole pratique des Hautes Etudes (IVe section) . . . Annuaire 1961-1962 (Paris 1961), 81.
8 Manuscrit composite sur parchemin et papier, 373 ff., 285 x 203 mm. environ, XlVe, XVe et XHIe s. Reliure 

ancienne en peau blanche sur ais de bois, avec traces de deux fermoirs et d’une chaine. Ex-libris de Saint-Victor aux ff. 
1,1 v°, 171 v°, 172, 243 v° et 247. Ancienne table de la première partie, complétée par Claude de Grandrue qui l’a insérée 
dans son catalogue de 1514 (Cf. éd. V. Gerz (Paris 1983), 211-12). Cote MM 15 au f. de garde initial, après la table. 
Cotes postérieures au f. 1: e. f. 26, 1133 (rayé), 1138. (1) ff. 1-171 v°, parch., 2 col., XlVe s. Acquis par Jean de Lamasse



regroupe divers fragments dus à plusieurs mains de la fin du XlIIe siècle et indépendants à 
l’origine: (1) ff. 244-247 v°, notes variées écrites à longues lignes ou sur deux ou trois colonnes, 
avec traces de foliotation ancienne aux ff. 244 (97) et 246 (99) et ex-libris de Saint-Victor au f. 
247; (2) ff. 248-364 v°, sur deux colonnes, ébauche de Distinctiones alphabétiques (Acidia - 
Xpistum), analogues à la Tabula exemplorum* 9; aux ff. 372 v°-373, table (Acidia - Zelus); (3) ff. 
365-367 v°, sur deux colonnes, listes et notes théologiques; (4) ff. 368 v°-370 v° sur quatre (f. 
368 v°), trois (ff. 369-370) et deux colonnes (f. 370 v°), sans titre ni nom d’auteur, le texte qui 
nous intéresse; (5) ff. 370 v°, fin des col. 1 et 2 et col. 3 - 371, col. 1, début d’une table (Ambulare 
secundum carnem — Consideratio que bona facit); (6) f. 371 v°, sur deux colonnes, table d’un ouvrage 
en quatre chapitres (?) (le. Quomodo res inquirende sunt. . . - 4 c. Quomodo mor(s) et resurrectio 
Christi); suivent une page bianche (f. 372) et la table de (1); (7) f. 373 v°, mutilé, à longues lignes: 
notes sur la Genèse.

Le manuscrit latin 15246, transcrit sur deux colonnes par une mème main du milieu du XlVe 
siècle, provient de la Sorbonne10. Il lui avait été légué par Jean de Deventer, ancien étudiant de 
Sorbonne, maitre-ès-arts et en médecine, chanoine de Saint-Marcel-lès-Paris, puis de Saint- 
Sauveur d’Utrecht, en 134311. Après quelques notes diverses au f. 1 r°-v°, les ff. 2-3 v° contien- 
nent un exemplaire de notte texte, suivi des Epistole canonico glossate (ff. 4—57 v°) et de Postille in 
Apocalypsim (ff. 58-117), enfin d’annotations variées (f. 118 v°).

Les tables anciennes proposent d’intituler notre texte, soit: Tabula continens libros doctorum 
Ecclesie (Lat. 15246, f. 117 v°), soit: Brevis annotatio quorumdam sacrorum doctorum et de eorum libris 
(Claude de Grandrue), titres qui font écho à des ouvrages connus12 dont on peut tirer celui dont 
je me servirai dorénavant: Annotatio brevis quorumdam doctorum.

L’exemplaire le plus ancien n’est pas l’oeuvre d’un copiste professionnel, mais probablement 
celle de l’auteur de YAnnotatio. Transcrits sur un nombre variable de colonnes et de lignes, sans 
justification régulière, les paragraphes du texte sont séparés par des intervalles qui espacent les 
extraits dont la juxtaposition constitue un ensemble. L’écriture à Tenere très noire est une 
minuscule gothique élégante et de lecture aisée, mais dont les lignes montent, parfois avec excès, 
en oblique.

On est en présence, semble-t-il, d’une mise au net autographe. Le texte est de très bonne 
qualité et sera adopté dans les citations. Le manuscrit de la Sorbonne, dù à un scul scribe de 
métier, présente Taspect correct d’un exemplaire banal, d’ailleurs inachevé, car les rubriques 
manquent, si les lettres d’attente se lisent encore en début de chapitre. Le texte dérive du 
précédent ou d’un manuscrit de la mème familie, toutefois les nombreuses erreurs de lecture du 
copiste, les lemons inintelligibles et les omissions qui le déparent rendent son utilisation inutile.

Dans les deux manuscrits YAnnotatio commence de manière abrupte: Anno Gratiani imperatoris 
1., ab incarnatine Domini 381 ... Ces synchronismes chronologiques introduisent une courte liste

prieur de 1422 à 1448 (f. 171 v°). Contenu: Richard Fitzralph, De questionibus Armenorum, éd. Jean Le Sueur (Paris 1512); 
(2) ff. 172—243 v°, parch, et papier, à longues lignes, XVe s. Contenu: Ps. Bonaventure (Nicolas de Lisieux?), De 
Antichristo (4 livres), éd. E. Martène et U. Durand, Ampliss. collectio 9 (1733), 1271-1446 (Cf. Distelbrink 1975, n° 154).

9 J. Th. Welter, La ,, Tabula exemplorum" .. . (Paris 1926), xv et n. 3.
10 Manuscrit sur parchemin, 118 ff., 380 X 270 mm. environ, 2 col. XlVe s. mil. La reliure, aux plats de carton 

recouverts de papier vert doit dater de la fin du XVIIIe s. Au contreplat, table du contenu (XVIIIe/XIXe s) et l’ancienne 
cote: 257; au f. 1, anc. cotes: 434, et: Sorb. 200.

11 Mention du legs au f. 117 v°: Istum librum legavit tnagister Johannes de Daventria predi 3.fioren. Les mss. lat. 16189 et 
16 195 ont la mème provenance. Cf. L. Delisle, Cab. des mss. 2 (1874), 158; Catal. des mss. (datés) 3 (1974), 740, 511 et 742.

12 Jean Gerson, Annotatio doctorum aliquorum qui de contemplatione locuti sunt, éd. P. Clorieux, Jean Gerson, Oeuvres 
completes 3 (Paris 1962), 293; Jean Gerson, ord. Caelest., Annotatio opusculorum Johannis Gersonii cancellarti..., Ibid. 1 
(1960), 23-26 (1) et 29-33 (II). Jean Mombaer, Tabula librorum praecipue legendorum, éd. P. Debongnie, Jean Mombaer de 
Bruxelles . . . (Louvain 1928), 320-31.



d’écrivains qui ont illustrò cette époque, de saint Jéròme à saint Ambroise, suivie de vingt-neuf 
paragraphes distingués par des pieds-de-mouche et qui sont autant de bio-bibliographies des 
deux Pères de l’Eglise latine cités13, puis de toute une sèrie d’auteurs patristiques et ecclésiasti- 
ques. Celle-ci prend fin avec saint Bernard qu’on a souvent considéré comme le dernier Pére de 
l’Eglise. L’auteur indique rarement ses sources: les De viris illustribus de saint Jéròme (III) et de 
Gennadius (XII et XIII), les Retractationes de saint Augustin (XII), la Vita Augustini (Possidius) 
(Ibid.) ou le Ps. Prosper d’Aquitaine (Julianus Pomerius) (Ibid.). Quelques sondages ont rapide­
ment fait apparaitre qu’à l’exemple d’un Guittone d’Arezzo qui tirait son éblouissante érudition 
du seul De virtutibus et vitiis de Guilaume Peyraut14, VAnnotatio emprunte au seul Speculum 
historiale de Vincent de Beauvais, non seulement ses références, mais aussi la totalité de son 
exposé15. A l’exception de quelques retouches formelles comme Vincent lui-mème les pratiquait 
en procédant, sans le dire, à des interversions et à des coupures dans les textes qu’il réutilisait, en 
les reliant par quelques lignes dont il revendiquait la paternité, tout en avouant que mème sa 
signature (Author) n’excluait pas de menus larcins16; VAnnotatio suit fidèlement le texte de 
Vincent, dans la mesure où, dans le détail, Fon peut se fier à Fédition des Bénédictins de Douai, 
parue en 1624 et encore aujourd’hui la plus commode à consulter17, en attendant Fédition 
critique promise par F«Atelier Vincent de Beauvais» de Nancy18.

Dans Fanalyse qui va suivre, il a para süffisant, puisque le texte est publié depuis longtemps, 
de donner avec précision et sobriété les références aux extraits puisés dans le Speculum historiale 
(SH.), édition de 1624, de relever les variantes qui ont para mériter de l’étre et, pour contribuer 
à Fannotation de la future édition19, d’identifìer, si possible, les ouvrages énumérés dans les bio­
bibliographies en renvoyant simplement par des sigles à la Patrologia latina deJ.-P. Migne (PL.), 
aux répertoires usuels20 et, à Foccasion, à des éditions ou à des travaux récents21. Quant aux 
passages (mots ou phrases) de Vincent non retenus par VAnnotatio, ils seront placés entre cro­
chets droits, les substitutions ou additions entre parenthèses et la fin des emprunts sera indiquée 
par deux traits parallèles suivis de la référence au Speculum historiale.

L’Introduction comprend trois sections entre lesquelles dix et trois lignes du modèle ont été 
supprimées: «Anno [itaque] Gratiani imperatoris 1., ab incarnatione Domini 381. ||Clarebat 
[eodem tempore] Damasus [Romae] 13. annum papatus agens||jeronimus [totus divinae Scriptu- 
rae incumbens], Basilius [quoque] Cesariensis — Mediolanensis ||» (SH. XVI, 17, p. 623).

13 J. De Ghellinck, «Les premières listes des docteurs de l’Eglise en Occident», Bull, d’anc. litt, et d’archéol. chrétiennes 2 
(1912), 132-34.

14 Claude Margueron, Recherches sur Guittone d’Arezzo (Paris 1966), 426-41.
15 Voir “Vincent de Beauvais. Orientation bibliographique”, Spicae 1 (1978), 6—29; J. Schneider, “Recherches sur une 

encyclopédie du XlIIe siècle: le Speculum majus de Vincent de Beauvais”, Acad, des Inscr. et B. Lettres, Comptes rendus des 
séances (1976), 174—89, et Culture et travail intellectuel dans l’Occident médiéval (Paris 1981), 187-96.

16 J. Schneider, Recherches . .., 1976, 181 n. 21.
17 Bibliotheca mundi (. . .) Vincentii Burgundi (. ..). Speculum historiale (Douai 1624; Réimpr., Graz 1965).
18 H. Nai's et J. Schneider, «L’Atelier Vincent de Beauvais», Revue d’hist. des textes 4 (1974), 438-43.
19 Voir déjà Monique Paulmier, «Les Flores d’auteurs antiques et médiévaux dans le Speculum historiale», Spicae 1 

(1978), 31-70 et 2 (1980), 9-16.
20 Sigles: BHL. (Bibliotheca hagiographica latina [Bruxelles 1898—1901 et 1911], 3 voi.); Bloomfield (Morton W. Bloom­

field, B. G. Guyot, D. R. Howard, Th. B. Kabealo, Incipits of latin works on the virtues and vices, 1100-1500 A. D. 
.. .[Cambridge <Mass.> 1979]; CPG. (M. Geerard, Clavis Patrum Graecorum, I-IV, [Turnhout 1974—83]; CPL. (E. Dek- 

kers, Clavis Patrum Latinorum, 2C éd. [Turnhout 1961]; La. (B. Lambert, Bibliotheca Hieronymiana manuscripta . . . (Steen- 
brugge 1959-72], 4 t.en 7 voi.); Schneyer (J.-B. Schneyer, Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit 
von 1150-1350, I-IX, [Münster 1969-80]; Stegm. (Fr. Stegmüller, Repertorium biblicum medii aevi, [Madrid 1940-80], 11 
voi.).

21 Goy (R. Goy, Die Ueberlieferung der Werke Hugos von St. Viktor . . . [Stuttgart 1976]); Leclercq (Sancti Bernardi Opera 
ree. J. Leclercq, C. H. Talbot, H. M. Rochais [Rome 1957—77], 8 t.en 9 vol.).

25 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krämer/Bernhard)



I. Saint Jéròme. - Libri vero Jeronimi sunt infra scripti. Suivent 91 titres: (1) CPL. 368,23 ou 
633,16 et 731 (La. 316); apocr. (Pélage); (2) 633,17 (La. 317) et 174; apocr.; (3) 560 (La. 506); 
apocr. (Syagrius); (4) 615 (La. 257); (5) 610 (La. 252), (6) 608 (La. 250); (7) 609 (La. 251); (8) 611 
(La. 253); (9) 612 (La. 254); (10)-(11) 620,124 (La. 0,124) et 184; (12) 614 (La. 256); (13) 613 (La. 
255); (14)-(20) 620, 118, 122, 21, 69, 120, 121 et 106 (La. 0,118 etc.); (21) 633,6 et 566 (La. 306); 
apocr. (Eutrope); (22) 633,50 (La. 350; Stegm. 160,1); apocr. (Paschase Radbert); (23) La. 
652-655; apocr. (Ps.Bède); (24) CPL. 616 (La. 260); (25) La. 308; (26) CPL. 581 (La. 201; Stegm. 
3305); (27)-(28) 620,57 et 53 (La. 0,57 et 53); (29) 580 (La. 200; Stegm. 3313); (30)-(32) 620, 36, 
64 et 78 (La. 0,36 etc.); (33) 633,12 et 764 (La. 312); apocr. (Ps. Pélage); (34) La. 412 (Stegm. 
3414 et 3417); apocr.; (35) La. 412 (Stegm. 3418); apocr. (36) CPL. 629 (La. 427; Stegm. 
3332-33); (37) 583 (La. 205; Stegm. 3351); (38) 584 (La. 207; Stegm. 3353); (39) 586 (La. 211; 
Stegm. 3356); (40) 587 (La. 213; Stegm. 3357); (41) 588 (La. 215, Stegm. 3358); (42)-(53) 589 
(La. 216; Stegm. 3359-63, 3365-71); (54) 590 (La. 217, 217a; Stegm. 3372); (55) 632 (La. 473; 
Stegm. 3436); apocr. (Cumeanus); (56)-(59) 591 (La. 219; Stegm. 3400, 3381, 3401-02); 
(60)-(63) 620,52,60,58 et 125 (La. 0,52 etc.); (64) 633,42 (La. 342) et 770; apocr. (Ps. Caelestius); 
(65) 620,22 (La. 0,22); (66) 633,1 (La. 301) et 737; apocr. (Pélage), (67)-(68) 620,107 et 117 (La. 
0,107 et 117); (69) 633,20 et 651 (La. 320); apocr. (Nicétas de Remesiana); (70)-(77) 620, 147, 
123, 54, 79, 39, 66, 77 et 108 (La. 0,147 etc.); (78) 633,40 et 769 (La. 340; apocr. (Caelestius); 
(79)-(83) 620,119,49,14,133 et 150 (La. 0,119 etc.); (84) 633,8 (La. 308); apocr.; (85) 620,18 (La. 
0,18); (86)-(87) 620,65 (La. 0,65); (88) 620 et 633, passim (La. 0 et 301-356); (89) 592-606 (La. 
220-407) I (SH. XVI, 19, p. 623-24); (90) De vita [sancti] Johannis Anachorite || (SH. XVII, 4, p. 
654) et de quibusdam [ejus] (suis) documenti || (SH. XVII, 5, p. 654); apocr. (Rufin, Hist, monacho- 
rum, 1; PL. 21, 391-405); cf. infra III, 12; (91) CPL. 475 (BHL. 5610); apocr. (Sulpice Sévère) || 
(SH. XVII, 10, p. 656). Les articles 90 et 91 reproduisent les titres donnés par Vincent à des 
extraits de Rufin et de Sulpice Sévère.

IL Saint Ambroise. — Pas de biographie: Isti sunt libri Ambrosii résument une phrase de transi­
tion entre des extraites des deux premiers articles, id intervertis, donnés par Vincent (SH. XVII, 
28 et 29). (1) CPL. 2159 (BHL. 156); apocr.; (2) 2195 (BHL. 3514); apocr.; (3) 124; (4) 156; (5) 
133; (6) 171; apocr.; (7) 151; (8) 152; (9) 155; (10) 154; (11) 171 a; apocr. (Gerbert?); (12) 144; (13) 
157; (14) 158; (15) 117,63; (16) 123; (17)—(23) 126-132; (24) 135; (25) 137; (26) 139; (27) 147; (28) 
138; (29)-(30) 140-141; (31) 143; (32) 184 (Stegm. 1249-73 et 1099); apocr. (Ambrosiaster); (33) 
160,21; (34) 178; apocr.; (35) 146; (36) 134; (37) 160; (38) 180; apocr. || (SH. XVII, 32, p. 664). 
Entre les numéros 33 et 34 Fédition de Douai insère CPL. 159, omis par VAnnotatio, qui ajoute 
un article 35 qui n’apparait pas dans Fédition.

III. Saint Jean Chrysostome. — Isti sunt libri Johannis Crisostomi: (1) CPG. 4506 (CPL. 966?); 
(2) 4316: ces deux articles résument.. . quelques lignes de la biographie qui précède dans SH. la 
liste des art. 3 à 11; (3) CPG. 4400; (4) 4305-06; (5) 4308-09; (6) 4569 (CPL. 707; Stegm. 4350); 
apocr. (Opus imperfectum in MatthaeumJ VAnnotatio conserve ici le commentaire personnel qui 
suit Fart. 6 dans son modèle, sans le reprendre à son compte: „De hiis tarnen [dubito] (dubitatur) 
an sint istius Johannis [Chrisostomi] licet ei ascribantur, an [forte] alterius Johannis [nescio 
cujus], nam [et] inveniuntur alie Omelie Johannis Crisostomi super Matheum que tarnen raro 
inveniuntur omnes simul, sed tantum (25) [35 quae apud nos sunt]“; (7) CPG. 4424 (Stegm. 
4348); (8) 4425 (Stegm. 4355); (9) 4440 (Stegm. 4397); (10) 4344; Stegm. 4360); (11) CPL. 9851| 
(SH. XVII, 42, p. 668); (12) = I, 90; cet article, qui ne figure pas dans le texte imprimé, a été 
repris ici par inadvertance. Les articles suivants sont en réalité les titres d’extraits introduits dans 
sa compilation par Vincent: (13) BHL. 715; apocr. (Vitae Patrum 3, 37-40, 65 et 163; PL. 73, 
762-64; 771-72 et 794) || (SH. XVII, 63, p. 676); (14) CPG. 6036,2; apocr. (Ps. Heraclidas,



Palladius; extraits non identifiés dans les versions publiées) || (SH. XVII, 64, p. 677); cf. XI; (15) 
BHL. 6410; apocr. (Vitaepatrum, 1; PL. 73, 227-272) || (SH. XVII, 82, p. 683).

IV. Rufin d’AquIlée. - Texte de Vincent, avec quelques coupures: (1) CPG.
2836,2845,2847,2850,2855-56,2859,2876 et 2900, 46 (CPL. 198 c, d); (2) 3010 (CPL. 198g); (3)
1015,5 (CPL. 1982n; BHL. 6644-45); (4) 3495 (CPL. 198k); (5) 2435; apocr.; aucune des ver­
sions latines répertoriées n’est attribuée à Rufin; (6) 1715 (CPL. 198b): titre donné par Genna­
dij, 17; (7) 1411; 1414; 1416; 1418; 1420-21; 1423,1; 1428,1-3 (homélies); 1433; 1457,1; 1482,2 
(CPL. 198 a, e, f, i, 1, m et o); (8) CPL. 196; (9) 195; (10) perdu; cité d’après Gennadij, 17; (11) 
CPL. 197-98; (12) 776; apocr. (Julien d’Éclane) || (SH. XVII, 99, p. 689).

V. Jean de Jerusalem. - Trois lignes d’après Gennadius, 30: CPG. 3620? (CPL. 612?) || (SH. 
XVII, 99, p. 689).

VI. Claudien. - Trois lignes de bio-bibliographie qui divisent l’oeuvre en deux corpus, parti­
tion attestée dans les manuscrits et les catalogues de bibliothèques médiévales““: (1) Major Clau­
dianus; (2) alius Minor, c’est-à-dire les Carmina varia et le De raptu Proserpinae || (SH. XVII, 101, p. 
690).

VII. Prudence. - Notice qui condense celle de Vincent et supprime, entre autres, une phrase 
donnant les titres grecs de divers poèmes placée entre: ,,prevaricationem ejus“, et: „fecit preter 
hec in laudem ...“: (1) CPL. 1441; (2) 1444; (3) 1440; (4) 1443; (5) 14421| (SH. XVII, 62, p. 676).

Vili. Saint Jean Damascène. - Biographie très abrégée et récrite, sans aucun titre d’ouvrage: 
„Eodem tempore - apprehendit || (SH. XVII, 103 fin) qui falso crimine sibi imposito || (rubrique 
de 104) judicatus fuit manum dexteram amittere || (104, fin) quam pia - decantabat || (103) manum 
ei abscisam et pendentem || (104) in ecclesia restauravit ad ipsius querimoniam de hoc sibi 
factam.||“ (105), p. 691).

IX. Orose. — Notice abrégée où manque notamment l’annonce d’extraits dont les intitulés 
n’ont pas été reproduits: (1)—(2) CPL. 571—72 || (SH. XVIII, 6, p. 695).

X. Tyconius. - Bio-bibliographie qui n’omet que des conjonctions ou des adverbes (v.g. 
etiam, quoque): (1)—(2) perdus; cités d’après Gennadius, 18; (3) CPL. 709 (Stegm. 8263-64); (4) 
710 (Stegm. 8265-66) || (SH. XVIII, 7, p. 695).

XI. Ps. Heraclidas (Palladius). - Bio-bibliographie où sont laissés de coté quelques noms de 
lieu: CPG. 6036,2 (BHL. 6532, 6534); cf. supra III,4: || (SH. XVII, 64, p. 677).

XII. Saint Augustin. - Longues notices au début et à la fin qui encadrent une riche bibliogra­
phic dont quelques éléments (art. 1-4) sont aussi insérés dans la biographie: ,, Archadii et Hono- 
rii temporibus - philosophatus est || de quo Gennadius - ingessit. ||“ Le manuscrit suivi par 
YAnnotatio ajoutait ici: „catholicus remansit“, observation omise par l’édition et qui serait d’ail- 
leurs une interpolation de Gennadius22 23. „Prosper - legisse fatetur ||“ (SH. XVIII, 53, p. 712)“. 
Catechuminus existens scripsit De pulchro et apto - fama ||“ (SH. XVII, 47, p. 670). (1) cf. infra 
13; (2) cf infra 107; (3) perdu; cité d’après Gennadius, 38; (4) perdu; cité d’après s. Augustin, 
Confess. 4, 13, 20; 14,21; 15,24 et 27. || (SH. XVII, 47, p. 670); (5) CPL. 252; (6) 256; (7) 254; (8) 
255; (9) 253; (10) ouvrage entrepris, mais resté inachevé d’après les Retract. 1,6 et Possidius, 
Indiculum X,324. || (SH. XVII, 50, p. 671); (11) CPL. 251; (12) 261; (13) 329; cf supra (1); (14) 321; 
(15) 295; (16)—(18) 262, 166, 167 et 82; (19) 327; (20) 258; (21) 306; (22) 314; l’édition introducici 
l'Ad Quodvultdeum diaconum lib. 1; (23) 264; (24) 730; apocr. (Pélage); (25) 296; (26) 316, (27) 277 
(Stegm. 1466); (28) 262, 140; l’édition ajoute ici le De magistro lib. 1; (29) 307; (30) 262,54 et 55;

22 M. Manitius, Handschriften antiker Autoren im mittelalterlichen Bibliothekskatalogen (Leipzig 1935), 221-24, n° 143.
23 A. Feder, «Die Zusätze im Augustinus Kapitel des Gennadianischen Schriftstellerkatalogs», Scholastik 3 (1928), 

238-43.
24 H.-I. Marrou, Saint Augustin et la fin de la culture antique (Paris 1949), 570-79: Que nous reste-t-il des „Disciplina- 

rum libri“ entrepris par saint Augustin?



(31) 808; apocr. (Vigile de Thapse); (32) 293; (33) 305; (34) 291; l’édition insère ici YAd Prosperum 
de opere monachorum lib. 1; (35) 354; (36) 303; (37) 699; apocr. (Maximin?); (38) 700; (39) 390; 
apocr. (Evodius d’Uzala); (40) 319; (41) 350; (42) 356; (43) 284,46 et 47; (44) 332; (45) 342; (46) 
336; (47) 343; (48) 284,151—154; (49) PL. 42, 1101-16; apocr. (Adversus quinque haereses); (50) 
CPL. 383; (51) 323; (52) 373n.; apocr. (Dialogus quaestionum); (53) 826; apocr. (Fulgence de 
Ruspe); (54) 297; (55) 262, 187; (56) 263; (57) 272; (58) 338; (59) 345; (60) 702; apocr.; (61) 812; 
apocr. (Ps. Vigile de Thapse), (62) 326; (63) 363; apocr.; (64) 304; (65)-(66) 262, 217 et 36; (67) 
299; (68) 302; (69) 301, (70) 300; (71)—(72) 284,9 et 393; (73) 308; (74) 260; (75) 320; (76) 317; (77) 
351; (78) 331; (79) 333; (80) 335; (81) 290; (82) 298; (83) 257; (84)—(89) 262, 147, 199, 137, 138, 93 
et 102; (90) 367; (91)—(99) 262, 153, 118, 149, 159 (162, 164 ou 169), 130, 190,43 (ou 44), 238 et 
148; (100) 313; (101) 696-98; apocr. (Maximin); (102) 347; (103) 344; (104) 352; (105) 353, (106) 
381; (107) PL. 42, 1175,94; apocr. (De incarnatione Verbi ad Januarium libri duo collecti ex Origenis 
opere Periarchon juxta versionem Rufitti; cf. supra IV, 7); cf. supra (2); (108) CPL. 294; (109) 310; 
(110) 401-04; apocr. (Quodvultdeus); (111) 411 ou 412; apocr. (Quodvultdeus); (112) 289; (113) 
265; (114) 266; (115) 270; (116) 269; (117) 271; (118) 283; (119) 284, 37; (120)—121) 274-75; (122) 
284,51; (123) 278; (124)—125) collections médiévales de sermons; tables dans PL. 39,2429-32 et 
P. Verbraken25; (126) CPL. 280, (127) 282; (128) 284, 180; (129) 279; (130) 262, 211 et 1838 ou 
1839; (131) 250; (132) 262; (133) 284. || (SH. XVIII, 54, p. 712-13). Predicti libri inveniuntur. Qui 
vero sequntur vix aut nunquam inveniuntur, scilicet: (134) 318; (135) 268; (136) 330; (137) perdu 
(Retract. 1, 21); (138) CPL. 281; (139) perdu (Retr. II, 5); (140) CPL. 322; (141) perdu (Retr. II, 
11); (142) CPL. 325; (143)-(148) perdus (Retr. II, 19,27-29,32 et 35); (149 CPL. 337; (150) perdu 
(Retr. II, 46); (151) CPL. 348; (152) 381; (153) 340; (154) 341; (155) 346; (156) PL. 40, 779-832; 
apocr. (attributions diverses). Vincent exprimait des doutes, qui sont repris ici, sur l’authenticité 
de ce De anima etspiritu, mais il ajoutait une constatation que YAnnotatio n’a pas retenue, les goüts 
ou les temps ayant sans doute changés, : ,,qui nunc apud scholasticos praecipue habetur ||“ (SH. 
XVIII, 55, p. 713-14). Reprise de la biographie, qui cite un ouvrage déjà mentionné: (157); cf. 
supra (4): ,,Hic Augustinus - alia fecit || (SH. XVII, 46, p. 670) (quando vero) scripsit librum De 
pulcro et apto - ad Ambrosium episcopum || (SH. XVII, 47, p. 670) (et post paucum temporis 
compunctus corde) profectus est in (terram suam ad) villam suam - cum ipso Alipio. || (SH. 
XVII, 49, p. 671). Adjunxerunt etiam - a sancto Ambrosio || (Ibid.). Anno igitur vite sue 30. - 
quas regebat || (SH. XVII, 51, p. 672). (Et sciendum quod ab ilio tempore quo mater sua vidit se 
stantem in lignea regula, et alia que pertinent ad illam visionem fluxerunt 9. anni usque ad 
tempus quo cepit errorem suam cognoscere),“ (Cf. SH. XVII, 46, p. 670).

XIII. Cassien. - Bio-bibliographie d’après Gennadius, 61, où fon ne relève que l’omission 
d’un certain nombre de mots: (1) CPL. 513; (2) 512; (3) 514 || (SH. XIX, 15, p. 737).

XIV. Boèce. - Notice réduite à une simple liste de titres: (1) CPL. 890; (2) 878; (3) PL. 
64,1223-38 et éd. O. Weijers, 1976; apocr.; (4) CPL. 880; (5) 888 et 889; (6) 887; (7) 884 et 885; 
(8) 886; (9) 882,883 || (SH. XXI, 15, p. 823). Les deux articles suivants ne fìgurent pas dans le 
texte imprimé: (10) apocr. (Dominique Gundisalvi, De unitate et uno, éd. P. Correns, 1891); (11) 
CPL. 892. I (SH. XXI, 15, p. 823).

XV. Cassiodore. - Brève bio-bibliographie: (1) CPL. 896; (2) 900; (3) 897; (4) 907. || (SH. 
XXI, 49, p. 834).

XVI. Saint Grégoire le Grand. - Simple bibliographic obtenue en condensant la notice bio- 
bibliographique de Vincent: (1) CPL. 1708; (2) 1712; (3) 1711; (4) 1713; (5) 17101| (SH. XXII, 24,

25 P. P. Verbraken, «La collection de sermons de saint Augustin De verbis Domini et Apostoli», Revue bén. 77 (1967), 
27-46; Id., Etudes critiques sur les sermons authentiques de saint Augustin (Steenbrugge-La Haye 1976), 218-25.



p. 868-69); (6) 1709); (7) PL. 40, 1091-1106; apocr. (Ambroise Autpert; Bloomfield, 0455); (8) 
CPL. 1714. j (SH. XXII, 27, p. 869).

XVII. Saint Isidore de Séville. - Résumé en deux lignes d’une brève introduction et liste 
d’ouvrages: (1) CPL. 1203; (2) 1199; (3) 1186 (Stegm. 5164); (4) 1207; (5) 1198; (6) 1194 (Stegm. 
5172); (7)—(14) 1190 (Stegm. 5173); (15) 966,16; apocr. (Ps. Eusèbe d’Emèse); (16) 1790, avec 
suppression d’une notation personnelle: „extat [apud nos] etiam Liber decretorum. || (SH. 
XXIII, 31, p. 910).

XVIII. Pierre le Venerable. - D’une longue notice sur Mahomet VAnnotatio ne retient qu’un 
ouvrage qui fait partie du corpus de traductions latines de l’arabe constitué à la demande de Pierre 
le Vénérable et qui est connu sous le nom de Collectio Toletana: „Anno Domini 632. || (SH. 
XXIII, 35, p. 911) Mahumet [pseudopropheta] (heresiarca) - princeps erat. || (SH. XXIII, 39, p. 
912). De cujus vita et fallaciis est libellus cujusdam Sarraceni..." Il s’agit de la Risàia du Ps. Al- 
Kindi, éd. J. Munoz Sendino, 194926. | (SH. XXIII, 40, p. 913).

XIX. Theodore de Cantorbéry. - Quelques lignes, introduces par une indication d’année 
selon l’ère chrétienne qui ne se trouve pas dans l’imprimé: „(Anno Domini 675). Elie Theodoras 
scripsit...“ CPL. 1885. j (SH. XXIII, 123, p. 942).

XX. Bède le Vénérable. - Courte biographie composée de deux extraits précédés d’une 
nouvelle date selon l’ère chrétienne: (Anno Domini 697), Beda venerabilis - utiliter [exegit| 
(gessit). I (SH. XXIII, 132, p. 945). Hic in extremo natus - 36. volumina scripsit ||“ (SH. XXIII, 
133, p. 946): (l)-(3) CPL. 1344-46; (4)-(6) 1348-50; (7) 1384; (8) 1351; (9) 1353; (10)-(11) 
1355-56; (12) 1362; (13) 1357; (14) 1363; (15) 1347; (16) 2333; (17) 2318. || (SH. XXIII, 133, p. 
946).

XXI. Saint Césaire d’Arles. - Notice de trois lignes réduites, ici à deux, avec mention de 
CPL. 1008. I (SH. XXIII, 141, p. 948).

XXII. Alcuin. - Résumé, avec fortes coupures, de la biographie: „Alcuinus (qui et Albinus) 
de Britannia - Johannes Scotus. | (SH. XXIII, 173, p. 960). De Alcuino vero dicitur quod ,in 
tantum doctrina — equarentur1. |“ (SH. XXIII, 173, p. 960; citation de Notker le Bègue, Gesta 
Karoli Magni, I, 1-2, éd. Haefele, 1959, p. 1-3, mais de seconde main dans Vincent). „Elie multa 
scripsit.. .“: (1) PL. 101, 13-58; (2) Révision de la Vulgate, souvent étudiée27; (3) PL. 101, 
849-980; sous un titre collectif sont ainsi regroupés les quatre dialogues pédagogiques d’Alcuin; 
(4) Sententiarum librum 1.; non identifié; (5) Stegm. 1085; (6) 1092; (7) 1099; (8) 1093; (9) 1096; 
(10) PL. 101, 639-50, (11) Ibid., 57-64. || (SH. XXIII, 174, p. 960). Nouvelles notes biographi- 
ques: „Hie Alcuinus a regibus - Martini Turonensis. ||“ (SH. XXIII, 173, p. 960).

XXIII. Raban Maur. - Le raccord avec la notice précédente est assuré par quelques mots de 
liaison: „(Tempore hujus Caroli) Rabanus sophista (de quo dictum est supra) sui temporis . . .“ 
(1) PL. 107, 133-294; (2) Ibid., 293-420; (3)-(4) Stegm. 7021-22; (5) 7025; (6) 7033-36; (7)-(9) 
7037-39; (10)-(12) 7052-54; (13) 7058-59; (14) 7060; (15) 7063; (16) PL. Ill, 9-614. | (SH. 
XXIV, 23, p. 972). Les art. 1, 10 et 11, repris dans la liste générale, avaient déjà été signalés dans 
la biographie.

XXIV. Walahfrid Strabon. - Notice détachée de la précédente dont elle constituait la conclu­
sion dans Vincent: (l)-(2) Stegm. 8316-21. || (SH. XXIV, 28, p. 972).

26 J. Munoz Sendino, «La Apologia del cristianesimo de Al-Kindi», Miscelànea Comillas XI-XII (1949), 339-460; M.- 
Th.d’Alverny, «Deux traductions latines du Coran au Moyen Age», Arch, d’hist. doctr. et litt, du Moyen Age 16 (1948), 
87-98; James Kritzeck, Peter the Venerable and Islam (Princeton 1964), 101-07: The „Epistola Saraceni“ and „Rescriptum 
christiani“.

27 F. L. Ganshof, «La révision de la Bible par Alcuin», Bibl. d’Human. et Renaissance 9 (1947), 7—20; Id., «Charlemagne 
et la révision du texte latin de la Bible», Bull, de VInstitut hist, belge de Rome 44 (1974), 271—81; B. Fischer, Die Alkuin-Bibel 
(Fribourg 1957); Id., «Die Alkuin Bibeln», dans: Die Bibel von Moutier-Grandval (Berne 1972), 49—98.



XXV. Jean Scot. - Supprimant les deux tiers du texte du Speculum historiale, VAnnotatio retient 
une date: Anno Domini 877, et enchaine après un saut de 37 lignes: „[Hoc tempore] claruit 
(dictus) Johannes Scotus - bene utilem,“ en citant deux ouvrages: (1) CPG. 6614 et éd Ph. Che- 
vallier, Dionysiaca, 2 (Bruges 1951), 727-1039 (Caelestis hierarchia) et 1071-1476 (Ecclesiastica 
hierarchia); (2) PL. 122, 439-1022 et éd. P. Sheldon-Williams, en cours, I—III, Dublin 1968-81. fl 
(SH. XXIV, 42, p. 976).

XXVI. Saint Anselme de Cantorbéry. - Addition de l’année chrétienne en tète d’une notice 
écourtée: („Anno Domini M° 76.) fl [Eo tempore] florebat in Normannia Anselmus - nomina- 
tus. fl (SH. XXIV, 65, p. 1024). (Hic) ex confinio Lombardie - tractabat. fl (SH. XXIV, 67, p. 
1025). Scripsit [autem Anselmus] Proslogion .. .“: (1) Schmitt, 1,89-122; (2) 1,125-29; (3) 
1,130-39; (4) 1,1-87; (5) 1,169-99; (6) 2,243-88; (7) 1,227-76; (8) 2,135-73; (9) 1,277-90 et 
2,1-35; (10) 2,239-42; (11) 2,223-32; (12) 2,37-133; (13) 3,1-91; (14) 1,141-68; (15) PL. 
159,605-708; apocr. (Eadmer); (16) Stegm. 1358; apocr. (Anselme de Laon); (17) Schmitt, 
3,93-294, 4 et 5. fl (SH. XXIV, 71, p. 1026).

XXVII. Hugues de Saint-Victor. - Court avant-propos où sont mentionnés les art. 13 et 4, 
comme le relèvera d’ailleurs 1 ’Annotatio: (4) „de qua dictum est,“ et (13) „de quibus supra.“ „La 
date initiale (Anno Domini 1126) résulte de la combinaison de deux notations chronologiques du 
modèle: Anno Domini 1125 (SH. XXVI, 45, p. 1069), et: Anno sequenti (SH. XXVI, 46, p. 1070); 
vient ensuite un remaniement de Vincent: „florebat [tune temporis] venerabilis Hugo - et alia 
plura opuscula,“ soit: (1) Goy (2.2). 1,4; (2) 4.9 (Stegm. 3812); (3) 2.8 (Stegm. 3823); (4) 4.1; (5) 
4.8; (6) 5.7 (Stegm. 3810,1); (7) 5.1; (8) 4.3 et 4 (Stegm. 3791-92); (9) 3.8; (10) 3.7; (11) 5.3 
(Stegm. 3853); (12) 5.8; (13) 3.9; (14) 2.6 (Stegm. 3810). fl (SH. XXVI, 47, p. 1070). Les articles 
suivants sont constitués par les titres donnés par Vincent aux extraits des opuscula annoncés à la 
fin de hart. 14: [„De quibus haec pauca quae sequuntur excerpsi in hunc modum“]. Les mor- 
ceaux choisis se présentent ainsi: (15) Goy (2.2). 3.5 (Stegm. 3789). fl (SH. XXVI, 72, p. 1079); 
(16) 4.6. fl (SH. XXVI, 87, p. 1084); (17) 4.2 fl (SH. XXVI, 90, p. 1085); (18) PL. 177, 623 C - 
626 A (Mise. 2, 63-64). fl (SH. XXVI, 92, p. 1086); (19) Ibid., 500 A-501 B (Mise. 2, 52; Schneyer 
2, 793, 393). fl (SH. XXVI, 93, p. 1086); (20) Ibid., 531 A-532B (Mise. 1, 99). fl (SH. XXVI, 94, 
p. 1087); (21) Ibid., 572 B- 574 A (Mise. 1, 174). fl (SH. XXVI, 95, p. 1087); (22) PL. 40, 843-48 
(De substantia dilectionis) et 176, 15 A - 18 B (Institutiones in Decalogum, 4). fl (SH. XXVI, 96, p.
1087) ; (23) PL. Ili, 631 B - 632 C (Mise. 2, 78; Schneyer 2, 803, 275). fl (SH. XXVI, 97, p.
1088) ; (24) Ibid., 565 A - 566 D (Mise. 1, 172; Schneyer 2, 793; 107). fl (SH. XXVI, 98, p. 1088); 
(25) Ibid., 497 D - 499 B (Mise. 1, 49; Schneyer 2, 789, 56. fl (SH. XXVI, 99, p. 1089).

XXVIII. Richard de Saint-Victor. - Dans sa brève indroduction VAnnotatio supprime, 
comme à l’accoutumée, un jugement personnel de Vincent sur le De Trinitate : libri septem in 
quibus judieio [meo] (aliquorum) cunctos ... et un grand nombre de mots de liaison: „nihilominus, 
quoque, iterum. autem“, etc. (1) PL. 196, 887-92 et éd. J. Ribaillier, 1958. Le De Trinitate est ici 
gratifìé d’un septième livre qui est constitué, en réalité, par dix petits traités théologiques, éd. 
J. Ribaillier, Richard de Saint-Victor, Opuscules théologiques, 1967; cf. déjà son éd. du De Trinitate, 
1958, p. 8; (2) Stegm. 7324 ou 7325; (3)-(5) PL. 196, 1229-66 (Stegm. 7338); (6) Ibid., 
1073-1116; (7) De officio Ecclesie; non identifié (cf. PL. 196, xxix); (8) Stegm. 7319,1; (9) Stegm. 
7333 et éd. J. Ribaillier, Arch, d’hist. doctr. et litt, du Moyen Age 34 (1967), 61-128 et p. 7; cf. infra 
17; (10) éd. J. Chatillon, Trois opuscules sprirituels de Richard de Saint-Victor.. . (Paris 1986), 
125-152 et p. 108; (11) Stegm. 7334; (12) Stegm. 7326,4; (13) PL. 177, 193-223 et éd. J. Chatil­
lon, Liber exceptionum, 1958 (Stegm. 7317-18,3). fl (SH. XXVII, 58, p. 1116); (14)-(15) cf. supra 1 
et 2; (16) De sacramento altaris; non identifié; (17) cf. supra 9: les articles 14-17 manquent dans 
fédition de 1624.

XXIX. Saint Bernard de Clairvaux. - Simple bibliographie, (Isti sunt libri beati Bernardi). La



phrase introductive de Vincent ayant été omise [„Scripsit autem beatus Bernardus ea quae 
subjecta sunt“], les titres qui la suivent à l’accusatif sont devenus des nominatifs, mais, par 
distraction, l’art. 17 est resté à l’accusatif, trahissant ainsi l’origine de l’ensemble: (1) PL. 184, 
437-76; apocr. (Geoffroy d’Auxerre): (2) 485-508; apocr.28 29; (3) 741-68; apocr. (Drogon); (4) 
Leclercq 3, 119-154; (5) 13-59; (6) 165-203; (7) 253-94; (8) 81-108; (9) 7, 184-200 (Ep. 77); (10) 
8,12-16 et 17-40 (Ep. 189 et 190); (11) 3, 393-493; (12) 213-39; (13) 4,383-492 (17 sermons), (14) 
1,1-255 et 2,1-320 (86 sermons); Stegm. 1720-21); (15) 4,13-58 (In laudibus Virginis matris, 4 
homélies; Stegm. 1726); (16) 6, 2,246—255 (Sententiae III, 27) ou PL. 184, 1121—28 (apocr.; 
Stegm. 1731); (17) 7,1-402; 8,1-230, 239-47 et 453-514 (547 lettres); (18) 4,13-58, 69-116, 
161-492; 5,1-447; 6,1,9-55,73-406; 6,2,7-255 et 261-303. || (SH. XXVIII, 2, p. 1143). Les 
articles suivants reprennent des titres d’extraits: (19) Leclercq 7, 100-131 (Ep. 42). || (SH. 
XXVIII, 83, p. 1168); (20) PL. 184,307-64; apocr. (Guillaume de Saint-Thierry, éd. J. Déchanet, 
1975). I (SH. XXVIII, 99, p. 1174); (21) „De [perfecto] amore Dei [et modis orandi] (qui incipit:
,Venite ascendamus ad montem Domini, etc.1)“. Vincipit est celui de Guillaume de Saint- 
Thierry, De contemplando Deo, 1 (PL. 184,367-80 et éd. J. Hourlier, 1959), mais les extraits 
recopiés par Vincent ont été puisés en fait dans la «Lettre aux frèrer du Mont-Dieu» (supra art. 
[20]), 5,175-83, éd. J. Déchanet, 1975, 284-90. || (SH. XXVIII, 116, p. 1179).

Au terme de cette analyse, il ressort que VAnnotatio met à la disposition de ses lecteurs vingt- 
neuf notices bio-bibliographiques s’échelonnant de saint Jéròme (t 420) à saint Bernard (t 1153). 
Près de cinqcents titres y sont enregistrés, plus ou moins authentiques, mais 1 erreur est imputa­
ble à Vincent de Beauvais ou à ses sources. Les livres XVI à XXVIII du Speculum historiale ont été 
fidèlement démarqués par un compilateur anonyme qui reste pourtant responsable de la confu­
sion intervenue à propos des rubriques placées par Vincent en téte des morceaux choisis dont il a 
nourri sa compilation, et qui ont été prises, en certains cas, pour de véritables titres d’ouvrages 
(I, 90-91; III, 12-15; XXVII, 15-25 et XXIX, 19-21). Il est difficile d’expliquer les raisons qui 
ont poussé l’auteur de VAnnotatio à ne retenir que vingt-neuf noms. Les causes matérielles sont 
peu probables: les exemplaires complets du Speculum historiale étaient trop nombreux pour que le 
début et la fin de l’ouvrage lui aient échappé. Il est plus vraisemblable qu’il ait volontairement 
négligé les littératures gréco-romaines (livres II à X), sauf Claudien (par confusion avec Claudien 
Mamert?), et les premiers temps des littératures grecquc et latine chrétiennes (livres X à XIV) 
trés largement représentées toutes les deux dans le Speculum historiale2). Les écrivains postérieurs 
à saint Bernard (livres XXIX et XXX) et bien des contemporains des „vingt-neuf‘, présents 
dans la „Chronique“ de Vincent, ont été également passés sous silence (livres XVIII-XXIX). 
Les choix se révèlent subjectifs, c’est dire qu’ils reflètent moins les intentions d’un pédagogue 
que les gouts personnels d’un lettré. La présence de Pierre le Vénérable (XVIII), ou, plus 
exactement, d’une traduction de l’arabe composée sous ses auspices, mérite attention. Si 1 on ose 
pourtant y voir l’intérèt porté par un dominicain à la confrontation des croyances chrétiennes et 
musulmanes mise en scène dans la Risàia, l’ordre de saint Dominique ayant été 1 un des premiers 
à créer des écoles de langues à l’usage des missionnaires chargés de convertir l’Islam au christia- 
nisme30, le modeste compilateur de VAnnotatio serait alors un confrère et un disciple de Vincent

28 R. Bultot, «Les Meditationes Pseudo-Bernardines sur la connaissance de la condition humaine», Sacris erudiri 15 
(1964), 256-92; Id., «Encore les Meditationes Pseudo-Bernardines», Ibid. 16 (1965), 425-27.

29 Roberto Valentini, «Vincenzo di Beauvais e la conoscenza della letteratura cristiana in Francia nella prima metà del 
secolo XIII», Didaskaleion 4 (1915), 109—67.

30 A. Berthier, «Les écoles de langues orientales fondées au XHIe siècle par les Dominicains en Espagne et en Afrique», 
Revue africaine 63 (1932), 84-103; Berthold Altaner, «Die fremdsprachliche Ausbildung der Dominikanermissionare 
während des 13. und 14. Jahrhunderts», Zeits. für Missionswissenschaft 23 (1933), 233-341; B. Bischoff, «The study of 
foreign languages in the Middle Ages», dans: Mittelalterliche Studien 2 (Stuttgart 1967), 243-45, avec bibliographie.



de Beauvais (t 1260). Si léger qu’il soit, l’indice est à retenir en l’absence d’autres arguments. En 
tout cas, l’anonyme a lu attentivement sa source. Il est capable d’assembler harmonieusement 
des fragments séparés par de longs intervalles, en revenant à l’occasion en arrière, pour reprendre 
ensuite le fìl de son discours. A cet égard les sections biographiques de sa notice sur saint 
Augustin (XII) sont édifiantes. La compilation est un art que Vincent a parfaitement maìtrisé31: 
l’anonyme aussi. Vincent a puisé l’essentiel de ses informations dans des sources de seconde 
main, les „Chroniques“ de ses prédécesseurs, Sigebert de Gembloux (t 1112) et Hélinand de 
Froidmont (mort après 1226). Les trois parties originales de son Speculum majus se sont progres- 
sivement dégagées fune de l’autre au fur et à mesure que s’accumulaient et s’ordonnaient les 
extraits qu’il réunissait avec l’aide de ses collaborateurs, pour atteindre leur dernier état vers 
124432. VAnnotatio confirme cette date, car, parmi les titres qu’elle a retenus, se lit celui d’un Ps. 
Boèce, le De disciplina scolarium, composé à Paris entre 1230 et 124033. A l’exemple de Vincent, 
l’anonyme ajuste avec adresse les lambeaux de texte qu’il détache de leur contexte, ou les simples 
phrases auxquelles il fait un sort, pour en tisser sa toile. Il a le tort pourtant de considérer 
l’exposé de Vincent comme un bloc d’une seule venue dont il amalgame, sans hésitation ni 
critique, les éléments disparates pour en constituer son propre discours. Dans la forme, il 
bronche rarement (III, 12; XXIX, 17). Il se borne aussi à écarter les outils grammaticaux qui 
n’ont plus de raison d’etre dans un arrangement nouveau plus concis que la compilation mère, et 
à ajouter les raccords qu’exige la présentation d’une histoire littéraire extraite d’une histoire 
universelle, et non de De viris illustribus ou de De scriptoribus ecclesiasticis. Pour les taire, ou parce 
qu’il ne veut pas les endosser, il retranche ou transpose des appréciations propres à Vincent. On 
se trouve finalement en présence d’un précis d’histoire littéraire composé à son usage par un 
lecteur attentif du Speculum historiale qu’il n’a pas semblé inutile de faire connaìtre.

31 B. Guenée, «L’historien et la compilation au XlIIe siècle», Journal des savants (1985) 119-35.
32 A.-D. von den Brincken, «Geschichtsbetrachtung bei Vincenz von Beauvais. Die Apologia actoris zum Speculum 

Maius», Deutsches Archiv 34 (1978), 410-99; Serge Lusignan, Preface au «Speculum maius» de Vincent de Beauvais: réfraction 
et diffraction, Univ. de Montréal, Cahiers d’études médiévales 5 (Montréal-Paris 1979).

33 Pseudo-Boèce, De disciplina scolarium. Edition critique, introduction et notes par Olga Weijers (Leyde-Cologne 
1976), 11.



JEAN VEZIN

LES PLUS ANCIENNES RELIURES DE CUIR ESTAMPÉ DANS LE
DOMAINE LATIN

Dès le début de sa carrière, le Professeur Bischoff s’est intéressé aux reliures les plus anciennes 
qu’il a pu observer sur les manuscrits latins. Nombreuses sont les notices dans lesquelles il 
apporte des précisions à ce sujet1. Son attention a aussi été retenue par l’ornementation du cuir de 
couvrure2. A son habitude, il a généreusement communiqué les cotes de volumes portant des 
reliures encore inconnues aux spécialistes de ces monuments3 que les catalogueurs signalent 
ordinairement d’une manière imprécise.

En particulier, Christ et Hobson, qui ont rédigé avant la seconde guerre mondiale deux articles 
fondamentaux sur les plus anciennes reliures de cuir décoré, ont rendu hommage à Faide qu’il 
leur avait apportée4. Hobson connaissait soixante-dix-huit reliures de cuir orné, dont la quasi 
totalité remontait, à son avis, à une période comprise entre 800 et 1000. Il observait «qu’unfossé 
considérable existait entre elles et les plus anciennes reliures romanes, qui ne peuvent pas ètre 
antérieures à 1130»5. Depuis lors, de nouvelles découvertes ont été réalisées permettant d’ajouter 
une cinquantaine d’unités à la liste dressée par Hobson, aussi avons nous pensé rendre hommage 
à 1’auteur de «Kreuz und Buch im Mittelalter»6 en dressant la liste de l’ensemble des reliures de 
cuir estampé antérieures aux reliures romanes.

L’enquète que nous avons menée s’arrète au commencement du XIIe siècle. Le fossé qui séparé 
les deux genres de reliures est en effet moins large que ne le pensait Hobson. Certaines des 
reliures qu’il attribuait au Xe siècle sont plus tardives7 et d’autres, qui ne peuvent pas ètre 
antérieures au XT siècle d’après l’écriture ou le contenu des volumes qu’elles protègent, ont été 
découvertes à Angers, Vienne et Würzburg.

1 Cf. notamment Bischoff, 1974 et 1980. Les références détaillés aux ouvrages cités en abrégé figurent dans la 
bibliographic qui se trouve p. 407.

2 Bischoff, 1967, p. 286-287.
3 Nous devons à des communications personnelles de M. Bischoff la connaissance des reliures de Bourges, Orléans, 

Reims et Valenciennes 415, ainsi que des renseignements de première main sur les reliures de Léningrad. Nous tenons 
aussi à remercier tous ceux qui nous ont aidé dans nos recherches, notamment le Dr. Dachs de Munich et ses collabora- 
teurs, Mile Dion de Valenciennes, Mile Ferrari de Milan, le Dr. Irblich de Vienne, la regrettée Alexandra Ljublinskaja de 
Léningrad, M. Petitmengin de Paris, le Dr.Schroer de Karlsruhe, le Dr.Brail de Fulda et le Dr. Broszinski de Kassel.

4 Christ, 1937; Hobson.
5 Hobson, p. 220; Mazal, p. 334; Friedrich Adolf Schmidt-Künsemüller, Die abendländischen romanischen Blindstempel­

einbände, Denkmäler der Buchkunst 6 (Stuttgart 1985), p. 1, 8.
6 Bischoff, 1967, p. 296-287.
7 Ainsi, le scribe du manuscrit c. 1. m. 6371 a copié sur le fol. 19v une pièce de vers que Fon attribue généralement à 

Fulbert de Chartres. Le manuscrit c. 1. m. 6278 est constitué de cahiers remontant au Vili' siècle auxquels on a ajouté de 
si nombreux feuillets copiés au XP siècle qu’il paraìt impossible que la reliure soit antérieure à cette époque. On peut 
aussi se demander si les dix feuillets en écriture du XP-XIP siècle qui complètent le manuscrit c. 1. m. 6304 ont été fixés 
avant ou après la reliure. Dans le manuscrit c. 1. m. 6267, les gardes collées sous les remplis, done normalement plus 
anciennes que la reliure, sont couvertes de textes transcrits par une main du XIP siècle; dans ce cas précis, cependant, on 
ne peut pas exclure l’hypothèse d’une restauration ancienne qui aurait permis de glisser de nouvelles gardes sous les 
remplis. On observera, du reste, que, dans sa thèse, malheureusement inèdite, le Prof. Brunhölzl penche aussi pour une 
date tardive de certaines reliures de Freising. Cf. Daniel, p. 49 n. 10.



Ainsi que son titre l’indique, cette liste ne recense que les reliures de cuir à décor estampé, qu’il 
s’agisse d’un simple décor de filets, comme c’est notamment le cas de plusieurs manuscrits du 
IXe siècle provenant de Freising, d’un décor uniquement constitué de petits fers, ou bien, et c’est 
la situation la plus fréquente, d’un décor plus élaboré combinant l’emploi des filets et des petits 
fers.

Par suite de ce parti-pris, sont éliminées les quatre plus anciennes reliures de cuir décoré dont 
l’omementation est due à des techniques différentes de l’estampage. Les évangiles de Sarezzano8 

possèdent encore un fragment de reliure, remontant peut-étre au VIe siècle, constitué de cuir 
décoré de trous perforés à l’emporte-pièce dessinant une croix jadis collé sur un carton de 
papyrus. Suivant l’ordre chronologique, il convient sans doute de citer maintenant l’évangile de 
saint Jean appartenant au Stonyhurst College, dans le Lancashire, qui provient de la tombe de 
saint Cuthbert9. La reliure en cuir ciselé et repoussé de ce volume a sans doute été réalisée à la fin 
du VIIe siècle ou au début du siècle suivant. Le Codex Ragyndrudis, un recueil de textes divers, 
copié vraisembablement à Luxeuil au début du VIIIe siècle10, possède une reliure formée de deux 
ais de bois sur lesquels est collée une feuille de peau dorée, elle mème recouverte par du cuir 
perforé, comme dans les évangiles de Sarezzano. Enfin, des évangiles copiés, au moins en partie, 
par le scribe irlandais Cadmug au VHP siècle et qui passent, comme le volume précédent, pour 
avoir appartenu à saint Boniface, possèdent une reliure de cuir ciselé11.

En revanche, nous avons inscrit sur notre liste une reliure traditionnellement considérée 
comme très ancienne, c’est à dire comme remontant apparemment à la première moitié du VHP 
siècle, celle du Codex Victor12 car le cuir, teint en rouge, qui couvre ce volume, est décoré de 
petits fers estampés à froid. Le mode de fixation des ais de cette reliure au corps d’ouvrage a 
retenu l’attention de plusieurs auteurs13. Certains pensent qu’il peut remonter à l’époque carolin- 
gienne. G. Pollard admettrait mème une époque plus ancienne. Toutefois, les exemples datables 
de reliures dotées de ce type d’attache que nous connaissons appartiennent à la seconde moitié du 
Xe siècle et au siècle suivant14. Bien entendu, cette technique, désignée par le sigle B dans 
l’analyse faite par Berthe Van Regemorter de «l’évolution de la technique de la reliure du VHP au

8 Dom Gaston Godu, Codex Sarzanensis, fragments d’ancienne version latine du quatrième évangile (Montecassino 1936). 
XI-219 p., 4 pi. h. t. ; C. L. A., IV, 436 a, b; Bischoff, 1967, p. 286; Natale Ghiglione, L’evangeliario purpureo di Sarezzano 
(sec. V-VI) (Vicenza 1984), p. 26 et fig., 354 et pi. en coul. p. 355.

9 Hobson, p. 215 n° 1; C. L. A., II 260; Van Regemorter, p. 45-51; The Relics of Saint Cuthbert. Studies by various 
authors ... ed. by C. F. Battiscombe, ... (Oxfort 1956), p. 362-374, pi. XXIII; The Stonyhurst Gospel of St.John. Ed. by 
T. Julian Brown. Technical description of the Binding by Roger Powell and Peter Walters . . . (Roxburghe Club 1969), 
p. 45-55, pi. I—VII.

10 Fulda, Bonifatianus 2. - Paul Adam, «Der Ragyndrudis-Kodex in Fulda», Archiv für Buchbinderei 11 (1911-12), p. 
5—11; id. «Der Einband der Ragyndrudis-Codex in Fulda», Zeitschrift für Landesbibliothek Fulda 1 (1928), p. 4—6; Hobson, 
p. 215 n° 4; Van Regemorter, p. 50-51; C. L. A., VIII, 1197; Günther Haseloff, «Der Einband des Ragyndrudis-Codex 
in Fulda. Codex Bonifatianus 2», in: Von der Klosterbibliothek zu Landesbibliothek. Beiträge zum zweihundertjährigen 
Bestehen der Hessischen Landesbibliothek Fulda, hrsg. von Arthur Brail (Stuttgart 1978), p. 1—46, pl.; Ludwig Ritterpusch, 
«Einbandstudien aus der Sicht des Restaurators. Am Beispiel des Ragyndrudis-Codex», Maltechnik, Restauro ... 1 
(1982), p. 48-50, 4 figs.

11 Fulda, Bonifatianus 3. — Christ, 1937, p. 102; Hobson, p. 215 n“ 3, 216, 222 fig. 3a; Van Regemorter, p. 48; 
C. L. A., VIII, 1198; Pollard, p. 157-158; Percy Ernst Schramm et Florentine Mütherich, Denkmale der deutschen Könige 
und Kaiser . . . (München 1962), p. 138 n° 59, 268.

12 Fulda, Bonifatianus 1; cf. ci-dessous, p. 397.
13 Van Regemorter, p. 49; Wilson, p. 207-209; Pollard, p. 138-140; Gilissen, p. 133.
14 Munich, c. 1. m. 6294, dont la reliure a été réalisée entre 957 et 994 à Toul (cf. ci-dessous, p. 395 et 401); Reims, 

bibliothèque municipale 1429, copié à Metz entre 1005 et 1048 (cf. Jean Vezin, «Un manuscrit messin de la première 
moitié du XIe siècle», Miscellanea Codicologica F. Masai dicata, ed. P. Cockshaw, M.-C. Garand et P.Jodogne (Gand 
1979), p. 159; plusieurs reliures couvrant des manuscrits angevins du XIC siècle (cf. Jean Vezin, Les scriptoria d’Angers au 
XI' siècle (Paris 1974), p. 195-197, fig. 1).



XIIe siècle»15 a pu ètre pratiquée antérieurement. Cependant, on peut se demander s’il ne s’agit 
pas du perfectionnement de la méthode ordinairement observée sur les reliures carolingiennes et 
que le mème auteur appelle A.

La reliure du Codex Victor est pourvue de garnitures métalliques dont le décor est, d’après les 
spécialistes, typiquement anglo-saxon. D. M. Wilson16 en tire argument pour penser qu elle a 
été réalisée en Angleterre, peut-ètre mème en Northombrie, dans la première moitié du VIIL 
siècle. S’il était possible de prouver que ces pièces de métal ont été faites en mème temps que la 
reliure, il n’y aurait pas lieu de mettre en cause la datation traditionnelle; mais on peut aussi 
supposer qu’elles ont été prélevées sur un objet plus ancien et remployées. Il n’est pas impossible 
que le manuscrit ait été relié sur le Continent, peut-ètre à Fulda, à une époque comprise entre le 
IXe et le XIe siècle, d’autant plus qu’il existe des arguments pour penser que saint Boniface y a 
acquis le Codex Victor et non en Angleterre17.

Les notices que nous présentons ici sont naturellement fort succintes. Elles comprennent la 
cote de chaque manuscrit, quelques renseignements sur son contenu et une bibliographic som- 
maire, limitée aux ouvrages et articles traitant de la reliure du volume et, le cas échéant, de sa 
date de copie et de son lieu d’origine. Une dernière information concerne l’endroit et l’époque où 
a été réalisée la reliure. Il ne peut s’agir que d’indications approximatives. En règie générale, les 
dates en chiffres remains se rapportent à l’époque de la reliure estimée, notamment, d’après son 
décor, la date de copie du manuscrit déterminée selon des critères paléographiques et, quand 
nous avons examiné personnellement le volume, le type d’attache des ais au bloc formé par les 
cahiers. Il ne faut done prendre ces chiffres que comme une simple indication; du reste, dans 
plusieurs cas, nous avons jugé ne pas pouvoir trancher entre le VIIIC et le IXe siècle, mais surtout 
entre le Xe et le XIe siècle.

Seuls font exception de rares exemplaires comme le manuscrit c. 1. m. 6294 de Munich qui a été 
commandé par l’évèque de Freising Abraham (957-994) à un abbé Robert de Saint-Epvre de 
Toul. Il existe en effet entre le décor et le mode d’attache des ais qu’on observe sur la reliure de ce 
volume et ceux des reliures contemporaines de Freising des différences considérables. On est 
done amené à supposer que le volume a été relié sur le lieu de sa transcription avant d’etre remis à 
son destinataire.

Le manuscrit 177 de Saint-Gall présente une particularité insolite. Un des fers qui le décorent 
est un denier de Louis le Pieux, ce qui repousse l’époque de sa reliure après l’année 814, date de 
l’avènement de l’empereur.

Sur le dos du manuscrit 1003 de la bibliothèque nationale de Vienne, une main carolingienne a 
tracé l’inscription suivante: «EX[CE]RPTIONES SUP(er) EZECHIEL P(ro)PHETAM LIUT- 
PRAM P(re)SUL SCRIBERE FECIT». Liutpram occupa le siège archiépiscopal de Salzburg de 
836 à 859. Cette mention, à cause de son emplacement, date non seulement la copie du volume, 
mais aussi sa reliure.

Le manuscrit 415 de la bibliothèque municipale de Valenciennes appartenait à l’abbaye de 
Saint-Amand avant la révolution de 1789. La presque totalité de ce petit volume de 66ff. est 
occupée par le «Carmen de sobrietate» composé par un moine de ce monastère, Milon, qui l’a 
fait précéder par une lettre adressée à Charles le Chauve roi. Ces textes sont écrits au moyen de 
la minuscule typique de Saint-Amand pendant la seconde moitié du IXe siècle. Sur les ff. 3V-4V, 
une main différente a transcrit une préface dédiée par Hucbald à l’empereur Charles le Chauve,

15 Scriptorium 2 (1948), p. 277—278.
16 Wilson, p. 215.
17 Malcolm B. Parkes, «The Handwriting of St. Boniface: a reassessment of the problems», Beiträge zur Geschichte der 

deutschen Sprache und Literatur 98 (1976), p. 167—168.



done après 875. Cette pièce de vers a pu ètre ajoutée sur des feuillets blancs après la reliure du 
volume.

On peut se demander si la date de la mort de Louis la Germanique (876) qui a possédé le 
manuscrit 98 de Saint-Gall ne peut pas ètre considérée comme un terminus ad quem pour ce 
volume.

Le contenu du manuscrit 820 (736) de la bibliothèque municipale d’Angers montre que ce livre 
ne peut pas ètre antérieur aux premières années du XIe siècle. Il s’agit en effet d’un recueil 
consacrò à saint Maìeul, mort en 994, qui contient la plus ancienne vie du saint (B. H. L. 5177) et 
deux livres de ses miracles.

Dans certains manuscrits de Corbie, de Freising, de Fulda et de Saint-Denis, notamment, les 
petits fers permettent de proposer une localisation de manière satisfaisante. Jusqu’à présent, nous 
n’avons observé la technique de couture très particulière du manuscrit M.p.th.f. 146 de Würz­
burg que sur un autre volume de mème provenance, Munich, c.l.m. 22501, aussi peut-on penser 
que leurs reliures ont une origine commune.

Lorsque le lieu ancien de conservation d’un manuscrit et celui attribué à son écriture sont 
identiques, on peut légitimement penser que la reliure a été réalisée en cet endroit, ce que nous 
avons relevé pour un manuscrit de Reichenau, au moins, un autre de Reims, un ou deux de 
Saint-Gall, plusieurs de Corbie, de Saint-Amand et de Salzburg, de Freising ou de Fulda.

Deux reliures soulèvent un problème particulier. La première couvre le manuscrit latin 11611 
de la Bibliothèque nationale de Paris, un volume copié à Saint-Denis à la limite des VIIIe et IXe 
siècles, qui a très tot appartenu à Corbie. La seconde se trouve sur le manuscrit de Munich 
c.l.m. 6381, écrit à Benediktbeuern, mais passé à Freising. Les fers de ces deux reliures sont 
différents de ceux qu’on observe sur les reliures de Corbie et de Freising. Peut-on croire que 
nous sommes en présence de produits d’ateliers ayant travaillé pour Saint-Denis et Benedikt­
beuern? Dans le premier cas, les choses se compliquent, car les fers qu’on observe sur le 
manuscrit latin 11611 different de ceux de deux reliures de Saint-Denis, Paris, Bibliothèque 
nationale, nouv. acq. lat. 1096 et Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Aug. LXXIV.

On pourra s’étonner de ne pas voir citées deux reliures qui fìgurent dans les listes dressées par 
Christ et par Hobson18. Ces deux auteurs indiquent la présence de petits fers sur le manuscrit 
c.l.m. 6370 de Munich; mais la reliure de ce volume a été restaurée en 1964 et toute trace de 
décoration a disparu. E 1967, une restauration radicale a également fait disparaìtre le cuir de 
couronne du manuscrit Aug. CXI de Karlruhe. Le cuir qui couvre le manuscrit Theol. F. 65 de 
Kassel n’est pas non plus décoré, malgré les assertions de Christ19.

NOTICES DES MANUSCRITS 

ANGERS, Bibliothèque municipale.

- 820 (736) France, XIe s.
Vita et miracula sancti Maioli.
Vezin, 1970, p. 83, n.; id. Les scriptoria d’Angers au XF siècle (Paris 1974), p. 195; id., 1978, p. 44, 
pi. 11; Joseph Van Der Straeten, Les manuscrits hagiographiques d’Orléans, Tours et Angers . . . 
Subsidia hagiographica, n° 64 (Bruxelles 1982), p. 274. Cf. ci-dessus, p. 395.

18 Christ, 1937, p. 95, 97, 104; Hobson, p. 215, n° 44.
19 Christ, 1937, p. 104.



BASEL, Universitätsbibliothek.

-F.III.15e Fulda (?), IXe s.
Miscellanea
Christ, 1933, p. 220-221, passim-, Berthe Van Regemorter, La reliure souple des manuscrits 
carolingiens de Fulda, Scriptorium 11 (1957), p. 253-254, pi. 32b.

BOURGES, Bibliothèque municipale. 

- 94 (84)
Augustinus, De civitate Dei, I-XI. 
Vezin, 1970, p. 83, n.

FULDA, Hessische Landesbibliothek.

- Bonifatianus I IX-XI s.
Tatianus, Harmonia Evangeliorum (Codex Victor).
Christ, 1937, p. 96, 101, 103, 104; Hobson, p. 215, n° 2; Van Regemorter, p. 48-50; Wilson, 
p. 199-217; C.L.A., Vili, 1196; Pollard, p. 138-140, n° 1, fig. 1; Malcolm B. Parkes, «The 
Handwriting of St Boniface: a reassessment of the problems», Beiträge zur Geschichte 
der deutschen Sprache und Literatur 98 (1976), p. 168, 172, n. 48; Gilissen, p. 133. Cf. ci-dessus, 
p. 394.

GÖTTWEIG, Stiftsbibliothek.

-82
Commentarii Notarum Tironianarum. 
Hobson, p. 215, n° 19; Bischoff, 1980, p. 152.

Freising, Xe-XIe s.

KARLSRUHE, Badische Landesbibliothek.

- Aug. LXXIV. Saint-Denis, IXe s.
Hieronymus, super Jonam.
Christ, 1937, p. 92, 94, 96, 104; Hobson, p. 215, n° 66; Kattermann, p. 18-32; Kyriss, 1961, p. 
277-278, pl. 1-2; id., 1971, p. A 248; Jean Vezin, «Les relations entre Saint-Denis et d’autres 
scriptoria pendant le Haut Moyen Age», The Role of the Book in medieval Culture . . . ed. by Peter 
Ganz, I (Turnhout 1986), p. 27, 37-38 n. 117.
- Aug. CXII. Reichenau, IXe s.
Isidorus et alii.
Christ, 1937, p. 92, 101, 104; Hobson, p. 215, n° 68; Kattermann, p. 18, 32, fig. 33; C.L.A., 
VIII, 1081-1082; Kyriss, 1961, p. 277, pi. 1; id., 1971, p. A 248; Bischoff, 1967, p. 287; id., 1968, 
p. 308.
- Aug. CLXXI. Reichenau (?), IXe s.
De septem liberalibus artibus.
Christ, 1937, p. 92 n. 6, 93; Hobson, p. 215, n° 69; Kattermann, p. 32; Kyriss, 1961, p. 278, 
pi. 1; id., 1971, p. A 248.



KASSEL, Gesamthochschul-Bibliothek.

-Theol. fol. 21. VIIIe-IXe s.
Hieronymus in Ecclesiasten.
Christ, 1933, p. 277; id., 1937, p. 97, 101, 104; Hobson, p. 215, n° 12, 222 fig. 3b; Bischoff, 
1967, p. 287; C.L.A., Vili, 1134.
- Theol. fol. 25. Fulda, IXe s.
Beda in Apocalypsim.
Christ, 1933, p. 183 sq., id., 1937, p. 87, 91, 93, 94, 96, 97, 104, pi. II, 9 et 12; Hobson, p. 215, 
n° 57; Kattermann, p. 31; C.L.A., Vili, 1137.
- Theol. fol. 30. Fulda, IXe s.
Augustini opera.
Christ, 1933, p. 163-164; id., 1937, p. 84, 91, 94, 97, 104, pi. II 12; Hobson, p. 215, n°58. 
-Theol. fol. 31. Fulda, IXes.
Tatianus, Harmonia Evangeliorum
Christ, 1933, p. 216; id., 1937, p. 87, 92, 93, 96, 97, 104, pi. II3 et 9; Hobson, p. 215, n° 59, fig. 
5 g, h, i.
- Theol. fol. 44. Fulda, Xe s.
Augustinus, Enchiridion.
Christ, 1933, p. 162; id., 1937, p. 87, 91, 95-98, 104, pi. 13; II16; Hobson, p. 215, n° 60, fig. 5 d, f.
- Theol. fol. 54. Fulda, IXe s.
Liber Sapientiae.
Christ, 1933, p. 230; id., 1937, p. 87-88, 91, 94, 96, 97, 104, pi. I 2; Hobson, p. 215, n° 61; 
Bischoff, 1981 p. 87.
-Theol. Q. 1. Fulda (?), IXes.
Collectio canonum Dionysiana.
Christ, 1933, p. 219; id., 1937, p. 88, 95, 101, 104; Hobson, p. 215, n°62; Bischoff, 1968, p. 309.
- Theol. Q. 6. IXe s.
Juliani episcopi, Liber prognosticorum futuri saeculi.
Christ, 1933, p. 196-197; id., 1937, p. 91, 99, 101, 104; Hobson, p. 215, n° 63, 222, fig. 3c, d; 
Kattermann, p. 31; Bischoff, 1967, p. 287.
- Theol. Q. 10. France, VIII-IXe s.
Isidorus, Augustinus etc.
Christ, 1933, p. 163 passim; Hobson, p. 215, n° 13; Kattermann, p. 31; C.L.A., VIII, 1141; 
Bischoff, 1968, p. 309; id. 1981, p. 18 n. 57.

LENINGRAD, Bibliothèque Saltykov-Schédrine.

- Lat. F.v.1.6. Corbie, VIII-IXe s.
Ambrosius in Lucam.
Vezin, 1970, p. 86 et n. 2; C.L.A., XI, 1602; Mérindol, p. 1020-1024, pi. 289-290.
- Lat. Q.v.1.14. Corbie, VIII-IXe s.
Gregorius Magnus, Homiliae in Ezechielem.
Vezin, 1970, p. 87, n.; C.L.A., XI, 1617; Mérindol, p. 1060-1062, pi. 291-292.
- Lat. Q.v.1.46. Corbie, VIII-IXe s.
Gregorius Nazianzenus, Orationes VIII.
Mérindol, p. 1078-1081, pi. 293-294.



MILAN, Biblioteca Ambrosiana.

- F. 84 sup. IXe s.
Vitae Patrum.
Hobson, p. 215 n° 65, 217, 218 n. 3, Fig. 6a, b, c; C.L.A., III, 341; Maria Luisa Gengaro et 
Gemma Villa Guglielmetti, Inventario dei codici decorati e miniati (secc. VII—XIII) della biblioteca 
Ambrosiana (Firenze 1968), p. 7, pi. 5-7.

MÜNCHEN, Bayerische Staatsbibliothek.

- Clm 6210. Freising, X-XIe s.
Miscellanea.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 90, 96, 104; Hobson, p. 215 n° 20; Bischoff, 1980, p. 220.
- Clm 6223. Freising, IXe s.
Hieronymus in Hieremiam.
Christ, 1937, p. 90; C.L.A., IX, 1248; Bischoff, 1974, p. Ill; id., 1980, p. 217, 220, 224; Vezin, 
1985, p. 265 sq., 269 sq.
- Clm 6224. Freising, X-XIe s.
Evangelia.
Leidinger, p. 79-102, pi. I; Christ, 1937, p. 89, 90, 97, 104; Hobson, p. 215 n° 21; C.L.A., IX, 
1249; Bischoff, 1974, p. 59, 135.
- Clm 6235. Freising, X-XF s.
Anonymus in epistolas Pauli, Pseudo-Hieronymus in IV evangelia.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 90, 104; Hobson, p. 215 n° 22; Bischoff, 1974, p. 68, 119, 
131 sqq.
- Clm 6238. Freising, X-XF s.
Sedulius Scottus, Collectanea in epistolas Pauli.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 104; Hobson, p. 215 n° 23; Daniel, p. 55-56.
- Clm 6245. Freising, X-XF s.
Canones.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 104; Hobson, p. 215 n° 24; Daniel, p. 110-111.
- Clm 6247. Freising, IXe s.
Eugippius, Excerpta ex operibus sancti Augustini.
Christ, 1937, p. 90; Bischoff, 1974, p. 110, 111, 116; Vezin, 1985, p. 266, 270.
- Clm 6258. Freising, IXe s.
Ambrosii Exameron.
Bischoff, 1974, p. 101 sq., 117; Vezin, 1985, p. 266, 268, 270 sq.
- Clm 6260. Freising, IXe et X-XF s.
Hrabanus Maurus in Genesim.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 95-97, 104; Hobson, p. 215 n° 25 et fig. 4d; Bischoff, 1974, 
p. 69 sq., 119 sqq., 128; id., 1980, p. 218; Vezin, 1985, p. 266, 268 sq., 271.
- Clm 6261. Freising, IXe et X-XF s.
Hrabanus Maurus in Numeros.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 95—97, 104; Hobson, p. 215 n° 26; Bischoff, 1974, p. 69 sq., 
119, 121 sq., 128; Vezin, 1985, p. 266, 268 sq., 271 sq.
- Clm 6262. Freising, IXe s.



Hrabanus Maurus in Paralipomenon.
Bischoff, 1974, p. 69sq., 110, 118sqq., 128; id., 1980, p. 218; Vezin, 1985, p. 266, 268 sq., 272.
- Clm 6267. Freising, XI-XIF s. (?)
Augustinus de civitate Dei, I-XVIII.
Hobson, p. 215, n° 27; C.L.A., IX, 1257; Bischoff, 1974, p. 64, 81, 86, 89sq.; id., 1980, p. 214; 
Vezin, 1985, p. 266, 272 sq.; cf. ci-dessus, p. 393 n. 7.
- Clm 6268. Freising, X-XF s.
Pseudo-Beda, Expositio super Matthaeum.
Christ, 1937, p. 90, 95, 104; Hobson, p. 215, n° 28; Bischoff, 1974, p. 70, 120, 126sqq.; id., 
1980, p. 220.
- Clm 6269. Freising, X-XF s.
Pseudo-Beda, Expositio injohannem.
Bischoff, 1974, p. 126, 128; id., 1980, p. 220.
- Clm 6271. Freising, IXe s.
Hieronymus in Esaiam, pars III.
Christ, 1937, p. 90, 104; Bischoff, 1974, p. 105, 116; Vezin, 1985, p. 265 sq., 273, pi. XII 2, 3.
- Clm 6272. Freising, IXe s.
Christ, 1937, p. 93, 96, 98, 101, 104, pi. II 8, 17; Hobson, p. 215, n° 18; Bischoff, 1974, p. 50, 
65, 66, 96, 97sqq.; id., 1980, p. 214.
- Clm 6273. Freising, IXe s.
Ambrosius super Lucam.
Christ, 1937, p. 90, 95, 104; Hobson, p. 215 n° 29; Bischoff, 1974, p. 65 A, 103, 116; Vezin, 
1985, p. 265, 268, 273 pi. XIII.
- Clm 6275. Freising, X-XF s.
Isidorus, Etymologiarum libri I—V med.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 90, 104; Hobson, p. 215, n° 30; Bischoff, 1974, p. 138.
- Clm 6276. Freising, X-XF s.
Hieronymus super psalmos CI-CL.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 95-97, 104; Hobson, p. 215 n° 31; Bischoff 1968, p. 311; id., 
1974, p. 58, 131, 139.
- Clm 6278. Freising, XF s.
Gregorius Magnus, Moralia in Job, VI-X.
Christ, 1937, p. 90, 95-97, 104; Hobson, p. 215 n°32; C.L.A., IX, 1258; Bischoff, 1974, p. 140. 
Cf. ci-dessus, p. 393 n. 7.
- Clm 6281. Freising, X-XF s.
Varia grammaticalia.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 104; Hobson, p. 215 n° 33; Bischoff, 1974, p. 117.
- Clm 6282. Freising, X-XF s.
Opus imperfectum in Matthaeum.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 90, 95-97, 104; Hobson, p. 215 n° 34; C. L. A., IX, 1260; 
Bischoff, 1974, p. 63, 72, 76 sqq.
- Clm 6289. Freising, X-XF s.
Augustinus Academica, de Ordine.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 95, 97, 104; Hobson, p. 215 n° 35; Bischoff, 1974, p. 69, 122.



- Clm 6291. Freising, IX-XF s.
Johannes Chrysostomus in epistolam ad Hebraeos.
Christ, 1937, p. 90, 104; Bischoff, 1974, p. 110 sq., 116 sq., 241.
- Clm 6294. Toul, 957-994.
Hieronymus, Scripta anti pelagianista.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 91, 93, 95, 96, 100, 104, pi. II15; Hobson, p. 215 n° 77, 219 et 
fig. 7 d, e, f, g, h, i; Daniel, p. 84, 170-173; Ferdinand Geldner, «Mittelalterliche Einband­
Seltenheiten II. Ein mit ursprünglich farbigen Stempeln verzierter Einband des 10. Jahrhunderts 
aus Toul», Archiv für Geschichte des Buchwesens . . . XV, Lief. 1. (April 1975), col. 99-102, 1 fig. 
Cf. ci-dessus, p. 394 n. 14.
- Clm 6297. Freising, X-XIe s.
Gregorius Magnus, Moralia in Job, XXXII—XXXV.
Christ, 1937, p. 90, 95-97, 104; Hobson, p. 215 n° 36; C. L. A., IX, 1263; Bischoff, 1974, 
p. 61 sq., 73 sqq.
- Clm 6299. Freising, X-XIe s.
Hieronymus, Epistulae.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 104; Hobson, p. 215 n° 37; Ferdinand Geldner, Bucheinbände 
aus elf Jahrhunderten . . . (München 1958), pi. XXIII, fig. 24; C. L. A., IX, 1265; Bischoff, 1974, 
p. 61, 63, 72, 74, 76 sqq., 88.
- Clm 6300. Freising, IXe s. (?).
Gregorius Magnus, Moralia in Job, II-V.
C. L. A., IX, 1266; Bischoff, 1968, p. 311; id., 1974, p. 142 sq.
- Clm 6302. Freising, X-XF s.
Pseudo-Isidorus, de Ordine creaturarum, etc.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 104; C. L. A. IX, 1267; Bischoff, 1974, p. 61, 63, 81 sq.

- Clm 6304. Freising, XI-XIF s. (?)
Isidorus Hispalensis, Synonyma.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 104; Bischoff, 1974, p. 108, 143; cf. ci-dessus, p. 393
n. 7.
- Clm 6312. Freising, X-XF s.
Pseudo-Augustinus, Quaestiones in Vetus et Novum Testamentum.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 104; Hobson, p. 215 n° 38; C. L. A., IX, 1273; Bischoff, 1968, 
p. 311; id., 1974, p. 62 A, 63, 77 sqq., 81, 173, 186.

- Clm 6319. Freising, X-XF s.
Isidorus in libros Regum; Hieronymus in Cantica canticorum.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 97, 104; Hobson, p. 215 n° 39; Kattermann, p. 31; Bischoff, 
1974, p. 115.
- Clm 6322. Freising, X-XF s.
Augustinus, de magistro.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 97, 99, 104; Hobson, p. 215 n° 40; Daniel, p. 76-77; Bischoff, 
1980, p. 222.

- Clm 6324. Freising, X-XF s.
Isidorus Hispalensis, Liber officiorum etc.
Bischoff, 1980, p. 222.



- Clm 6340. Freising, X-XF s.
Ratherii Veronensis episcopi opera.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 90, 95, 97, 104; Hobson, p. 215 n° 41; Daniel, p. 101-105; 
Bischoff, 1974, p. 108.
- Clm 6355. Freising, X-XF s.
Collecdo canonum Dionysio-Hadriana.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 90, 104; Hobson, p. 215 n° 42; Bischoff, 1974, p. 109 sq., 116 sq.
- Clm 6364. Freising, X-XF s.
Excerpta ex libris Macrobii de differentia stellarum et siderum, etc.
Christ, 1937, p. 99 (cité par erreur 6464); Daniel, p. 49, 140, 152-153.
- Clm 6368. Freising, X-XF s.
Vegetius, Epitoma rei militaris.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 95, 99, 104; Hobson, p. 215 n° 43; Bischoff, 1974, p. 68, 133, 
134, 146 sq.; id., 1980, p. 223.
- Clm 6371. Freising, XF s.
Boethius, de topicis differentiis.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 104; Hobson, p. 215 n° 45; Daniel, p. 158—159; cf. ci- 
dessus, p. 393 n. 7.
- Clm. 6373. Freising, X—XF s.
Pseudo-Augustinus, Cathegoriae decern; Boethius, Opuscula sacra.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 104; Hobson, p. 215, n° 46; Daniel, p. 49, 159-160.
- Clm 6374. Freising, X-XF s.
Boethius, logica scripta.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 104; Hobson, p. 215 n° 47; Bischoff, 1974, p. 69 sq., 119, 122, 
128.
- Clm 6381. Benediktbeuern (?), IXe s.
Eusebius Caesariensis, Historia ecclesiastica.
Bischoff, 1974, p. 25, 26 n., 34, 36 sq., 39. Cf. ci-dessus, p. 396.
- Clm 6385. Freising, X-XF s.
Miscellanea.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 104; Hobson, p. 215, n° 48; Daniel, p. 140, 158; 
Bischoff, 1974, p. 108.
- Clm 6398. Freising, IXe s.
Prisciani Institutio grammaticae.
Bischoff, 1974, p. 117 sq., 127; Vezin, 1985, p. 266, 273 sq.
- Clm 6399. Freising, X-XF s.
Beda, de arte metrica.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 90, 96, 97, 104; Hobson, p. 215 n° 49; Daniel, p. 49-50; 
Bischoff, 1974, p. 148 sq.
- Clm 6402. Freising, X-XF s.
Juvencus, Historia evangelica.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 99 (cité par erreur 6302), 104; Hobson, p. 215, n° 50; 
C. L. A., IX, 1281; Bischoff, 1968, p. 311; id., 1974, p. 149; id., 1980, p. 213.
- Clm 6411. Freising, X-XF s.
Varia grammaticalia.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 97, 99, 104; Hobson, p. 215 n° 51; Bischoff, 1974, p. 150.



- Clm 6412. Freising, X-XF s.
Paulini Nolani carmina in lauderei sancti Felicis papae.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 104; Hobson, p. 215 n° 52; Daniel, p. 73, 75; Bischoff, 
1980, p. 223.
- Clm 6413. Freising, X-XF s.
Varia.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 104; Hobson, p. 215n°53; Bischoff, 1974, p. 68 sq., 118.
- Clm 6414. Freising, X-XF s.
Erchanbertus magister, Tractatus super Donatum.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 89 n. 5, 104; Daniel, p. 68-70.
- Clm 6415. Freising, X-XF s.
Varia grammaticalia.
Leidinger, p. 99; Christ, 1937, p. 95, 96, 104; Hobson, p. 215 n° 54; Bischoff, 1974, p. 68, 108, 
133, 134.
- Clm 6433. Freising, X-XF s.
Sententiae variae Patrum; Isidori Synonyma etc.
Hobson, p. 215, n° 55; C. L. A., IX, 1283; Bischoff, 1974, p. 61, 74, 75.
- Clm 6435. Freising, X-XF s.
Beda, de metrica ratione.
Christ, 1937, p. 99, 104; Bischoff, 1974, p. 131 sqq.
- Clm 27246. Freising, après 974.
Canones.
Daniel, p. 107-109.
- Clm 28140. France, IXe s.
Alcuini tractatus.
Bischoff, 1980, p. 223-224.

ORLEANS, Bibliothèque municipale.

-85 (92). Fleury (?), IXe s.
Ambrosius in epistolam Pauli ad Romanos; Expositio in epistolam Pauli ad Hebraeos.
Vezin, 1970, p. 83 n.

PARIS, Bibliothèque nationale.

-lat. 11611. Saint-Denis (?), IXe s.
Actorum concilii Calchedonensis versio antiqua a Rustico correcta.
C. L. A., VI, p. XXVI; Vezin, 1970, p. 88, 89, 92-94, pi. I—II; id., 1978, pi. 5. Cf. ci-dessus, 
p. 396.
- lat. 11635. Corbie, VIII-IXe s.
Augustinus in evangelium Johannis.
Hobson, p. 215 n° 7; C. L. A., V, 613; Bischoff, 1967, p. 287; Vezin, 1970, p. 94-95, 113.
-lat. 11672. France, IXe s.
Gregorii Magni Moralia in Job, VI-X.
Vezin, 1970, p. 95-96.
-lat. 11995. Corbie, IXes.
Hesychii Hierosolymitani presbyteri commentarius in Leviticum.
Vezin, 1970, p. 87, 96-97, 113.



-lat. 12051.
Sacramentarium sancti Eligii dictum.
Vezin, 1970, p. 87, 97-99, 113, pi. III-IV; id., 1978, pi. 6-7.

Corbie, IXe s.

-lat. 12155.
Hieronymus in Ezechielem.

Corbie, VIII-IXe s.

Hobson, p. 215 n° 8; C. L. A., V, 623; Vezin, 1970, p. 85, 99-100, 113, fig. 1.
- lat. 12239. France, VIII-IXe s.
Cassiodorus in psalmos I-L.
Hobson, p. 215 n° 9; C. L. A., V, 638; Bischoff, 1967, p. 287; Vezin, 1970, p. 85, 87, 90,
100-101.
- lat. 12283.
Beda super Actus Apostolorum.
Vezin, 1970, p. 86, 101-102, 113, fig. 2.

Corbie, IXe s.

- lat. 12284.
Beda super Actus Apostolorum, Beda in Apocalypsim.
Vezin, 1970, p. 90, 102-103.

IXes.

-lat. 12294.
Paschasius Radbertus in Threnos.
Vezin, 1970, p. 86, 87, 89, 103-104, 113.

Corbie, après 845.

— lat. 12296. Corbie, IXe s., 2e moitié
Paschasius Radbertus in Evangelium Matthaei.
Bischoff, 1967, p. 287; Vezin, 1970, p. 82, 86-88, 104—105, 113, fig. 3.
- lat. 13047.
Carmina vetera Christiana et opuscula Patrum.

France, VIII-IXe s.

Hobson, p. 215, n° 10; C. L. A., V, 649; Bischoff, 1967, p. 287; Vezin, 1970, p. 90,105-106, fig. 4.
- lat. 13344.
Opuscula s. Ambrosii, s. Augustini, Eutropii presbyteri.
Vezin, 1970, p. 86, 106-107, 113.

Corbie, IXe s.

- lat. 13349. Corbie, VIIIe-IXe s.
Hieronymi commentarius in Ecclesiasten.
Hobson, p. 215 n° 11; C. L. A., V, 657; Bischoff, 1967, p. 287; Vezin, 1970, p. 85, 107-108, 113.
- lat. 13363. Corbie, IXe s.
Augustini de baptismo contra Donatistas libri VII.
Vezin, 1970, p. 84, 108-109, 113.
- lat. 13369.
Augustini opera varia.
Vezin, 1970, p. 84, 88, 109-110, 113.

Corbie, IXe s.

- lat. 13387.
Homiliae Valeriani et Augustini.
Vezin, 1970, p. 84, 86, 87, 110-111, 113.

Corbie, IXe s.

- n. a. 1. 1096.
Alcuini et Dungali epistolae.

Saint-Denis, IXe s.

Vezin, 1970, p. 88, 111-112; Le Livre. Exposition, Paris, Bibliothèque nationale (1972), n° 341; 
Jean Vezin, «Les relations entre Saint-Denis et d’autres scriptoria pendant le Haut Moyen Age», 
The Role of the Book in medieval Culture . . . ed. by Peter Ganz, I, Bibliologia 3 (Turnhout 1986), 
p. 27, 33 n. 117. Cf. ci-dessus, p. 396.



REIMS, Bibliothèque municipale.

-369. DCs.
Opera Origenis, Gaudentii Brixiensis episcopi, Innocentii Papae I, Hilarii Pictaviensis.
Bischoff, 1967, p. 287; Vezin, 1970, p. 83, note.
- 392. Reims, IXe s., 2e moitié.
Augustini tractatus.
Vezin, 1970, p. 83, note.

SAINT-GALL, Stiftsbibliothek.

_ 98. Nord de la France (?), avant 876 (?).
Ambrosius, de Spiritu sancto etc.; Victricius, de laude sanctorum.
Christ, 1937, p. 89, 92, 96, 100, 101, 104, pi. II 5, 6; Hobson, p. 215 n° 17, 217, 219; Bruckner, 
1938, p. 36, 68; Kyriss, 1966, p. 323, pi. 3; id., 1971, p. A 248; Bischoff, 1967, p. 287; id., 1981, 
p. 189. Cf. ci-dessus, p. 396.
_ 106. France (?), IXe s.
Pseudo-Hieronymi commentarius in Job.
Kyriss, 1966, p. 325; id., 1971, p. A 248.
- 146. Xe s.
Augustini opera, Alcuini opera.
Christ, 1937, p. 94, 96, 101, 104, pi. II 10; Hobson, p. 215 n° 14; Bruckner, 1936 p. 66, 
pi. XLVIII; id., 1938, p. 23n., 36n.; Kyriss, 1966, p. 325, pi. 4; id., 1971, p. A 248.
- 174. Mainz (?), IXe s.
Augustini epistolae.
Christ, 1937, p. 93, 97-99, 104, pi. II 18, 19; Hobson, p. 215 n° 64, fig. 5b, c, 7 j, k; Bruckner, 
1938, p. 36n., 78, pi. XXXIX; Kyriss, 1966, p. 321-323, pi. 1; id., 1971, p. A 248; Bischoff, 
1967, p. 287.
_ 177. Auxerre (?), après 814.
Augustinus de civitate Dei.
Christ, 1937, p. 91, 96, 98, 100, 104, pi. II 20; Hobson, p. 215 n° 5, 219; Bruckner, 1938, p. 36n.; 
Kyriss, 1966, p. 323, pi. 2; id., 1971 p. A 248. Cf. ci-dessus, p. 395.
_ 225. Saint-Gall, VIII-IXe s.
Miscellanea.
Christ, 1937, p. 89, 99, 101, 104; Bruckner, 1936 p. 19, 27, 71, pi. VI; id., 1938, p. 19, 20; C. L. 
A., VII, 928; Kyriss, 1966, p. 325; id., p. A 248.
_ 240. France (?), IXe s.
Isidori prooemia, de vita et obitu sanctorum.
Christ, 1937, p. 89, 96, 101, 104; Hobson, p. 215 n° 15; Bruckner, 1936, p. 30, 73, pi. XLII; id., 
1938, p. 23n., 36n.; Kyriss, 1966, p. 323, pi. 4; id., 1971, p. A 248; Bischoff, 1966, p. 22, 29; id., 
1967, p. 287.
_ 457. Fulda, IXe s.
Hrabani Mauri Martyrologium.
Christ, 1937, p. 91, 96, 98, 104, pi. II, 17; Hobson, p. 215 n° 56, fig. 5a; Bruckner, 1938, 
p. 36n.; Kyriss, 1966, p. 321, pi. 1; id., 1971, p. A 248; Bischoff, 1981, p. 195.



-722. Coire (?), VIII-IXe s.
Leges.
Bruckner, 1935, p. 22, 91-93, pi. I; id., 1938, p. 36n.; Christ, 1937, p. 89, 93, 94, 96, 97, 100, 
101, 104, pi. II 7; Hobson, p. 215 n° 6, fig. 4c, 5e, 7 1, m, n; C. L. A., VII, 946-948; Kyriss, 
1966, p. 321, pi. 1 et 6; id., 1971, p. A 248, fig. 2; Bischoff, 1967, p. 287; id., 1968, p. 312.
-729. France (?), IXe s.
Leges.
Christ, 1937, p. 93—96, 104, pi. II, 10, 14; Hobson, p. 215 n° 16; Bruckner, 1938, p. 36n.; 
Kyriss, 1966, p. 323, pi. 4; id., 1971, p. A 248.

VALENCIENNES, Bibliothèque municipale.

-51. Saint-Amand, IXe s.
Hieronymus in Cantica canticorum; Excerpta ex operibus s. Augustini.
Vezin, 1970, p. 82 n. 4; id., 1978, pi. 10; Bischoff, 1980, p. 62, 69, 99, 112; Barbier, p. 236.
- 92. Saint-Amand, IXe s.
Haimonis Expositio in Apocalypsim.
Vezin, 1970, p. 82 n. 4; André Hardy, Frédéric Barbier, L’art de la reliure à travers les collections 
valenciennoises. Exposition (Valenciennes 1978), n° 3; Barbier, p. 237.
-162. France, IXe s.
Augustinus de natura et origine animae.
Vezin, 1970, p. 82 n. 4; Barbier, p. 237-238.
-247. France, IXe s.
Miscellanea theologica.
Vezin, 1970, p. 82 n. 4; Bischoff, 1968, p. 313; id., 1980, p. 62 n. 35; Barbier, p. 238.
- 395. Saint-Amand, IXe s.
Miscellanea grammaticalia.
Bischoff, 1980, p. 62, 69, 98-99; id., 1981, p. 157.
- 404. Saint-Amand, IXe s.
«Liber Ysidori de rethorica et dialectica».
Bischoff, 1966, p. 151; Vezin, 1970, p. 92 n. 4; Barbier, p. 238.
- 415. Saint-Amand, IXe s., 2e moitié.
Milonis Elnonensis de sobrietate cum praefatione Hucbaldi.
André Boutemy, «Quel fut le foyer du style franco-saxon?», Annales du congrès archéologique et 
historique de Tournai (1949), p. 6-9 du tiré à part. Cf. ci-dessus, p. 393 n. 7 et p. 395.
- 518. région de Tours (?), IXe s.
Martinellus.
Edward Kennard Rand, A Survey of the Manuscripts of Tours . . . Voi. I: Text, Studies in the Script 
of Tours I (Cambridge, Mass. 1929), p. 47, 117 n° 46 et pi. LVIII, 2; id., The earliest Book of 
Tours, Studies in the Script of Tours II (Cambridge, Mass. 1934), p. 69, n. 12; Vezin, 1970, p. 82 
n. 4; id., 1978, pi. 8-9; Barbier, p. 239.

WIEN, Österreichische Nationalbibliothek.

- 458. Salzburg, IXe s.
Adamnan de locis sanctis; Disputatio puerorum; Alcuinus etc.
Hobson, p. 215 n° 70; Unterkircher, 1954, p. 43, pi. II; id., 1969, p. 25, fig. 12; Kyriss, 1971, 
p. A 248; Bischoff, 1980, p. 82-83, 155-156.



_ 4g9 Salzburg, IXe s.
Acta Concilii Ephesini.
Hobson, p. 215 n° 71; Unterkircher, 1954, p. 44, pi. Ili; Kyriss, 1971, p. A 248; Bischoff, 1980, 
p. 69, 128-129.
_ 522 Salzburg, IXe s.
Miscellanea theologica.
Hobson, p. 215 n° 72; Unterkircher, 1954, p. 44-45, pi. IV-V; Kyriss, 1971, p. A 248; Mazal, 
p. 328, fig. 163; Bischoff, 1980, p. 82-83, 156, 159-160.
_ 940 Salzburg, IXe s.
Commentarius in Evangelium Matthaei.
Hobson, p. 215 n° 73; Unterkircher, 1954, p. 45-46; Kyriss, 1971, p. A 248; Bischoff, 1980, 
p. 69, 111-112.
_ 997 Salzburg, IXe s.
Commentarli in evangelia Lucae et Johannis; Hieronymi Interpretationes etc.
Hobson, p. 215 n° 74; Unterkircher, 1954, p. 47, pi. VI-VII; Kyriss, 1971, p. A 248; Bischoff, 
1980, p. 83, 137 passim, 156.
_ |003 Salzburg, 836-859.
Hieronymus in Ezechielem, in Jeremiam.
Hobson, p. 215 n° 75, 219; Unterkircher, 1954 p. 46-47, pi. VII; id., 1969, p. 33, fig. 13-14; 
Kyriss, 1971, p. A 248; Bischoff, 1980, p. 83, 156, 159. Cf. ci-dessus, p. 395.
- 1029. XF s- fm (?)-
Opera Ambrosii, Caesaris Arelatensis, Alcuini etc.
Hobson, p. 215 n° 76; Unterkircher, p. 42.

WÜRZBURG, Universitätsbibliothek.

- M. p. th. f. 71. Allemagne, XIe s., 2e moitié.
Augustini Confessiones.
Paul Lehmann, Erforschung des Mittelalters, Bd. 3 (Stuttgart 1960), p. 99-100; Hans Thurn, Die 
Handschriften aus Benediktinischen Provenienzen I.. ., Die Handschriften der Universitätsbiblio­
thek Würzburg (Wiesbaden 1973), p. 3-4, pi. III—IV; Mazal, p. 336.
- M. p. th. f. 146. Würzburg, IXe s.
Collectio canonum.
Heinrich Endres, «Ein Ledereinband mit Flechtwerkstempeln in Blinddruck aus dem 9. Jahr­
hundert», Archiv fur Buchbinderei 36 (1936), p. 65—67, 2 pl. ; Christ, 1937, p. 92, 97, 104, pi. II 4, 
Hobson, p. 215 n° 78; Bernhard Bischoff et Josef Hofmann, Libri sancti Kiliani. . . (Würzburg 
1952), p. 50, 70 et passim; Bischoff, 1967, p. 287; Hans Thurn, Die Pergamenthandschriften der 
ehemaligen Dombibliothek . . ., Die Handschriften der Universitätsbibliothek Würzburg (Wiesba­
den 1984), p. 72-74; Vezin, 1985, p. 266 sq. Voir aussi l’étude consacrée à ce ms. par Jean Vezin 
dans le recueil de Melanges offerts à Johanne Autenrieth qui doit paraìtre prochainement.

Barbier

Bischoff, 1966 
Bischoff, 1967

BIBLIOGRAPHIE

Frédéric Barbier, «Les reliures carolingiennes de cuir estampé à la bibliothèque de Valen­
ciennes», Bibliothèque de l’Ecole des chartes 140 (1982), p. 235-240.
Bernhard Bischoff, Mittelalterliche Studien . . . Bd. I (Stuttgart 1966).
Bernhard Bischoff, Mittelalterliche Studien .. . Bd. II (Stuttgart 1967).



Bischoff, 1968 Bernhard Bischoff, „Frühkarolingische Handschriften und ihre Heimat“, Scriptorium 22 
(1968), p. 306-314.

Bischoff, 1974 Bernhard Bischoff, Die südostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit, 
Teil I: Die bayerischen Diözesen (Wiesbaden 1974).

Bischoff, 1980 Bernhard Bischoff, Die siidostdeutschen Schreibschulen und Bibliotheken in der Karolingerzeit, Teil 
II: Die vorwiegend österreichischen Diözesen (Wiesbaden 1980).

Bischoff, 1981 
Bruckner, 1935

Bernhard Bischoff, Mittelalterliche Studien . . . Bd. Ill (Stuttgart 1981).
Albert Bruckner, Scriptoria Medii Aevi Helvetica ... I. Schreibschulen der Diözese Chur . . . (Genf 
1935).

Bruckner, 1936 Albert Bruckner, Scriptoria Medii Aevi Helvetica ... II Schreibschulen der Diözese Konstanz. 
St. Gallen I.. . (Genf 1936).

Bruckner, 1938 Albert Bruckner, Scriptoria Medii Aevi Helvetica ... III Schreibschulen der Diözese Konstanz. 
St. Gallen II. . . (Genf 1938).

C.L.A.
Christ, 1933

Elias Avery Lowe, Codices latini antiquiores, 12 voi. (Oxford 1934-1971).
Karl Christ, Die Bibliothek des Klosters Fulda im 16.Jahrhunderts, Centralblatt für Bibliotheks­
wesen, Beiheft 64 (Leipzig 1933).

Christ, 1937 Karl Christ, «Karolingische Bibliothekseinbände» in: Festschrift Georg Leyh 1877-1937 (Leip­
zig 1937), p. 82-104, figs.

Daniel Natalia Daniel, Handschriften des zehnten Jahrhunderts aus der Freisinger Dombibliothek, Münche­

Gilissen
Hobson

ner Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung 11 (München 1973).
Léon Gilissen, La reliure occidentale antérieure à 1400, Bibliologia 1 (Turnhout 1983).
Geoffrey D. Hobson, «Some early Bindings and Binders’s Tools», The Library XIX, 1 (1938), 
p. 202-233, figs.

Kattermann Gerhard Kattermann, «Die karolingischen Reichenauer Bucheinbände und die Technik des 
frühmittelalterlichen Einbandes», Archiv für Buchbinderei XXXIX (1939), p. 17-20, 31-32, 
figs.

Kyriss, 1961 Ernst Kyriss, «Vorgotische verzierte Einbände der Landesbibliothek Karlsruhe», Gutenberg 
Jahrbuch (1961), p. 277-281, 2 pl.

Kyriss, 1966 Ernst Kyriss «Vorgotische verzierte Einbände der Stiftsbibliothek St. Gallen», Gutenberg Jahr­
buch (1966), p. 321-329, 6 pl.

Kyriss, 1971 Ernst Kyriss, «Vorgotische verzierte Einbände», Börsenblatt für den deutschen Buchhandel,

Leidinger
Frankfurter Ausgabe. Aus dem Antiquariat 27 (Juni 1971), p. A 245-A 248, 2 figs.
Georg Leidinger, «Das sogenannte Evangeliarium des heiligen Korbinian», in: Wissenschaft­
liche Festgabe zum zwölfhundertjährigen Jubiläum des heiligen Korbinian, hrsg. von J. Schlecht 
(München 1924), p. 99.

Mazal Otto Mazal «La reliure au Moyen Age», Liber librorum, 5000 ans d’art du livre . .. (Bruxelles 
1973), p. 320-346.

Mérindol Christian de Mérindol, La production des livres peints ä l’abbaye de Corbie au XII' siech (Lille 
1976). 3 voi.

Pollard Graham Pollard, «Some Anglo-Saxon Bookbindings», The Book Collector (1975), p. 130-159, 
16 figs.

Unterkircher, 1954 Franz Unterkircher, «Die kafolingischen Salzburger Einbände in der österreichischen Natio­
nalbibliothek in Wien», Libri 5 (1954), p. 41-53.

Unterkircher, 1969 Franz Unterkircher, Die datierten Handschriften der österreichischen Nationalbibliothek bis zum 
Jahre 1400, Katalog der datierten Handschriften in lateinischer Schrift in Österreich I (Wien 
1969).

Van Regemorter Berthe Van Regemorter, «La reliure des manuscrits de s. Cuthbert et de s. Boniface», Scripto­
rium 3 (1949), p. 45-51.

Vezin, 1970 Jean Vezin, «Les reliures carolingiennes de cuir à décor estampé de la Bibliothèque nationale», 
Bibliothèque de l’Ecole des chartes 128 (1970), 81-113, 4 figs., 5 pi. h. t.

Vezin, 1978 Jean Vezin, «La réalisation matérielle des manuscrits latins pendant le haut Moyen Age», 
Codicologica, 2. Elements pour une codicologie comparée, rédacteurs A. Gruys et J. P. Gumbert 
(Leiden 1978), p. 15-51, 12 pl.

Vezin, 1985 Jean Vezin, «Dix reliures carolingiennes provenant de Freising», Bulletin de la Société nationale 
des Antiquaires de France (1985), p. 264—274, pl. XII.

Wilson David M. Wilson, «An Anglo-Saxon Bookbinding at Fulda», The Antiquaries Journal 41 
(1961), p. 199-217.



CARMEN BURANUM 60/60a

Die Sequenz Captus amore gravi ist — ganz im Gegensatz zu der im Codex Buranus fast unmit 
telbar folgenden Sequenz Dum Diane vitrea (CB 62) - kein besonderes Lieblingskind der For­
schung1. Man kann das verstehen. Der Text ist schlecht überliefert und der Inhalt weniger 
attraktiv als der anderer Lieder der Benediktbeurer Sammlung. Die larmoyante Art des Spre­
chers von CB 60, seine Überheblichkeit und Schmähsucht laden nicht dazu ein, sich intensiv mit 
dem Gedicht zu befassen.

Doch sind unsere Werturteile nicht immer die des Mittelalters, wie gerade auch die Wirkungs­
geschichte von CB 60/60 a beweist. Zwar ist der Text der Sequenz(en) nur im Codex Buranus 
auf uns gekommen, aber seitdem Huisman2 die weitgehende formale Übereinstimmung von 
Captus amore gravi mit dem Marienleich Walthers von der Vogelweide3 nachgewiesen hat, 
dürfen wir annehmen, daß das Lied nicht nur eine gewisse Verbreitung gehabt haben muß, 
sondern auch, daß es sich einer besonderen Wertschätzung erfreute.

Aus dem Paralleldruck bei Huisman4 geht hervor, daß ganze Versikelgruppen bei Walther und 
in CB 60/60 a über die gleiche Zeilenzahl hinaus auch gleichen Rhythmus und gleiche Reimstel­
lung aufweisen. Man vergleiche etwa L. 3,13-28 mit CB 60, 2a—4,4; L. 4,22—37 mit CB 
60,7a-8b; L. 6,17-20 mit CB 60a,1; L. 6,24-27 mit CB 60a,2; L. 6,32-7,7 mit CB 60a,4a-5b. 
(Die Verse L. 6,28-31 entsprechen mit leichten Veränderungen CB 60a,3ab; L. 7,8-13 in etwa 
CB 60a,6ab; L. 7,17-24 dem Versikel CB 60a,7 und L. 7,35-8,3 den Versikeln CB 60a,9f.) 
Hinzu kommen wörtliche Anklänge in korrespondierenden Zeilen. Vgl. etwa L. 4,31 den Even 
schulde uns brahte mit CB 60,7b,5 ream te criminamur; L. 5,15 nü bite in daz er uns gewer mit CB 
60,10,5 en oro te superos; L. 5,39 Nü biten wir die muoter mit CB 60,16,1 O Cypris alma conspice; 
L. 6,26f. ein wildez herz er also zamt mit CB 60a,2,3f. quas alit affabilitas atque cordis simplicitas; 
L. 7,26f. doch brühten si din lop nie dar daz ez volendet wurde gar mit CB 60a,7,6f. quam desinat, 
virgo, tuus honor laudari.

Die nahezu perfekte Identität einer komplizierten Form kann nicht Zufall sein. Darüberhinaus 
verbieten die inhaltlichen Anspielungen, an eine gemeinsame Vorlage zu denken. Eine der

1 Die Literatur ist verzeichnet bei Sn 1,2, S. 10 und Bischoff, Nachträge, S. 200 (Carmina Burana. Mit Benutzung der 
Vorarbeiten Wilhelm Meyers krit. hg. v. Alfons Hilka und Otto Schumann. I. Band: Text. 2. Die Liebeslieder. Hg. v. 
Otto Schumann. 3. Die Trink- und Spielerlieder - Die geistlichen Dramen. Nachträge. Hg. v. Otto Schumannt und 
Bernhard Bischoff, [Heidelberg 1940-1970]). Hinzugekommen ist seitdem B. Wachinger, „Der Anfang der Jenaer 
Liederhandschrift“, Zeitschr.f. dt. Altertum 110 (1981), S. 299-306. Darüber hinaus ist nichts Wesentliches mehr erschie­
nen. (Frdl. Mitteilung von Dieter Schaller, Bonn.) Besonders wichtig für unser Thema ist J. A. Huisman, Neue Wege zur 
dichterischen und musikalischen Technik Walthers von der Vogelweide, Studia litteraria Rheno-Traiectina I (Utrecht 1950), 
hier S. 66-77.

2 Wie Anm. 1.
3 L. 3,1-8,3. Ich zitiere nach Carl von Kraus und Hugo Kuhn (Hgg.), Die Gedichte Walthers von der Vogelweide (Berlin 

131965), S. 3-9. Text und Apparat sind völlig identisch mit der von Carl von Kraus besorgten 10. Auflage (Berlin/ 
Leipzig 1936). Der Text des Leichs bei Friedrich Maurer, Die Lieder Walthers von der Vogelweide, 1. Bändchen: Die 
religiösen und die politischen Lieder, ATB 43 (Tübingen *1974), S. 1-7 ist bestimmt von den zahlenkompositorischen 
Vorstellungen des Herausgebers. Seine Eingriffe in die Überlieferung (Umstellungen, Auslassungen) verändern den 
formalen Bau des Waltherschen Liedes bis zur Unkenntlichkeit.

4 Wie Anm. 1, S. 66-71.



beiden Sequenzen ist die Kontrafaktur der anderen. Doch ist sich die Forschung nicht einig 
darüber, ob der lateinische Dichter Walthers Vorbild war oder umgekehrt. Huisman sprach sich 
mit Entschiedenheit für Walther als den gebenden Teil aus; Bernt5 weist dagegen auf die unrei­
nen Reime hin, „die vielleicht ein Anzeichen höheren Alters sind, etwa Wende 11./^.Jahrhun­
dert“. Ähnlich drückt sich Wilhelm Meyer6 aus, der zwar betont, daß die Reimtechnik des 
„rohen Liedes“ nicht unbedingt dazu zwinge, es noch dem 11.Jahrhundert zuzuweisen, aber 
offenkundig keinen Augenblick daran denkt, es bis ins 13. Jahrhundert hinabzurücken. Hinzu 
kommt, daß mittelalterliche Kontrafakturen überwiegend in der Richtung weltlich-geistlich 
erfolgen7. Ich gehe daher im folgenden davon aus, daß CB 60/60a noch der ersten Hälfte des 
12. Jahrhunderts zugehört, und daß Walthers Leich diese Sequenz(en) kontrafaziert.

CB 60a bildet in erheblichem Umfang die Versikelformen von CB 60 nach, Walther die 
Formen von CB 60 in Verbindung mit CB 60a. Wir haben also - mit Einschränkungen - die 
Sequenz CB 60 in viermaliger Realisation vor uns. Andrerseits ist der Text von CB 60 schlecht 
überliefert. (Sn setzte 1 Verlustzeile und 4 Cruces an und griff mit ungewöhnlich vielen Konjek­
turen in die Überlieferung ein.) Dies reizt zu dem bislang nicht unternommenen Versuch, die 
vierfache Überlieferung der Form zu einer behutsamen Heilung der Textgestalt heranzuziehen. 
Behutsam, weil nicht klar ist, wie genau das ebenfalls Überlieferungsfehler aufweisende Carmen 
60 a mit Carmen 60 parallel lief, und weil sicher ist, daß Walther die ihm vorliegende Sequenz 
nicht sklavisch kopierte. In dem einen oder anderen Punkte wird ein solcher Vergleich jedoch, 
wie ich glaube, ein Stückchen weiterhelfen.

CB 60,l-2d (Sn). Überliefert sind im Codex Buranus (fol. 20r v) fünf durch Initialen abgesetzte 
Versikel. Versikel 1: Captus amore graui. me parerti rebar aui. federe iuncto mari, queprocul ethra uident 
nec modulando silent. Versikel 2: Ire perinde libet psallere uirgo pridem. non semper hec ibidem, quam 
scrutabundus amor notarat. et amaror. Versikel 3: Hinc ortus ille clamor est bilis amarissima, qualem 
gignit sardonia. Versikel 4: In incentiuo ueneris eiusque miri generis militiam proponere. non posse uotum 
soluere. Versikel 5: Hec ecce uirgo inclita, tibi notabis edita.

Daß hier keine ungestörte Überlieferung vorliegt, zeigt bereits ein kurzer Blick auf die Versi­
kel 3—5 (Codex). Die Zeile Hinc ortus ille clamor hat - über die Initiale Hinc hinweg - Reimbin­
dung zu dem vorhergehenden Versikel; die übrigen acht Verse ordnen sich zu vier Zweizeilern 
vom Typ r 8C || ab8 *. Sn hat hier die ursprüngliche Form wiederhergestellt, die auch durch 
Walther L. 3,13-20 voll bestätigt wird. Nicht gelungen erscheint mir dagegen seine Rekonstruk­
tion des Vorhergehenden. Er zieht Ire perinde libet noch zum 1. Versikel, nimmt den Verlust 
einer Zeile zu Beginn von Versikel 2 (Sn) an und erhält dadurch zwei parallele Abschnitte von 
der Form '? 7 | ( 7 j| ?a | ?b. Um die vermutete Reimfolge herzustellen, wandelt er in la,4f. die 
Plurale uident und silent in Singulare um. Inhaltlich bezieht er den Versikel 1 auf die Trauer des 
Sprechers, der sich mit einem gefangenen Vogel vergleicht. Vers la,3 wird durch Konjekturen 
diesem Sinn eingepaßt: fede revincte lari.

Um gleich mit letzterem zu beginnen: lar für „Vogelbauer“ scheint zumindest ungewöhnlich, 
und revinctus lari „ans Haus gefesselt“ entspricht wohl eher deutschem als lateinischem Sprach­
gebrauch. Ferner sperrt sich das Imperfekt rebar (1 a,2) gegen Sn.s Verständnis des Liedeingangs:

5 Carmina Burana. Die Lieder der Benediktbeurer Handschrift. Zweisprachige Ausgabe, dtv 2063 (München 1985), Anhang
(S. 835-997), hier S. 903. .

6 Gesammelte Abhandlungen zur mittellateinischen Rythmik, Bd. I (Berlin 1905), S. 268, 276, 278, 312f., 331; hier S. 278.
7 Vgl. Werner Braun, „Kontrafaktur“, in: Riemann Musiklexikon, Bd. III: Sachteil (Mainz 121967), S. 487: „Den 

größten Anteil unter den Kontrafakturen haben geistliche Umdichtungen weltlicher Lieder . . . Seit dem 12. Jh. diente 
das Verfahren dem neu sich entfaltenden Marienkult.“

8 Aufgelöst: zwei proparoxytonale Achtsilbler mit der Reimstellung ab. - Schematisierung nach Dieter Schaller,
„Bauformeln für akzentrhythmische Verse und Strophen“, Mittellat. Jahrbuch 14 (1979), S. 9-21.



Man würde reor erwarten. Den eigentlichen Stein des Anstoßes bildet jedoch v. 1 ,5: „Vogelge­
zwitscher“, vor allem „nicht enden wollendes“ hat in der gesamten mittellateinischen Liebesly­
rik die positive Konnotation , Lebenslust1, ,Liebeslust°. Wenn schon in den Text eingegriffen 
werden muß, dann sollte m. E. die Rekonstruktion von einer freudigen Stimmung des 1. Versi- 
kels ausgehen, in der der Sprecher die glückliche frühere Zeit der Gemeinsamkeit evoziert. (Vgl. 
lb,2 [Sn] psallere, virgo, pridem.) Damals war er und seine Geliebte wie ein unablässig jubilieren­
des Vogelpärchen, das gemeinsam auf den fernen Himmel blickt (1,4 [Codex] que procul ethra 
uident), ohne daß einer von den beiden die Absicht hat, sich in die Lüfte zu heben ut per vias aeris 
vaga fertur avis (Archipoeta X,3,2 [ed. Watenphul-Krefeld]). Von hier aus scheint sich mir die 
Veränderung von 1,3 (Codex) mari in pari nahezulegen: Federe iuncto me parent avi pari rebar „Ich 
hielt mich nach geschlossenem Bund für den Vogelgatten einer Vogelgattin, (die den Himmel 
von ferne betrachten und nicht aufhören zu zwitschern ‘). Man erinnert sich an CB 88 a, 2,2 (Sn) 
par pari coniunctus sum und an Jüngere Cambridger Liedersammlung 12,2 ,2f. auis parem reperit, 
quam eiet in amorem9 10. Ist diese mit einem einzigen Eingriff auskommende Rekonstruktion rich­
tig, dann endet der 1. Versikel nach 1,5 und der 2. Versikel beginnt mit Ire (1 a,6 [Sn]), wie es die 
Initiale des Codex nahelegt. Bestätigt wird dieser Befund durch den 1. Versikel von Walthers 
Leich (L. 3,1-5), der mit CB 60,1 (Codex) in Rhythmus und Reimstellung völlig überein­
stimmt11 12. CB 60 beginnt dann freilich nicht, wie Sn annahm, mit einem Doppelversikcl, aber 
das paßt ohnehin besser zum vermuteten Alter des Gedichts. Es scheint, daß die älteren Liebes- 
sequenzen noch dem von der klassischen liturgischen Sequenz und der Sequenz des Übergangs­
stils her bekannten Usus folgten, unpaarig zu eröffnen, während die jüngeren Lieder (vor allem 
die des Petrus von Blois und seiner Nachahmer) schon zu Beginn einen Doppelversikel haben. 
(Vgl. etwa CB 63, 67, 71-73, 103, 107f„ Ex ungue primo teneram12 und Vaticana 1213.)

Versikel 2 ist - zumindest am Anfang - sicher verderbt, perinde „genauso“ gibt keinen Sinn, 
und der Reim libet/pridem ist zumindest sehr verdächtig. Sowohl Sn als auch Bischoff griffen 
daher in den überlieferten Text ein. Sn nimmt nach ire perinde libet den Ausfall einer Zeile an14 15, 
Bischoff konjiziert inde perire libet „deshalb möchte ich sterben . Ein Blick auf Walthers Leich 
zeigt, daß Sn zu Recht eine Zeile einfügte: Auch Walthers Versikel 2, dessen Rhythmik mit der 
des lateinischen exakt übereinstimmt, weist sieben Verse auf. Was die Reimstellung betrifft, 
müssen wir wohl mit einer gewissen Eigenständigkeit des deutschen Dichters rechnen . Zwar 
ließe sich unschwer ein Versikel konstruieren, der Walthers Reimstellung im Lateinischen nach­
bildet16, aber man müßte dann im Schlußteil doch ganz erhebliche Veränderungen in Kauf 
nehmen. Vor allem fällt es schwer zu glauben, daß ein einfacher und obendrein durch Reim 
gedeckter Vers wie quam non seruare fidem hätte verlorengehen können. Man wird daher eher mit

9 Vgl. CB 71,2a,3f.; 80,la,6f; 92,63,1; 140,1,5-2,1; 146,1,3; 153,l,5f.
10 Otto Schumann, „Die jüngere Cambridger Liedersammlung“, Studi medievali 16 (1943-50), S. 48-85, hier S. 65. - 

Das Lied weist nicht nur enge Beziehungen zu CB 71 und 73 auf (Schumann, op. cit., S. 67), sondern enthält auch 
Anklänge an CB 60/60a. Vgl. 4b,l amoris calet uena mit 60a,1,4; 5a,l f; proles .. . regia mit 60a,5\1; 5C,3 contemptuspettam 
luit mit 60,8C,3 (Codex; luere im Buranus nur noch im Trojagedicht 102,25,1 bezeugt); 5c,4-6b,l loris uincta grautbus . . . 

Capior, uincior loris amoris mit 60,1 \1.
11 Ich betrachte L. 3,4 jehen als gespaltene Hebung und apokopiere L. 3,5 das e in drte.
12 ed. Peter Dronke, Medieval Latin and the Rise of European Love-Lyric, Bd. II (Oxford 21968), S. 378.
13 Bernhard Bischoff, „Vagantenlieder aus der Vaticana“, Zeitschriftf. roman. Phil. 50 (1930), S. 76-97, hier S. 96f.
14 1,2, S. 7. Im Apparat zur Stelle (pp. cit., S. 10) werden zwei Ergänzungsvorschläge mitgeteilt, die beide auf quidem 

enden.
15 L. 3,25-4,1 fuhrt Walther im Gegensatz zu CB 60,4 (Sn) den gleichen Reim über sechs Zeilen; umgekehrt macht er 

aus CB 60,12 (Sn) in L. 5,27-34 vier Reimpaare.
16 Ire libet <eidem!> | <Mecum solebat quidem> \ psallere uirgo pridem. | Non semper hec ibidem, \ quam <non seruare fidem> \ 

notarat <meus amor.> \ Hinc ortus ille clamor.



einer Reimvariante bei Walther rechnen. Für den Versikelanfang hingegen ist durchgehender 
Reim auf -idem höchstwahrscheinlich. Der originale Wortlaut von 2,lf. (Codex) ist insgesamt 
allerdings nicht mehr rekonstruierbar. Meine .Nachdichtung' Ire libet <eidem> | <Mecum solebat 
quidem> soll denn auch nur einen ungefähren Eindruck vermitteln, wie die Zeilen gelautet 
haben könnten. Das Gesamtbild des Versikels wird von dieser Unsicherheit jedoch nicht tan­
giert. Versikel 2 antwortet mit negativen Vorzeichen auf Versikel 1: Das Mädchen ist nicht mehr 
.ortsfest, es ist treulos. Das Lied hat sich in Klage verwandelt. (Dabei ist clamor wohl ebenso 
doppeldeutig wie notarat: „Klage“ und „schlechter Leumund“, „bemerken“ und „tadeln“.)

CB 60,5 ,4—6 (Sn). Der Buranus liest (fol. 20v): modo diludia. oueris inique gratiam. sed iam 
alterius captas beniuolentiam. quo nil deterius. Nil queo fari, nec solari me curat glicerium. Vor ueris ist, 
ebenso wie 6C,1 (Sn) vor ella Raum freigelassen für eine nicht ausgeführte Initiale. Sn.s Ergän­
zung Q kann als gesichert gelten, nicht jedoch die Veränderung von Queris inique in Quesivique. 
Man erwartet einen Hinweis auf die Person, deren Gnade gesucht wird17. Ich schlage deshalb 
vor: Querens tuique „Ich habe alle Tanzlustbarkeiten um deinetwillen aufgegeben, suchte jetzt 
nur noch die Spielunterbrechung (Absenz von allen geselligen Veranstaltungen) und deine 
Huld“. In 6a,l hat der Codex eine überschießende Silbe. Sn athetiert Nil und zieht die Zeile 
syntaktisch zur vorhergehenden. Dadurch wird jedoch das nec in 6a,2 allzusehr isoliert. Auch der 
syntaktische Rhythmus des Parallelversikels 6b läßt eine andere Struktur erwarten. Ich konjizie- 
re Neque und suppliere aus me (v. 3) in v. 1 ein (sprachlich nicht realisiertes) mihi: „Glykerium 
denkt nicht daran, (mit mir) zu sprechen und mich zu trösten“. (Vgl. CB 77,10,1 und 77,17,3.).

CB 60,8 (Sn). Der Text des Buranus (fol. 20v—21r) lautet: Sorte dira pendet pira structa luet. 
atroposfilum cessauit nere. Er kann beibehalten werden. Übersetzung: „Mit grausigem Los wird 
sie bezahlen; auf einem Scheiterhaufen, den man errichtet hat, wird sie büßen; schon hat Atropos 
aufgehört, ihren Lebensfaden zu spinnen.“

CB 60,9f. (Sn). Während in den beiden vorhergehenden Abschnitten die Parallelen (CB 60a 
und Walther) zur Rekonstruktion des ursprünglichen Bauplans nicht benötigt wurden, scheint 
hier ein Vergleich angezeigt. Sn.s Text ist identisch mit dem des Buranus, wenn man von der 
notwendigen Emendation nutando (9,3 [Sn]) absieht und mit Spanke18 19 und Bischoff (Nachträge, 
S. 200) das überlieferte reclude (10,7 [Sn]) wiederherstellt. Doch setzt Sn eine Initiale anders als 
der Buranus. Dieser läßt mit En oro te superos (10,5 [Sn]) einen neuen Versikel beginnen, Sn mit 
Sed lubrica contagia (10,1) — ein Zeichen, daß er an dieser Stelle der Überlieferung (wenigstens 
teilweise) mißtraute.

Legen wir nun den entsprechenden Abschnitt des Waltherschen Leichs (L. 5,4-18) neben den 
lateinischen Text , so zeigen sich weitestgehende Korrespondenzen — und daneben zwei deutli­
che Abweichungen. Mit L. 5,8 hat Walther einen Vers mehr als das lateinische Pendant, wäh­
rend L. 5,14 dem Formschema des Carmen Buranum widerspricht. Daß der lateinischen wie der 
deutschen Version ein und dieselbe Versikelform zugrundeliegt, scheint mir nicht bezweifelbar. 
Die Abweichungen sind demnach auf Fehler in der Überlieferung zurückzuführen, die den 
lateinischen, aber auch den deutschen Text verändert haben. Die nur in der Handschrift C 
(Heidelberg, UB, cpg 848) tradierte Zeile L. 5,1420 steht nicht am richtigen Platz: Sowohl in

17 Vgl- etwa CB 14,1,8; 114,2,6; 167,1,6 und insbesondere 164,2,6.
18 Hans Spanke, „Rezension Sn“, Literaturblattf. german, u. roman. Philologie 64 (1943), Sp. 35-46, hier Sp. 37.
19 Der Vergleich mit dem ,Parallel‘-Versikel 60a,7 ist nur bedingt möglich, da 60a,7,7 verderbt ist (s. u. Anm. 30) 

und in 60a,7,1-3 die Versfolge 60,9-10,3 auf die dreimalige Wiederholung derselben rhythmischen Einheit (4C || a) 
reduziert wird. (Vgl. CB 60,9,1-10,1 [Sn].)

20 Sie fehlt im zweiten Überlieferungszeugen, k (Heidelberg, UB, cpg 341). Möglicherweise wurde der Vers in der 
Vorlage von C an der falschen Stelle nachgetragen.



dem verwandten Versikel CB 60 a,7 (Sn) als auch in seinen deutschen Entsprechungen 
L. 7,17-24 und Jena I, Zeile 1-621 tritt der Verstyp L. 5,14 (Dreiheber bzw. fallender Siebensilb- 
ler) nie gedoppelt auf. Ich stelle daher L. 5,14 in Analogie zu CB 60 um:

L. 5,4 Dem lambe ist gar gelidi gevar
der megde schar: die nement sin war
und kèrent swar ez kèret.
das lamp daz ist der vróne Krist,
des bistu fròwe gèret.
da von du bist nu alle frist
gehoehet und gehöret.
Nu bite in daz er uns gewer 
durch dich des unser dürfte ger: 
dü sende uns tròst von himel her: 
des wirt din lop geméret.

Von diesem Schema weicht nun CB 60,9 f. (Sn) nur insofern ab, als es keine Entsprechung zu 
L. 5,8 (und kèrent swar ez kèret) aufweist. Hier dürfte der Buranus eine Zeile verloren haben. Ich 
ergänze daher nach CB 60,9 (Sn) einen Vers, der auf -ari endete. Ob man nun wegen ebendieses 
bis 10,8 (Sn) durchgeführten Reims von 9,1 (Sn) bis 10,8 (Sn) einen einzigen Versikel ansetzt, 
oder ob man, wie der Buranus, mit En oro te superos (10,5 [Sn]) einen neuen Versikel beginnen 
läßt, ist nicht von ausschlaggebender Bedeutung. Sicher scheint mir jedoch zu sein, daß man den 
Versikelanfang nicht mit Sn auf die Zeile Sed lubrica contagia (10,1 [Sn]) verlegen sollte.

CB 60,11 (Sn). Daß auch dieser Versikel der Heilung bedarf, deuten schon die beiden von Sn 
vor v. 3f. gesetzten Cruces an. Ähnlich wie im eben besprochenen Abschnitt kann auch hier die 
Parallele aus dem ersten Teil von Walthers Leich (L. 5,19-26) uns helfen, den formalen Bauplan 
des aus den Fugen geratenen lateinischen Versikels wiederzuerkennen22, auch wenn die sprachli­
che Auffüllung der in CB 60,11 anzusetzenden Lücken hypothetisch bleiben muß. Das dem 
Walther-Versikel entsprechende Formschema lautet: ? 6 | 4’ 7 | ? 6 | 4C 7 || ? a | xb | ? c | xb. Das 
würde bedeuten: v. 3 fehlt eine Silbe; v. 4 bildet zusammen mit v. 5 eine Langzeile; v. 7 hat eine 
Silbe zuviel; v. 8 ist der Reim gestört; in v. 9 ist nur der Abvers erhalten. Eine Rekonstruktion 
könnte so aussehen:

Si lethargum uite 
insectabor lite, 
hanc <tu> colis rite.

Et ego te in soliloquiorum 
carmine canebam 
«nam sapiebam, 
idque ius <tenebam,

ut ames me.> Sed nichil audis horum23.

Das rebar in v. 8 war wohl Glosse zu tenebam, die Später den ursprünglichen Text verdrängte.

21 Das Gedicht Jena I, mit dem die Jenaer Liederhandschrift (Jena, UB, ohne Signatur) heute beginnt, ist, wie 
Wachinger [s.o. Anm. 1] gezeigt hat, der Schluß einer deutschen geistlichen Kontrafaktur auf Walthers Marienleich. — 
Zitate nach Georg Holz (Hg.), Die Jenaer Liederhandschrift I (Leipzig 1901, Nachdr. Hildesheim 1966).

22 Abgesehen von den Auftakten in L. 5,19-21 und 23-25, die Walther hinzufugte, sind die intakten Verse identisch.
23 Übersetzung: „Wollte ich gegen einen Bewußtlosen einen Prozeß anstrengen, einen solchen fuhrst du regelrecht 

durch. Und ich besang dich in einem Lied, das nur von einer einzigen sprach, kannte nur dich und hielt an diesem Recht 
fest, daß du mich liebst. Aber all dies dringt nicht in dein Ohr.“ - Zu litem colere vgl. Mittellat. Wörterbuch II, 876, 72 - 
877,7. soliloquium muß im Mittelalter (über das augustinische .Selbstgespräch1 hinaus) eine Bedeutungserweiterung 
erfahren haben; vgl. CB 89,6d,6. Hier kann nur das gemeint sein, was CB 107,3b,l so ausdrückt: tibi solipsallo.



CB 60,12 (Sn). Der Versikel hat eine genaue Parallele. Im ersten Teil von Walthers Leich fehlt 
er ganz, im zweiten Teil ist nur ein dreizeiliges Bruchstück vorhanden (L. 7,25-27), das inhalt­
lich eher zu CB 60,11 und CB 60a,7 paßt. Nur CB 60a hat in Versikel 8 eine formale Ähnlich­
keit mit den ersten vier Zeilen. Sicherheit könnte hier nur die Melodie geben, die aber leider 
verloren ist* 23 24. Vers 5 redimam wurde von Sn wohl zu Recht als verderbt betrachtet. Vielleicht 
entstand es aus ut demas mihi uiuere über ut demas a me uiuere. Im folgenden würde ich nach 
presumptuosa Komma setzen und am Schluß des Versikels Fragezeichen: „Du Anmaßende, du 
würdest bedenkenlos den Geliebten wechseln wider alles Recht (ui), um mein Herz zu zermal­
men?“ Doch bleibt eine Unsicherheit. Die Geliebte ist ja bereits zum Nebenbuhler übergegan­
gen! War vielleicht auch die 2. Hälfte des Versikels durchgereimt (v. 7f. .. . transponere et cor 
meum conterere)?25 Über Vermutungen kommt man hier nicht hinaus.

CB 60,15f. (Sn). In den Schlußversikeln geht es nur um zwei Einzelstellen. 16,5 interripe ist in 
intercipe zu verbessern (Bischoff, Nachträge, S. 200); 15,3 ohnixeram ist beizubehalten. Es dürfte 
vom Autor als Kontraktion aus obnixus eram verstanden worden sein, analog zu ausim = ausus 
sim im vorhergehenden Vers. Übersetzung: „Hätte ich, furchtsam nach Art eines Stotterers 
nicht zu sagen gewagt, dann hätte ich Widerstand geleistet wie ein ausgedienter Soldat, den hier 
der Tod ereilt“, d. h. dann wäre mein Widerstand dem eines kraftlosen, ausgedienten Soldaten 
gleichgekommen, den der Gegner (der Nebenbuhler) mühelos erledigt.

CB 60a,lf. Die Probleme sind in diesem Lied bzw. Liedteil wesentlich geringer als in CB 60. 
Trotzdem ist ein Vergleich der Parallelstellen nicht ganz nutzlos. Als erstes fällt auf, daß nach 
vollkommener Übereinstimmung von Versikel 1 mit CB 60,3, Walther L. 3,21-24 und 
L. 6,17-20 der zweite Versikel anstatt sechs nur vier Zeilen zählt gegen CB 60,4, Walther 
L. 3,35-4,1 und L. 6, 21-2726. Mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit sind vor 60a,2,1 
zwei Verse verlorengegangen. Der Übergang von Versikel 1 zu Versikel 2 ist, so wie er sich jetzt 
darstellt, gezwungen: „Der Zephir weht nektarsüßen Hauch heran, mit dem er die Adern erfüllt 
- bis ins Mark“ bzw. „zutiefst“. Diese Kombination von uenas und medullitus scheint wenig 
glücklich, vor allem aber stört 60a,2,2 das in. Man würde erwarten, daß der Zephir den Frauen 
willkommen ist. Der Gedanke, daß es den Männern willkommen ist, wenn das Sich-Füllen der 
Adern sich an den Frauen vollzieht, wird erst verständlich durch das (verlorene) Zwischenglied 
v. 01 und 02: „Dieser Nektarduft in den Adern erweckt Liebessehnsucht und erregt die Men­
schen zutiefst (medullitus).“ Dann v. lf: „Wenn diese Erregung auch die jungen Mädchen 
erfaßt, ist das (für die Männer) überaus erfreulich.“

CB 60a,4a-4b. Sn.s Interpunktion von 4a,3 widerstrebt dem rhythmischen Fluß des Versikels, 
wie er uns in CB 60,6a—6C, Walther L. 4,13—21 und L. 6,32—37 entgegentritt. Ich interpungiere 
am Versikelende und fasse inscia als Akk. Neutr. Pl. mit passivischem Sinn: „Unbekanntes“27. 
Das Bett „zögert (ihm bislang) unbekannte Dinge hinaus, läßt sie nicht eintreten“, weil es leer 
bleibt28. Versikel 4b knüpft an die bereits in 4a evozierte Atmosphäre der Invitatio amice-Gedich-

Im Jahre 1437 war sie noch vorhanden. Vgl. Ursula Aarburg, „Melodien zum frühen deutschen Minnesang“, in: 
Hans Fromm (Hg.), Der deutsche Minnesang (I), Wege der Forschung XV (Wiesbaden 51972), S. 378-423, hier S. 381 
Anm. 3.

23 ,, .. . daß du mir das Leben nimmst, indem du dich erfrechst, bedenkenlos wider alles Recht den Geliebten zu
wechseln und mein Herz zu zermalmen.“ (Die Infinitive transponere und conterere wären dann abhängig vom Adjektiv
presumptuosa. Vgl. dazu Hofmann-Szantyr, Lat. Syntax u. Stilistik [München 1965], S. 350f.)

26 Ebenso wie von Kraus athetiere ich den nur in k überlieferten Vers L. 6,23.
“7 Vgl. Thes. Ling. Lat. VII, 1845, 76—84 und Du Cange, Glossarium, IV, 377a.
“8 Man könnte sogar demorari = „erwarten“ ansetzen, das bereits bei Servius, Verg. Aen. 10,30 bezeugt ist (Thes. 

Ling. Lat. V, 510, 29f.).



te29 an; von daher drängt sich die Vorstellung intima „innerstes Gemach“ geradezu auf. Nur 
müßte das Verb dann accunis lauten. An occurris ist jedoch festzuhalten, da es in fester Opposition 
zu uocata steht. (Dazu unten.) Ich halte es für wahrscheinlich, daß der Dichter bewußt beide 
Vorstellungsbereiche mischte: „Du wirst ersehnt, kommst aber, obwohl geladen, nicht ins 
innerste Gemach, vertraute Freundin!“

CB 60a,6“-6b. Der Doppelversikel hat große Ähnlichkeit mit CB 60,8a-8c bzw. Walther 
L. 4,32-5,3 und ist - abgesehen von der Reimstellung - formal identisch mit Walther L. 7,8-16. 
Alle drei Parallelen weisen jedoch drei Versikel auf, nicht wie 60 a,6 nur zwei. Es ist anzuneh­
men, daß hier ein dritter Versikel verlorengegangen ist.

CB 60a,7. Über die Beziehung des Versikels zu CB 60,9f. (Sn) war oben (Anm. 19) schon 
kurz die Rede: v. 3-7 entspricht dem Schluß der Vorlage genau30, während v. lf. die Vorlage 
vereinfacht. Was den Text selbst betrifft, würde ich v. 5 Ponti beibehalten, da im Thes. Ling. 
Lat. VIII, 994, 72-74 für minas ferre nur die Bedeutung „ertragen“ belegt ist, nicht aber die 
Bedeutung „zufügen“ (= inferre).

CB 60 a,8-10. Der Rest von CB 60 a bereitet inhaltlich keine Schwierigkeiten. Formal weichen 
alle vier Liedausgänge voneinander ab. Relativ große Übereinstimmung herrscht allerdings 
zwischen CB 60a,9f. und Walther L. 7,35-8,3, so daß von daher Sn.s Überlegung, ob nicht 
nach 60a,9,4 ein Zeilenverlust anzunehmen sei (Sn 1,2, S. 13 App.), keine Stütze erhält.

Damit wäre unser Streifzug durch CB 60/60a am Ende angelangt, hätten wir oben nicht die 
Frage nach dem Beginn von CB 60 a ausgeklammert. Da Walther, bevor das deutsche und das 
lateinische Gedicht streng parallel gehen (CB 60a,1—731 || Walther L. 6,17—7,24), vier plus sechs 
überschießende Zeilen hat, stellt sich das Problem nach dem ursprünglichen Anfang von CB 
60a. Hat Walther hinzugedichtet oder ist im lateinischen Lied etwas ausgefallen? Absolute 
Sicherheit wird nicht zu gewinnen sein, doch ist der pfeilschießende Amor und der zur Liebe 
reizende laue Frühlingswind ein vertrauter Gedichtanfang — man denke an Carmina Cantabrigien- 
sia 40 (ed. Bulst) Leuis exsurgit zephirus oder an CB 87 Amor tenet omnia, mutat cordis intima. Auf 
der anderen Seite sieht Walther L. 6,7-16 verdächtig nach einer Doppelung von CB 60,15f. (Sn) 
aus. Doppelung, da im ersten Cursus des Waltherschen Leichs die entsprechenden CB-Versikel 
durchaus besetzt sind: L. 5,35-6,6 || CB 60,15f. Es scheint, daß Walther die inhaltlichen Bezugs­
möglichkeiten zu CB 60a,lf. wie ,himmlischer Strahl (Cupido — Gott), ,Minnefeuer (amor — 
caritas), ,Hauch“ (Zephir - Geist), .Verwandlung der Härte“ (winterliche Starre32 - Sündenstar­
re), , Herzensgüte“ (cordis simplicitas — Zähmung des wilden Herzens) nicht ungenutzt lassen 
wollte. Doch bevor er das Zustandekommen von Reue in L. 6,17-27 schildern konnte, mußte er 
erst die Notwendigkeit von Reue darlegen, und das geschah eben in den, wie ich glaube, 
eingeschobenen Versen L. 6,7-16.

Aber selbst wenn CB 60 a zwei Versikel von der Art Walthers gehabt hätte, wären diese nicht 
identisch mit der Einleitung von CB 60 gewesen. Diese Feststellung ist wichtig, weil sie uns 
Aufschluß über den Charakter von CB 60 a geben kann: 60 a ist nicht als Kontrafaktur zu CB 60 
gedichtet worden, sondern als Erweiterung! Eine Kontrafaktur, die ja in erster Linie über die

29 Vgl. Carmina Cantabrigiensia 27 (ed. Bulst) und Versus Eporedienses, besonders v. 111-146, 281-284 (ed. Ernst 
Dümmler, Zeitschr. f dt. Alterthum 14 [1869], S. 245—265, hier S. 248f., 253).

30 In v. 7 fehlen mit Sicherheit zwei Silben. Ich ergänze zwischen honor und laudari ein a me. Die Richtigkeit einer 
solchen Auffüllung bestätigt Walther L. 7,24 und Jena I, Zeile 5f.

31 Zum Fehlen von CB 60a,6c siehe oben.
32 Dies könnte ein Motiv in den verlorenen Versen 60a,2,01-02 (siehe oben) gewesen sein.



Melodie läuft, muß mit einem sauberen musikalischen ,Zitat“ beginnen, das dem Ohr das 
Wiedererkennen des Liedes ermöglicht. Wenn nun in CB 60a dieses Signal fehlt, die einleiten­
den Versikel nicht wiederholt, sondern entweder ausgelassen oder durch andere ersetzt werden, 
so kann das nur bedeuten, daß der Dichter von 60 a seine Verse als zweiten Cursus in das Lied 
CB 60 integrieren wollte. (Man vergleiche etwa die ganz andere Vorgehensweise der Dichter 
von CB 195 bzw. 197). M.a. W., CB 60a hat nie als eigenes Lied existiert. Bei CB 60 könnte 
dies der Fall gewesen sein. Aber muß es das auch? In der doppelten Überlieferung (Codex 
Buranus und Walther) weist nichts daraufhin. Drei Gründe veranlaßten Sn zur Separierung: CB 
60a „behandelt ein anderes Thema“, „die Vers- und Reimtechnik scheint in CB 60a roher“, 
„dazu kommt, daß sich die Sprache von CB 60, wie Her<kenrath> feststellt, sehr stark an Horaz 
anlehnt... In 60a fehlen diese Anklänge gänzlich“33.

Der erste Grund - „anderes Thema“ - könnte nur dann überzeugen, wenn die Zusammenfü­
gung von CB 60/60a gedankenlos durch Unachtsamkeit eines Schreibers, erfolgt wäre. Dies ist, 
wie wir sahen, nicht der Fall. Der zweite Grund - „Vers- und Reimtechnik“ - ist gleichfalls 
nicht zwingend. Meyer34 hielt das ganze Lied für „roh“, ohne zwischen dem ersten und dem 
zweiten Teil zu differenzieren. In der Tat finden sich die von Sn monierten einsilbigen Reime 
(60a, 1 gir at, vibrat, inßat) ebenso in Lied 60 (vgl. etwa Versikel 16 [Sn] conspice, opere, opprime). 
Entscheidend scheint allein der dritte Grund, die Horaz-Similien. Hier ist freilich zu bedenken, 
daß CB 60 Vorwürfe enthält, CB 60 a dagegen den Preis der Geliebten. Für erstere war bei 
Horaz einiges zu holen, für letztere waren seine Gedichte jedoch ungeeignet. Positive Aussagen 
über die Geliebte und ihre Schönheit entlehnt die mittellateinische Lyrik vorzugsweise dem 
alttestamentlichen , Hohenlied . Wci111 sich dann doch in CB 60 a einige Horazanspielungen 
nachweisen lassen, dürfte das letzte Bedenken gegen die Verfassereinheit von CB 60/60a ausge­
räumt sein. Solche Anspielungen sind aber vorhanden, auch wenn sie weniger ins Auge sprin­
gen als die von CB 60. 60a 1,4 venas inflat. Der Ausdruck kommt vor bei Vergil, Ecl. 6,15 und 
Horaz, Serm. 1,2,33. Letztere Stelle dürfte unserem Text näher stehen: nam simul ac venas inflavit 
taetra libido. Versikel 3b,l f. hanc .. . assumpserim. Für assumere aliquem „jemanden (zum Freund, 
Genossen o. ä.) annehmen“ gibt es nach Ausweis des Thes. Ling. Lat. I, 927, 36-66 nur einen 
einzigen Beleg in poetischem Kontext: Horaz, Serm. 1,6,51. Das eindeutigste Zeugnis für Ho- 
razkenntnis in CB 60a dürfte aber in dem unscheinbaren amabiles (3b,3) stecken. Horaz, Carni. 
1,5,10 — und so weit ich sehe nur dort — hat es die Bedeutung, die für unser Lied angenommen 
werden muß: „zur Liebe bereit, entgegenkommend“35. Ferner findet sich in der gesamten 
Buranus-Sammlung das Wort ftdes, -ium „Saitenspiel“ nur hier (Versikel 8,1). Fides im Plural ist 
aber wiederum charakteristisch für Horaz. Er gebraucht es häufig so, während es bei Vergil und 
Ovid nur je einmal in dieser Weise erscheint (Ae«. 6,120 und Met. 6,178). Die wenigen übrigen 
dichterischen Belege für fides (Thes. Ling. Lat. VI, 692, 14—58) dürften kaum die Entscheidung 
des Dichters von CB 60 a beeinflußt haben.

Zuletzt noch eine Beobachtung, die nichts mit Horaz zu tun hat. Der Dichter von CB 60 zeigt 
eine auffällige Vorliebe für Juridisches. (Vgl. CB 60,7b,5 ream te criminamur; 8C,2 pendet; 8C,3 
[Codex] luet; 10,3f. patibulo . . . piari; 11,2 insectabor Ute; 11,8 iustum bzw. ius; 16,3f. penam . . . 
patimur indebite; 16,6 rixas opprime.) Im zweiten Teil ist vom Thema her Ähnliches nicht zu 
erwarten; dennoch macht sich auch hier der Jurist bemerkbar, u. z. in dem problematischen 
Versikel 4b: vocatus occurrere ist eine Wendung, die der Rechtssprache entnommen ist, und be­
deutet: „auf eine Vorladung hin erscheinen“ (Thes. Ling. Lat. IX.2, 393, 73-82).

33 Sn 1,2, S. 10.
34 Wie Anm. 6.
35 Vgl. Bernt (wie Anm. 5), S. 904.



Als Ergebnis können wir festhalten: Nichts zwingt zu der Annahme, CB 60 habe einmal als 
selbständiges Lied existiert; es spricht im Gegenteil alles dafür, daß CB 60 und 60 a den gleichen 
Verfasser haben und als Sequenz mit (leicht variiertem) doppeltem Cursus gedichtet und kom­
poniert wurden. Eine durchgehende Interpretation dieses uns so fremd anmutenden Gebildes 
würde den Rahmen des vorliegenden Beitrages sprengen, doch können wir hier nicht gut 
abbrechen, ohne wenigstens den Versuch gemacht zu haben, das Beieinander der offenkundig 
konträren Liedinhalte zu erklären. Ich denke dabei vor allem an die rhetorische Tradition, 
speziell an die in der Antike in Verbindung mit der Gerichtsrede entwickelte Technik des pro et 
«mhu-Disputierens36. Sie hat ihre Spuren im mittelalterlichen Streitgedicht hinterlassen37, sie 
steht auch hinter den Anweisungen der Liebesbriefsteller, je nach Situation verschiedene Regi­
ster“ zu ziehen. (Muster: „Wenn die Geliebte erzürnt ist, dann schreibe wie folgt. . .“.) Das 
Schreiben für und gegen die Liebe hatte bereits Ovid praktiziert (Ars amatoria und Remedia 
amoris38); es fand Fortsetzung in den Libri tres de amore des Andreas Capellanus3'1. Wenn wir unser 
Lied in diese Traditionslinie einordnen, könnte man seinen Inhalt etwa so zusammenfassen: „Ich 
zeige, wie man mit einer ungetreuen Geliebten spricht“ (Teil 1); „ich zeige, wie man seine 
Geliebte preist“ (Teil 2). „Nehmt beides zusammen, und ihr habt eine Liebeslehre in nuce, in der 
ihr das Bittere und das Süße der Liebe zugleich kennenlernt.“

Trotz dieses Deutungsversuchs bleibt die Schwierigkeit bestehen, daß der Umschwung von 
CB 60 zu CB 60 a, der Übergang von der Rüge zum Preislied, von dem einen Mädchen zum 
anderen, überaus hart ist. Wachinger40 meint dazu: „Sollte aber auf die Absage an die eine die 
Hinwendung zu einer anderen folgen, so würde man doch an der Nahtstelle einen expliziten 
Hinweis auf den Wechsel <.. .> erwarten.“ Vielleicht dürfen wir in CB 60a,1,1 Cupido mentem 
gyrat einen solchen Hinweis sehen: „Cupido dreht das Herz herum.“ Im vorhergehenden Versi­
kel hatte der Dichter noch Venus angefleht, dem Streit mit der Geliebten ein Ende zu machen. 
Venus erhörte diese Bitte - aber auf unerwartete Weise. Sie schickt ihren Sohn Amor, der einen 
neuen Pfeil versendet, den Dichter von der alten Liebe abbringt und sein Herz einer neuen 
zuwendet.

Eine gewisse Künstlichkeit ist diesem Verfahren - Amor als literarischer deux ex machina - 
wohl anzulasten, aber der Erlebnisgehalt des Liedes dürfte ohnehin bescheiden gewesen sein. 
Die Rhetorik spielt in ihm die entscheidende Rolle.

Doch wir sind nicht berechtigt, das Mittelalter dafür zu schmähen, daß es unsere Bedürfnisse 
nicht befriedigt. Es war ein kühner Schritt, als die Liederdichter um 1100 die feierliche Form der 
Sequenz mit Doppelversikeln für Liebeslyrik in Anspruch nahmen, ein Vorstoß in literarisches 
Neuland. Bald nach der Jahrhundertmitte werden die meisterhaften Schöpfungen eines Petrus 
von Blois die Gattung auf ihrem Höhepunkt zeigen. Unser Lied kann sich damit nicht verglei­
chen, aber ohne die tastenden, ja ,rohen“ Anfänge wäre der folgende Höhenflug der mittellatei­
nischen Liebesdichtung nicht möglich gewesen.

36 Vgl. Janet Fairweather, „The Elder Seneca and Declamation“, in: Wolfgang Haase (Hg.), Aufstieg und Niedergang 
der römischen Welt II, 32.1 (Berlin/New York 1984), S. 514—556, bes. S. 543-547.

37 Vgl. Hans Walther, Das Streitgedicht in der lateinischen Literatur des Mittelalters, (Hildesheim/Zürich/New York 
21984).

38 Die beiden Werke bilden zusammen eine artistisch-rhetorisch durchgeformte Lehrdichtung. Vgl. Egon Küppers, 
,,Ovids ,Ars amatoria“ und ,Remedia amoris“ als Lehrdichtungen“, in: Wolfgang Haase (Hg.), Aufstieg und Niedergang 
der römischen Welt II, 31.4 (Berlin/New York 1981), S. 2507-2551.

39 ed. E. Trojel (München 21964).
40 (Wie Anm. 1) S. 304. - Ich danke Herrn Wachinger für die Durchsicht des Manuskripts. Seine kritischen Bedenken 

(vor allem bezüglich CB 60,2 [Sn] und CB 60a,l) wurden in der vorliegenden Fassung berücksichtigt.



TEXTREKONSTRUKTION

1. Captus amore graui 
me parem rebar aui 
federe iuncto pari,
que procul ethra uident 
nec modulando silent.

2. Ire Zibet <eidem!> 
<Mecum solebat quidem> 
psallere uirgo pridem. 
Non semper hec ibidem, 
quam scrutabundus amor 
notarat et amaror.
Hinc ortus ille clamor.

3\ Est bilis amarissima, 
qualem gignit sardonia,

3b. In incentiuo Veneris 
eiusque miri generis

3C. militiam proponere,
non posse uotum soluere.

3d. Hec, ecce, uirgo inclita, 
tibi notabis edita:

4. Amor instillat, quare 
te, uirgo, salutare 
uelim; sed onus graue 
uideris acerbare,

5. Dum affluis immeritum, 
graue ferens imperium, 
uilipendens obloquium, 
me minans in interitum, 
fide»? promittens alteri 
contradicendo Cypridi.

6a. Ecce querimonia, 
quam genuit Amor; 
me misit in suspiria 
Venereus fauor.

6. b. Cuncta spreui uirginum
ego tripudia
te uolens michi iungere,
modo diludia



6C. querens tnique gratiam; 
sed iam alterius 
captas beniuolentiam. 
quo nil deterius.

7a. Neque fari 
nec solari
me curat Glicerium;

7b. Me fastidit 
et allidit,
estimans inglorium.

7C. Bella gero 
cum seuero 
Cypridis ob meritum.

8a. Dum mens una recolwit
famam, quam nefas coperit, 
pupilla fletum protulit. 
iam expedit, 
ut uera loquamur.

8b. Amaueram pre ceteris 
te, sed amici ueteris 
es iam oblita. superis 
uel inferis
ream te criminamur.

9a. Dolor, fletus, ir?, metus 
tremebundis artubus 
simul incubuere.

9b. Pre dolore uerso more
canticum conticuit; 
nil restat nisi Aere.

9C. Sorte dira pendet, pira 
structa luet, Atropos 
filum cessauit nere.

10. Me mergis hie, cum sis illic 
nwtando sic non stabis hic 
<leta mecum morari,> 
sed lubrica contagia
te gaudes insectari. 
prostibulum patibulo 
iam meruit piari.
En oro te superos: 
tibi ames obnoxios, 
reclude secretarios, 
quos nil iuuat amari!



11. Si letargum uite 
insectabor lite, 
hanc <tu> colis rite.
et ego te in soliloquiorum 
carmine canebam,
«nam sapiebam 
idque ius <tenebam,>
<ut ames me. > sed nihil audis horum.

12. Michi te subdideras 
et amore iunxeras 
fallentis uite semitas, 
et te ita subuerteras, 
ut demas mihi uiuere. 
presumptuosa, temere 
amores ui transponeres 
ut cor meum contereres?

13a. Usquequo te perferam, 
quam premit emulatio?

13b. Ut quid agis perperam, 
o dira simulatio?

14a. Ex fraudibus alternis 
et ignomina 
cur, emula, superbis 
bifrons, ingloria?

14b. Cum federa discerpis, 
o preceps nimia, 
te funditus euertis 
ceu Bachanaria!

15. Si balbi more ueritus 
nil ausim fari penitus, 
obnixeram emeritus, 
quem captat hie interims.

16. O Cypris alma, conspice 
tug clientem opere, 
penamque nobis exime, 
quam patimur indebite, 
tu Lamiam interdpe 
eiusque rixas opprime!

17. Cupido mentem girat 
telumque minans uibrat,
Fauonius aspirat 
nectar, quo uenas inflat



18. <..............................
.............................. >

medullitus; id teneris 
pergratum est in feminis, 
quas alit affabilitas 
atque cordis simplicitas,

19a. Semel opto basia 
michi quod offerat, 
quam sorte de infantia 
Natura uenustat.

19b. Post hanc nulla conplacet 
quam sic assumpserim, 
cum potius amabiles 
te propter spreuerim.

20a. Iam odorus noster thorus 
demoratur inscia;

20b. es optata sed uocata 
non occurris, intima.

21a. Gaude, proles regia, 
que uite priuilegia 
gestas! ecce Venerea 
collegia
per te floruerunt.

21b. Si iam detur optio,
tuo quod utar osculo, 
conwentis in crepusculo 
sub odo
aspera non erunt.

22a. Matutini sideris
iubar preis, et lilium
rosaque periere;

22 b. Micat ebur dentium
per labium, ut Sirium
credat quis enitere.

22c...........................

23. Si Menalus fatidicus 
michi det omne fari: 
Ethna mons occiduus 
Ponti fera/ minas, prius 
quam desinat, uirgo, tuus 
honor <a me> laudari.

uirginibus



24. Amores ergo fidibus 
canendi sunt his rudibus, 
cibentur ut his fructibus; 
Stipendium erit Venus.

25. Furores quando lenit 
Venus, que corda ferit, 
incitamentum Veneris 
fastidium est ceteris; 
quod laudis michi titulum 
clarumque det obsequium.

26. Intemerata uirginum, 
serena respice,
et generosa supplicis 
iam uota perfice!



GABRIEL SILAGI

CETERUM RECENSEO

Der mit dieser Festschrift geehrte Forscher, akademischer Lehrer des Verfassers dieses Bei­
trags, hat wiederholt seine Besorgnis über die ausufernde Rezensions-Tätigkeit der Monu- 
menta-Mitarbeiter geäußert, die diese von wichtigen Editionsvorhaben abhalte. Die Monu­
menta Germaniae Historica betrachten den Rezensionsteil des Deutschen Archivs für Erfor­
schung des Mittelalters als eine Dienstleistung für die gesamte Mediävistik. Die Belastung der 
Mitarbeiter durch diese Dienstleistung wird auch bei den Monumenta Germaniae Historica 
bedauert.

In periodischen Abständen wurden daher verschiedene Vorschläge zur Rationalisierung und 
Minderung der mit den Literaturanzeigen verbundenen Arbeit immer wieder vorgetragen. Man 
erwog schon öfter, statt der Anzeigen von Büchern nur noch bibliographische Listen nach Art 
der Revue d’Histoire Écclesiastique zu veröffentlichen. Dies wurde verworfen, weil zahlreiche 
Leser Nutzen, auch einen gewissen hedonistischen Gewinn aus den wertenden Bemerkungen zu 
ziehen angaben. Ein anderer Vorschlag, nur noch solche Arbeiten anzuzeigen, die von Interesse 
für die allgemeine Reichsgeschichte seien, scheiterte schon im Vorfeld der Definitionsversuche. 
Schließlich erwies es sich als vollkommen inpraktikabel, in größerem Umfang fachkundige 
Rezensenten von auswärts heranzuziehen: Gerade ihre Fachkunde steht einer kurzen, konzisen 
Besprechung im Wege, und der erwünschte Höchstumfang wird von Kennern der Materie 
regelmäßig um ein Vielfaches überschritten. Auch der folgende Vorschlag hat kaum Chance, 
das Placet der verantwortlichen Herausgeber und Schriftleiter zu erhalten. Er sei hier nur mitge­
teilt, um die Stetigkeit bei den Bemühungen zu belegen, die Rezensionstätigkeit zu rationalisie­
ren. Es handelt sich um eine ,Passepartout-Rezension1, einem Destillat aus Rezensions-Topoi, 
das für jede wissenschaftliche Neuerscheinung anwendbar ist. Eine stimmige Diktion läßt den 
fehlenden Inhalt vergessen, geschickt geäußerte, kaum nachprüfbare Beanstandungen und beck­
messerische Ergänzungen erwecken den unangreifbaren Anschein überlegener Gelehrsamkeit. 
Der Hinweis auf die Annales ist nur mit der gleichzeitigen vorsichtigen Distanzierung empfeh­
lenswert, der Hinweis auf die Kenntnis von Aufsätzen an entlegener Stelle pro Heft nur einmal 
notwendig:

„Mit profunder Quellenkenntnis behandelt der Vf. die im Titel angesprochene Problematik 
und zeigt stellenweise durchaus originelle Aspekte auf. Einleitend wird die Forschung der 
letzten Jahre einer kritischen Würdigung unterzogen. Hier ist eine beeindruckende Vollständig­
keit zu verzeichnen, allerdings vermißt man ein Eingehen auf die in den neueren Bänden der 
„Annales“ geführte einschlägige Diskussion, deren sozio-ökonomische Sehweise auch hier zu 
teilweise abweichenden Auffassungen führt (denen man - auch das sei hier betont - nicht immer 
wird zustimmen wollen). Im Darstellungsteil, dem eigentlichen Hauptteil, zieht der Vf. auch 
ungedrucktes Material heran; stichprobenweise Nachprüfungen ergaben hierbei Grund nur zu 
ganz geringfügigen Beanstandungen. Das Material wird gut aufbereitet und vermittelt so auch 
demjenigen Forscher einen hinlänglichen Eindruck von der intrikaten Problematik, der nicht zu 
den wenigen Spezialisten innerhalb des Faches zählt. In einer eventuellen 2. Auflage sollten 
einige Druckfehler ausgemerzt werden; auch könnten die Ergebnisse eines Aufsatzes eingearbei­
tet werden, der inzwischen an leicht zu übersehender Stelle erschienen, substantielle Ergebnisse



bekannt macht: Géza Fecsegö, Szerzetesek és apäcäk a latin keresztes vitézek ällamäban. Két 
tetocserép-lelet a kozépkori Akkóból (Mönche und Nonnen im lateinischen Kreuzfahrerstaat. 
Zwei Dachziegelfunde aus dem mittelalterlichen Akko), Acta Universitatis Debreceniensis de Ludo­
vico Kossuth nomimtae 38 (1986) S. 92—344, mit Zusammenfassung in russischer Sprache, bes. 
S. 120ff. Freilich sollen diese Einschränkungen keineswegs den Wert der Arbeit schmälern, 
deren reichhaltiger Inhalt durch ein Namenregister und einen Sachindex hinreichend erschlossen 
ist. Für die Abfassung dieses Werkes, an dem kein Forscher auf demselben Gebiet hinfort wird 
vorübergehen können, gebührt dem Vf. ebenso Dank wie dem Verlag für die angemessene 
Ausstattung des Buches.“

Die obige Rezension deckt so gut wie alle Monographien ab. Lediglich die Rezension von 
Festschriften verlangt eine etwas andere Lösung. Hier verbieten sich auch gemäßigt kritische 
Bemerkungen von selbst, zum einen, weil sie nicht zur erwünschten feierlichen Stimmung 
passen und dem Rezensenten leicht den Ruf eines mäkelnden Spielverderbers eintragen, zum 
anderen, weil hier die Zahl der potentiell Gekränkten — Jubilar, Herausgeber, Verfasser des 
Beitrages - unangenehm hoch sein kann. Es empfiehlt sich hier, der Aufzählung der Beiträge 
eine der beiden folgenden Formulierungen voranzusetzen:

„Die Festschrift zum xten Geburtstag von Prof, y“
a) „ist von eindrucksvoller thematischer Homogenität“ 

oder
b) „spiegelt mit ihren thematisch weit ausgreifenden Beiträgen eindrucksvoll die Vielfalt der 

Interessen des Jubilars wider“.
Nicht immer genügt die bloße Aufzählung der Beiträge, aber eine Paraphrase des Werk- oder 

Aufsatztitels wirkt auch oft informativ: ,,.. . stellt fest, daß das große Sammelwerk ,Über das 
Zeremonienwesen des byzantinischen Hofes1 („Exüeatg xfjg ßaaiketou td^ecog, De ceremoniis 
aulae byzantinae) eingehend das Zeremoniell des byzantinischen Hofes beschreibt.“ Freilich ist 
die Grenze zwischen Paraphrase und Erläuterung fließend, und oft führt der Versuch einer 
Paraphrase doch wieder zur Lektüre der besprochenen Arbeit, wodurch die Bemühungen um 
eine rationellere Vorgehens weise zunichte gemacht werden können.

Es sei eingeräumt, daß hier keine ideale Lösung des Problems vorgetragen werden konnte; 
vielleicht konnte aber ein Denkanstoß gegeben werden und die Erkenntnis verbreitet, daß das 
letzte Wort noch nicht gesprochen ist — auch und gerade bei Rezensionen. Die Unterstellung, 
schon jetzt seien Rezensionen nach den oben geschilderten Regeln abgefaßt, kann jedenfalls 
nicht entschieden genug zurückgewiesen werden.



HAND SCHRIFTEN REG I STER

Angers, Bibliothèque municipale 
Cod. 55 (48) 279 
Cod. 309: 211 A 
Cod. 522 (502): 221 
Cod. 820 (736): 395 f.

Antwerpen, Museum Plantin-Moretus 
Cod. 32: 260 A 
Cod. M 16,2 (olim 47): 260 
Cod. M 374: 226 

Autun, Bibliothèque municipale 
Cod. 3: 279 ff.
Cod.40 B: 23 A

Baltimore, MD, The Walters Art Gallery 
Cod. 20: 273

Bamberg, Staatsbibliothek 
Cod. Patr. 5: 133 

Basel, Universitätsbibliothek 
Cod. F. III. 15 e: 397 
Cod. F. IX. 4: 338 
Inc. 5: 339

Beauvais, Bibliothèque municipale 
Cod. 23 (verloren): 330 

Bergamo, Biblioteca Civica 
Gabin, Lambda I 20 MA 611: 39 A 

Bergamo, Biblioteca S, Aless. in Colonna 
Cod. s. n.: 330

Berlin (O), Deutsche Staatsbibliothek 
Cod. lat. fob 34: 82 A

Berlin (W), Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz 
Cod. lat. fol. 677: 244 A 
Cod. lat. qu. 625: 232 
Cod. lat. qu. 630: 338 
Cod. lat. qu. 632: 338 
Cod. lat. qu. 741: 232 
Cod. theol. lat. qu. 246: 188 
Hschr. 130 (Phill. 1095): 243 A 

Bern, Burgerbibliothek 
Cod. 411: 82 A 
Cod. 474: 82 A 

Bern, Stadtbibliothek 
Cod. 416: 211 A

Besan^on, Bibliothèque municipale 
Cod. 184: 330

Bourges, Bibliothèque municipale 
Cod. 94 (84): 397

Brüssel, Bibliothèque des Bollandistes 
Cod. 72: 243 A 

Brüssel, Bibliothèque Royale 
Cod. 3897-3929: 145f.
Cod. 5444: 23 A

Cod. 10078-95: 23 A 
Cod. II. 284: 196

Budapest, Széchényi Nationalbibliothek 
CLMAE 20: 232 
CLMAE 38: 232 
CLMAE 82: 232

Camarillo, CA, St. John’s Seminary, Doheny Memorial 
Libraray 
Cod. 40: 232

Cambridge, Corpus Christi College 
Cod. 9: 259 A; 261 A; 262 f.
Cod. 64: 98 
Cod. 229: 183 ff.
Cod. 232: 95 ff.
Cod. 275: 98 f.
Cod. 391: 259 A; 336 
Cod. 394: 98 
Cod. 411: 260f.
Cod. 422: 259 A 
Cod. 479: 98

Cambridge, MA, Harvard University Library, Collec­
tion Phil. Hofer
Cod. Typ 202 H (Phill. 1092): 244 A 

Cambridge, MA, Harvard Univesity, Houghton Library 
Cod. MS Typ 694: 327 ff.
Cod. fMS Typ 495: 316 A 
Cod. Typ 111 H: 227 
Cod. Typ 202 H: 242 A 

Cambridge, Trinity College 
Cod. R. 15, 32: 259 A 

Cambridge, University Library 
Cod. Add. 408: 101 A 
Cod. Add. 3166: 74 A 
Cod. Ff. 1. 23: 260 A 
Cod. Kk. 5. 32: 259 A 

Cesena, Biblioteca Malatestiana 
Cod. Plut. XXVI. 1: 23 A 

Chartres, Bibliothèque municipale 
Cod. 24: 330

Chicago, University Library 
Cod. 121: 232 

Cues, Hospitalbibliothek 
Cod. 12: 338

Darmstadt, Hessisches Landesmuseum 
Cod. 508: 242 A

Darmstadt, Hessische Landesbibliothek 
Cod. 343: 247 A 
Cod. 530: 242 A

28 München Ak.-Abh. phil.-hist. 1987 (Krämer/Bernhard)



Dijon, Bibliothèque municipale 
Cod. 228 (190): 257

Donaueschingen, Fürstl. Fürstenbergische Hofbiblio­
thek
Cod. 404: 232

Douai, Bibliothèque municipale 
Cod. 217: 211 A 

Dublin, Trinity College 
Cod. H. 2. 13: 61

Dülken (heute Mönchengladbach), Kathol. Pfarramt 
St. Cornelius 
Cod. s. n. : 246 A

Edinburgh, National Library of Scotland 
Cod. Adv. 18. 5. 10: 74 A 

Einsiedeln, Stiftsbibliothek 
Cod. 358: 23 A

Erfurt, Wissenschaftliche Allgemeinbibliothek 
Cod. Amplon. qu. 9: 82 A 

Escorial, Biblioteca del Escorial 
Cod. M. III. 14: 184 A

Florenz, Biblioteca Laurenziana 
Cod. 34, 1: 44 
Cod. 36, 23: 51 A 
Cod. 36, 49: 50 
Cod. 37, 6: 52 
Cod. 37, 13: 52; 54 
Cod. 54, 32: 43 
Cod. 63, 19: 42; 51 
Cod. acqu. e don. 266: 45 A 

Freiburg, Universitätsbibliothek 
Cod. 360 a: 242 A 

Fulda, Landesbibliothek
Cod. Bonifatianus 1: 330; 394 ff.
Cod. Bonifatianus 2: 394 f.
Cod. Bonifatianus 3: 394f.

Genf-Cologny, Bibliotheca Bodmeriana 
Cod. lat. 16 (Phill. 1089): 244 A 

Gotha, Forschungsbibliothek 
Cod. Mbr. II 131: 246 A 

Göttweig, Stiftsbibliothek 
Cod. 82: 397

Grenoble, Bibliothèque municipale 
Cod. 46: 339

Heidelberg, Universitätsbibliothek 
Cpg 341: 412A 
Cpg 848: 412

Innsbruck, Universitätsbibliothek 
Cod. 360: 74

Jena, Universitätsbibliothek 
Cod. El. f. 101: 413 A

Karlsruhe, Badische Landesbibliothek 
Cod. Aug. LXXIV: 396 f.
Cod. Aug. CXI: 396 
Cod. Aug. CXII: 397 
Cod. Aug. CLXXI: 397

Kassel, Gesamthochschulbibliothek 
Cod. theol. fol. 21: 398 
Cod. theol. fol. 25: 398 
Cod. theol. fol. 30: 398 
Cod. theol. fol. 31: 398 
Cod. theol. fol. 44: 398 
Cod. theol. fol. 54: 398 
Cod. theol. fol. 65: 396 
Cod. theol. qu. 1: 398 
Cod. theol. qu. 6: 398 
Cod. theol. qu. 10: 308

Köln, Dombibliothek 
Cod. 166: 40

Köln, Stadtarchiv
Cod. GB qu. 152: 336£; 338
Cod. W 34: 243A
Cod. W 144: 242 AP
Cod. W 174: 243 A
Cod. W 232: 242 A
Cod. W 269: 247 A
Cod. W 331: 242 A
Cod. W*oct. 91: 244 A; 247 A

Kyn2vart (Königswart), Zämeckä knihovna 
Cod. 16: 230 
Cod. 17: 230 
Cod. 22: 237 
Cod. 28: 230 
Cod. 32: 230 
Cod. 34: 229 A; 230 
Cod. 42: 230; 231 
Cod. 51: 229 A; 230 
Cod. 55: 236 
Cod. 71: 229 A; 230 
Cod. 79: 230 f.
Cod. 96: 230 
Cod. 148: 229 A; 230 
Cod. 149: 229 A; 230 
Cod. 150: 230; 231

Leiden, Universiteitsbibliotheek 
Cod. BPL 35: 79 
Cod. Voss. lat. fol. 73: 184 A 
Cod. Voss. lat. fol. 70 II: 23 ff.
Cod. Voss. lat. qu. 42: 82 A 
Cod. Voss. lat. qu. 86: 223 
Cod. Voss. lat. oct. 38: 37 
Cod. Voss. lat. oct. 88: 315 ff.

Leningrad, Publicnaja biblioteka Im. M. E. Saltykowa- 
Scedrina,
Cod. lat. F. v. I. 6: 398 
Cod. lat. Q. V. I. 14: 398 
Cod. lat. Q. v. I. 16: 330 
Cod. lat. Q. v. I. 46: 398



Liverpool, Merseyside County Museums, Mayer Collec­
tion
Cod. 8951: 234 A 
Cod. 12004: 234 

London, British Library 
Cod. Add. 16986: 57 
Cod. Add. 19906: 47 
Cod. Add. 28188: 260 A 
Cod. Add. 30851: 111 ff.; 307 
Cod. Add. 30853: 112 
Cod. Add. 30855: 113 
Cod. Add. 32246: 260 A 
Cod. Add. 36736: 258 A 
Cod. Arundel 23: 256 A 
Cod. Arundel 60: 259 A; 260 A 
Cod. Arundel 155: 259 A; 260 A 
Cod. Cotton Julius E. VII: 263 
Cod. Cotton Nero A. II: 259 A 
Cod. Cotton Nero E. I: 263 A 
Cod. Cotton Otho A. X: 264 A 
Cod. Cotton Tiberius B. V: 206 
Cod. Cotton Titus D. XXVII: 259 A 
Cod. Cotton Vitellius A. VII: 260 A 
Cod. Cotton Vitellius A. XII: 259 A 
Cod. Cotton Vitellius A. XVII: 259 A 
Cod. Cotton Vitellius E. XVIII: 259 A 
Cod. Harley 2525: 38 
Cod. Harley 2719: 184 A 

London, Lambeth Palace 
Cod. 67: 23 A

Lucca, Biblioteca Capitolare 
Cod. 530: 106 ff.

Madrid, Biblioteca nacional 
Cod. 9088: 23 A.
Cod. 10001 (olim Toletanus 35, 1): 307 

Mailand, Biblioteca Ambrosiana 
Cod. A 49 inf. (S. P. 10/27): 38, 39 
Cod. B 24 inf. : 56 
Cod. C 128 inf.: 23 A 
Cod. C 228 inf.: 330 
Cod. F 84 sup.: 399 
Cod. H 14 inf.: 40; 57 
Cod. L 68 sup.: 49 

Mainz, Stadtbibliothek 
Cod. I 151: 338 f. (verloren)
Cod. II 276: 338

Malibu, CA, J. Paul Getty Museum 
Cod. Ludwig XI 3: 358 A 

Manchester, John Rylands University Library 
Cod. lat. 182 (Phill. 1089): 242 A; 244 A 

Maria Laach, Klosterbibliothek 
Cod. s. n.: 246 A

Mönchengladbach, Münsterarchiv 
Cod. 2 a: 243 A

Montpellier, Bibliothèque universitaire, Section de Mo­

derine
Cod. H 121: 211 A

München, Bayer. Staatsbibliothek 
CbmC 14, 2: 196 
Cgm 1317: 196 A 
Clm 1851: 198 
Clm 2626: 211 A 
Clm 3216: 79 
Clm 3517: 23 A 
Clm 4393: 82 A 
Clm 4660: 409 ff.
Clm 6210: 399
Clm 6212: 364 A
Clm 6223: 399
Clm 6224: 399
Clm 6235: 399
Clm 6238: 399
Clm 6245: 399
Clm 6247: 399
Clm 6258: 399
Clm 6260: 399
Clm 6261:399
Clm 6262: 399
Clm 6267: 393 A; 400
Clm 6268: 400
Clm 6269: 400
Clm 6271: 400
Clm 6272: 400
Clm 6273: 400
Clm 6275: 400
Clm 6276: 400
Clm 6278: 400
Clm 6281:400
Clm 6282: 400
Clm 6289: 400
Clm 6291: 401
Clm 6294: 394 A; 395; 491
Clm 6297: 401
Clm 6299: 401
Clm 6300: 401
Clm 6302: 401
Clm 6304: 393 A; 401
Clm 6312: 401
Clm 6319: 401
Clm 6322: 401
Clm 6324: 401
Clm 6340: 402
Clm 6355: 402
Clm 6364: 402
Clm 6368: 402
Clm 6370: 396
Clm 6371:402
Clm 6373: 402
Clm 6374: 402
Clm 6381: 402
Clm 6385: 403
Clm 6398: 402
Clm 6399: 402
Clm 6402: 402
Clm 6405: 23 A



Clm 6411: 402 
Clm 6412: 403 
Clm 6413: 403 
Clm 6414: 403 
Clm 6415: 403 
Clm 6433: 403 
Clm 6435: 403 
Clm 6911:74 
Clm 9638: 245 A 
Clm 13021: 23 A 
Clm 14000: 188 
Clm14401: 23 A 
Clm 14420: 35; 36; 74 A 
Clm 14575: 191 
Clm 14593: 192 
Clm 14611: 192 A 
Clm14618: 191 
Clm 14626: 192 
Clm 14869: 194 A 
Clm 14892: 198 
Clm14900: 196 
Clm 14905: 188 
Clm 14934: 188 
Clm 14970: 197; 198 A 
Clm 14987: 196 A 
Clm 14987 a: 194 A 
Clm 14989: 190; 195 
Clm 18059: 82 A 
Clm 18451: 82 A 
Clm 18764: 23 
Clm19456:225 
Clm 19484: 82 A 
Clm 20023-20212: 133 
Clm 22307: 225 
Clm 22501: 396 
Clm 23479: 211 A 
Clm 27246: 403 
Clm 27270: 327 A 
Clm 28140: 403 
Clm 28307: 188 ff.
Clm 28527: 188 
Clm 28824: 82 A 
Clm 29303 (7): 330 
Clm 29303 (14): 330

New Haven, CT, Yale University, Beinecke Library 
Cod. 439: 227 ff.
Cod. inv. 2125: 364 A 
Cod. Pap. inv. 1158: 299 ff.

New York, Pierpont Morgan Library 
Cod. M 563 (Phill. 16400): 242 A; 243 A 
Cod. M 564: 327 A 
Cod. M 739: 358 A

New York, Union Theological Seminary 
Cod. 4: 348 ff.
Cod. 5: 247 A

Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum 
Cod. Bredt 4, Mn 22: 242 A; 244 A

Nürnberg, Stadtbibliothek 
Fragm Lat. 1: 327 A

Orléans, Bibliothèque municipale 
Cod. 85 (92): 403 

Oxford, Balliol College 
Cod. 306: 23 A 

Oxford, Bodleian Library 
Cod. Auct. F. 1. 16: 74 A 
Cod. Bodley 163 (SC 2016): 255 
Cod. Bodley 579: 259 A 
Cod. Canon, class, lat. 30: 51; 54 
Cod. Hatton 113: 259 A 
Cod. Laud mise. 410 (1071): 257f. 

Oxford, Corpus Christi College 
Cod. 118: 23 A 
Cod. 224: 23 A

Paris, Bibliothèque d’Arsenal 
Cod. 663: 160 A; 162 

Paris, Bibliothèque Mazarine 
Cod. 3323: 96 A 

Paris, Bibliothèque nationale 
Cod. fr. 1374: 257 A 
Cod. lat. 323: 295 A 
Cod. lat. 1092: 267 ff.
Cod. lat. 1914: 177 
Cod. lat. 2208 II: 172; 178 f.
Cod. lat. 2904: 273 
Cod. lat. 2923: 44 
Cod. lat. 4800: 57 
Cod. lat. 4832: 41 f.
Cod. lat. 5137: 82 A 
Cod. lat. 5815: 46 
Cod. lat. 6400 A: 44 
Cod. lat. 6457: 51 
Cod. lat. 6639: 23 A 
Cod. lat. 6802: 45 
Cod. lat. 718L23A 
Cod. lat. 7184: 23 
Cod. lat. 7185: 23 A 
Cod. lat. 7200: 23 A 
Cod. lat. 7297: 23 A 
Cod. lat. 7299: 259 A 
Cod. lat. 7596 A: 183 A 
Cod. lat. 7667: 184 A 
Cod. lat. 7990: 48 
Cod. lat. 8071:36; 54 
Cod. lat. 8232: 48 
Cod. lat. 8571:45 A 
Cod. lat. 8957: 365 f.
Cod. lat. 8958: 365 
Cod. lat. 9451: 330 
Cod. lat. 9452: 330 
Cod. lat. 10251: 23 A 
Cod. lat. 10275: 23 A 
Cod. lat. 11241: 23 
Cod. lat. 11242: 23 A



Cod. lat. 11341: 257 f. Cod. E 26 e: 15 A
Cod. lat. 11611: 396; 403
Cod. lat. 11635:403

Cod. E 64: 15 A

Cod. lat. 11672: 403 Rom, Biblioteca Corsiniana
Cod. lat. 11732: 174f.; 178 Cod. Rossi 65 (43 G 21): 43 A
Cod. lat. 11995: 403 Rom, Biblioteca Vittorio Emanuele
Cod. lat. 12051: 404
Cod. lat. 12155: 404

Cod. 1458: 15

Cod. lat. 12239: 404 Saint-Omer, Bibliothèque municipale
Cod. lat. 12283: 404 Cod. 115: 257 A
Cod. lat. 12284: 404 Cod. 710: 257 A
Cod. lat. 12294: 404 Saiamanca, biblioteca Universitaria
Cod. lat. 12296: 404 Cod. 86: 45 A
Cod. lat. 13009: 23 A Salisbury, Cathedral Library
Cod. lat. 13029: 225 Cod. 180: 260 A
Cod. lat. 13047: 404 Salzburg, Abtei von St. Peter
Cod. lat. 13344: 404 Cod. a IO: 291 ff.
Cod. lat. 13349: 404 San Marino, CA, Huntington Library
Cod. lat. 13363: 404 Cod. 86299: 339 ff.
Cod. lat. 13369: 404 Sankt Gallen, Bibliotheca Vadiana
Cod. lat. 13387: 404 Cod. 296: 23 A
Cod. lat. 13875: 174; 181 Sankt Gallen, Stiftsbibliothek
Cod. lat. 14064: 23 A Cod. 98: 405
Cod. lat. 14137: 51 Cod. 106: 405
Cod. lat. 14578: 384ff. Cod. 146: 405
Cod. lat. 15246: 385 Cod. 174: 405
Cod. lat. 17858: 23 A Cod. 177: 395; 405
Cod. lat. 18353: 172 ff. Cod. 225: 405
Cod. nouv. acq. lat. 187: 234 Cod. 240: 405
Cod. nouv. acq. lat. 226: 233 Cod. 457: 405
Cod. nouv. acq. lat. 638: 172; 175 ff. Cod. 722: 406
Cod. nouv. acq. lat. 1096: 396; 404 Cod. 729: 406
Cod. nouv. acq. lat. 3044: 23 A Silos, Biblioteca del Monasterio

Phillipps-Handschriften Cod. 6: 307
1089: 242 A; 244 A Strassburg, Bibliothèque Nationale et Universitaire
1092: 244 A Cod. allem. 417: 233
1095: 243 A Cod. lat. 1: 233
16400: 243 A Stuttgart, Hauptstaatsarchiv

Prag, Statai knihovna CSR Cod. B 481 Nr. 1: 229
Cod. VI. D. 4: 327 A Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek 

Cod. HB I 177: 233; 235; 237
Ravenna, Biblioteca Classense Cod. hist. qu. 266: 229

Cod. 279: 41 f.
Reims, Bibliothèque municipale

Cod. poet, et phil. qu. 155: 233

Cod. 369: 405P Tours, Bibliothèque municipale
Cod. 392: 405 Cod. 789: 211 A
Cod. 1097: 20 ff. Trier, Abtei St. Matthias
Cod. 1275: 211 A Fragm. s. n.: 246 A
Cod. 1429: 394 A Trier, Stadtbibliothek

Rom, Biblioteca Vallicelliana Cod. 569/803: 245 A
Cod. B 46: 13 ff. Cod. 927/1882: 246 A
Cod. B 59: 15 A; 20 A Cod. 1130/2055: 338
Cod. B 66: 15 A Cod. 1924/1471: 338; 340 A
Cod. C 39: 15 A Troyes, Bibliothèque municipale
Cod. C 40: 15 A
Cod. C 63: 15 A

Cod. 653: 279

Cod. C 64: 15 A Utrecht, Universiteitsbibliotheek
Cod. C 70: 15 A Cod. 824: 338



Valenciennes, Bibliothèque municipale 
Cod. 51: 406 
Cod. 92: 406 
Cod. 162: 406 
Cod. 247: 406 
Cod. 395: 406 
Cod. 404: 406 
Cod. 415: 395; 406 
Cod. 518: 406

Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana 
Cod. Barb. 365: 14 
Cod. Barb. 565: 13 A 
Cod. Ottob. 145: 267 ff.
Cod. Ottob. 576: 330 
Cod. Ottob. 1829: 51; 56 A 
Cod. Pai. lat. 510: 330 
Cod. Pai. lat. 899: 46 
Cod. Pai. lat. 1695: 73 ff.
Cod. Reg. lat. 12: 259 A; 260 A 
Cod. Reg. lat. 133: 223 
Cod. Rossi 1050: 57 
Cod. Vat. lat. 86: 18 A 
Cod. Vat. lat. 87: 16 A 
Cod. Vat. lat. 620: 13 A 
Cod. Vat. lat. 1769: 54; 55 A 
Cod. Vat. lat. 1984: 138ff.
Cod. Vat. lat. 2193: 43 f.
Cod. Vat. lat. 3363: 265 A 
Cod. Vat. lat. 4496: 57 
Cod. Vat. lat. 4929: 40 
Cod. Vat. lat. 5755: 330 
Cod. Vat. lat. 7172: 267 ff.
Cod. Vat. lat. 7207: 159ff.
Cod. Vat. lat. 11599: 13 A

Venedig, Biblioteca Marciana 
Cod. lat. XII 80 (4167): 51 
Cod. lat. XIII 70 (4309): 52 
Cod. lat. XIV 2264 (4296): 82 A

Vicenza, Biblioteca communale Bertoliana 
Cod. G 2, 8, 12: 57

Washington, D.C., The Catholic University 
Libr. Cod. 142: 234

Washington, D. C., Library of Congress 
Cod. 98: 234

Weimar, Zentralbibliothek der deutschen Klassik 
(ehern. Thüringische Landesbibliothek)
Cod. qu. 22: 338

Wien, Österreichische Nationalbibliothek 
Cod. 12: 346 A 
Cod. 28: 82 A; 83 A 
Cod. 50: 23 
Cod. 55: 23 A 
Cod. 85: 226 
Cod. 458: 406 
Cod. 489: 407 
Cod. 522: 407 
Cod. 694: 246 A 
Cod. 919: 233 
Cod. 940: 407 
Cod. 997: 407 
Cod. 1003: 395; 407 
Cod. 1029: 407 
Cod. 1861: 168; 292 A 
Cod. 2269: 23 A 
Cod. 3301: 188; 192f; 195 
Cod. 15346: 377; 380f.
Cod. 15347: 377; 380 
Cod. Ser. nov. 2065: 377 ff.
Cod. Ser. nov. 3202: 327 
Cod. Ser. nov. 3753: 377 
Cod. Ser. nov. 3970: 378 
Cod. Ser. nov. 4225: 377 
Papyrussammlung, P. Vindob. L 146: 364 A

Wolfenbüttel, Herzog-August-Bibliothek 
Cod. Aug. fol. 83, 21: 246 A 
Cod. Gud. lat. 70: 76 A 
Cod. Gud. lat. 96: 183 A 
Cod. Heimst. 32: 246 A 
Cod. Heimst. 350: 338

Würzburg, Universitätsbibliothek 
Cod. M. p. th. f. 53: 74 
Cod. M. p. th. f. 62: 330 
Cod. M. p. th. f. 71: 407 
Cod. M. p. th. f. 146: 396; 407



PERSONENREGISTER

Abaelard: 44; 143 
Abraham von Freising: 395 
Acha: 207
Ackermann, Johannes: 237
Adalbero von Gladbach: 247
Adam von Kaiserswerth: 247
Adamnan: 60ff.; 406
Adolfus monachus: 231 A
Aedan (Aidan) von Lindisfarne: 203; 208
Aedilualch: 207
Aedituus: 43
Aegbriht: 203
Aegidius Romanus: 101
Aelfric: 201; 263
Aelle: 203; 206; 207
Aesc: 203; 206
Aescwine: 203
Aesop: 56; 306
Aethelbald: 205
Aethelbirht: 203; 206; 207
Aethelbriht: 202; 205
Aethelere: 203; 206
Aethelfrid: 203; 207
Aethelhard: 203
Aethelhun: 207
Aethelred: 203; 207
Aethelun: 203; 207
Aethelwald: 207
Aethelwalh: 203; 206
Aethelweard: 205; 206 A; 264
Aethelwold: 203; 206; 207
Aethelwold von Winchester: 255ff.; 264
Aethelwulf: 203; 205; 264
Agnes, Kaiserin: 252
Aicher, Laurentius: 198 A
Aidan (Aedan) von Lindisfarne: 208
Al-Kindi: 389
Albanzani, Donato: 46
Albert von Aachen: 244
Albertino Mussato: 38; 48 ff.
Alberto della Scala: 37 
Albinus von Angers: 224 
Alcimus Avitus: 324 A
Alcuin: 105; 163ff.; 221 ff.; 262; 329; 389; 403; 405
Aldhelm von Malmesbury: 208 A; 259; 262; 263
Alessandrino: 56 A
Alfred: 201 A; 205
Alfred der Große: 251; 264
Alibrandi, Bonamente: 83
Alighieri, Dante: 47; 57
Alighieri, Pietro: 47
Alric: 208

Altensteig, Johannes: 346
Ambrosius, Autpertus: 242 A; 244; 389
Ambrosius: 99; 101; 231; 278; 308; 385ff.; 398; 400; 403
Ambrosius von Haisterkirch: 234
Anastasius bibliothecarius: 161
Andreas Capellanus: 417
Andreas von Regensburg: 190
Andrelini, Publius Faustus: 195
Angilbert IL von Mailand: 35
Anna: 204; 206
Anselm von Canterbury: 390
Anselm von Laon: 82f ; 244; 247 A; 390
Antonio del Gaio da Lignago: 51 ff.
Antonio della Scala: 51 ff.
Antonius Parmensis: 230 
Apuleius: 43; 44; 150 A; 250; 333 
Arator: 263
Arnaldus von Besancon: 258 
Artur: 203; 205; 208 
Asser: 205 
Athelstan: 264
Augustinus: 16; 18; 53; 76; 99; 101; 105; 166 f ; 177; 231;

242 f. ; 282 ff.; 319; 322; 385 ff; 397 ff.
Aurelianus von Arles: 309 
Azzo da Correggio: 42; 44 
Azzo Visconti: 44

Bale, John: 335 
Baptista Mantuanus: 187 
Bartolomeo della Scala: 37; 51 f.
Bartolomeo di Iacopo: 48 
Barizza, Gasparino: 41 
Basilius von Caesaraea: 283 '
Baudri von Bourgueil: 137; 252 
Becket, Thomas: 260 A
Beda: 205; 207 f.; 221; 225 A; 231; 244; 262 A; 264; 283;

322; 348; 389; 398 ff.
Benedikt, hl.: 260 
Benedikt von Aniane: 127 
Benoit von Sainte-Maure: 137; 147 
Benvenuto Campesani: 48 ff. ; 54 
Benvenuto da Imola: 50 
Benzo d’Alessandria: 47; 52; 54; 56 
Berengar von Tours: 172 
Berhtric: 203 
Bernardo del Bene: 53 
Bemardus Silvestris: 273 ff.
Bernhard von Clairvaux: 385; 390 
Bernhard von Cluny: 171 ff.
Bernhard Guidonis: 47 
Bernhard von Utrecht: 225 A 
Bernsau, Johannes: 339 f.



Bertrandus de Turre: 258
Blarer, Gerwig: 233 A
Boccaccio: 40 ff.
Bock, Benedictus: 235
Bock, Gregorius: 227ff.
Boethius: 23ff.; 44; 80f.; 98; 388; 402
Boleslav: 352 ff.
Bonamente Alibrandi: 83
Bonaventura: 100 A; 101
Bonifacio Peruzzi: 53
Bonifatius: 201; 394ff.
Borivoj: 356
Botho von Prüfening: 258
Botwright, John: 99
Brant, Sebastian: 187; 195
Brendano, Antonio (Antonius Brendanus): 41
Brito: 98
Broaspini, Gaspare Squaro: 50 ff.
Brunn, Maurus: 235
Bruno von Würzburg: 346
Burchard von Worms: 246 A
Busch, Johannes: 334
Byllyngforth: 96 A

Cadmug: 394
Cadolingi von Fucecchio: 107
Caecilius: 150

Chromatius von Aquileia: 277 ff.
Cicero: 42; 43; 44; 50; 53; 55 A; 80f.; 152; 231; 275; 303ff.; 

333; 371
Cinzio Cenedese: 82 A
Claude de Grandrue: 383 A; 384
Claudius Claudianus: 250
Claudius von Turin: 279 A
Clemens VI.: 44
Coenred: 207
Cola di Rienzo: 43 f.
Colonna, Giovanni: 44
Coluccio Salutati: 37; 45; 50ff.
Conrad von Gladbach: 244 A
Conred: 203; 206 f.
Cornelius Nepos: 42
Cosyn, Thomas: 100
Cowper, M.: 96 A
Cranmer: 101
Creoda: 206
Cumeanus: 386
Cuthred: 203
Cuthulf: 203; 206
Cuthwine: 203; 206
Cuthwulf: 206
Cwichelm: 203; 206
Cyrcetur, Thomas: 100

Caelestius: 386
Caelius Aurelianus: 263; 364 A
Caesar: 42; 79; 333
Caesarius von Arles: 282 A; 308 f.; 389; 407
Calcidius: 80
Calpurnius: 46, 53
Campesani, Benvenuto: 48ff.; 54
Candidus: 267 ff.
Cangrande della Scala: 48 ff.
Cansignorio della Scala: 51 f.
Cassian: 242; 347 f.; 388
Cassiodor: 16; 18; 310; 322; 388; 404
Cato: 53; 56
Catull: 35ff.; 150; 152
Cavalcanti, Guido: 57
Ceawlin: 203
Cedwalla: 203
Celnus (Zelln), Johannes: 189; 194f.
Cenedese, Cinzio: 82 A

Daegferd: 204; 208
Dagobert I.: 208
Dagobert II.: 208
Dagulf: 292
Dante Alighieri: 47; 57
Dares Phrygius: 142; 147
Dictys Cretensis: 147
Didymus der Blinde: 278 A
Dionysius Exiguus: 246 A
Dolzani, Pietro: 49
Dominicus Gundissalinus (Gundisalvi): 388
Donat: 149; 201; 245 A; 403
Donato Albanzani: 46
Donizo von Canossa: 83
Drogo: 391
Ducipelta (Fürnschildt), Paulus: 194
Dungal: 404
Duplacke, M. : 96 A

Cenred: 207
Censorinus: 40
Cenwald von Worcester: 264
Cenwulf: 206
Ceol: 203 f.
Ceolred: 203; 206 f.
Ceolwald: 206
Ceorl: 202; 206 f.
Ceowold: 203; 206
Ceowulf: 203
Cerdic: 203; 205 f.
Christian von Stablo: 320

E., magister: 73ff.
Eadberht: 204; 206 ff.
Eadbold: 204; 206
Eadbriht Praen: 206 A; 208
Eadfrith: 204; 207
Eadmer: 390
Eadmund: 207
Eadwine: 204; 207
Eafa: 207
Eaha: 204; 206 f.
Ealdred: 203; 206; 209
Ealhmund: 204; 206 f.



Eanfrid: 207 
Eanfrith: 204; 206 ff.
Eanhere: 204; 206 
Eata: 207 
Eatta: 207
Eberhard von Friaul: 93; 291 A 
Ebulo: 195
Ecclesius von Ravenna: 364ff.
Eck, Johannes: 195
Edgar: 264
Edward, hl.: 260
Egbert: 207
Egferd: 204; 208
Egfrid: 204; 207 f.
Egilo von Sens: 325 
Einhard: 243
Ekkehard I. von St. Gallen: 251 
Eligius, hl.: 404 
Elipand v. Toledo: 166 
Ennodius von Pavia: 308 
Eóin / lohannes: 60 
Eoppa: 207 
Eorpwald: 204; 206 
Erchanbert: 403 
Erchenberht: 204; 206 
Essuperius (Exuperius) : 267 ff. 
Eucherius von Lyon: 267 
Eugenius Vulgarius: 105 
Eugippius: 399 
Eulogius von Cordoba: 308 
Eusebius: 46; 277 A; 402 
Eustachius / Palcidas: 256 A 
Eustachius, hl.: 255ff. 
Eustochius: 277 f.
Eutrop: 386; 404 
Evervin von Gladbach: 243 
Evodius von Uzala: 388 
Exuperius (Essuperius): 267ff. 
Ezzelino: 49 
Ezzo: 233

Faberculus, Paulus: 194 
Fallenus: 43
Fitzralph, Richard: 384 A
Flavius Josephus: 131
Flavius Rusticius Elpidius Domnulus: 39
Florus von Lyon: 321 f.
Fortunatianus von Aquileia: 277 ff. 
Fortunatus: 279; 309 
Francesco: 49 
Francesco da Minerbe: 52 
Francesco da Verona: 49 A 
Francesco il Veccio da Carrara: 48 
Francesco Nelli: 45 
Franco von Lüttich: 92 ff.
Frithegod von Canterbury: 262 f. 
Frontinus: 44

Franto: 150 A
Froumund von Tegernsee: 225 
Fulbert von Chartres: 393 A 
Fulgentius: 322 
Fulgentius von Ruspe: 388 
Fürnschildt (Ducipelta), Paulus: 194

Gaius: 301 ff.P 
Galindo: 321 
Gallus, Nikolaus: 196 A 
Gaspare Square Broaspini: 50ff.
Gasparino Barzizza: 41 
Gaudentius: 405 
Gaudentius von Brescia: 280 A 
Geat: 205 
Gellius: 333 
Gennadius: 383 ff.
Gerbert: 386
Geremia da Montagnone: 38; 48 f. ; 54; 56 
Gero von Köln: 241
Giacomo dalle Eredità di San Sebastiano: 52; 53 f.
Giangaleazzo Visconti: 53
Giannozzo di Francosaccetti: 53 A
Giovanni Colonna: 44
Giovanni Corvini d’Arezzo: 40
Giovanni Mansionario: 45; 47
Giovanni Villani: 44
Gleichberger (Similimontanus), Petrus: 192; 193 A; 194; 

195
Glykerius: 412; 419 
Gobelinus Laridus: 344 A 
Godefridus von Gladbach: 244 A 
Gottfried von Auxerre: 391 
Gottfried von Reims: 137 
Gottfried von Winchester: 224 
Gottschalk von Orbais: 315 ff.
Gräber, Adolf: 190ff.; 193 A 
Gratian: 246 A
Gregor der Große: 13 A; 100; 178f.; 231; 233; 243; 245f.;

322; 348; 388; 398 ff.
Gregor IL: 257 
Gregor IX.: 20 
Gregor von Einsiedeln: 264 
Gregor von Nazianz: 398 
Gregor von Spoleto, hl.: 267 A 
Grunenberg, Conrad: 345 
Guarino: 41; 45; 48
Guglielmo da Pastrengo (Guilelemus Pastredicus Ver- 

onensis): 37; 40; 42f.; 45ff.
Guibert von Nogent: 252
Guido Cavalcanti: 57
Guillelmus Peraldus (Peyraut): 100; 385
Guitto von Arezzo: 385
Guizzardo (da Bologna): 54
Gundemarus: 311 A
Gundohinus: 280; 285
Guntbert: 325



Hadrian: 256 
Haengest: 203 
Haimo: 233; 406 
Hainricus magister: 232 
Hartgar von Lüttich: 87 ff.
Heinrich I. von St. Pantaleon (Köln) und Gladbach: 248
Heinrich von Afflighem: 383
Heinrich von Huntingdon: 224
Heinrich von Kalkar: 345
Heinrich von Veldeke: 137; 147 A
Heinrich von Zwiefalten: 229 A
Heito: 244 A
Helinand von Froidmont: 392 
Hemma: 353 
Hereric: 204; 207; 209 
Heriger von Lobbes: 107 
Hermes Trismegistos: 213 A 
Hesych: 403
Hieronymus: 46; 107; 165; 225; 245; 277ff.; 292; 383ff.; 

397 ff.
Hilarius von Poitiers: 284ff.; 405 
Hilarius: 277f.
Hildebald von Köln: 377 
Hildebert von Lavardin: 104; 219 A; 252 
Hildemar: 35; 36; 43; 54 
Hildemar von Corbie: 347 ff.
Hildevara: 370 ff.
Hincmar von Reims: 161 f.; 316 A; 321 f.; 324f.
Hlothhere: 204; 206; 209 
Hoffmann, Christophorus: 187 ff.
Homer: 42
Honorius Augustodunensis: 383
Horaz: 41; 105; 151; 217 A; 218; 223; 275; 416
Hors: 203 f.
Hrabanus Maurus: 246; 279 A; 315 A; 321; 389; 399ff. 
Hrotsvith von Gandersheim: 251P 
Hucbald von Saint-Amand: 395 
Hugo der Große: 171 ff.
Hugo Primas: 137 
Hugo von Langres: 137 
Hugo von Saint-Victor: 385 A; 390 
Hugo von Trimberg: 383 
Hugutio: 274
Humbert von Balesma: 141 
Humbert von St. Pantaleon (Köln): 248 A 
Hygebald: 208 A 
Hygelac: 204; 208

Ida: 207
Ida von Bernicia: 207 
Ildefons von Toledo: 383 
Indersdorfer (Understorff), Georg: 192 A; 193 
Ine: 205 ff.
Ingeld: 204; 206 f.
Innozenz I.: 405 
loppa: 204; 206 f.
Iric: 204; 206; 208 
Irmingard: 296

Isidor von Sevilla: 131; 215; 217 A; 218 A; 231; 244 A; 283;
320; 322; 383ff.; 389; 397ff.

Itan: 204; 207

Jacobus de Voragine: 232
Jakob I. von Schottland: 338
Javolenus Priscus: 305 A
Jean de Lamasse: 383 A
Jean de Meun: 274
Johannes VIII.: 148
Johannes XXII.: 172
Johannes / Eöin: 60
Johannes Baibus: 49; 51 A; 97 A
Johannes de Burgo: 97; 100; 101
Johannes Cassian: 242; 347 f.; 388
Johannes Chrysostomus: 13 A; 100; 231; 339; 386ff; 401
Johannes Damascenus: 98; 257; 387
Johannes von Deventer: 384
Johannes Diaconus: 243
Johannes Gerson: 233; 335 ff; 384 A
Johannes von Greifenberg: 337
Johannes Immonides: 148
Johannes von Jerusalem: 387
Johannes a Kempis: 334
Johannes de Mandevilla: 99
Johannes von Salisbury: 274
Johannes Scottus Eriugena: 81; 251; 315 A; 321; 389f.
Johannes Wyclif: 98
John de Grandisson: 99
Josephus Flavius: 131
Josephus Iscanus (von Exeter): 137; 250
Jovinus: 277 A
Judith, Kaiserin: 321 A
Julian von Toledo: 398
Julianus Pomerius: 385
Julien d’Éclane: 387
Junius Philargyrius II: 76
Justin: 49
Justinian: 13 A; 234 
Juvenal: 35; 36; 150; 223; 273 ff.
Juvencus: 263; 402

Kalkar, Arnaldus: 334 
Karl der Große: 159 ff; 251 
Karl der Kahle: 148; 251; 395 
Kelhamer, Michael: 192 A 
Kenelm, hl.: 260 
Kenred: 203; 206 
Kentwine: 203 
Kenulf: 203; 206 
Kenwalh: 203 
Keyl, Paul: 195
Kindscher, Andreas: 235; 236; 238 
Kinebold: 203; 206 
Kinegels: 203 
Kliment, hl.: 355f.
Köhler, Conrad: 191 
Kolhoch, Augustinus: 192



Konrad von Hirsau; 74; 75; 76; 86; 225 A
Krafft, Peter: 194
Kunigunde von Paulsdorf: 195
Kyneheard: 204; 206
Kyneric: 202
Kynewulf: 203; 206
Kyrillus, hl.: 355

L. de Nazario: 56 
Landperht von Mondsee: 377 
Lanfranc von Bec: 129; 132 f. ; 135 
Langton, Stephen: 98 
Lantfred von Winchester: 262 
Laubacher, Johannes: 236 
Leland, John: 98; 255 
Leo IV.: 324 
Leonzio Pilato: 42 
Liberius: 277
Lindower, Johannes: 339; 346 
Liutpram: 395 
Livius: 46; 51 ff.; 131; 333 
Lovato Lovati: 37 A; 38; 47 ff.
Ludmila, hl. : 355 ff.
Ludwig XII: 53
Ludwig der Deutsche: 296; 396 
Ludwig der Fromme: 251; 395 
Lukan: 36 A; 41 f.; 333 
Lukrez: 152f.
Lull, Conrad: 233 A
Lupus von Ferrières: 40; 321; 334

Mäel Brigte / Marianus: 60 
Macrobius: 82 A; 162; 402 
Maffei, Scipione: 47 
Magister E.: 73 ff.
Mahthild von Essen: 264 
Maiolus, hl. : 396 
Malachias de Hibernia: 230 
Malsachanus: 59 ff.
Mansionario, Giovanni: 45; 47
Marbod von Rennes: 213ff.; 252; 267
Marcantonio Morosini: 57
Mareys, M.: 96 A
Marianus /Mäel Brigte: 60
Marianus / Muiredach mac Robartaig: 60
Marius, Wolfgang: 198
Markaunt, Thomas: 95 ff.
Marsilius von Padua: 54 
Martial: 43; 150; 221 ff.
Martianus Capella: 153; 221 A; 273 A 
Martin von Tours: 389 
Martinellus: 406 
Martino da Signa: 40 
Mastino della Scala: 37; 44 
Mauritius: 267 ff.
Maximianus: 267; 269; 364 A 
Maximin: 388 
Maximus: 370

Mayer, Johannes: 192 
Mayrhofer, Ambrosius: 196 f.
Menger, Dionysius: 198
Methodius, hl. : 355
Metrodor von Chios: 216 A
Metrodor von Skepsis: 216 A
Metrodor: 215; 216; 217
Miller, Georg: 237
Milo von Saint-Amand: 406
Morlaye, M. : 96 A
Morosini, Marcantonio: 57
Muiredach mac Robartaig / Marianus: 60
Münzer, Ambrosius: 187; 195
Münzer, Erasmus: 187; 193 ff.
Mussato, Albertino: 38; 48 ff.

Nathan ben rabbi Mosche: 245 
Nemesianus: 53 
Nennius: 205
Nicetas von Remesiana: 386 
Nikolaus I.: 325 
Nikolaus von Cues: 345 
Nikolaus von Lisieux: 384 A 
Nonius Marcellus: 183 ff.
Notker: 233
Notker Balbulus: 251; 389 
No vat: 282 A

Octa: 204; 206; 209 
Oddo: 74; 86 
Odericus: 99 
Odo von Meung: 214 
Odo von Orléans: 137 
Oerie: 206; 208 
Oese: 208 
Offa: 204; 207 ff.
Origenes: 277 ff. ; 388; 405 
Orosius: 387 
Osbriht: 204 
Osfrid: 204 
Osred: 204 
Osric: 204; 208 
Oswald de Corda: 336 
Oswaldus Anglicus: 333 ff.
Oswine: 204; 208 
Oswiu: 204 
Oswold: 204
Otfrid von Weissenburg: 251
Otloh von St. Emmeram: 264 A
Otto IL: 264
Otto von Freising: 107 A
Otto (Odo) von Lucca: 244; 245 A; 247 A
Ovid: 41 f.; 154ff.; 222; 308; 319; 333; 417

Pacificus von Verona: 36; 54 
Palladius: 387 
Paolo da Teolo: 48 
Papias: 49; 51 A; 56; 342



Paracelsus: 214 A
Pardulus von Laon: 322
Parisiensis: 100; 101
Parker, Matthew: 96 A; 98
Partes, Robert: 105
Paschasius Radbertus: 279 A; 386; 404
Paterius: 225; 230; 232
Patricius: 364 A
Paula: 277 f.
Paulino Veneto: 40 
Paulinus von Aquileia: 92 
Paulinus von Noia: 403 
Paulus Diaconus: 138 A; 258 
Paulus von Concordia: 277 f.
Peada: 204; 207 
Pelagius: 386 ff.
Penda: 204; 207 
Persius: 223 
Peruzzi, Bonifacio: 53 
Petrarca, Francesco: 37 ff.
Petron: 150; 152
Petrus von Blois: 145 A; 411
Petrus Comestor: 232; 247 A
Petrus Helias: 66
Petrus Lombardus: 232; 247 A
Petrus Riga: 257 f.
Petrus Venerabilis: 389; 391 
Phaedrus: 150
Philipp I. von Frankreich: 252 
Philipp VI. von Frankreich: 172 
Pietrino Pietri da Chiavari: 56 
Pietro Alighieri: 47 
Pietro da Moglio: 43; 46 
Pietro Dolzani: 49 
Pilato, Leonzio: 42 
Placidas /Eustachius: 256; 261 f.
Plato: 80; 274
Plautus: 36; 150; 152
Plinius der Ältere: 45ff.; 54; 57; 216 A
Plinius Secundus Veronensis: 46
Podiven: 360
Poggio Bracciolini: 51
Pole: 101
Polenton, Sicco: 82 A; 83 
Pomerius, Julianus: 385 
Pomponius Leto: 82 A 
Pomponius Mela: 40ff.; 46f., 57 
Pontus: 421 
Porcius: 43 
Possidius: 385 
Prell, Johannes: 195 
Prend: 204; 206 
Preu (Prew), Ulrich: 193 
Priscian: 201; 221; 402 
Prokop, hl.: 358
Properz: 37 f.; 47 f.; 50; 56 f.; 150; 153 A; 155 
Prosper: 56; 387
Prudentius von Troyes: 321; 322 ff.

Prudenz: 263; 308ff.; 387
Ps. Beda: 386; 400
Ps. Boethius: 274; 392
Ps. Bonaventura: 384 A
Ps. Caelestius: 386
Ps. Cato: 226
Ps. Dionysius: 101
Ps. Eusebius von Emesa: 389
Ps. Haimo: 231
Ps. Heraclidas: 386 f.
Ps. Isidor: 401 
Ps. Pelagius: 386 
Ps. Priscian: 222
Ps. Prosper von Aquitanien: 385 
Ps. Vigilius von Thapsus: 388 
Publius Rutilius Rufus: 304 
Pyntgeonn: 203

Quodvultdeus: 388

Ragyndrudis: 394 
Raimund von Giles: 252 
Raimund von Toulouse: 252 
Ramperto von Brescia: 35 
Ranilo: 373
Rather von Verona: 36; 402 
Rathramnus von Corbie: 315 A; 321 
Raymond I. von Saint-Chaffre du Monastier: 177 
Regino von Prüm: 245 Af.
Remigus von Auxerre: 201; 221; 224 ff 
Reynolds, Richard: 100 f.
Riccobaldo da Ferrara: 40 A
Richard Fitzralph: 384 A
Richard von Fournival: 37
Richard von Saint-Victor: 390
Rinaldo da Villafranca: 46
Robert Holcot: 101
Robert von Jumièges: 259
Robert von Saint-Epvre: 395
Rode, Johannes: 129; 133
Rolando da Piazzola: 48; 54; 55 A
Rufinus von Aquileia: 283 A; 284 A; 386 ff.
Rupert von Deutz: 231 
Rupert, hl.: 291 ff 
Rusticus: 403
Rusticus von Pescia: 103 ff 
Rutilius Rufus, Publius: 304

Saebriht: 204 
Sallust: 43; 49
Salutati, Coluccio: 37; 45; 50 ff.
Sandrad von Ellwangen: 245 A 
Sandrad von Mönchengladbach: 246 A 
Sandrad von St. Maximin: 245 A 
Schirlinger, Johannes: 197 
Schmidl, Paulus: 194 
Schwarzwälder, Cölestin: 197; 198 A 
Seaxburh: 206



Sebbe: 204
Sedulius: 105; 221; 224ff.; 263 
Sedulius Scottus: 87ff.; 251; 399 
Seneca: 52; 54; 55; 98 A; 417 
Servius: 38; 39; 43; 57; 73ff.; 149 
Sexbald: 204 
Sicco Polenton: 82 A; 83 
Sigebald: 208 A 
Sigeberht: 204; 207
Sigebert von Gembloux: 214 A; 267; 383; 392 
Sigebriht: 203 
Sigehere: 204
Similimontanus (Gleichberger), Petrus: 192; 193 A; 194; 

195
Simon Chèvre d’Or: 137
Simon von Stadtamhof: 194
Simone d’Arezzo: 37; 42
Smaragd von Saint-Mihiel: 130; 226; 245; 348
Solinus: 216 A; 217 A; 219
Sonntag, Andreas: 237
Spytihnev: 356
Stabius, Johannes: 195
Statius: 74; 144; 223
Stefanus cappellanus: 20
Stephan von Ripon: 262
Stertt, Johannes: 346
Strauß, Wolfhard: 197; 198
Streitei, Hieronymus: 187; 191 ff.
Sulpicius Severus: 105; 386 
Swefheard: 204; 206 
Swithhelm: 204 
Syagrius: 386 
Syclyng, John: 100 A

Tacitus: 333 
Tassilo: 377 
Tatianus: 397 f.
Tatwine: 201
Terenz: 35; 36; 38; 43; 150; 347 A 
Thegan: 243 
Theoderich: 251
Theoderich von Saint-Trond: 219 
Theodor von Canterbury: 389 
Theodosius: 225 
Theodulfvon Orleans: 159ff. 
Theuern, Friedrich v.: 198 A 
Thomas von Aquin: 100; 233; 247 A 
Thomas de Hibernia: 345 
Thomas a Kempis: 234; 334 
Thomas de Novo Mercatu: 98 A 
Tibull: 43; 56 f.; 153 ff.
Tiphernus, Gregorius: 187 
Titel: 204; 206 
Tittleshall, John: 95 ff.
Tonberht: 204; 206 
Trajan: 256
Trithemius, Johannes; 227; 238; 383 A

Turilo: 251 
Tyconius: 387

Ucen: 356; 359P 
Ugutio: 38; 49; 51 A; 56 
Ulrich, hl.: 358
Ulrich von Regensburg: 171 ff.
Understorff (Indersdorfer), Georg: 192 A; 193

Valens von Aquileia: 280
Valentinian: 225
Valerian von Cemele: 277; 404
Varrò: 46; 53
Vegetius: 44; 274; 402
Veiol, Johannes: 192
Veit, hl.: 359f.
Veldeke, Heinrich von: 137; 147 A 
Venantius Fortunatus: 263; 267; 324 A 
Vennd, Jakob: 235 ff.
Vergil: 39; 42; 54; 57; 73ff.; 149; 153; 225 A; 263; 274 A; 

310
Vibius Sequester: 40ff.; 46; 57 
Victorinus: 277 f.
Victorinus von Pettau: 165; 282 A; 284
Victricius: 405
Vigilius von Thapsus: 388
Villani, Giovanni: 44
Vinzenz, hl.: 260
Vinzenz von Beauvais: 383 ff.
Visconti, Giangaleazzo: 53 
Vitale von Verona: 36 
Vittorino da Feltre: 41 
Vortigern: 205

Wagner, Leonhard: 227
Walahfrid Strabo: 244; 251; 258; 267; 309; 319; 321 A; 324; 

389
Walter I. von Gladbach: 243 
Walter Map: 106 
Walther von Chätillon: 250 
Walther von der Vogelweide: 409 ff.
Welislaw (Hajnüv) von Sedlcany: 355 
Wenilo von Sens: 322 
Wenzel, hl.: 351 ff.
Wido von Amiens: 252 
Wilhelm von Ambere: 247 A 
Wilhelm von Champeaux: 244 A 
Wilhelm von Conches: 244; 247 A; 273 ff.
Wilhelm von Hirsau: 171
Wilhelm von Newburgh: 275
Wilhelm IV. von Saint-Chaffre du Monastier: 177
Wilhelm von Saint-Thierry: 107 A; 391
Woden: 205
Wolfger von Prüfening: 383 
Wolfram von Eschenbach: 234 A 
Wratislaw: 356; 359 
Wulfstan von Winchester: 262f.
Wyclif, Johannes: 98



Wyrtgeorn: 203 f.; 205; 208 
Wythmann von Ramsey: 265

Yric: 208

Zambono d’Andrea: 38 
Zech, Georg: 195

Zelln (Celnus), Johannes: 189£; 194; 195 
Zeno: 105 
Zoilus: 224
Zono de’ Magnalis: 82f.
Zoroaster: 216f.





si





ISSN 0005-71 OX 
ISBN 3 7696 0094 0


