
B A Y E R IS C H E  A K A D E M I E  D E R  W IS S E N S C H A F T E N

P H I L O S O P H I S C H - H I S T O R I S C H E  K L A S S E  

S I T Z U N G S B E R I C H T E  · J A H R G A N G  195 9 , H E F T  7

PAUL ALTHAUS

Der Schöpfungsgedanke 

bei Luther

Vorgetragen am 8. Mai 1959

M Ü N C H E N  19 5 9

V E R L A G  D E R  B A Y E R I S C H E N  A K A D E M I E  D E R  W I S S E N S C H A F T E N

In Kom mission bei der C .H . Beck'schen V erlagsbuchhandlung München



Printed in G erm any 
D ruck der C . H . B eck ’schen Buchdruckerei N ordlingen



J J a ß  in Luthers Theologie der Schöpfungsgedanke einen 
starken und eigenen Ton hat, ist schon immer erkannt worden. 
Aber die Darstellungen seiner Theologie haben noch nicht 
genügend zur Geltung gebracht, welche zentrale Stellung die 
Erkenntnis Gottes als des Schöpfers bei ihm hat und w ie w eit sie 
sein Denken bestimmt. An diesem Punkte wollen die nachfolgen­
den Ausführungen einen Beitrag zur Erforschung der Theologie 
Luthers bieten.

Dabei ist unsere Absicht weder eine theologie- oder dogmen­
geschichtliche noch etwa eine der Konfessions-Vergleichung. Es soll 
also weder nach dem Verhältnis der Gedanken Luthers zur Scho­
lastik noch nach dem zur katholischen Theologie überhaupt 
gefragt werden. Wir wollen Luthers Verständnis des Schaffens 
Gottes einfach darstellen und zu interpretieren versuchen. Dabei 
ist der Schöpfungsgedanke bei Luther auf zwei Gebieten zu 
verfolgen: in seiner Anwendung auf das natürliche Leben des 
Menschen und in seiner Bedeutung für den Weg zum Heil, zum 
wahrhaftigen Leben. Der erste Teil führt über das, was auch 
sonst schon erkannt und ausgesprochen ist, kaum hinaus. Aber 
es ist doch nötig, auch dieses erste Stück hier darzubieten, um 
das zweite Stück in dem Gesamtzusammenhange von Luthers 
Verständnis der Gottheit Gottes als seines Schöpfertums zu sehen. 
Die Energie, mit der Luther auf dem einen wie dem anderen 
Gebiete Gottes alleiniges Schöpfertum hütet, verbindet die beiden 
Stücke.1

G o tt  sein und Schöpfer sein, das ist für Luther ein und das­
selbe. Gott ist Gott darin, daß er der Schaffende ist, und zwar 
der allein Schaffende. Gottes Schaffen ist nicht nur ein Faktum 
der Vergangenheit, nämlich des Schöpfungsaktes am Anfang 
aller Dinge; sondern Schöpfung durch Gott hat für Luther un­
mittelbare Gegenwärtigkeit und Aktualität. Wohl unterscheidet

1 Die Ziffern in den Anmerkungen bezeichnen Band, Seite und Zeile in der 
Weimarer Ausgabe der Werke Luthers.



auch er mit aller christlichen Theologie zwischen Schaffen und 
Erhalten, creatio und conservatio. Aber Gottes ständiges gegen­
wärtiges Erhalten ist zugleich ein fortgehendes Schaffen von 
Neuem. „Täglich sehen wir vor Augen, daß neue Menschen, 
junge Kinder zur Welt geboren werden, die vorher nicht gewesen 
sind, neue Bäume, neue Tiere auf Erden, neue Fische im Wasser 
und neue Vögel in der Luft werden, und höret nicht auf zu schaf­
fen und zu nähren bis an den Jüngsten T ag .“ 1 Gott schafft nicht 
alles mit einem Male, sondern nach und nach, unaufhörlich ist 
er am Werke, nicht nur erhaltend, sondern auch immer weiter 
schaffend: „Also ist es in der ganzen Welt, daß Gott täglich 
immerdar schafft, wiewohl er alle Menschen auf einmal könnte 
machen“ .2 „Gott wirket für und für“ , und nur durch dieses sein 
fortgehendes unaufhörliches Wirken besteht Wirklichkeit. Gottes 
Verhältnis zu seinem Werke, der Welt, ist ein anderes als das 
eines Menschen zu seinem Werke. Dieses, einmal fertig, hat 
Selbständigkeit seinem Hersteller gegenüber. Es besteht auch 
ohne ihn weiter. Anders die Welt, im Verhältnis zu Gott: sie kann 
keinen Augenblick fortbestehen, ohne daß Gott sie hält. „ E r  hat 
die Welt nicht also geschaffen wie ein Zimmermann ein Haus 
bauet und darnach davongehet, läßt es stehen wie es steht, 
sondern (Gott) bleibt dabei und erhält alles, wie er es gemacht 
hat, sonst würde es weder stehen noch bleiben können“ .3

Das ist für Luther der Sinn des überlieferten Begriffes der 
A l l m a c h t  Gottes. E r versteht sie nicht als potentiell, sondern 
als aktuell, als eine „wirkende Macht und stetige Tätigkeit, die 
ohne Unterlaß gehet im Schwange und wirkt. Denn Gott ruhet 
nicht, wirket ohne Unterlaß“ .4 „Allmächtig ist er, daß in allen 
und durch alle und über allen nichts wirkt denn allein seine 
M acht“ .5 Die Allmacht ist für Luther „nicht die unendliche 
Fülle von M ö g l i c h k e i t e n ,  die Gott frei zu seiner Verfügung 
hat, sondern die in der Gestaltung der w i r k l i c h e n  Wel t  sich

4  Paul Althaus

1 46, 559, 26.
2 12, 441, 6.
3 21, 521, 20; 46, 558, 20.
4 7, 574, 29.
5 7, 574, 12.



betätigende unendliche Macht“  (K. Holl). Allmacht besagt 
nicht, daß Gott die Potenz hat, vieles zu tun, was er doch nicht 
ausführt, sondern die actualis potentia, kraft deren er alles in 
allen wirkt.1 Die Allmacht ist also nichts anderes als A llw irk­
samkeit in allen Kreaturen.

Mit diesem seinem fortgehenden Erhalten und Schaffen ist 
Gott in aller Kreatur g e g e n w ä r t i g .  Seine schaffende und er­
haltende Mächtigkeit ist zugleich unmittelbarste Gegenwärtigkeit, 
mit der der Schöpfer und Erhalter alles umfaßt und durchdringt. 
„Denn er schickt keine Amtleut oder Engel aus, wenn er etwas 
schafft oder erhält, sondern solchs alles ist seiner göttlichen 
Gewalt selbst eigen Werk. Soll er’s aber schaffen und erhalten, 
so muß er daselbst sein und seine Kreatur sowohl im Allerin­
wendigsten als im Auswendigsten machen und erhalten. Drum 
muß er ja in einer jeglichen Kreatur in ihrem Allerinwendigsten, 
Auswendigsten um und um, durch und durch, unten und oben, 
da sein, daß nichts Gegenwärtigeres noch Innerlicheres sein 
kann in allen Kreaturen denn Gott selbst mit seiner Gewalt“ 2. 
Stärker kann kein Pantheist die Präsenz Gottes in der Welt aus- 
drücken.

Desto dringender erhebt sich die Frage, wie bei dieser Beto­
nung der in allen Kreaturen gegenwärtigen Allwirksamkeit, der 
allwirksamen Gegenwärtigkeit Gottes die irdischen kreatürlichen 
Wirker zu stehen kommen, also vor allem die menschliche A ktivi­
tät. Es versteht sich von selbst, daß Luther diese nicht leugnet 
oder wegdeutet: er ruft ja den Menschen zum Handeln auf und 
weiß ihn in seinem Tun und Lassen vor Gott verantwortlich und 
schuldig. Wie aber verhält sich dann Gottes und des Menschen 
Wirken ? Bei der Antwort darauf beschränken wir uns hier auf 
das Gebiet des natürlichen geschichtlichen Lebens. Wie sich 
Gottes Wirken und die menschliche Aktivität in Sachen des Heils 
verhalten, also das Problem der Prädestination bei Luther, ist 
ein Kapitel für sich.

Luther setzt Gottes und des Menschen Wirken in Verhältnis 
mit seinem Gedanken von den L a r v e n  oder M a s k e n  G o t t e s .

Der Schöpfungsgedanke bei Luther 5

1 18, 718, 28.

2 2 3> 133, ' 9 - 30.



6 Paul Althaus

Damit gibt er dem traditionellen Schema, demzufolge Gott die cau­
sa prima oder principalis ist, die Kreaturen nur causae secundae 
oder instrumentales, eine eigene besondere Wendung. Die Krea­
turen sind nur Masken, unter denen der Schöpfer sein eigenes 
selbstherrliches freies Wirken verbirgt.1 Gott bedarf der irdischen 
Wirker nicht. Daß er sie zum Mitwirken beruft und anstellt, ist 
seine freie Ordnung. „A lle Kreaturen sind Gottes Larven und 
Mummereien, die er will lassen mit ihm wirken und helfen 
allerlei schaffen, was er doch sonst ohn ihr Mitwirken tun kann 
und auch tut“ .2 A u f den Menschen und sein Tun angewandt 
bedeutet das ein Zwiefaches. Zuerst: Gott gebietet uns, das 
Unsere, je nach Stand und Beruf, mit Ernst zu tun. Wir sollen 
das, weil er es geboten hat und weil er ohne das seinen Segen 
nicht geben will. Aber zweitens: wir Menschen sollen uns ja nicht 
für die eigentlichen Wirker halten, also uns nicht auf unsere 
Arbeit verlassen, als schaffte sie es. Die Arbeit ist unser, aber der 
Erfolg, die Wirkung ist Gottes. Unser Arbeiten ist nicht die 
U r s a c h e  des Gelingens, sondern nur eine von Gott gewollte 
und gesetzte B e d i n g u n g ,  unter der allein er uns geben will. 
Luther hat das sehr eindringlich und anschaulich ausgeführt in 
seiner Erklärung des Psalms 127:  „Wo der Herr nicht das Haus 
bauet, so arbeiten umsonst, die daran bauen . . . ,“ .3 Er gibt das 
Beispiel der Kinder, die vor Weihnachten fasten und beten und 
ihre Kleider nachts hinlegen, damit das Christkind oder St. 
Nikolaus ihnen beschere. Was sie da tun, ist natürlich nicht die 
Ursache, welche die Gaben herbringt, sondern nur kindlicher 
Ausdruck der Bitte um sie, der Bereitschaft, sie zu empfangen.

1 Zu den „Larven“  und,,Mummereien“ gehörenfür Lutherauch die Prediger 
des Evangeliums, also das Handeln im geistlichen Amte nicht minder als die 
weltlichen Ordnungen und das Handeln in ihnen. 17 II, 262, 37:  „Die das 
Evangelium jetzt treiben, sind es nit, die es tun, sie sind nur eine Larve und 
Mummerei, durch welche Gott sein Werk und Willen ausrichtet. Ihr seids 
nicht, spricht er, die die Fisch fahen, ich ziehe das Netz selbst.“  Vgl. 31 1, 436 , 
28: „Predige du und laß ihn die Herzen fromm machen.“

2 17, II, 192, 28. Vgl. 15, 373, 14: ,,. . . daß man wohl mag sagen, der 
Welt Lauf und sonderlich seiner Heiligen Wesen sei Gottes Mummerei, dar­
unter er sich verbirgt und in der Welt so wunderlich regiert und rumort.“

3 31 I, 436 , 3 ff-



„W as ist aber alle unsere Arbeit auf dem Felde, im Garten, in 
der Stadt, im Hause, im Streit, im Regieren anderes gegen Gott, 
denn ein solches Kinderwerk, dadurch Gott seine Gaben zu 
Felde, zu Hause und allenthalben geben will ? Es sind unsers 
Herrn Gottes Larven, darunter will er verborgen sein und alles 
tun“ . Das heißt: zwischen der menschlichen Arbeit und dem 
Gelingen besteht keine immanente Kontinuität, keine kausaleo '
Notwendigkeit. Vielmehr: Arbeit und Gelingen sind allein durch 
Gottes Gebot und Verheißung miteinander verknüpft. Er ver­
heißt der menschlichen Arbeit seinen Segen. Sein Geben, an dem 
alles liegt, wartet doch auf unsere Arbeit, aber die Arbeit muß 
wiederum auf das Geben seiner Güte warten, also zum Ge­
bete werden. Wir sollen uns nicht auf unsere Arbeit, sondern 
auf ihn verlassen. Ihm allein gebührt auch hier die Ehre des 
W irkens.1

Wenn Luther alles menschliche Wirken als „Larven “  Gottes 
versteht und doch zugleich als von Gott gefordert, so liegt darin 
also das Doppelte: wir haben unser Arbeiten insofern ernst zu 
nehmen, als Gott es fordert und ohne es nichts geben will; und 
doch: in letzter Hinsicht ist es nicht ernst zu nehmen -  denn der 
eigentliche Wirker ist Gott -  daß wir wirken, ist nur Schein, 
Maske, die das Eigentliche verhüllt, Gottes alleiniges Wirken. 
WTir sollen das Arbeiten et hi s ch  ernst nehmen, als die uns zu­
geteilte Aufgabe; aber nicht m e t a p h y s i s c h  ernst nehmen als 
machte unser Handeln die Geschichte. So empfängt die mensch­
liche Arbeit ihren zugleich gebotenen und doch bescheidenen Platz, 
ihre Würde und ihre Demut. Sie wird durch Gottes Schöpferwillen 
begründet und begrenzt in einem. Alles menschliche Handeln ist 
nichts anderes als die von Gott gebotene Gestalt der Bereitschaft, 
des Begehrens, seine Gaben zu empfangen. Ohne solche handeln­
de Bereitschaft will Gott nicht geben. Aber die in dem mensch­
lichen Arbeiten bekundete Bereitschaft wirkt nicht die Gabe. 
Hier bleibt die Freiheit Gottes zu geben. A u f diese Weise läßt 
Luther Raum für das verantwortliche, weil von Gott gebotene 
menschliche Handeln -  und läßt es doch zugleich umfaßt und

Der Schöpfungsgedanke bei Luther 7

1 15 ,  366, 1 5 f f . : G ott w ill die E h re  haben, a ls  der alleine g ib t a lle s  G ed eihen.

3 i I, 435 · 43 6 .



8 Paul Althaus

begrenzt werden von Gottes Wirken und Geben. Die Arbeit des 
Menschen und das Gelingen, der erwünschte Erfolg verhalten 
sich nicht wie Ursache und Wirkung, sondern wie menschliche 
Bereitschaft und göttliches Geben, menschliche Bitte und Gottes 
Erhören in seiner Freiheit.

Damit zeichnet Luther die einfachsten Grundlinien für eine 
T h e o l o g i e  der  Ges chi cht e .  Wer ist es, der die Geschichte 
macht ? Sie wartet auf verantwortliches menschliches Handeln, 
aber die Wirkung liegt nicht in des Menschen Hand. Das H an­
deln ist unbedingt geboten, aber das Gelingen ist dem Menschen 
unverfügbar. Das Geschehen ist uns in bestimmtem Maße in die 
Hand gegeben — und zugleich doch wieder aus der Hand genom­
men. Wir haben geschichtliche Verantwortung und können doch 
zuletzt die Geschichte nicht machen. Sie ist jederzeit voll offen­
kundigen Aufrufs an den Menschen, offen für sein Wirken -  und 
doch zugleich voll des übermenschlichen Geheimnisses der W ir­
kung, des Gelingens und Nicht-Gelingens. Zuletzt ist es Gott 
allein, der durch das Handeln der Menschen hindurch, über es 
hinaus die Geschichte macht.

D e n  Übergang zu dem zweiten Gedankenkreise, in dem es 
sich nicht mehr um das Walten Gottes im natürlichen Leben 
handelt, sonder um das Heil, mag ein sehr charakteristisches 
Wort Luthers bilden. In einer Predigt von 1523 heißt es: „D as 
ist ohne Zweifel der höchste Artikel des Glaubens, darinnen wir 
sprechen: Ich glaube an Gott Vater, allmächtigen Schöpfer 
Himmels und der Erden. Und welcher das rechtschaffen glaubt, 
dem ist schon geholfen und ist wieder zurecht bracht und dahin 
kommen, da Adam von gefallen ist. Aber wenig sind ihrer, die 
so weit kommen, daß sie völliglich gläuben, daß er der Gott sei, 
der alle Dinge schafft und macht. Denn ein solch Mensch muß 
allen Dingen gestorben sein, dem Guten und Bösen, dem Tod 
und Leben, der Hölle und dem Himmel, und von Herzen beken­
nen, daß er aus eigenen Kräften nichts vermag“ .1 Mit diesen

1 24, 18, 26 (Crucigers Bearbeitung von 1527, auf Grund von Nachschriften; 
in 12, 439, i6ff. eine etwas kürzere Fassung nach dem Sonderdruck der 
Predigt, von 1524).



Sätzen ist Folgendes ausgesagt: 1. Der Erste Artikel des Glaubens­
bekenntnisses, an sich nur ein Glied in dem Ganzen der drei 
Artikel, ist doch „der höchste Artikel des Glaubens“ . Das hat 
offenbar den Sinn: an ihm hängt alles andere, mit ihm ist alles 
Entscheidende gegeben. Wer sich zu ihm im Ernste bekennt, 
der ist aus dem Sündenstande schon wieder zurecht gebracht in 
das urständliche Sein, in das Gott ihn geschaffen hat. Mit dem 
Glauben an Gott als den allmächtigen Schöpfer aller Dinge steht 
und fällt also das rechte Verhältnis zu Gott. Diesen Glauben ver­
lieren, das ist der Fall des Menschen. Ihn wiedergewinnen, das 
ist das Heil. 2. „Ein solch Mensch muß allen Dingen gestorben 
sein. . . .“  Das heißt: wer im Ernste an Gott als den Schöpfer 
aller Dinge glaubt, für den sind die großen Gegensätze des Da­
seins in einer letzten Hinsicht relativiert, neutralisiert. Den 
Schöpfer glauben bedeutet nämlich: ihn überall gegenwärtig und 
wirksam, sich selbst überall in seinen Händen wissen, im Tode 
nicht minder als im Leben, in der Hölle nicht minder als im 
Himmel, in dem Bösen nicht minder als in dem Guten. Denn das 
alles ist in seiner Hand. 3. Der ernstgenommene Schöpferglaube 
entscheidet auch über das Se lb stve rs tän d n is  des Menschen: 
„Ein solch Mensch muß . . . von Herzen bekennen, daß er aus 
eigenen Kräften nichts vermag“ . Sich zu dem Schöpfer bekennen 
heißt zugleich: das eigene Unvermögen bekennen, sich nichts Z u ­

trauen, sondern alles allein von Gott erwarten. Der Glaube an den 
Schöpfer ist also viel mehr und etwas ganz anderes als ein Stück 
Weltanschauung. Er ist von höchster Aktualität für das Selbst­
bewußtsein, eine Aussage des Menschen nicht nur über Gott und 
die Welt, sondern auch über sich selbst. Gottes Schöpfertum aus- 
sagen hat zugleich den Sinn: jeder Illusion eigenen Schöpfertums 
den Abschied geben.

Das gilt nun nicht allein für das Gebiet des natürlichen Lebens, 
sondern auch da, wo es sich um die Existenz des Menschen vor 
Gott, um seine Geltung und Würde bei ihm, also um sein Heil, 
das „Ewige Leben“ handelt. Eben dieses ist das Thema des für 
Luther entscheidenden articulus stantis et cadentis ecclesiae, des 
Artikels von der „ R e c h t fe r t ig u n g “ des sündigen Menschen. 
Wir haben zu zeigen, daß Luthers Lehre von der Rechtfertigung 
mit ihrem sola gratia und sola fide zuletzt in seinem Gedanken

Der Schöpfungsgedanke bei Luther 9



IO Paul Althaus

von Gottes Gottheit als alleinigem Schöpfertum begründet ist.1 
Luthers Lehre besagt, daß der sündige Mensch seine „Gerechtig­
keit vor Gott“ nicht in seinem sittlichen Sein hat oder im Blicke 
darauf empfängt, sondern allein durch den freien Akt der Ver­
gebung Gottes, mit dem er den Sünder, so wie er ist, annimmt 
und in seine Gemeinschaft zieht-der Mensch kann nichts anderes 
tun als diese von Gott ihm zuerkannte Gerechtigkeit im Glauben 
hinnehmen; in diesem Hinnehmen ist er gerecht vor Gott.

Das alles ist ohne Frage „Paulinismus“ : Luther hat es aus dem 
Galater- und dem Römerbriefe des Apostels gelernt. Aber man 
muß doch weiter fragen, woher der besondere Akzent stammt, 
den der ganze Gedankenzusammenhang bei Luther bekommt. 
Die Frage ist nicht historisch, sondern sachlich gemeint: wo liegt 
in L u th ers  e igener T h eo log ie  der Ursprung des Beson­
deren seiner Lehre von der Rechtfertigung ? welches Motiv setzt 
sich in ihr bestimmend durch? E r ich  S eeb erg  findet den 
„Grundgedanken Luthers, der auch in seine Rechtfertigungs­
lehre maßgebend hineinwirkt“ in seinem Glauben an das „In­
einander von Tod und Leben, von Gericht und Gnade, von Nein 
und J a “ . Dieses „Paradox“ hat Luther „an Christus erlebt“ , 
„durch die fromme Anschauung Christi gewonnen“ . Christus ist 
für Luther nicht nur der Versöhner und Erlöser, sondern in seiner 
Gestalt als der Sterbende und Auferstehende „zugleich das Ur­
bild, das den Sinn unseres Schicksals deutet und damit auch be­
stimmt“ . Das an Christus erlebte Paradox gibt seiner Rechtferti­
gungslehre „Form und Inhalt“ -  nur so läßt sie sich verstehen. 
„Insofern kann man die Formel wagen, daß die Rechtfertigungs­
lehre Luthers -  genetisch gesehen -  der tropologisch gedeutete 
Christus ist.“ 2 Nun ist fraglos die Analogie zwischen dem, was 
was an Christus geschieht und dem, was an uns geschieht, ein

1 Hierauf habe ich zum erstenmale hingewiesen in dem Aufsatz: Gottes 
Gottheit als Sinn der Rechtfertigungslehre Luthers, erschienen im Luther- 
Jahrbuch 1931, etwas erweitert abgedruckt in: Theol. Aufsätze, II, 1935,
S. 1-30.

2 E . S e e b e rg , Luthers Theologie in ihren Grundzügen, 1940, S. 114· 
Vgl. auch in dem größeren Werke: Luthers Theologie, Bd. II, Christus, 
Wirklichkeit und Urbild, 1937 S. 461 f. „W as an Christus geschieht, geschieht 
auch an uns. Das ist die Urform oder Urzelle für die Rechtfertigungslehre.“



Der Schöpfungsgedanke bei Luther

zentraler Gedanke in Luthers Theologie. Freilich wäre zu fragen, 
ob für Luther dabei die Anschauung Christi das Primäre ist, oder 
ob er nicht umgekehrt zunächst Christi Leiden, z. B. seine An­
fechtung, von der Erfahrung des Christen her deutet. Ferner 
fällt auf, daß E. Seeberg, wenn er Luthers Rechtfertigungslehre 
genetisch verstehen will, nicht vor allem auf sein Verhältnis zu 
Paulus hinweist. Besonders aber: sollte das an Christus erlebte 
Paradox die Urform der Rechtfertigungslehre sein, so müßte man 
erwarten, daß es als solche auch in den wichtigsten Texten 
Luthers über die Rechtfertigung des Sünders sichtbar würde. 
Das ist aber nicht der Fall. Christus kommt in Luthers Recht­
fertigungslehre wohl als der Grund (propter Christum) für 
Gottes rechtfertigendes Handeln mit dem Menschen zu stehen, 
aber nicht als dessen U rb ild . Nur in dem ersteren Sinne, nicht 
in dem letzteren ist Luthers Lehre von der Rechtfertigung chri- 
stologisch begründet, wie schon die des Apostels Paulus und aller 
christlichen Theologie. Nicht die Anschauung Christi  im Be­
sonderen, sondern die Erkenntnis Gottes in seinem Schöpfertum 
bestimmt zuletzt sein Verständnis der Rechtfertigung. Gewiß er­
kennt Luther den Stil Gottes auch im Anschauen Christi, an der 
Weise, wie Gott mit ihm handelt, aber nicht nur hier. Mit der 
dogmatischen Tradition der Theologie betont er das ex nihilo als 
Wesenszug des Schaffens Gottes. (Nach 2. Macc. 7, 28: ex nihilo 
fecit illa Deus; Röm. 4, 17: qui vivificat mortuos, et vocat ea 
quae non sunt, tanquam ea quae sunt; in Luthers Revision der 
Vulgata, 1 529: . . . vocat ea quae non sunt, ut sint -  eine Korrek­
tur nach dem griechischen Urtexte). Es ist Gottes „Natur“ , aus 
dem Nichts alles zu schaffen.1 Darin erweist sich seine Gottheit.

Zu dem ex nihilo tritt bei Luther ein zweites Merkmal des 
schöpferischen Handelns Gottes: Gott wirkt sein Werk unter der 
Hülle des Gegenteils, sub contraria specie, daher auch aus dem 
Gegenteil. Er schafft das Leben unter der Gestalt des Todes, ja 
auf dem Wege des Todes. Wo er erhöhen will, da versetzt er zuvor 
in die Niedrigkeit. Wo er uns beschenken will mit seinen Gaben,

1 40 III, 154, 1 1 :  Ejus natura, ex nihilo omnia creare. Et propriissima ejus 
natura: vocat, quae non sunt, ut sint. -  Ebenso von Christus 40 III, 90, 10: 
E t ejus officium proprium, quia est Deus: ex nihilo omnia. . .



1 2 Paul Althaus

da macht er uns und das Unsere zuvor zunichte und schafft da­
durch Raum für sein Geschenk. Luther beruft sich dafür die 
Worte aus dem Gebet der Hanna 1. Sam. 2, 6, 7: Dominus 
mortificat et vivificat, deducit ad inferos et reducit etc. So para­
dox zu handeln, sein Werk unter dem Gegenteil zu verbergen, 
auch das ist Gottes „Natur“ .1 „Du erhöhest uns, wenn du uns 
niedrigest; du machst uns gerecht, wenn du uns zu Sündern 
machst; du führest uns gen Himmel, wenn du uns in die Hölle 
stoßest, du gibst uns Sieg, wenn du uns unterliegen lassest . . .“ .2 
Eben hierin erscheint Gottes Gottheit, die mit allem menschlichen 
Wirken unvergleichbare Weise seines Schaffens.

In diesem Zusammenhange der Merkmale Gottes in seinem 
Schöpfertum will Luthers Lehre von der Rechtfertigung gesehen 
werden. E x  nihilo omnia und sub contraria specie, beides kommt 
hier zur Geltung. Luther hat die Rechtfertigung ganz ausdrück­
lich unter die Züge paradoxen göttlichen Schaffens eingereiht. 
Es steht in einer Reihe und ist überall der gleiche Stil Gottes: 
daß er aus der Finsternis das Licht schafft, aus dem Nichts alles, 
daß er die Toten lebendig, die Verdammten selig macht -  daß er 
die Sünder rechtfertigt. So zu handeln, auf diese Weise zu schaf­
fen, das ist Gottes Freude.3 Denn darin ist er ganz Er selbst, 
ganz Gott. Die Rechtfertigung des Sünders kommt als ein 
Sonderfall dieses Stiles Gottes zu stehen. Im Schöpfungsgedanken 
liegt also der entscheidende Grund für Luthers Rechtfertigungs­
lehre. Gottes Schöpfertum zu wahren, seine Ehre als Schöpfer zu 
hüten, das ist sein letztes und eigentliches Motiv im Kampfe 
um das sola fide.

Auf die Frage, warum der Mensch nicht durch seine sittliche 
Leistung die Geltung und Würde bei Gott erreichen kann, ist die

1 56, 375, 18 : Natura Dei est, prius destruere et annihilare, quicquid in 
nobis est, antequam nos donet (folgt 1. Sam. 2, 6. 7). E t enim consilio suo 
piissimo facit nos capaces donorum suorum. -  376, 31 : Necesse est enim, opus 
Dei abscondi et non intelligi tunc, quando fit. Non autem absconditur aliter 
quam sub contraria specie nostri conceptus seu cogitationis.

2 31 I, 17 1, 15.
3 40 II, 154, 15 : Deum delectat ex tenebris lucem, ex nihilo facere etc. Sic 

creavit omnia, sic juvat desertos, ju s t i f i c a t  p e c c a to re s , vivificat mortuos 
salvat damnatos.



nächste und übliche Antwort der anthropologische Satz: weil 
kein Mensch von Anbeginn der Welt an einen reinen Gehorsam 
gegen Gott aufgebracht hat und aufbringen kann, auch kein 
Christenmensch. Das lehrt Luther natürlich auch. Er beruft sich 
dafür auf klare Aussagen der Hl. Schrift und den Consensus 
„aller Heiligen und der ganzen Kirche.“ 1 Aber das ist nicht seine 
ganze und letzte Antwort in dieser Sache. Er bleibt nicht stehen 
bei der anthropologischen Antwort, sondern führt über sie hinaus 
in die Theologie im engeren Sinne des Begriffes. Er kann nämlich 
von der Halbheit und Beflecktheit alles menschlichen Gehorsams 
in dieser Frage auch ganz absehen. Er kann den Fall setzen, 
daß der Mensch es zu einer völligen Erfüllung der Gebote Gottes 
bringt, und auch angesichts dessen erklären: selbst wenn der 
Mensch die Summe des Gesetzes, das große Doppelgebot der 
Liebe zu Gott und zum Nächsten, mit einem Werke ganz erfüllt 
haben sollte, so wird er dadurch vor Gott doch nicht gerecht — 
denn Gott erkennt nun einmal die Erfüllung seines Gesetzes nicht 
als Weg zur Gerechtigkeit an.2

Dabei macht es keinen Unterschied, ob der Mensch aus eige­
nen Kräften versucht hat, Gottes Gesetz zu erfüllen, oder ob er 
mit Hilfe der durch Gottes Gnade verliehenen Kraft so weit ge­
kommen ist. Luther grenzt sich ab gegen die Meinung des von 
ihm so hoch verehrten A u g u st in .  Dieser hatte erklärt: zwar der 
Versuch des Menschen, mit seinen natürlichen Kräften das Ge­
setz zu erfüllen, führe nicht zur Rechtfertigung, wohl aber die 
Erfüllung des Gesetzes mit Hilfe des Heiligen Geistes. Das lehnt 
Luther ab: „Wenn jemand durch die Kraft des Heiligen Geistes 
das Gesetz ganz und gar erfüllte, so müßte er doch Gottes Barm­
herzigkeit anrufen; denn Gott hat beschlossen, nicht durch das 
Gesetz (d. h. durch seine Erfüllung), sondern durch Christus 
selig zu machen (salvare).“ 3 Das besagt: Gott läßt zwischen sich 
und dem sündigen Menschen unter keinen Umständen die Ge­

1 39 I, 51, 2 4 ff-
2 40 I, 218, 3 ff. -  Tischreden 6, Nr. 6720.
3 Tischreden I, Nr. 85 (aus dem Lat. übersetzt). -  Vgl. 15, 4 15, 26; da legt 

Luther die Stelle im Psalm 130, 4 „B e i dir ist die Vergebung, daß man dich 
fürchte“ so aus: ,,. . . du hast beschlossen bei dir, ut nemo accedat, nisi qui 
sperat in gratiam«.

Der Schöpfungsgedanke bei Luther 13



setzes-Ordnung gelten, die als Bedingung der Existenz vor Gott 
sittliche Leistung fordert, sondern allein die Ordnung der freien 
Gnade, die allem sittlichen Tun und Können voraus ist. Der 
Mensch soll gar nichts vor Gott bringen wollen mit dem Ziele, 
seine Gerechtigkeit bei Gott dadurch zu erreichen -  gleichgültig, 
ob mit seinen natürlichen oder mit gott-geschenkten Kräften 
sondern er soll rein und vorbehaltlos auf Gottes Huld hoffen, die 
ihm in Christus begegnet; auf die Gnade, die ihren Sinn zunächst 
gar nicht darin hat, dem Menschaen übernatürliche sittliche 
Kraft zur Erfüllung seines Gesetzes zu geben, sondern mit der 
Gott sich selbst dem Sünder unbegreiflich-wunderbar zur Gemein­
schaft gibt, ihn „annimmt“ in dem souveränen Akte der Ver­
gebung.

Daß Gott es so und nicht anders will, ist für Luther begründet 
in seinem Wesen als Gott, in seinem gottheitlichen Verhältnis zum 
Menschen. Das gilt in doppeltem Sinne. Zuerst: Alles, was wir 
sind und haben, haben wir von Gott. Gewiß sollen wir es ihm 
bringen, aber nicht, als wäre es unser eigen, sondern eben als se ine 
Gabe, sein Eigentum. Alles andere ist ein Widersinn, Verleugnen 
des Schöpfers, von dem wir alles empfangen. Ihm gegenüber 
gilt im Grunde also nur das D anken, und alles, was wir ihm 
bringen, kann nur den Sinn des Dankens haben — wobei nicht zu 
vergessen ist, daß auch das Vermögen zu danken selber ein Ge­
schenk ist, das wir von Gott empfangen.1 So bedeutet es eine 
Anmaßung gegenüber dem Schöpfer aller Gaben und Kräfte, 
eine Leistung vor ihn zu bringen zu wollen.2 Zweitens betont 
Luther: unsere „Gerechtigkeit“ , d. h. unsere Existenz vor Gott, 
unsere Würde wird uns in gleicher Weise wie unsere natürliche 
Existenz durch einen reinen, freien Schöpfungsakt Gottes zuteil. 
Leben geben, das ist in jedem Sinne Werk des Schöpfers allein. 
Nennt die Bibel die Rechtfertigung eine „neue Geburt,“  so gilt

14  Paul Althaus

1 40 II, 452, 10 ff. Vgl. vor allem diese Sätze: Nihil potes dare deo, nisi 
quae prius ejus sunt . . .  Reddere gl oriam, posse scire, quod haechabeam ate deo, 
ipsum hoc est donum dei . . . Etiam gratiarum actio est acceptum donum . . . 
452, 24 von denen, die Leistungen vor Gott bringen wollen: Hoc vero est, 
Deo sua reddere tanquam non sua, sed tanquam proprie nostra.

2 9, 463, 2 : Praesumptio est, id veile per te adferre deo, quod ab ipso debes 
accipere.



von dieser genau so streng wie von der ersten Geburt das Wort 
aus Psalm 100: „Er hat uns gemacht und nicht wir selbst“ . Daher 
sieht Luther in dem Unternehmen, sich selbst die Würde bei Gott 
zu erringen (und wäre es mit Hilfe übernatürlicher Kräfte) nicht 
allein eine Torheit, weil kein Mensch dazu imstande ist, sondern 
auch eine Gottlosigkeit: der Mensch vergreift sich damit an der 
Gottheit Gottes, er maßt sich das an, was allein Gottes ist, er 
nimmt ihm die Ehre des alleinigen Schöpfers. Damit, so urteilt 
Luther, setzt der Mensch sich an Gottes Stelle und macht sich 
selbst zum Gott, weil zum Schöpfer seiner selbst, seines eigenen 
Standes und Wertseins bei Gott. Es ist genau so gut Lästerung, 
Blasphemie, wie wenn jemand sich als seinen eigenen Schöpfer 
hinstellen wollte.1

Luther hat sich für sein Verständnis der Rechtfertigung von 
der Gottheit Gottes her auch an den Vers aus dem Bußpsalm 130 
gehalten (Vulgata Ps. 129): „Bei dir ist die Vergebung, daß man 
dich fürchte“ (ut timearis)2. Er legt die letzten Worte so aus: „daß 
du Gott bleibest“ . Das besagt: es ist das entscheidende Maje­
stätsreservat Gottes, daß er dem sündigen Menschen seine 
„Gerechtigkeit“ , seine Würde in dem freien Schöpfungsakte der 
Vergebung verleiht. Darin erweist er sich als Gott und wird er 
als solcher gefürchtet. „Wo nicht Vergebung ist, da istkein Gott“ ,3 
das heißt: da kommt Gott nicht als solcher, mit seinem eigensten 
Werke zur Geltung. Gott aber spricht: „Ich will Gott bleiben, 
ich will geliebet, geehrt, gefürchtet sein.“ 4 Weil er Gott bleiben 
und als solcher gefürchtet sein will, nimmt er den Menschen rein 
durch sein freies Vergeben an, nicht auf Grund einer Würdigkeit, 
die der Mensch mitbrächte. Gott „würdigt“ den Menschen seiner 
Gemeinschaft, — dieses Würdigen ist (um die von A lb re c h t  
R itsc h l  auf die Rechtfertigungslehre angewandten Begriffe zu 
verwenden) nicht ein analytisches Urteil Gottes, mit dem er eine 
vorhandene sittliche Würde des Menschen zur Kenntnis nähme, 
anerkennte, sondern ein synthetisches Urteil, mit dem er dem 
Menschen in seiner Unwürdigkeit von sich aus die Würde schöp­
ferisch zuerkennt. Es würdigt nicht den W'ürdigen, sondern den

1 40 I, 442, 3 ; 40 II, 466, 1; 39 I, 48, 2 2 ff. Hier auch der Hinweis auf 
Psalm 100, 3.

2 40 III, 360, 7. 3 40 III, 359. 6. 4 40 III, 357, ‘ 3·

Der Schöpfungsgedanke bei Luther 15



i 6 Paul Althaus

Unwürdigen. Mit diesem schöpferischen Akte wahrt Gott seinen 
Rang als Gott. Luthers Lehre von der Rechtfertigung ist also in 
der Tat zuletzt theozentrisch begründet, d. h. in seinem Verständ­
nis von Gottes Gottheit als Schöpfertum.

Dem schöpferischen Akte Gottes kann auf seiten des Menschen 
nur entsprechen, daß er ihn an sich geschehen läßt, ihn ohne Vor­
behalt hinnimmt, von nichts anderem vor Gott leben will als von 
Gottes in der Vergebung ergehendem Urteil über ihn. Eben diese 
Haltung des Menschen nennt Luther G lauben . Der Glaube ist 
die einzige mögliche Entsprechung zu Gottes Schöpfertum.1 
Luther würdigt also auch den Glauben des Menschen theozen­
trisch; das heißt: der Glaube, in dem der Mensch Gottes gnädiges 
Urteilüber sich annimmt, ist nichtnur, vom Menschen her gesehen, 
die einzige Möglichkeit, vor Gott leben zu können, sondern vor 
allem auch: das Glauben ist die einzige Weise, mit der der Mensch 
Gottes Gottheit wahrhaft anerkennt und ehrt; die einzige Haltung, 
in der er dem Verhältnis zwischen Gott und Mensch, dem alleini­
gen Schöpfertum Gottes und der eigenen Geschöpflichkeit ge­
recht wird. Allein in dem er glaubt, d. h. alles Vertrauen und alle 
Hoffnung ohne Vorbehalt allein auf Gottes gnädiges Ja  zu ihm 
setzt, erfüllt der Mensch das erste Gebot: daß er Gott seinen Gott 
sein lasse. Gottes Gottheit und das Glauben, d. h. das Warten 
auf ihn, Alles-Erwarten von ihm, gehören nach Luther unlöslich 
zusammen.2 Der Glaube ist der einzige Kultus, den Gott sich ge­
fallen läßt.3

1 40 III , 154, 17 (im Anschluß an den Satz über Gottes natura: Ejus natura 
ex nihilo omnia creare): Ergo qui consentit ejus naturae et obtemperat, is 
rectus vir. Vgl. auch Z. i3ff. in Rörers Nachschrift der Vorlesung Luthers. 
Dazu in dem durch Veit Dietrich besorgten Drucke 154, 30 ff.

2 Für diese Beschreibung des Glaubens vgl. eine Stelle wie 40 II I , 154, it .  
14. 18 die Ausdrücke confidere et sperare, exspectare.

3 Über den Glauben als Ehrung Gottes, als Erfüllung des 1. Gebotes, als 
den einzig wahren Kultus s. z. B. im „Sermon von den guten Werken“  (1520) 
6, 209, 24. 33 ff.: „U nd dieser Glaube, Treu (=Trauen), Zuversicht des Her­
zens gründlich ist wahrhaftige Erfüllung dieses ersten Gebotes, ohne welchen 
sonst kein Werk ist, das diesem Gebot möge genugtun . . .“ . -  5, 104, 4 f . : 
Cultus Dei brevissimo compendio nihil aliud est quam gloria Dei, gloria Dei 
nihil aliud est quam ei credere. -  40 III , 1 5 4 ,1 1 :  Nihil sinamus deo sacrificare 
quam confidere et sperare.



Der Schöpfungsgedanke bei Luther 17

Diesen Sinn hat es, wenn Luther lehrt, daß der Mensch allein 
im Glauben gerecht, daß der Glaube des Menschen Gerechtigkeit 
ist. Es ist eine Gerechtigkeit des Sünders inmitten aller ver­
bleibenden Sündigkeit; aber wirkliche Gerechtigkeit: der Mensch 
ist im Glauben gerecht, weil er mit dem Glauben, der Gottes 
schöpferisches Urteil gelten läßt, Gott gerecht wird, seiner 
Gottheit, seinem Schöpfertum. Das ist der eigentliche Grund und 
Sinn des sola fide.

Es bedarf keines Wortes, daß Luther mit dem sola fide nicht 
den tätigen Gehorsam des Menschen, zu dem Gott ihn ruft, 
vergleichgültigen will. Das sola fide steht nicht im Gegensätze 
zu der Erfüllung der Gebote Gottes, sondern allein zu dem Ver­
suche des Menschen, das Problem seines Lebens vor Gott so zu 
lösen, daß er „Werke“ vor Gott bringt. Darin hat Luther die 
Grund-Sünde gesehen, und demgemäß ist der Verzicht auf diesen 
Weg, den das glaubende Empfangen des gnädigen Urteils Gottes 
bedeutet, die entscheidende „Wiedergeburt“ , der Bruch mit der 
Grund-Sünde, der Übertretung des ersten Gebotes. So ist der 
Glaube bei ihm wahrhaftig nicht ethisch-indifferent oder quieti- 
stisch, sondern umgekehrt: der Glaube ist für ihn der Quellgrund 
eines neuen, lebendigen Ethos, frei von dem sündigen Versuche, 
mit dem Ethos vor Gott gerecht zu werden, frei zum absichtslosen 
freudigen Dienste Gottes.1 Der Glaube macht das Ethos neu, 
weil er ihm das falsche Vorzeichen der Abzielung auf unser Heil 
nimmt, den reflexiven Ton, die falsche Teleologie. „Der Glaube 
muß Werkmeister und Hauptmann sein in allen Werken.“ 2 Aus 
ihm, dem „ersten, höchsten, besten Werk“ „fließen die anderen 
alle“ .3 Oder mit den berühmten Worten aus der Vorrede zum 
Römerbriefe von 1522: „Glaube ist ein göttlich Werk in uns, das 
uns wandelt und neu gebiert aus Gott und tötet den alten Adam, 
macht uns ganz andere Menschen von Herz, Mut, Sinn und allen 
Kräften, und bringet den Heiligen Geist mit sich. O, es ist ein 
lebendig, schäftig, tätig, mächtig Ding um den Glauben, daß 
unmöglich ist, daß er nicht ohne Unterlaß sollt Gutes wirken. . .

1 Vgl. dafür den ganzen „Sermon von den guten Werken“  (1520), 6,204 fr.
2 6, 213, 13.
3 6, 210, 1.

München. Ak. Sb. 1 9 5 9  (Althaus) 2



i8 Paul Althaus

Durch den Glauben wird der Mensch ohne Sünde und gewinnt 
Lust zu Gottes Geboten. Dam it g ib t  er Gott seine Ehre  
und bezahlt ihm, was er ihm schuldig ist.“ 1 In den hervorgehobe­
nen Worten hören wir noch einmal die theozentrische Würdigung 
des Glaubens. Luther hat auch sie von keinem anderen als von 
dem Apostel Paulus gelernt. Im Römerbriefe 4, 20 f. heißt es von 
dem Erzvater Abraham, dem alttestamentlichen Prototyp des 
Glaubenden: ,,Er zweifelte nicht an der Verheißung Gottes durch 
Unglauben, sondern ward stark im Glauben und gab Gott die 
Eh re  und wußte aufs Allergewisseste, das was Gott verheißt, 
das kann er auch tun.“ Römer 4 hat Luthers Verständnis sowohl 
der Rechtfertigung wie auch des Glaubens entscheidend be­
stimmt.

Alles in allem: die justificatio impii ist für Luther der erhaben­
ste Sonderfall der Schöpfung aus Nichts, des paradoxen Wirkens 
Gottes sub contraria specie. Und der Glaube, in dem der Mensch 
sein Leben vor Gott auf diesen Akt des Schöpfers allein wagt, 
ist die prägnanteste Gestalt des Glaubens überhaupt.

1 W. A. Deutsche Bibel 7, 10, 6 ff. 30 ff.



ZOBODAT - www.zobodat.at
Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Sitzungsberichte der philosophisch-historische
Klasse der Bayerischen Akademie der Wissenschaften München

Jahr/Year: 1959

Band/Volume: 1959

Autor(en)/Author(s): Althaus Paul

Artikel/Article: Der Schöpfungsgedanke bei Luther. Vorgetragen
am 8. Mai 1959 1-18

https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21111
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=57148
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=377176

