BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN

PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE

SITZUNGSBERICHTE - JAHRGANG 1959, HEFT 7

PAUL ALTHAUS

Der Schépfungsgedanke
bei Luther

Vorgetragen am 8. Mai 1959

MUNCHEN 1959

VERLAG DER BAYERISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN

In Kommission bei der C.H. Beck'schen Verlagsbuchhandlung Miinchen



Printed in Germany
Druck der C. H. Beck’'schen Buchdruckerei Nordlingen



JJa in Luthers Theologie der Schoépfungsgedanke einen
starken und eigenen Ton hat, ist schon immer erkannt worden.
Aber die Darstellungen seiner Theologie haben noch nicht
genugend zur Geltung gebracht, welche zentrale Stellung die
Erkenntnis Gottes als des Schopfers bei ihm hat und wie weit sie
sein Denken bestimmt. An diesem Punkte wollen die nachfolgen-
den Ausfihrungen einen Beitrag zur Erforschung der Theologie
Luthers bieten.

Dabei ist unsere Absicht weder eine theologie- oder dogmen-
geschichtliche noch etwaeine der Konfessions-Vergleichung. Es soll
also weder nach dem Verhaltnis der Gedanken Luthers zur Scho-
lastik noch nach dem zur katholischen Theologie {berhaupt
gefragt werden. Wir wollen Luthers Verstandnis des Schaffens
Gottes einfach darstellen und zu interpretieren versuchen. Dabei
ist der Schopfungsgedanke bei Luther auf zwei Gebieten zu
verfolgen: in seiner Anwendung auf das natlrliche Leben des
Menschen und in seiner Bedeutung fur den Weg zum Heil, zum
wahrhaftigen Leben. Der erste Teil fuhrt Uber das, was auch
sonst schon erkannt und ausgesprochen ist, kaum hinaus. Aber
es ist doch nétig, auch dieses erste Stick hier darzubieten, um
das zweite Stiick in dem Gesamtzusammenhange von Luthers
Verstandnis der Gottheit Gottes als seines Schépfertums zu sehen.
Die Energie, mit der Luther auf dem einen wie dem anderen
Gebiete Gottes alleiniges Schopfertum hitet, verbindet die beiden
Stucke.1

Gott sein und Schépfer sein, das ist fir Luther ein und das-
selbe. Gott ist Gott darin, dal er der Schaffende ist, und zwar
der allein Schaffende. Gottes Schaffen ist nicht nur ein Faktum
der Vergangenheit, ndmlich des Schopfungsaktes am Anfang
aller Dinge; sondern Schépfung durch Gott hat fir Luther un-
mittelbare Gegenwartigkeit und Aktualitat. Wohl unterscheidet

1 Die Ziffern in den Anmerkungen bezeichnen Band, Seite und Zeile in der
Weimarer Ausgabe der Werke Luthers.



4 Paul Althaus

auch er mit aller christlichen Theologie zwischen Schaffen und
Erhalten, creatio und conservatio. Aber Gottes standiges gegen-
wartiges Erhalten ist zugleich ein fortgehendes Schaffen von
Neuem. ,Taglich sehen wir vor Augen, dall neue Menschen,
junge Kinder zur Welt geboren werden, die vorher nicht gewesen
sind, neue Baume, neue Tiere auf Erden, neue Fische im Wasser
und neue Vdgel in der Luft werden, und héret nicht auf zu schaf-
fen und zu néhren bis an den Jingsten Tag.” 1 Gott schafft nicht
alles mit einem Male, sondern nach und nach, unaufhdrlich ist
er am Werke, nicht nur erhaltend, sondern auch immer weiter
schaffend: ,Also ist es in der ganzen Welt, dall Gott téglich
immerdar schafft, wiewohl er alle Menschen auf einmal kdnnte
machen“ .2 ,Gott wirket fur und far“, und nur durch dieses sein
fortgehendes unaufhorliches Wirken besteht Wirklichkeit. Gottes
Verhéltnis zu seinem Werke, der Welt, ist ein anderes als das
eines Menschen zu seinem Werke. Dieses, einmal fertig, hat
Selbstandigkeit seinem Hersteller gegeniiber. Es besteht auch
ohne ihn weiter. Anders die Welt, im Verhaltnis zu Gott: sie kann
keinen Augenblick fortbestehen, ohne daR Gott sie halt. ,,Er hat
die Welt nicht also geschaffen wie ein Zimmermann ein Haus
bauet und darnach davongehet, 1aRt es stehen wie es steht,
sondern (Gott) bleibt dabei und erhélt alles, wie er es gemacht
hat, sonst wiirde es weder stehen noch bleiben kénnen*“.3

Das ist fur Luther der Sinn des uberlieferten Begriffes der
Allmacht Gottes. Er versteht sie nicht als potentiell, sondern
als aktuell, als eine ,wirkende Macht und stetige Tatigkeit, die
ohne UnterlalR gehet im Schwange und wirkt. Denn Gott ruhet
nicht, wirket ohne Unterla“.4 ,Allmachtig ist er, daf in allen
und durch alle und uber allen nichts wirkt denn allein seine
Macht“.5 Die Allmacht ist fir Luther ,nicht die unendliche
Falle von Méglichkeiten, die Gott frei zu seiner Verfliigung
hat, sondern die in der Gestaltung der wirklichen Welt sich

146, 559, 26.
212, 441, 6.
321, 521, 20; 46, 558, 20.
47, 574, 29,
57, 574, 12.



Der Schopfungsgedanke bei Luther 5

betatigende unendliche Macht* (K. Holl). Allmacht besagt
nicht, daR Gott die Potenz hat, vieles zu tun, was er doch nicht
ausfuihrt, sondern die actualis potentia, kraft deren er alles in
allen wirkt.l Die Allmacht ist also nichts anderes als Allwirk-
samkeit in allen Kreaturen.

Mit diesem seinem fortgehenden Erhalten und Schaffen ist
Gott in aller Kreatur gegenwaértig. Seine schaffende und er-
haltende Mé&chtigkeit ist zugleich unmittelbarste Gegenwaértigkeit,
mit der der Schopfer und Erhalter alles umfat und durchdringt.
.Denn er schickt keine Amtleut oder Engel aus, wenn er etwas
schafft oder erhdalt, sondern solchs alles ist seiner gottlichen
Gewalt selbst eigen Werk. Soll er’s aber schaffen und erhalten,
so mufd er daselbst sein und seine Kreatur sowohl im Allerin-
wendigsten als im Auswendigsten machen und erhalten. Drum
muf er ja in einer jeglichen Kreatur in ihrem Allerinwendigsten,
Auswendigsten um und um, durch und durch, unten und oben,
da sein, dalR nichts Gegenwartigeres noch Innerlicheres sein
kann in allen Kreaturen denn Gott selbst mit seiner Gewalt”2.
Starker kann kein Pantheist die Prasenz Gottes in der Welt aus-
dricken.

Desto dringender erhebt sich die Frage, wie bei dieser Beto-
nung der in allen Kreaturen gegenwartigen Allwirksamkeit, der
allwirksamen Gegenwartigkeit Gottes die irdischen kreaturlichen
Wirker zu stehen kommen, also vor allem die menschliche Aktivi-
tat. Es versteht sich von selbst, da3 Luther diese nicht leugnet
oder wegdeutet: er ruft ja den Menschen zum Handeln auf und
weil3 ihn in seinem Tun und Lassen vor Gott verantwortlich und
schuldig. Wie aber verhélt sich dann Gottes und des Menschen
Wirken ? Bei der Antwort darauf beschranken wir uns hier auf
das Gebiet des natirlichen geschichtlichen Lebens. Wie sich
Gottes Wirken und die menschliche Aktivitat in Sachen des Heils
verhalten, also das Problem der Pradestination bei Luther, ist
ein Kapitel far sich.

Luther setzt Gottes und des Menschen Wirken in Verhéltnis
mit seinem Gedanken von den Larven oder Masken Gottes.

118, 718, 28.
223>133, '9-30.



6 Paul Althaus

Damit gibterdem traditionellen Schema, demzufolge Gott die cau-
sa prima oder principalis ist, die Kreaturen nur causae secundae
oder instrumentales, eine eigene besondere Wendung. Die Krea-
turen sind nur Masken, unter denen der Schdpfer sein eigenes
selbstherrliches freies Wirken verbirgt.l Gott bedarf der irdischen
Wirker nicht. DaR er sie zum Mitwirken beruft und anstellt, ist
seine freie Ordnung. ,Alle Kreaturen sind Gottes Larven und
Mummereien, die er will lassen mit ihm wirken und helfen
allerlei schaffen, was er doch sonst ohn ihr Mitwirken tun kann
und auch tut*.2 Auf den Menschen und sein Tun angewandt
bedeutet das ein Zwiefaches. Zuerst: Gott gebietet uns, das
Unsere, je nach Stand und Beruf, mit Ernst zu tun. Wir sollen
das, weil er es geboten hat und weil er ohne das seinen Segen
nicht geben will. Aber zweitens: wir Menschen sollen uns ja nicht
fir die eigentlichen Wirker halten, also uns nicht auf unsere
Arbeit verlassen, als schaffte sie es. Die Arbeit ist unser, aber der
Erfolg, die Wirkung ist Gottes. Unser Arbeiten ist nicht die
Ursache des Gelingens, sondern nur eine von Gott gewollte
und gesetzte Bedingung, unter der allein er uns geben will.
Luther hat das sehr eindringlich und anschaulich ausgefuhrt in
seiner Erkldrung des Psalms 127: ,Wo der Herr nicht das Haus
bauet, so arbeiten umsonst, die daran bauen . .. ,“.3 Er gibt das
Beispiel der Kinder, die vor Weihnachten fasten und beten und
ihre Kleider nachts hinlegen, damit das Christkind oder St.
Nikolaus ihnen beschere. Was sie da tun, ist natiirlich nicht die
Ursache, welche die Gaben herbringt, sondern nur kindlicher
Ausdruck der Bitte um sie, der Bereitschaft, sie zu empfangen.

1 Zu den ,Larven* und,,Mummereien“ gehérenfur Lutherauch die Prediger
des Evangeliums, also das Handeln im geistlichen Amte nicht minder als die
weltlichen Ordnungen und das Handeln in ihnen. 17 II, 262, 37: ,Die das
Evangelium jetzt treiben, sind es nit, die es tun, sie sind nur eine Larve und
Mummerei, durch welche Gott sein Werk und Willen ausrichtet. lhr seids
nicht, spricht er, die die Fisch fahen, ich ziehe das Netz selbst.“ Vgl. 31 1,436,
28: ,Predige du und laR ihn die Herzen fromm machen.”

217, 11, 192, 28. vgl. 15, 373, 14: ,,. .. daB man wohl mag sagen, der
Welt Lauf und sonderlich seiner Heiligen Wesen sei Gottes Mummerei, dar-
unter er sich verbirgt und in der Welt so wunderlich regiert und rumort.“

331 1, 436, 3ff-



Der Schopfungsgedanke bei Luther 7

~Was ist aber alle unsere Arbeit auf dem Felde, im Garten, in
der Stadt, im Hause, im Streit, im Regieren anderes gegen Gott,
denn ein solches Kinderwerk, dadurch Gott seine Gaben zu
Felde, zu Hause und allenthalben geben will ? Es sind unsers
Herrn Gottes Larven, darunter will er verborgen sein und alles
tun“. Das heif3t: zwischen der menschlichen Arbeit und dem
Gelingen besteht keine immanente Kontinuitat; keine kausale
Notwendigkeit. Vielmehr: Arbeit und Gelingen sind allein durch
Gottes Gebot und VerheiBung miteinander verknupft. Er ver-
hei3t der menschlichen Arbeit seinen Segen. Sein Geben, an dem
alles liegt, wartet doch auf unsere Arbeit, aber die Arbeit muf
wiederum auf das Geben seiner Gilte warten, also zum Ge-
bete werden. Wir sollen uns nicht auf unsere Arbeit, sondern
auf ihn verlassen. IThm allein gebuhrt auch hier die Ehre des
Wirkens.!

Wenn Luther alles menschliche Wirken als ,Larven“ Gottes
versteht und doch zugleich als von Gott gefordert, so liegt darin
also das Doppelte: wir haben unser Arbeiten insofern ernst zu
nehmen, als Gott es fordert und ohne es nichts geben will; und
doch: in letzter Hinsicht ist es nicht ernst zu nehmen - denn der
eigentliche Wirker ist Gott - dal wir wirken, ist nur Schein,
Maske, die das Eigentliche verhullt, Gottes alleiniges Wirken.
WIir sollen das Arbeiten ethisch ernst nehmen, als die uns zu-
geteilte Aufgabe; aber nicht metaphysisch ernst nehmen als
machte unser Handeln die Geschichte. So empfangt die mensch-
liche Arbeit ihren zugleich gebotenen und doch bescheidenen Platz,
ihre Wiirde und ihre Demut. Sie wird durch Gottes Schopferwillen
begriindet und begrenzt in einem. Alles menschliche Handeln ist
nichts anderes als die von Gott gebotene Gestalt der Bereitschaft,
des Begehrens, seine Gaben zu empfangen. Ohne solche handeln-
de Bereitschaft will Gott nicht geben. Aber die in dem mensch-
lichen Arbeiten bekundete Bereitschaft wirkt nicht die Gabe.
Hier bleibt die Freiheit Gottes zu geben. Auf diese Weise laRit
Luther Raum fiir das verantwortliche, weil von Gott gebotene
menschliche Handeln - und laRt es doch zugleich umfal3t und

115, 366, 15ff.: Gott will die Ehre haben, als der alleine gibt alles Gedeihen.
3i I, 435 436.



8 Paul Althaus

begrenzt werden von Gottes Wirken und Geben. Die Arbeit des
Menschen und das Gelingen, der erwiinschte Erfolg verhalten
sich nicht wie Ursache und Wirkung, sondern wie menschliche
Bereitschaft und gottliches Geben, menschliche Bitte und Gottes
Erhdren in seiner Freiheit.

Damit zeichnet Luther die einfachsten Grundlinien fir eine
Theologie der Geschichte. Wer ist es, der die Geschichte
macht ? Sie wartet auf verantwortliches menschliches Handeln,
aber die Wirkung liegt nicht in des Menschen Hand. Das Han-
deln ist unbedingt geboten, aber das Gelingen ist dem Menschen
unverfigbar. Das Geschehen ist uns in bestimmtem Mafe in die
Hand gegeben —und zugleich doch wieder aus der Hand genom-
men. Wir haben geschichtliche Verantwortung und kénnen doch
zuletzt die Geschichte nicht machen. Sie ist jederzeit voll offen-
kundigen Aufrufs an den Menschen, offen fur sein Wirken - und
doch zugleich voll des Gbermenschlichen Geheimnisses der Wir-
kung, des Gelingens und Nicht-Gelingens. Zuletzt ist es Gott
allein, der durch das Handeln der Menschen hindurch, Uber es
hinaus die Geschichte macht.

Den Ubergang zu dem zweiten Gedankenkreise, in dem es
sich nicht mehr um das Walten Gottes im natirlichen Leben
handelt, sonder um das Heil, mag ein sehr charakteristisches
Wort Luthers bilden. In einer Predigt von 1523 heil3t es: ,Das
ist ohne Zweifel der hdchste Artikel des Glaubens, darinnen wir
sprechen: Ich glaube an Gott Vater, allmé&chtigen Schopfer
Himmels und der Erden. Und welcher das rechtschaffen glaubt,
dem ist schon geholfen und ist wieder zurecht bracht und dahin
kommen, da Adam von gefallen ist. Aber wenig sind ihrer, die
so weit kommen, daf3 sie volliglich glauben, daR er der Gott sei,
der alle Dinge schafft und macht. Denn ein solch Mensch muR
allen Dingen gestorben sein, dem Guten und B&sen, dem Tod
und Leben, der Hoélle und dem Himmel, und von Herzen beken-
nen, dal er aus eigenen Kraften nichts vermag“.l Mit diesen

1 24, 18, 26 (Crucigers Bearbeitung von 1527, auf Grund von Nachschriften;
in 12, 439, i6ff. eine etwas kirzere Fassung nach dem Sonderdruck der
Predigt, von 1524).



Der Schdpfungsgedanke bei Luther 9

Satzen ist Folgendes ausgesagt: 1. Der Erste Artikel des Glaubens-
bekenntnisses, an sich nur ein Glied in dem Ganzen der drei
Artikel, ist doch ,der hochste Artikel des Glaubens”. Das hat
offenbar den Sinn: an ihm héngt alles andere, mit ihm ist alles
Entscheidende gegeben. Wer sich zu ihm im Ernste bekennt,
der ist aus dem Siindenstande schon wieder zurecht gebracht in
das ursténdliche Sein, in das Gott ihn geschaffen hat. Mit dem
Glauben an Gott als den allméchtigen Schopfer aller Dinge steht
und fallt also das rechte Verhaltnis zu Gott. Diesen Glauben ver-
lieren, das ist der Fall des Menschen. IThn wiedergewinnen, das
ist das Heil. 2. ,Ein solch Mensch muf3 allen Dingen gestorben
sein. . . ." Das heif3t: wer im Ernste an Gott als den Schopfer
aller Dinge glaubt, fur den sind die groRen Gegensatze des Da-
seins in einer letzten Hinsicht relativiert, neutralisiert. Den
Schopfer glauben bedeutet ndmlich: ihn tberall gegenwartig und
wirksam, sich selbst Uberall in seinen Handen wissen, im Tode
nicht minder als im Leben, in der Ho6lle nicht minder als im
Himmel, in dem Bdsen nicht minder als in dem Guten. Denn das
alles ist in seiner Hand. 3. Der ernstgenommene Schopferglaube
entscheidet auch Uber das Selbstverstdndnis des Menschen:
»Ein solch Mensch mul3 ... von Herzen bekennen, daf3 er aus
eigenen Kraften nichts vermag*“ . Sich zu dem Schopfer bekennen
heil3t zugleich: das eigene Unvermégen bekennen, sich nichts zu-
trauen, sondern alles allein von Gott erwarten. Der Glaube an den
Schopfer ist also viel mehr und etwas ganz anderes als ein Stiick
Weltanschauung. Er ist von hdchster Aktualitat fur das Selbst-
bewultsein, eine Aussage des Menschen nicht nur Uber Gott und
die Welt, sondern auch Uber sich selbst. Gottes Schdpfertum aus-
sagen hat zugleich den Sinn: jeder Illusion eigenen Schépfertums
den Abschied geben.

Das gilt nun nicht allein fur das Gebiet des naturlichen Lebens,
sondern auch da, wo es sich um die Existenz des Menschen vor
Gott, um seine Geltung und Wirde bei ihm, also um sein Heil,
das ,,Ewige Leben“ handelt. Eben dieses ist das Thema des fur
Luther entscheidenden articulus stantis et cadentis ecclesiae, des
Artikels von der ,, Rechtfertigung® des siindigen Menschen.
Wir haben zu zeigen, daR Luthers Lehre von der Rechtfertigung
mit ihrem sola gratia und sola fide zuletzt in seinem Gedanken



10 Paul Althaus

von Gottes Gottheit als alleinigem Schopfertum begriindet ist.!
Luthers Lehre besagt, dal® der sindige Mensch seine ,,Gerechtig-
keit vor Gott“ nicht in seinem sittlichen Sein hat oder im Blicke
darauf empféngt, sondern allein durch den freien Akt der Ver-
gebung Gottes, mit dem er den Sinder, so wie er ist, annimmt
und in seine Gemeinschaft zieht-der Mensch kann nichts anderes
tun als diese von Gott ihm zuerkannte Gerechtigkeit im Glauben
hinnehmen; in diesem Hinnehmen ist er gerecht vor Gott.

Das alles ist ohne Frage ,,Paulinismus” : Luther hat es aus dem
Galater- und dem Romerbriefe des Apostels gelernt. Aber man
mufd doch weiter fragen, woher der besondere Akzent stammt,
den der ganze Gedankenzusammenhang bei Luther bekommt.
Die Frage ist nicht historisch, sondern sachlich gemeint: wo liegt
in Luthers eigener Theologie der Ursprung des Beson-
deren seiner Lehre von der Rechtfertigung ? welches Motiv setzt
sich in ihr bestimmend durch? Erich Seeberg findet den
~.Grundgedanken Luthers, der auch in seine Rechtfertigungs-
lehre maRgebend hineinwirkt* in seinem Glauben an das ,In-
einander von Tod und Leben, von Gericht und Gnade, von Nein
und Ja“. Dieses ,Paradox“ hat Luther ,an Christus erlebt”,
~durch die fromme Anschauung Christi gewonnen“. Christus ist
fur Luther nicht nur der Verséhner und Erldser, sondern in seiner
Gestalt als der Sterbende und Auferstehende ,zugleich das Ur-
bild, das den Sinn unseres Schicksals deutet und damit auch be-
stimmt“ . Das an Christus erlebte Paradox gibt seiner Rechtferti-
gungslehre ,Form und Inhalt® - nur so 143t sie sich verstehen.
~Insofern kann man die Formel wagen, dal? die Rechtfertigungs-
lehre Luthers - genetisch gesehen - der tropologisch gedeutete
Christus ist.“2 Nun ist fraglos die Analogie zwischen dem, was
was an Christus geschieht und dem, was an uns geschieht, ein

1 Hierauf habe ich zum erstenmale hingewiesen in dem Aufsatz: Gottes
Gottheit als Sinn der Rechtfertigungslehre Luthers, erschienen im Luther-

Jahrbuch 1931, etwas erweitert abgedruckt in: Theol. Aufsatze, 11, 1935,
S. 1-30.

2E. Seeberg, Luthers Theologie in ihren Grundziigen, 1940, S. 114.
Vgl. auch in dem groReren Werke: Luthers Theologie, Bd. Il, Christus,

Wirklichkeit und Urbild, 1937 S. 461f. ,Was an Christus geschieht, geschieht
auch an uns. Das ist die Urform oder Urzelle fur die Rechtfertigungslehre.”



Der Schopfungsgedanke bei Luther

zentraler Gedanke in Luthers Theologie. Freilich wére zu fragen,
ob fur Luther dabei die Anschauung Christi das Primére ist, oder
ob er nicht umgekehrt zunéchst Christi Leiden, z. B. seine An-
fechtung, von der Erfahrung des Christen her deutet. Ferner
fallt auf, dal3 E. Seeberg, wenn er Luthers Rechtfertigungslehre
genetisch verstehen will, nicht vor allem auf sein Verhéltnis zu
Paulus hinweist. Besonders aber: sollte das an Christus erlebte
Paradox die Urform der Rechtfertigungslehre sein, so mifte man
erwarten, daf3 es als solche auch in den wichtigsten Texten
Luthers Uber die Rechtfertigung des Sunders sichtbar wirde.
Das ist aber nicht der Fall. Christus kommt in Luthers Recht-
fertigungslehre wohl als der Grund (propter Christum) fir
Gottes rechtfertigendes Handeln mit dem Menschen zu stehen,
aber nicht als dessen Urbild. Nur in dem ersteren Sinne, nicht
in dem letzteren ist Luthers Lehre von der Rechtfertigung chri-
stologisch begriindet, wie schon die des Apostels Paulus und aller
christlichen Theologie. Nicht die Anschauung Christi im Be-
sonderen, sondern die Erkenntnis Gottes in seinem Schopfertum
bestimmt zuletzt sein Verstandnis der Rechtfertigung. Gewil3 er-
kennt Luther den Stil Gottes auch im Anschauen Christi, an der
Weise, wie Gott mit ihm handelt, aber nicht nur hier. Mit der
dogmatischen Tradition der Theologie betont er das ex nihilo als
Wesenszug des Schaffens Gottes. (Nach 2. Macc. 7, 28: ex nihilo
fecit illa Deus; R6m. 4, 17: qui vivificat mortuos, et vocat ea
guae non sunt, tanquam ea quae sunt; in Luthers Revision der
Vulgata, 1529: ... vocat ea quae non sunt, ut sint - eine Korrek-
tur nach dem griechischen Urtexte). Es ist Gottes ,Natur”“, aus
dem Nichts alles zu schaffen.l Darin erweist sich seine Gottheit.

Zu dem ex nihilo tritt bei Luther ein zweites Merkmal des
schopferischen Handelns Gottes: Gott wirkt sein Werk unter der
Halle des Gegenteils, sub contraria specie, daher auch aus dem
Gegenteil. Er schafft das Leben unter der Gestalt des Todes, ja
auf dem Wege des Todes. Wo er erhéhen will, da versetzt er zuvor
in die Niedrigkeit. Wo er uns beschenken will mit seinen Gaben,

1 40 111, 154, 11: Ejus natura, ex nihilo omnia creare. Et propriissima ejus
natura: vocat, quae non sunt, ut sint. - Ebenso von Christus 40 111, 90, 10:
Et ejus officium proprium, quia est Deus: ex nihilo omnia. . .



12 Paul Althaus

da macht er uns und das Unsere zuvor zunichte und schafft da-
durch Raum fur sein Geschenk. Luther beruft sich dafir die
Worte aus dem Gebet der Hanna 1. Sam. 2, 6, 7: Dominus
mortificat et vivificat, deducit ad inferos et reducit etc. So para-
dox zu handeln, sein Werk unter dem Gegenteil zu verbergen,
auch das ist Gottes ,Natur“.l ,Du erhéhest uns, wenn du uns
niedrigest; du machst uns gerecht, wenn du uns zu Sundern
machst; du fuhrest uns gen Himmel, wenn du uns in die Holle
stofRest, du gibst uns Sieg, wenn du uns unterliegen lassest . . ."“ .2
Eben hierin erscheint Gottes Gottheit, die mit allem menschlichen
Wirken unvergleichbare Weise seines Schaffens.

In diesem Zusammenhange der Merkmale Gottes in seinem
Schopfertum will Luthers Lehre von der Rechtfertigung gesehen
werden. Ex nihilo omnia und sub contraria specie, beides kommt
hier zur Geltung. Luther hat die Rechtfertigung ganz ausdrick-
lich unter die Ziige paradoxen gottlichen Schaffens eingereiht.
Es steht in einer Reihe und ist Uberall der gleiche Stil Gottes:
dafd er aus der Finsternis das Licht schafft, aus dem Nichts alles,
daR er die Toten lebendig, die Verdammten selig macht - daf3 er
die Suinder rechtfertigt. So zu handeln, auf diese Weise zu schaf-
fen, das ist Gottes Freude.3 Denn darin ist er ganz Er selbst,
ganz Gott. Die Rechtfertigung des Sitnders kommt als ein
Sonderfall dieses Stiles Gottes zu stehen. Im Schépfungsgedanken
liegt also der entscheidende Grund fur Luthers Rechtfertigungs-
lehre. Gottes Schopfertum zu wahren, seine Ehre als Schopfer zu
hiaten, das ist sein letztes und eigentliches Motiv im Kampfe
um das sola fide.

Auf die Frage, warum der Mensch nicht durch seine sittliche
Leistung die Geltung und Wirde bei Gott erreichen kann, ist die

1 56, 375, 18: Natura Dei est, prius destruere et annihilare, quicquid in
nobis est, antequam nos donet (folgt 1. Sam. 2, 6. 7). Et enim consilio suo
piissimo facit nos capaces donorum suorum. - 376, 31 : Necesse est enim, opus
Dei abscondi et non intelligi tunc, quando fit. Non autem absconditur aliter
quam sub contraria specie nostri conceptus seu cogitationis.

231 1, 171, 15.

340 11, 154, 15: Deum delectat ex tenebris lucem, ex nihilo facere etc. Sic

creavit omnia, sic juvat desertos, justificat peccatores, vivificat mortuos
salvat damnatos.



Der Schopfungsgedanke bei Luther 13

nachste und ubliche Antwort der anthropologische Satz: weil
kein Mensch von Anbeginn der Welt an einen reinen Gehorsam
gegen Gott aufgebracht hat und aufbringen kann, auch kein
Christenmensch. Das lehrt Luther naturlich auch. Er beruft sich
dafur auf klare Aussagen der HI. Schrift und den Consensus
~aller Heiligen und der ganzen Kirche." 1 Aber das ist nicht seine
ganze und letzte Antwort in dieser Sache. Er bleibt nicht stehen
bei der anthropologischen Antwort, sondern fihrt Gber sie hinaus
in die Theologie im engeren Sinne des Begriffes. Er kann namlich
von der Halbheit und Beflecktheit alles menschlichen Gehorsams
in dieser Frage auch ganz absehen. Er kann den Fall setzen,
dalR der Mensch es zu einer volligen Erfillung der Gebote Gottes
bringt, und auch angesichts dessen erklaren: selbst wenn der
Mensch die Summe des Gesetzes, das grof3e Doppelgebot der
Liebe zu Gott und zum Né&chsten, mit einem Werke ganz erfillt
haben sollte, so wird er dadurch vor Gott doch nicht gerecht —
denn Gott erkennt nun einmal die Erfiillung seines Gesetzes nicht
als Weg zur Gerechtigkeit an.2

Dabei macht es keinen Unterschied, ob der Mensch aus eige-
nen Kraften versucht hat, Gottes Gesetz zu erflillen, oder ob er
mit Hilfe der durch Gottes Gnade verliehenen Kraft so weit ge-
kommen ist. Luther grenzt sich ab gegen die Meinung des von
ihm so hoch verehrten Augustin. Dieser hatte erklart: zwar der
Versuch des Menschen, mit seinen natirlichen Kraften das Ge-
setz zu erfullen, fuhre nicht zur Rechtfertigung, wohl aber die
Erfullung des Gesetzes mit Hilfe des Heiligen Geistes. Das lehnt
Luther ab: ,Wenn jemand durch die Kraft des Heiligen Geistes
das Gesetz ganz und gar erfillte, so muf3te er doch Gottes Barm-
herzigkeit anrufen; denn Gott hat beschlossen, nicht durch das
Gesetz (d. h. durch seine Erfullung), sondern durch Christus
selig zu machen (salvare).“3 Das besagt: Gott 4Rt zwischen sich
und dem siindigen Menschen unter keinen Umstédnden die Ge-

139 1, 51, 24ff

240 1, 218, 3 ff. - Tischreden 6, Nr. 6720.

3 Tischreden I, Nr. 85 (aus dem Lat. Ubersetzt). - Vgl. 15, 415, 26; da legt
Luther die Stelle im Psalm 130, 4 ,,Bei dir ist die Vergebung, da® man dich
furchte* so aus: ,,. .. du hast beschlossen bei dir, ut nemo accedat, nisi qui
sperat in gratiam«.



14 Paul Althaus

setzes-Ordnung gelten, die als Bedingung der Existenz vor Gott
sittliche Leistung fordert, sondern allein die Ordnung der freien
Gnade, die allem sittlichen Tun und Kodnnen voraus ist. Der
Mensch soll gar nichts vor Gott bringen wollen mit dem Ziele,
seine Gerechtigkeit bei Gott dadurch zu erreichen - gleichguiltig,
ob mit seinen natirlichen oder mit gott-geschenkten Kréften
sondern er soll rein und vorbehaltlos auf Gottes Huld hoffen, die
ihm in Christus begegnet; auf die Gnade, die ihren Sinn zunéchst
gar nicht darin hat, dem Menschaen Ubernattrliche sittliche
Kraft zur Erfullung seines Gesetzes zu geben, sondern mit der
Gott sich selbst dem Stinder unbegreiflich-wunderbar zur Gemein-
schaft gibt, ihn ,annimmt“ in dem souverdnen Akte der Ver-
gebung.

Dal Gott es so und nicht anders will, ist fir Luther begrindet
in seinem Wesen als Gott, in seinem gottheitlichen Verhaltnis zum
Menschen. Das gilt in doppeltem Sinne. Zuerst: Alles, was wir
sind und haben, haben wir von Gott. Gewil3 sollen wir es ihm
bringen, aber nicht, alswdre es unser eigen, sondern eben als seine
Gabe, sein Eigentum. Alles andere ist ein Widersinn, Verleugnen
des Schopfers, von dem wir alles empfangen. IThm gegenuber
gilt im Grunde also nur das Danken, und alles, was wir ihm
bringen, kann nur den Sinn des Dankens haben —wobei nicht zu
vergessen ist, dal auch das Vermdgen zu danken selber ein Ge-
schenk ist, das wir von Gott empfangen.l So bedeutet es eine
Anmalung gegenuber dem Schopfer aller Gaben und Krafte,
eine Leistung vor ihn zu bringen zu wollen.2 Zweitens betont
Luther: unsere ,Gerechtigkeit”, d. h. unsere Existenz vor Gott,
unsere Wirde wird uns in gleicher Weise wie unsere natirliche
Existenz durch einen reinen, freien Schopfungsakt Gottes zuteil.
Leben geben, das ist in jedem Sinne Werk des Schopfers allein.
Nennt die Bibel die Rechtfertigung eine ,neue Geburt,” so gilt

140 11, 452, 10 ff. Vgl. vor allem diese Satze: Nihil potes dare deo, nisi
quae prius ejus sunt ... Reddere gloriam, posse scire, quod haechabeam ate deo,
ipsum hoc est donum dei . . . Etiam gratiarum actio est acceptum donum . . .
452, 24 von denen, die Leistungen vor Gott bringen wollen: Hoc vero est,
Deo sua reddere tanqguam non sua, sed tanquam proprie nostra.

29, 463, 2: Praesumptio est, id veile per te adferre deo, quod ab ipso debes
accipere.



Der Schopfungsgedanke bei Luther 15

von dieser genau so streng wie von der ersten Geburt das Wort
aus Psalm 100: ,Er hat uns gemacht und nicht wir selbst”. Daher
sieht Luther in dem Unternehmen, sich selbst die Wirde bei Gott
zu erringen (und ware es mit Hilfe Ubernatirlicher Kréfte) nicht
allein eine Torheit, weil kein Mensch dazu imstande ist, sondern
auch eine Gottlosigkeit: der Mensch vergreift sich damit an der
Gottheit Gottes, er mal3t sich das an, was allein Gottes ist, er
nimmt ihm die Ehre des alleinigen Schopfers. Damit, so urteilt
Luther, setzt der Mensch sich an Gottes Stelle und macht sich
selbst zum Gott, weil zum Schopfer seiner selbst, seines eigenen
Standes und Wertseins bei Gott. Es ist genau so gut L&sterung,
Blasphemie, wie wenn jemand sich als seinen eigenen Schopfer
hinstellen wollte.1

Luther hat sich fur sein Verstdndnis der Rechtfertigung von
der Gottheit Gottes her auch an den Vers aus dem Buf3psalm 130
gehalten (Vulgata Ps. 129): ,Bei dir ist die Vergebung, dal man
dich furchte* (ut timearis)2. Er legt die letzten Worte so aus: ,dafl
du Gott bleibest”. Das besagt: es ist das entscheidende Maje-
statsreservat Gottes, dalR er dem stndigen Menschen seine
»Gerechtigkeit”, seine Wirde in dem freien Schépfungsakte der
Vergebung verleiht. Darin erweist er sich als Gott und wird er
als solcher gefuirchtet. ,,Wo nichtVergebung ist, da istkein Gott" ,3
das heif3t: da kommt Gott nicht als solcher, mit seinem eigensten
Werke zur Geltung. Gott aber spricht: ,Ich will Gott bleiben,
ich will geliebet, geehrt, gefurchtet sein.”4 Weil er Gott bleiben
und als solcher gefiirchtet sein will, nimmt er den Menschen rein
durch sein freies Vergeben an, nicht auf Grund einer Wurdigkeit,
die der Mensch mitbréchte. Gott ,wirdigt" den Menschen seiner
Gemeinschaft, —dieses Wurdigen ist (um die von Albrecht
Ritschl auf die Rechtfertigungslehre angewandten Begriffe zu
verwenden) nicht ein analytisches Urteil Gottes, mit dem er eine
vorhandene sittliche Wirde des Menschen zur Kenntnis ndhme,
anerkennte, sondern ein synthetisches Urteil, mit dem er dem
Menschen in seiner Unwurdigkeit von sich aus die Wirde schop-
ferisch zuerkennt. Es wirdigt nicht den W'irdigen, sondern den

140 1, 442, 3; 40 I, 466, 1; 39 |, 48, 22ff. Hier auch der Hinweis auf
Psalm 100, 3.
240 111, 360, 7. 340 111, 359. 6. 440 111, 357, ‘3-



i6 Paul Althaus

Unwuirdigen. Mit diesem schopferischen Akte wahrt Gott seinen
Rang als Gott. Luthers Lehre von der Rechtfertigung ist also in
der Tat zuletzt theozentrisch begriindet, d. h. in seinem Verstand-
nis von Gottes Gottheit als Schopfertum.

Dem schopferischen Akte Gottes kann auf seiten des Menschen
nur entsprechen, dal3 er ihn an sich geschehen 14R3t, ihn ohne Vor-
behalt hinnimmt, von nichts anderem vor Gott leben will als von
Gottes in der Vergebung ergehendem Urteil tber ihn. Eben diese
Haltung des Menschen nennt Luther Glauben. Der Glaube ist
die einzige mogliche Entsprechung zu Gottes Schopfertum.!
Luther wirdigt also auch den Glauben des Menschen theozen-
trisch; das heil3t: der Glaube, in dem der Mensch Gottes gnadiges
Urteilliber sich annimmt, ist nichtnur, vom Menschen her gesehen,
die einzige Mdglichkeit, vor Gott leben zu kénnen, sondern vor
allem auch: das Glauben ist die einzige Weise, mit der der Mensch
Gottes Gottheit wahrhaft anerkennt und ehrt; die einzige Haltung,
in der er dem Verhéltnis zwischen Gott und Mensch, dem alleini-
gen Schopfertum Gottes und der eigenen Geschoépflichkeit ge-
recht wird. Allein in dem er glaubt, d. h. alles Vertrauen und alle
Hoffnung ohne Vorbehalt allein auf Gottes gnédiges Ja zu ihm
setzt, erfullt der Mensch das erste Gebot: dal er Gott seinen Gott
sein lasse. Gottes Gottheit und das Glauben, d. h. das Warten
auf ihn, Alles-Erwarten von ihm, gehdren nach Luther unléslich
zusammen.2 Der Glaube ist der einzige Kultus, den Gott sich ge-
fallen 1a03t.3

1 40 111, 154, 17 (im Anschlu3 an den Satz Uber Gottes natura: Ejus natura
ex nihilo omnia creare): Ergo qui consentit ejus naturae et obtemperat, is
rectus vir. Vgl. auch Z. i3ff. in Rorers Nachschrift der Vorlesung Luthers.
Dazu in dem durch Veit Dietrich besorgten Drucke 154, 30 ff.

2 Fur diese Beschreibung des Glaubens vgl. eine Stelle wie 40 |11, 154, it.
14. 18 die Ausdricke confidere et sperare, exspectare.

3 Uber den Glauben als Ehrung Gottes, als Erfullung des 1. Gebotes, als
den einzig wahren Kultus s. z. B. im ,Sermon von den guten Werken* (1520)
6, 209, 24. 33 ff.: ,Und dieser Glaube, Treu (=Trauen), Zuversicht des Her-
zens grundlich ist wahrhaftige Erfullung dieses ersten Gebotes, ohne welchen

sonst kein Werk ist, das diesem Gebot mdége genugtun ...“. - 5, 104, 4f.:
Cultus Dei brevissimo compendio nihil aliud est quam gloria Dei, gloria Dei
nihil aliud est quam ei credere. - 40 |11, 154,11: Nihil sinamus deo sacrificare

quam confidere et sperare.



Der Schopfungsgedanke bei Luther 17

Diesen Sinn hat es, wenn Luther lehrt, dal3 der Mensch allein
im Glauben gerecht, da® der Glaube des Menschen Gerechtigkeit
ist. Es ist eine Gerechtigkeit des Stunders inmitten aller ver-
bleibenden Stindigkeit; aber wirkliche Gerechtigkeit: der Mensch
ist im Glauben gerecht, weil er mit dem Glauben, der Gottes
schopferisches Urteil gelten 14R3t, Gott gerecht wird, seiner
Gottheit, seinem Schopfertum. Das ist der eigentliche Grund und
Sinn des sola fide.

Es bedarf keines Wortes, dal? Luther mit dem sola fide nicht
den tatigen Gehorsam des Menschen, zu dem Gott ihn ruft,
vergleichgultigen will. Das sola fide steht nicht im Gegenséatze
zu der Erfullung der Gebote Gottes, sondern allein zu dem Ver-
suche des Menschen, das Problem seines Lebens vor Gott so zu
losen, dal3 er ,Werke" vor Gott bringt. Darin hat Luther die
Grund-Sunde gesehen, und demgemal ist der Verzicht auf diesen
Weg, den das glaubende Empfangen des gnadigen Urteils Gottes
bedeutet, die entscheidende ,Wiedergeburt”, der Bruch mit der
Grund-Suinde, der Ubertretung des ersten Gebotes. So ist der
Glaube bei ihm wahrhaftig nicht ethisch-indifferent oder quieti-
stisch, sondern umgekehrt: der Glaube ist fur ihn der Quellgrund
eines neuen, lebendigen Ethos, frei von dem siindigen Versuche,
mit dem Ethos vor Gott gerecht zu werden, frei zum absichtslosen
freudigen Dienste Gottes.l Der Glaube macht das Ethos neu,
weil er ihm das falsche Vorzeichen der Abzielung auf unser Heil
nimmt, den reflexiven Ton, die falsche Teleologie. ,Der Glaube
mufd Werkmeister und Hauptmann sein in allen Werken.“ 2 Aus
ihm, dem ,ersten, hochsten, besten Werk" flieRen die anderen
alle” .3 Oder mit den berihmten Worten aus der Vorrede zum
Romerbriefe von 1522: ,Glaube ist ein goéttlich Werk in uns, das
uns wandelt und neu gebiert aus Gott und totet den alten Adam,
macht uns ganz andere Menschen von Herz, Mut, Sinn und allen
Kraften, und bringet den Heiligen Geist mit sich. O, es ist ein
lebendig, schéftig, téatig, machtig Ding um den Glauben, daf3
unmdoglich ist, dal3 er nicht ohne Unterlal3 sollt Gutes wirken. . .

1 Vgl. dafur den ganzen ,Sermon von den guten Werken“ (1520), 6,204 fr.
26, 213, 13.
36, 210, 1

Minchen. Ak. Sh. 1959 (Althaus) 2



i8 Paul Althaus

Durch den Glauben wird der Mensch ohne Siinde und gewinnt
Lust zu Gottes Geboten. Damit gibt er Gott seine Ehre
und bezahlt ihm, was er ihm schuldig ist.“ 1 In den hervorgehobe-
nen Worten hdren wir noch einmal die theozentrische Wirdigung
des Glaubens. Luther hat auch sie von keinem anderen als von
dem Apostel Paulus gelernt. Im Rémerbriefe 4, 20f. heil3t es von
dem Erzvater Abraham, dem alttestamentlichen Prototyp des
Glaubenden: ,,Er zweifelte nicht an der Verhei3ung Gottes durch
Unglauben, sondern ward stark im Glauben und gab Gott die
Ehre und wuldte aufs Allergewisseste, das was Gott verheil3t,
das kann er auch tun.” Romer 4 hat Luthers Verstdndnis sowohl
der Rechtfertigung wie auch des Glaubens entscheidend be-
stimmt.

Alles in allem: die justificatio impii ist fir Luther der erhaben-
ste Sonderfall der Schépfung aus Nichts, des paradoxen Wirkens
Gottes sub contraria specie. Und der Glaube, in dem der Mensch
sein Leben vor Gott auf diesen Akt des Schopfers allein wagt,
ist die pragnanteste Gestalt des Glaubens tberhaupt.

1 W. A. Deutsche Bibel 7, 10, 6ff. 30 ff.



ZOBODAT - www.zobodat.at

Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database
Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Sitzungsberichte der philosophisch-historische
Klasse der Bayerischen Akademie der Wissenschaften Minchen

Jahr/Year: 1959

Band/Volume: 1959

Autor(en)/Author(s): Althaus Paul

Artikel/Article: Der Schépfungsgedanke bei Luther. Vorgetragen
am 8. Mai 1959 1-18


https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21111
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=57148
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=377176

