
BAYERISCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN 

PHILOSOPHISCH-HISTORISCHE KLASSE 

SITZUNGSBERICHTE • JAHRGANG 1967, HEFT 4 

HERBERT VON EINEM 

Hans von Marées 

Vorgelegt am 9. Januar 1967 

MÜNCHEN 1967 

VERLAG DER BAYERISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN 

In Kommission bei der C. H. Beck’schen Buchdruckerei Nördlingen 



Vortrag, gehalten am 9. Januar 1967 im Rahmen der Vortragsreihe 

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 

Printed in Germany 

Druck der C. H. Beck’schen Buchdruckerei Nördlingen 



I 

In Konrad Fiedlers Nachruf auf Hans von Marées, der tiefsin- 

nigsten zeitgenössischen Deutung des Künstlers, heißt es: „In- 

dem Marées seinem künstlerischen Ausdrucksbedürfnis eine Form 

suchte, die von keinerlei gegenständlichem Inhalt bestimmt war, 

tat er einen neuen Schritt; er erhob sich über das hergebrachte 

Dienstverhältnis, in dem der bildende Künstler zu allen möglichen 

Gebieten menschlichen Empfindens, Denkens und Handelns steht, 

er machte die Kunst zu einem ganz unzweideutigen Ausdruck 

sichtbarer Wirklichkeit und stellte sie damit als etwas Selbständi- 

ges, sich selbst Genügendes neben die anderen großen Betäti- 

gungsarten des menschlichen Geistes“.1 

Hier ist das für das Verständnis Marées’ entscheidende ge- 

schichtliche Problem gesehen worden: das Problem der Eigen- 

gesetzlichkeit der Bildkunst. Freilich war sogleich die Gefahr ei- 

nes Mißverständnisses gegeben. „Von keinerlei gegenständ- 

lichem Inhalt bestimmt“: diese Kennzeichnung darf nicht forma- 

listisch verstanden werden. Der Gegenstand ist bei Marées zwar 

nicht mehr vorgegeben, aber keineswegs ausgeschaltet. Je weiter 

Marées auf seinem Wege voranschritt, um so mehr öffnete sich 

ihm ein Reich neuer Gegenständlichkeit. 

Ein Brief an Konrad Fiedler vom 26. Dezember 1880 über das 

früheste seiner Dreiflügelbilder, das „Parisurteil“, gewährt uns in 

die Welt seiner Gegenstände verblüffenden Einblick. „Es lag in 

meiner Absicht“ - so schreibt er - „es mit anderen Bildern, die 

entworfen, vorbereitet und zum Teil aufgezeichnet sind, der Öf- 

fentlichkeit zu übergeben. Diese . . . sind folgende Gegenstände: 

Drei Reiterbilder als Complex, St. Georg, St. Martin, St. Huber- 

tus, eine Amazonenschlacht in mäßiger Größe mit einem Raub 

der Sabinerinnen als Predella und endlich die keusche Susanne 

1 Konrad Fiedlers Schriften über Kunst. Hrsg, von Hermann Konnerth. I, 

München 1913, S. 430. 



4 Herbert von Einem 

und Lot und seine Töchter“.la Gleichzeitig treiben also scheinbar 

sehr gegensätzliche Themen in seiner Phantasie ihr Spiel. Ist es 

erlaubt, über die thematische Gegensätzlichkeit nach einem über- 

greifenden symbolischen Zusammenhang zu fragen ? Paris-Urteil: 

Werbung und Raub. Amazonenschlacht und Sabinerinnen : Kampf 

und Raub. Susanne und Lot: Dämonie der Geschlechter. Die hei- 

ligen Reiter: Bilder ritterlich erhöhten Mannestums. Es sind all- 

gemeinste Lebensvorgänge und Lebenszustände, die den Urgrund 

der Maréesschen Kunst bestimmen und für die der Künstler auf 

der Grundlage der Eigengesetzlichkeit nach Bildsymbolen sucht. 

Dazu kommt die Traumwelt eines goldenen Zeitalters - Hesperi- 

denland, wie Marées selbst mehrfach gesagt hat.2 

II 

Seit dem Verfall des Barock am Ende des 18. Jahrhunderts, des 

letzten europäischen Stils, der mit der Kunst zugleich das ganze 

Leben umfaßt hatte, war Eigengesetzlichkeit der Kunst das Stich- 

wort der Zeit gewesen. Entweder bejahte man sie (wie der Klassi- 

zismus), indem man die notwendige Erneuerung aus der Kunst 

selbst suchte, oder man verneinte sie (wie Romantik, Nachroman- 

tik und Geschichtsmalerei) indem man den vergeblichen Versuch 

machte, auf die Quellen, die früher die Kunst gespeist hatten (Re- 

ligion, Sage, Geschichte) zurückzugreifen. Auch wo die Eigenge- 

setzlichkeit bejaht wurde, machte man sich aber aus der Umklam- 

merung der Überlieferung nicht frei. Das galt für die deutsche 

Kunst noch in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhundert.3 Selbst ein 

so eigenwilliger Künstler wie Anselm Feuerbach zerriß das Band 

nicht, das ihn an die Vergangenheit knüpfte.4 Allein für Marées 

13 Briefe a. a. O. S. 195. 
2 Vgl. Briefe Marées’ an Fiedler vom 17. März und 3. Juli 1880. Hans von 

Marées, Briefe. München 1923. S. 177 und 187. 
3 Vgl. Herbert von Einem, Stil und Überlieferung in der Kunst des Abend- 

landes. Wallraf-Richartz-Jahrbuch XXVII, 1965. 
4 Vgl. Herbert von Einem, Gedanken zu Anselm Feuerbach und seiner Iphi- 

genie in Zeitschrift des Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft, XVIII, 1964. 



Hans von Marées 5 

wurde die Eigengesetzlichkeit zur unabdingbaren Voraussetzung 

und zum Ziel seines Schaffens. Wie aber muß sie bei ihm verstan- 

den werden ? 

111 

Wie ein Vorspiel des Späteren ist das Münchner Frühwerk des 

Sechsundzwanzigjährigen von 1863 „Bad der Diana“ (München, 

Staatsgalerie). Das Motiv ähnelt den anderen Werken der Früh- 

zeit: Waldinneres, Wasser, Menschen. Malerisches Zusammen- 

sehen von Figur und Landschaft statt novellistischer Handlung. 

Hier zum ersten Mal aber ein mythologisches Thema: Bad oder 

(wie Marées selbst gesagt hat) Rast der Diana. 

Das Thema „Bad der Diana und ihrer Nymphen“ kommt in 

Verbindung mit Aktäon und Kallisto, auch als Thema für sich, 

in der bildenden Kunst seit der Renaissance oft vor5 — aber man 

hat nicht den Eindruck, daß Marées sich an ein bestimmtes lite- 

rarisch oder bildnerisch bereits fixiertes Motiv angeschlossen hat. 

Man könnte von der Formgestaltung aus auch an das Bildmotiv 

der „Bathseba im Bade“ denken.6 Nicht um ein besonderes son- 

dern um ein allgemeines Thema ist es dem Künstler zu tun : ein- 

faches, natürliches Dasein in Stellungen und Gebärden, die die- 

sem Dasein entsprechen. Der Blick der Göttin ist weder auf die 

Dienerin links vor ihr noch auf den Betrachter gerichtet. Er ist in 

keiner Weise inhaltlich zu deuten. Aber seiner stillen Gewalt, die 

das ganze Bild zum Sprechen bringt, kann man sich nur schwer 

entziehen. Hier zum ersten Mal gewinnt man den Eindruck, daß 

Marées hinter der Augenblickswelt der Wirklichkeit eine Traum- 

welt höheren Daseins sucht. Marées sollte über die Stufe dieses 

Bildes weit hinauswachsen. Er mußte das hier bereits Erreichte 

wieder preisgeben, um auf die Stufe seiner letzten großen Bild- 

schöpfungen zu gelangen. Aber das Diana-Bild enthält doch 

keimhaft alles Spätere. Was hier - fast unbewußt und daher mit 

5 Vgl. Andreas Pigler, Barockthemen II., Budapest 1956, S. 65 ff. 
6 Vgl. Elisabeth Leifels-Kunoth, Über die Darstellungen der „Bathseba im 

Bade“. Essen 1962. 



6 Herbert von Einem 

beglückender Selbstverständlichkeit - Gestalt gewonnen hat, steht 

am Ende in reinerer, größerer aber auch bewußterer und damit 

problematischerer Form vor uns. Dazwischen liegen Jahre ernster 

Arbeit und bitteren Ringens. 

IV 

Der Umwandlungsprozeß, dem sich Marées in Italien, wohin 

er 1864 übersiedelte, unterwarf, war nach seinem eigenen Wort 

ein „fortwährender Kampf zwischen Tod und Leben“.7 Fiedler 

spricht von „Augenblicken erhebender Erkenntnis, die mit Au- 

genblicken tiefer Niedergeschlagenheit wechselten“.8 „Er war 

nun einmal“ - so sagt Fiedler - „in die Zeit gebannt, in der er ge- 

boren war, nur zu deutlich wurde er auf Schritt und Tritt daran 

gemahnt, daß er mit dem ganzen Streben seiner Natur allein 

stehe“9 — das Schicksal aller großen Künstler seit dem Ende der 

Romantik. 

Worum ging es Marées bei seiner italienischen Wende ? In 

Gustav Flörkes Buch „Zehn Jahre mit Böcklin“ heißt es über 

Marées: „Der Mensch in der Natur war das, was ihn ganz er- 

füllte. Bis zum Gewand, seinen Gesetzen und seiner Rolle im Zu- 

sammenhang . . . kam er nicht ... Er sei ein Anfänger, meinte 

er und könne sich noch nicht so weit vorwagen“.10 

Neben dem Menschen findet sich in Marées’ Werk mancherlei 

Getier, am häufigsten das Pferd - wie Marées sagt „der homeri- 

sche Begleiter des Mannes“.11 

Der Mensch in der Natur, das heißt der Mensch im gesetz- 

mäßigen Zusammenhang mit dem ihn umgebenden Raum: das 

war die gestalterische Aufgabe, um deren künstlerische Bewälti- 

7 Zitiert von Fiedler a. a.O. S. 403. 
8 Fiedler a.a.O. S. 395. 
9 Fiedler a.a.O. S. 395. 

10 Gustav Flörke, 10 Jahre mit Böcklin, München 1901. 
11 Karl von Pidoll, Aus der Werkstatt eines Künstlers. Erinnerungen an den 

Maler Hans von Marées 1890. Neuausgabe Augsburg 1930, S. 24. 
Zitat nach Marées. 



Hans von Marées 7 

gung Marées in Italien rang. In der menschlichen Gestalt abstra- 

hierte er mehr und mehr vom individuellen Eindruck und suchte 

das Typische der Erscheinungen im Aufbau der Gestalt, in Hal- 

tung und Gebärde. 

Von hier aus wird seine Kritik an den Weggenossen Feuerbach 

und Böcklin verständlich. „Feuerbach fange“ - so sagt er einmal- 

„viel zu weit oben an mit dem Ausdruck, wo erst die Gestalt nach 

ihren elementaren Momenten aufzubauen gewesen wäre“.12 „Der 

Grund“ — so schreibt er ein andermal - „daß selbst so künstle- 

rische Menschen wie Böcklin doch so wenig befriedigend in ihren 

Leistungen sind, liegt wohl vorzüglich darin, daß . . . alle von der 

Erscheinung ausgehen. Die Erscheinung muß . . . das letzte Re- 

sultat der künstlerischen Arbeit sein“.13 

Marées’ Ideal sind (um einen Ausdruck Konrad Fiedlers zu ge- 

brauchen) „sinnliche Abstraktionen“14, das heißt nicht abstrakte 

Schemen, sondern durchaus Gestalten, aber ohne das Zufällige 

individueller Erscheinungen. Jede einzelne Gestalt soll dem Ver- 

stehenden den Blick in eine ganze Welt von Vorstellungen eröff- 

nen. Hinter anscheinender Einfachheit soll sich unendlicher 

Reichtum verbergen. So erklärt sich in seinen besten Werken der 

Reichtum der Bildideen und auch das eigentümlich Gesättigte 

der Bilderscheinung mit der Fülle ganz freier und meist sehr zar- 

ter individueller Motive. 

Mit der Idealität seiner Gestalten in Aufbau, Haltung und Ge- 

bärden und ihrer rhythmischen Verbindung hängt die Idealität 

seiner Raumdarstellung zusammen. Der reife Marées entwirft 

den Raum gleichsam von den Figuren aus. „Die Figur“ - so sagt 

sein Schüler Karl von Pidoll - „war der Ausgangspunkt aller sei- 

ner Entwürfe“.15 Raum an sich kennt Marées nicht. Den die 

Figuren umgreifenden Raum nennt er schlechtweg „Hinter- 

grund“.16 

12 Vgl. Heinrich Wölfflin, Der „klassische“ Böcklin. Gedanken zur Kunst- 

geschichte. Basel, 2. Auflage 1941, S. 61. 
13 Brieffragment an Konrad Fiedler vom 20. Dezember 1875, a.a.O. S. 106. 
14 Brief Fiedlers an Marées vom 1. September 1879. Hans von Marées 

Briefe a. a. O. S. 165. 
15 Pidoll, a.a.O. S. 24. 
16 Pidoll, a.a.O. S. 31. 



8 Herbert von Einem 

Wie aber die Gestalten Leben atmen, so auch der umgebende 

Raum. Das reizvolle Formenspiel einfacher Elemente wollte Ma- 

rées so verwendet wissen, daß (wie Pidoll sagt) „in jedem Bilde 

ein Gesamteindruck von Hintergrund entstehe, als ob man es mit 

der ganzen Welt zu tun hätte“.17 

Diese Auffassung des Raumes brachte es mit sich, daß für Ma- 

rées die linearperspektivische Konstruktion mehr und mehr un- 

wesentlich wurde, ja, daß er sie gelegentlich sogar aufhob. Tiefen- 

räumliche Schrägen finden wir bei ihm kaum. Immer wird das 

Räumliche den Gesetzen der Bildfläche unterworfen (Pidoll 

spricht von „Flächenraum“).18 Marées hat (wie kaum ein anderer 

deutscher Künstler des 19. Jahrhunderts) um das Gesetz der 

Bildfläche für die Malerei gewußt und gerungen - von seiner 

Kunst führen Wege auch zu kunstgeschichtlichen Grundvorstel- 

lungen, wie sie für uns heute noch wichtig sind : zu Vorstellungen 

Wölfflins, vor allem Friedrich Rintelns und Theodor Hetzers. 

Marées’ Wunsch nach strenger Bildgesetzlichkeit, das heißt 

nach Unterwerfung der Gestalten und des Grundes unter das 

gleiche Bildgesetz, führten ihn als ersten deutschen Künstler des 

19. Jahrhunderts zu scheinbaren Verzerrungen der natürlichen 

Proportionen. Die Bildnotwendigkeit schien er noch über die Na- 

turnotwendigkeit zu stellen. Wölfflin spricht sogar von „lächer- 

licher Mißbildung“. „Die lauterste Schönheit“ - so sagt er — „war 

gepaart mit lächerlicher Mißbildung . . ., doch wohnt den Bil- 

dern eine Kraft inne, die Seele zu berühren, die so groß war, daß 

man die Fehler vergaß . . . Die Ahnung kam, daß hier ein Höch- 

stes in der Kunst erstrebt worden war.“19 

V 

In Italien war Marées Bedeutung und Größe der Monumental- 

malerei aufgegangen. Seine Entwicklung von realistischer zu ide- 

17 Pidoll, a. a. O. S. 32. 
18 Pidoll, a. a. O. S. 37. 
19 Heinrich Wölfflin, Hans von Marées. In Heinrich Wölfflin „Kleine Schrif- 

ten“. Hrsg, von Josef Gantner. Basel 1946, S. 75. 



Hans von Marées 9 

aler Darstellung hatte ihn bereits in ihre Vorhöfe hineingeführt. 

„Marées betrachtete“, wie Pidoll berichtet, „die Arbeit an der 

Bildtafel als Surrogat für die Wandmalerei. Die Wandmalerei sei 

die eigentliche Arbeit des Meisters. Wenn die Gelegenheit dazu 

eintritt, soll sie den Künstler gerüstet finden.“20 Diese Gelegen- 

heit sollte ihm nur ein einziges Mal geboten werden: in dem Auf- 

trag des Zoologen Anton Dohrn, einen Saal der von ihm begrün- 

deten zoologischen Station in Neapel, der zur Stätte musischer 

Sammlung bestimmt war, nach seinen Vorschlägen mit Fresken 

zu schmücken.21 Marées selbst hat später die Neapler Fresken als 

einen ersten Versuch bezeichnet, „der mit Hinsicht auf seine 

künstlerische Entwicklung in etwas zu frühe Jahre gefallen sei. 

Auch wäre die Sache zu eilig unternommen und ausgeführt wor- 

den, und die Arbeitszeit sei zu kurz gewesen.“22 

Marées’ Neapler Fresken sind von den monumentalen Schöp- 

fungen seiner Vorgänger und Zeitgenossen durch eine tiefe Kluft 

getrennt. Bei den früheren Künstlern des 19. Jahrhunderts-selbst 

noch bei Feuerbach — steht im Sinn und im bewußten Anschluß 

an die Überlieferung das große Thema im Vordergrund: mytho- 

logische, sakrale oder geschichtliche Stoffe im Zusammenhang 

mit der jeweiligen Bestimmung des Raumes. Das gilt auch für 

den Schmuck von Museen, Bibliotheken, Akademien oder sonsti- 

gen wissenschaftlichen Anstalten. Bei Marées dagegen tritt - so 

scheint es zunächst, und das ist etwas revolutionär Neues - das 

Thematische hinter den Formproblemen zurück. Jegliche litera- 

risch fixierbare Thematik ist vermieden worden. Marées scheint 

das Problem der Wandmalerei zunächst als ein Formproblem auf- 

zufassen. Er sinnt den Gesetzen nach, die monumentale Größe be- 

dingen. Der Wert tektonischer Grundformen, die Ausdrucksbe- 

deutung von Vertikale und Horizontale, die Funktion des Ach- 

20 Pidoll, a.a. O. S. 41. 
21 Bernhard Degenhart, Hans von Marées. Die Fresken in Neapel. München 

1958. 
Ludwig Grote, Hans von Marées. Die Fresken von Neapel. Stuttgart 

1958. 
Hans Wille, Vorzeichnungen zu den Neapler Fresken. In: Wuppertaler 

Skizzenbuch. Wallraf-Richartz-Jahrbuch 1959. 
22 Vgl. Pidoll, a. a. O. S. 41. 



IO Herbert von Einem 

senkreuzes für die Verteilung der Bildgewichte: das alles stellte 

er sich in seiner Wichtigkeit für die Erzeugung monumentaler 

Wirkungen vor Augen. 

Die Thematik der Fresken - das darf nun freilich doch nicht 

übersehen werden - ist aber keineswegs gleichgültig. Nur wenig 

früher hatte Böcklin seine Fresken für das Treppenhaus des Bas- 

ler Museums geschaffen. Im Hinblick auf die naturhistorischen 

Sammlungen hatte er mythologische Themen: Magna Mater, 

Flora, Apoll behandelt, Themen, an denen dieser Künstler, der in 

der Welt subjektiven naturmythischen Erlebens zu Hause war, 

notwendig hatte scheitern müssen. Wenig später hat Feuerbach 

die Decke der Aula der Wiener Akademie mit der hesiodischen 

Götterwelt und dem Titanensturz geschmückt. Diese fast gleich- 

zeitigen monumentalen Schöpfungen seiner bedeutendsten deut- 

schen Zeitgenossen zeigen, wie stark der Anspruch der Überliefe- 

rung noch war. 

Marées dagegen bricht mit dieser Überlieferung. Zum ersten 

Mal in der Monumentalmalerei des Abendlandes scheint ein 

Künstler sich über die Bestimmung des Gebäudes und des Rau- 

mes, den es zu schmücken gilt, und über den Motivschatz, der für 

solche Aufgaben zur Verfügung stand, hinwegzusetzen und sein 

Thema unabhängig von beiden zu wählen. Diese Tatsache ist 

verbunden mit dem Rollenwechsel zwischen Auftraggeber und 

Künstler. Der Auftraggeber tritt hinter dem Künstler zurück 

(wobei es soziologisch nicht gleichgültig ist, daß es sich hier um 

einen privaten Auftraggeber handelt, der in seinen Entscheidun- 

gen völlig frei war). Der Künstler bestimmt selbstherrlich seinen 

Auftrag. 

Dennoch hängt das Thema mit dem Ort, an dem sich die Sta- 

tion befindet und mit der ursprünglichen Bestimmung des Rau- 

mes innig zusammen. Der Saal öffnet sich mit seiner Loggia auf 

den Golf von Neapel. Der Blick auf das Meer hat den Gedanken 

des Schmuckes eingegeben. Aber an Stelle der Reflexion über die 

Natur, oder der mythologischen Interpretation der Natur gibt 

Marées Bilder der Natur selbst: des Meeres, dem die Arbeit der 

Station gilt, der Grotten, Inseln, Felsenufer, des Orangenhaines 

von Sorrent und der Menschen, die in dieser Natur zu Hause 

sind: der „halb entkleideten Seeleute, Fischer und Arbeiter am 



Hans von Marées 11 

Meer“, die schon Winckelmann Worte der Bewunderung entlockt 

hatten.23 

Mit der gleichen Entschiedenheit, mit der Marées alles Allego- 

rische, Mythologische, Historische ablehnt, weist er aber auch - 

und hier wachsen Inhalt und Form unlöslich zusammen - alles 

Genrehafte und alles Porträthafte der Landschaft (wie es der 

Golf von Neapel nahegelegt hätte) zurück. Sein Thema ist Natur 

und Mensch in ihren einfachsten Erscheinungen - noch nicht in 

der abstrakten Idealform der Spätzeit, aber doch so, daß das Na- 

türliche geläutert und erhöht erscheint. Es ist die Landschaft 

Großgriechenlands, die ihm vor Augen steht, die Landschaft, die 

Künstler und Dichter des Nordens so oft in ihren Bann gezogen 

hat. Etwas von nordischer Sehnsucht nach der dem Norden un- 

erreichbaren Harmonie von Natur und Mensch, ein arkadisches 

Traumelement wird spürbar, durch das das scheinbar Alltägliche 

in eine höhere Sphäre gerückt wird. Die Ablehnung des Allegori- 

schen und Mythologischen, um das sich noch Böcklin gemüht 

hatte, führt Marées zu Idealbildern natürlichen Daseins. 

Bernhard Degenhart hat in seiner schönen Veröffentlichung der 

Neapler Fresken mit Recht auf die Bezüge hingewiesen, die zu 

den benachbarten pompejanischen Wandmalereien bestehen.24 

Wir wissen, daß Marées und sein Freund und Mitarbeiter Adolf 

Hildebrand die Fresken in Neapel und Pompeji besucht haben. 

In der Anschauung pompejanischer Wandmalereien müssen Ma- 

rées Anregungen für den Gedanken des Saalschmuckes gekom- 

men sein. 

Die Verwandtschaft mit pompejanischer Kunst, die bis in Ma- 

rées’ Spätwerk spürbar bleibt, liegt in der freien Natürlichkeit der 

Raum- und Menschendarstellung jenseits allen klassizistischen 

Formkanons, in der Aktbildung, der Typik der Gesichter, nicht 

zuletzt in der Farbgebung. Aber auch der Unterschied muß be- 

tont werden : nicht so sehr in der Thematik (die pompejanischen 

Wandmalereien behandeln fast ausschließlich mythologische The- 

men) wie vor allem in den Grundlagen der Formgebung. An Stelle 

antiker Freiheit tritt bei Marées - trotz aller Natürlichkeit, hier 

23 Grote, a. a. O. S. 16. 
24 A.a.O. S. 14. 



12 Herbert von Einem 

sogar Heiterkeit - strenge Gesetzlichkeit. Der Wille, der Entar- 

tung des Monumentalen in der offiziellen Kunst des 19. Jahrhun- 

ders entgegenzuwirken, führt diesen oppositionellen Künstler zur 

Wiedergewinnung und strengen Beobachtung tektonischer Grund- 

gesetze, wie sie erst die nachantike Monumentalmalerei ausgebil- 

det hat. 

Zu diesen Gesetzen gehört die Bejahung der Bildfläche als 

Bildträger. Die Bildfläche bleibt als Fläche wirksam. Von hier aus 

wird erst der Symbolwert der Vertikalen und Horizontalen und 

die Bedeutung der Mittelsenkrechten für die Komposition erkenn- 

bar. Zu ihnen gehören ferner der Primat der Gestalten und der 

ornamental-dekorative Zusammenhang aller Formen, die auf ein- 

ander bezogen werden und gegen einander austauschbar sind. 

Einen solchen strengen Formenorganismus hat die antike Wand- 

malerei nicht gekannt 

Marées steht hier erst an einem Anfang. Man tut dem Künstler 

unrecht, wenn man die Neapler Fresken schlechtweg als Vollen- 

dung statt als Etappe seines Weges sieht — auch das erzähle- 

rische Element ist noch zu stark, um seinen späteren Ansprüchen 

an Monumentalität genügen zu können. Aber sie sind ein Höhe- 

punkt seiner künstlerischen Entwicklung und ein Glanzpunkt der 

deutschen Kunst des 19. Jahrhunderts. 

Jedes Fresko ist eine in sich geschlossene Komposition, dennoch 

bilden sie zusammen ein dekoratives Ganzes. Der niedrige Hori- 

zont des Meeres zieht sich durch alle hindurch. Auch in der Farbe 

sind sie auf einen Grundton (in grau-grün gebrochenes Ocker) 

und auf eine Tageszeit (später Nachmittag bis Abend) gestimmt. 

Die Figuren haben den gleichen Maßstab und sind gleichmäßig 

nach vorn genommen. Der Raum ist — nach Marées Forderung 

„Hintergrund“. Auch die Lichtverhältnisse des Saales sind in die 

künstlerische Rechnung einbezogen worden. 

Einzelnes ist von packender Ursprünglichkeit, so in der Mitte 

der Nordwand die Ruderer, im rechten Feld Fischer, Frau und 

Kind. Der Padrone mit neapolitanischer Kappe, die Frau, die den 

Kopf stützt und gedankenverloren auf die Wellen schaut, der 

Knabe am Steuer. Die südliche Fensterwand zeigt in einem Oran- 

genhain links zwei Frauen und ein schlafendes Kind: das roman- 

tische Thema des Freundschaftsbildes, aber in klassischer Ein- 



Hans von Marées 13 

fachheit. Rechts klingt in den männlichen Gestalten zum ersten 

Mal der symbolische Gedanke der Lebensalter an, der Marées 

später noch oft beschäftigen sollte. 

VI 

Die Jahre nach Vollendung der Fresken führten den Künstler 

scheinbar abwärts. Eine tiefe Krise bemächtigte sich seiner, aus 

der erst das Jahr 1878 Befreiung bringen sollte. So arm diese 

Jahre an vollendeten Werken sind, in ihnen bereitete sich doch 

die Wendung zu der „sinnlichen Abstraktion“, um Fiedlers Aus- 

druck noch einmal zu gebrauchen, vor, die seine späten Werke 

kennzeichnen. 

Das erste Werk des Spätstils, das Resultat seiner Selbstüber- 

windung (wie der Künstler es genannt hat)25 sind die „Lebens- 

alter“ (Berlin, Nationalgalerie), ein Geschenk an seinen Freund 

Konrad Fiedler, 1878 vollendet. 

In einem Orangenhain mit hohen Bäumen, die vom oberen 

Bildrand überschnitten werden, stehen links ein Jüngling und ein 

junges Weib, rechts ein Mann, der Orangen pflückt, vorn ein 

Greis, der sich nach Früchten auf dem Boden bückt und zwei 

spielende Kinder. Alle Figuren sind nackt. 

Das Thema der Lebensalter, das in den Neapler Fresken an- 

klang, ist nun zum Hauptthema geworden. Alles Zufällige ist ab- 

gestreift. Der Mensch wird in natürlicher Nacktheit gegeben, dem 

Jüngling das junge Weib zugesellt. 

Mit der thematischen Vervollständigung geht die formale Ver- 

tiefung zusammen. Hier zuerst wird das Verhältnis von Figur und 

Raum strenger Gesetzlichkeit unterworfen. Die Figuren werden 

zur Hauptsache. Sie füllen groß die Bildfläche und reichen fast 

bis zum oberen Bildrand. Die Bewegungen verlieren das Zufäl- 

lige. Ruhiges Insichverharren, Greifen nach oben, sich Bücken, 

Spielen: jede Gebärde gewinnt aus sich Symbolkraft, ja, das ein- 

25 Brief vom 3. Juli 1880 an Marées. Briefe a.a. O. S. 187. 



H Herbert von Einem 

fache Stehen gewinnt eine über das bloß Faktische hinausgehende 

Bedeutung. 

Auch die neue Raumauffassung tritt hier zuerst in Erscheinung. 

In Neapel noch ein natürlicher, perspektivisch konstruierter 

Raum, wie er seit der Renaissance die abendländische Malerei be- 

herrscht hatte. Hier wird das Raumvolumen eingeschränkt, der 

Raum vom Menschen her entworfen, und zwar jeweils vom ein- 

zelnen, so daß es nicht einmal einen einheitlichen Augenpunkt 

mehr gibt. 

Zur Naturnotwendigkeit tritt - hier zuerst mit neuer Betonung - 

die Bildnotwendigkeit. Die Naturform wird nicht nur der Gesetz- 

lichkeit ihrer eigenen Bestimmung, sondern der Gesetzlichkeit des 

Bildganzen unterworfen. Allein von hier aus werden die Defor- 

mationen verständlich, die in den Spätwerken so häufig begeg- 

nen. 

Den „Lebensaltern“, dem ersten Werk seines Spätstils, haftet 

noch etwas Lehrhaftes, Gekünsteltes, Unfreies an. Man versteht 

vor ihm Adolf von Hildebrands Kritik an Marées: „Viele Be- 

dürfnisse sind bei Marées vollständig eingeschlafen oder beiseite 

geschafft worden, vermöge seiner doktrinären Ader, auf die 

Hauptsache loszugehen. Wenn ich denke, wie er in München oder 

Italien gemalt hatte, wo er alles beisammen hatte an den notwen- 

digen Gaben, so muß man doch sagen, daß er, um zu sich zu kom- 

men, sich ganz abgenagt habe und nur das geblieben, worin seine 

eigentliche Fähigkeit liegt“.26 

Einen Schritt weiter sind die „Drei Jünglinge unter Orangen- 

bäumen (München, Staatsgalerie). Das Thema ganz allgemein, 

aber es würde nicht schwer sein, entsprechend den „Lebensaltern“ 

für das Bild einen symbolischen Titel, etwa „Jugend“ oder „Früh- 

ling“ zu finden. 

Die Anlage ist den „Lebensaltern“ verwandt: nackte Figuren, 

groß, bestimmend, mehreren Planen zugeordnet, der Raum von 

den Figuren aus entworfen. Haltung und Gebärden - Stehen, auf- 

rechtes Sitzen, am Boden Hocken, ruhige Entspannung, Auf- 

stützen, Aufrecken - haben keinen anderen Sinn als das einfache 

Dasein der Figuren zu möglichst klarem Ausdruck zu bringen. 

26 Vgl. Bernhard Degenhart, Marées Zeichnungen. Berlin 1963, S. 24. 



Hans von Marées 15 

In den „Lebensaltern“ war noch ein zusammenhangloses Ne- 

beneinander. Hier ist ein Ineinandergreifen der Formen. Neu ist 

die Bedeutung der Kurve: wie der Sitzende durch sie zusammen- 

gefaßt wird, wie sie von ihm auf den Hockenden übergreift und 

dann zu dem Stehenden ansteigt. Von einer solchen „Bildfigur“,27 

die alles einzelne bindet, war Marées in den „Lebensaltern“ noch 

weit entfernt. Durch die übergreifende Kurve, die zugleich den 

Gegensatz der Menschengestalten zu den Vertikalen der Bäume 

betont, wandelt sich die Ruhe der Bilderscheinung in heimliches 

Leben. Auch in der Farbe (den braunen, graugrünen, grauweißen 

und blauen Tönen) gelingt es Marées, zu stärkerer Vereinheit- 

lichung zu kommen. 

VII 

In Konrad Fiedlers Nachruf heißt es: „Marées wußte wohl, daß 

er Besseres und Reiferes leisten könne als die schnell unternom- 

mene und gleichsam im Fluge beendete Bilderreihe (der Neapler 

Fresken); aber er wußte auch, daß er sein Höchstes nur würde 

leisten können, wenn er vor eine ähnliche Aufgabe gestellt würde. 

Das Ziel seiner Wünsche war, daß ihm einmal ein sympathischer 

Raum übertragen werden möchte, den er in voller Freiheit nach 

seinem eigenen Gutdünken ausschmücken könnte“.28 

Und nun entwirft der Freund die Vision eines vom späten Ma- 

rées geschmückten Raumes: „Der ihm anvertraute Raum“ - so 

sagt er - „würde ihm zu dem Schauplatz geworden sein, auf dem 

er alles, was sein Auge der in ihrer Weite, ihrer Fülle, ihrem Reich- 

tum unfaßbaren Natur an Anregungen, Eindrücken, Einsichten 

verdankt hatte, zu einem umfassenden, einheitlichen und doch 

reich gegliederten bildnerischen Ausdruck erhoben haben würde. 

Wäre es ihm dabei gelungen, seine Bilder bis zu dem Grad über- 

zeugender Lebendigkeit zu bringen, den er immer anstrebte, so 

27 Theodor Hetzer, Das deutsche Element in der italienischen Malerei des 
16. Jahrhunderts. Berlin 1929, S. 77. 

28 A.a.O. S. 439. 



i6 Herbert von Einem 

würde der Betrachter einen ebenso bedeutenden als ungewöhn- 

lichen Eindruck erlebt haben. Indem er eingetreten wäre in den 

bildgeschmückten Raum, würde er, der Wirklichkeit entrückt, 

die Dinge der Welt wie im Traum wiedererblickt haben. Je mehr 

er sich aber in den Anblick der ihn umgebenden Gestalten ver- 

tieft hätte, desto mehr würde es ihm klar geworden sein, daß er 

hier nicht vor einer fremden Welt, sondern vor dem offenbar ge- 

wordenen Geheimnis der sichtbaren Natur selbst sich befinde. 

Wie unzusammenhängend, verworren, flüchtig hätte ihm nun 

alles Vorkommen müssen, was sein Auge da draußen in dem 

Reiche der Sichtbarkeit erlebt und erfahren hatte, nun, da ihm 

klar und bestimmt, übersichtlich und einheitlich, ein Bild entge- 

gengetreten wäre, in dem ein überlegener Geist die in ewiger 

Flucht begriffenen Erscheinungen sich ihm in gestalteter Form 

darzustellen und ihm Rede zu stehen gezwungen hätte“.29 

Nicht klarer als in diesen Worten kann zum Ausdruck ge- 

bracht werden, um was es Marées in seinen monumentalen Spät- 

werken ging : um das Offenbarwerden des Geheimnisses der sicht- 

baren Natur, um die Sichtbarmachung der geheimen Gesetze, 

die den in ewiger Flucht begriffenen Erscheinungen zugrunde 

liegen. 

Einmal noch sollte ihm - und zwar durch Herman Grimm in 

Berlin — die Aussicht auf einen Monumentalauftrag eröffnet wer- 

den. Aber auch diese Aussicht hat sich zerschlagen.30 

Marées schuf sich Ersatz in einer dem späten Mittelalter ent- 

lehnten Form, dem Dreiflügelbild, das er den Zwecken einer mo- 

numentalen Raumdekoration dienstbar zu machen suchte. Dieser 

Form gehören seine letzten großen Werke an : das Parisurteil, die 

Hesperiden, die Drei Reiter und die Werbung. 

Das Dreiflügelbild gestattete ihm, thematisch und formal die 

Grenzen des Tafelbildes zu sprengen und eine höhere Bildeinheit 

zu verwirklichen. 

Freilich blieb es Ersatz. Die Wandmalerei alten Stils war die 

natürliche Dekoration eines Raumes gewesen. Zwischen Funk- 

tion des Raumes und Programm des Schmuckes war eine selbst- 

29 A.a.O. S. 439 ff. 
30 Vgl. Marées’ Brief vom 28. April und 10. Mai 1880 an Konrad Fiedler. 

A.a.O. S. 177ff. 



Hans von Marées 17 

verständliche Einheit. Das Dekorative - das heißt die Schmuck- 

funktion - hatte sich dabei gleichsam von selbst verstanden. 

Bei Marées war es umgekehrt. Hier ist es der Künstler, der sich 

eine eigene Welt erschafft. Diese eigene Welt, völlig unabhängig 

von einem Auftraggeber, drängt über die gegebene Form des 

Tafelbildes hinaus. Das Tafelbild - soziologisch die Kunstform 

des beginnenden Individualismus - wird hier von der Ebene des 

Individualismus wieder in Frage gestellt : darin liegt die geschicht- 

lich paradoxe Situation, die wir in Marées’ Wendung zum Drei- 

flügelbild vor uns haben. An Stelle bloßen Ausschnittes soll wie- 

der ein Ganzes treten, an Stelle zufälliger Beschränkung eine 

höhere Einheit. 

Wie das Tafelbild so blieb aber auch das Dreiflügelbild iso- 

liert - ohne Bezug zu einem bestimmten Raum, dessen es, um 

seinen Sinn ganz zu erfüllen, notwendig bedurft hätte. 

Hier wird die tragische Stellung des Künstlers in seiner Zeit 

deutlich. Der einzige deutsche Künstler in der zweiten Hälfte des 

19. Jahrhunderts, der in seiner Spätzeit die inneren Bedingungen 

einer Monumentalkunst erfüllte, blieb von den monumentalen 

Aufgaben, die die Zeit bereithielt, ausgeschlossen. 

Indem Marées die alte Sakralform des Dreiflügelbildes auf- 

griff (ohne sich aber in irgend einer Weise an die Stoffe der Über- 

lieferung zu binden) führte er seiner Kunst sakrale Kräfte zu. 

„Die frei gewordene Hülle dient zur Sakralisierung des Profa- 

nen.“31 Auch hier aber wird das tragische Zeitverhältnis deutlich. 

Marées’ Dreiflügelbilder sind Kultbilder ohne Kult. Sie sind ohne 

Auftrag - allein aus dem inneren Bedürfnis des Künstlers entstan- 

den und den Zeitgenossen mit Ausnahme weniger Freunde fremd 

geblieben. Es sind die Werke eines Abseitsstehenden und Einsamen. 

Wenn man freilich den heute geschlossenen Münchner Marées- 

Saal betrat, in dem die Dreiflügelbilder (mit Ausnahme des 1945 

in Berlin verbrannten Parisurteils) ihre Aufstellung gefunden hat- 

ten, so war es doch, als ob man einen Kultraum beträte: Triumph 

der absolut gewordenen Kunst. 

In der Malerei des Abendlandes hatte Giotto das unmittelbare 

Ansprechen des Betrachters, wie es das Mittelalter geübt hatte, 

31 Klaus Lankheit, Das Triptychon als Pathosformel. Heidelberg 1959, S. 5. 

2 Ak.-SB München (v. Einem) 



i8 Herbert von Einem 

überwunden. Seit Giotto gibt es in der abendländischen Malerei 

eine Bildwelt, die zwar mit dem Betrachter rechnet, aber doch von 

ihm unabhängig ist. Wo Handlung dargestellt wird, wird sie als 

kausale, in sich begründete Handlung gegeben. 

Wenn auch die sakralen Bedürfnisse der auf Giotto folgenden 

Jahrhunderte immer wieder das mittelalterliche Verhältnis zum 

Betrachter haben erneuern wollen, zum Teil auch erneuert haben, 

so ist doch die Grundlage Giottos nicht wieder preisgegeben wor- 

den. 

Beim späten Marées dagegen gibt es keine in sich selbst ge- 

schlossene kausale Handlung mehr. Der Künstler entwirft - das 

ist das Neue - eine Bildwelt, die erst im Nachvollzug des Betrach- 

ters ihre volle Wirklichkeit gewinnt. Der Betrachter ist es, der sich 

die Teileinheiten zur Einheit des Bildganzen ergänzen muß. Die 

Objektivität, die Marées erstrebt, bedarf des betrachtenden Sub- 

jekts zu ihrer Verwirklichung. Das Bild der Idealwelt bleibt Bild, 

ist nur da, insofern es angeschaut wird. 

In den „Hesperiden“ steht uns Marées’ spätes Bildideal rein vor 

Augen. Während er in dem „Parisurteil“ noch einen bestimmten 

antiken Mythos im Sinne hatte (wenn er ihn auch ganz frei vari- 

ierte und nicht mehr als Erzählung gestaltete), so kann hier nicht 

einmal davon mehr gesprochen werden. Das antike Motiv der 

Hesperiden, die die Äpfel der Unsterblichkeit hüten, scheint nur 

noch Vorwand zu sein. Es ergibt sich keinerlei Handlung oder Be- 

zug, die einem bestimmten antiken Mythos entsprächen. Der 

Greis rechts ist nicht etwa Atlas, die Jünglinge links sind nicht 

mit irgendwelchen benennbaren antiken Gestalten zu identifi- 

zieren. 

Und doch - darin liegt das Geheimnis dieses Werkes - befinden 

wir uns im Bereich des Mythischen: im Bereich einer Welt, die 

den uralten Traum eines goldenen Zeitalters in uns wach ruft, Er- 

innerung und Traum einer Welt, die aber nicht wie von Feuer- 

bach in einer irgendwie historisch bestimmten Vergangenheit ge- 

sucht wird, sondern gleichsam hinter den Erscheinungen als eine 

ewig daseiende, aber unserem Sinn verborgene Welt vom Künst- 

ler ins Licht gehoben wird. 

In den schlanken Gestalten der Mitte ist alles beschwingte Be- 

wegung geworden. Die Symmetrie — im Parisurteil noch gewahrt- 



Hans von Marées 19 

scheint aufgehoben zu sein, stellt sich aber im Ganzen doch wie- 

der her. Die linke Gestalt steht in reiner Vorderansicht. Ihre 

Rechte in die Seite gestützt, die Linke lose auf den Baumstumpf 

gelehnt, ist sie gleichsam nach beiden Seiten hin offen. Die Bild- 

bewegung, die in ihr aufsteigt, schwingt weiter: links zum Flügel, 

rechts zu den beiden Gestalten zu ihrer Seite. Diese sind als Gruppe 

gefaßt: die linke in Schreitbewegung, wobei Schrittstellung und 

Armbewegung korrespondieren, die rechte stehend, aber so, daß 

sie erst in der Schreitenden zu voller Wirkung gelangt. 

Der Ausdruck scheint aus großer Tiefe zu kommen. Kein Ge- 

danke, daß es sich hier um individuelle Wesen mit bestimmten 

Namen handeln könnte. 

Hinter den Gestalten schlanke Baumstämme, vom oberen Bild- 

rand überschnitten, deren Vertikalen für die schmiegsamen Ge- 

stalten nach der Tiefe zu den durchlässigen Flächengrund bilden 

und in ihren Abständen auf die Gestalten genau abgestimmt wor- 

den sind. 

Linke und rechte Tafel sind auf die Mitte bezogen. Links klin- 

gen organische Bewegung und Bildbewegung besonders schön 

zusammen. Der aufrechtstehende Jüngling nimmt die Bewegung 

der Mitte auf, der sich nach vorn Beugende lenkt mit seiner Ge- 

genbewegung den Blick zur Mitte zurück. Marées knüpft in die- 

sem Flügel unmittelbar an die „Lebensalter“ an, aber es ist deut- 

lich, wie er bestrebt ist, das Lehrhafte des früheren Bildes zu 

überwinden. Die aufrechte Gestalt ist in den Halbschatten ge- 

rückt. 

Auch im rechten Flügel wird die von der Mitte ausstrahlende 

Bewegung gleichsam aufgefangen und leise zurückgelenkt. 

Im Fries Putten um einen Brunnen. Der Brunnen ruft - ob be- 

wußt oder unbewußt - die Erinnerung an die alte Vorstellung des 

Lebensbrunnens wach. 

Die Farben haben die gleiche Unwirklichkeit wie die überläng- 

ten Gestalten zwischen den schlanken Bäumen. Nichts von na- 

türlicher Atmosphäre. Licht und Schatten dienen der plastischen 

Modellierung. Hinter den dunklen Stämmen wirkt der violette 

Himmel fast wie Goldgrund. Davor das „perlmutterhafte Inkar- 

nat“ der Frauen, die von Gold bis Rotbraun spielenden Haare 

und das Orange der Früchte. 



20 Herbert von Einem 

So hoch das Werk steht (sowohl innerhalb von Marées’ Kunst 

wie innerhalb der deutschen Kunst der zweiten Hälfte des 19. Jahr- 

hunderts), so darf doch aber die Problematik nicht übersehen 

werden, die für alle Spätwerke des Künstlers gilt. 

Marées’ Bildwelt ist nicht mehr wie die Bildwelt der großen 

Kunst früherer Jahrhunderte natürlicher Ausdruck sondern Er- 

gebnis angestrengtester Bemühungen. An Stelle gewachsenen 

Stils steht künstliche Stilisierung. Das Künstliche, ja, Gekünstelte 

wird um so schmerzlicher fühlbar, als es Marées selbst gerade 

darauf ankam, seine Gestalten so natürlich wie möglich zu bil- 

den: natürlich nicht im Sinn des Zufalls sondern der Naturnot- 

wendigkeit. Den reinen Naturlaut hat er aber nicht mehr treffen, 

können. Die Bewegungen seiner Figuren behalten, trotz allem, 

was über ihre Notwendigkeit und ihre Bedeutung für die Rhyth- 

mik des Ganzen gesagt werden kann und gesagt werden muß, 

doch etwas, das nach Absicht und rationaler Überlegung aus- 

sieht. Der rechte Flügel ist am freiesten davon. Aber im Mittel- 

bild, dem unsere ganze Bewunderung gehört (Wölfflin sagt, die 

Komposition atmet Notwendigkeit32) wird man den Eindruck des 

Posierten nicht ganz los. Am stärksten ist er links. 

Marées’ nächstes Dreiflügelbild sind die ,,Drei Reiter“ (Mün- 

chen, Staatsgalerie): In der Mitte Hubertus vor dem Hirsch 

kniend, der mit dem Kruzifix zwischen dem Geweih dem heiligen 

Jäger entgegengetreten ist. Links der heilige Martin mit dem Bett- 

ler seinen Mantel teilend, rechts der heilige Georg als Drachentöter. 

Das Pferd stand Marées seit seiner Lehrzeit nahe. So mußte es 

ihn reizen, hier nun Mann und Roß, mythisch überhöht, zu einem 

Dreiflügelbild zu vereinen. 

Marées schreitet mit diesem Werk von der Existenzgebärde zur 

Ausdrucksgebärde fort. D. h. er gibt nicht mehr Gebärden, die 

als einfache Lebensäußerungen aus der Struktur des mensch- 

lichen Körpers zu verstehen sind, sondern inhaltlich bestimmte, 

freilich allgemein gültige Ausdrucksgebärden: ehrfürchtiges 

Knien, hilfreiches Ausbreiten der Arme, Kampfgebärde. Inso- 

fern auch sie als notwendige Gebärden verstanden werden müs- 

sen, und alles Novellistisch-Erzählerische streng gemieden wird, 

32 A.a.O. S. 81. 



Hans von Marées 21 

wächst ihnen der gleiche Symbolcharakter wie den Existenzge- 

bärden zu. Es mag erstaunen, aber man muß es aussprechen, daß 

Marées’ heiliger Martin in der reichen Martinsikonographie der 

abendländischen Kunst einen hervorragenden Platz einnimmt. 

Nie sonst ist der körperliche Vorgang so ins Geistig-Seelische 

transponiert worden - fern aller bloßen Handlung. Ähnliches gilt 

für Hubertus und Georg. Marées, dem an einer Wiederbelebung 

der christlichen Sakralkunst nicht das geringste gelegen war, 

stößt hier dennoch in ihren Bereich vor. Nichts kann die Bedeu- 

tung und den Tiefgang seiner Kunst in helleres Licht setzen. 

Marées scheut sich hier so wenig wie in seinen anderen Spät- 

werken, der Bildnotwendigkeit die natürliche Richtigkeit aufzu- 

opfern. Der Schimmel des Hubertus hat überlange Beine - aber 

es wird sofort deutlich, daß diese Pferdebeine innerhalb des Bild- 

organismus mit den schlanken Stämmen der Birken zusammen 

gesehen werden sollen (auch von der Farbe her - dem gelblichen 

Weiß - wird das erkennbar). Daß Natürlichkeit und Bildnotwen- 

digkeit so sehr auseinandertreten, ist freilich in der nachmittel- 

alterlichen Kunst etwas Neues, das erst der Moderne wieder zur 

Selbstverständlichkeit werden sollte. 

Das letzte der Dreiflügelbilder ist die „Werbung“ (München, 

Staatsgalerie). Mitte: Hochzeit. Links: Liebespaar. Rechts: Jüng- 

ling am Wasser. Hier nun ein neuer Schritt - Gewandfiguren. 

Konrad Fiedler sagt in seinem Nachruf: „Nicht ohne Rührung 

kann man vor dem letzten Entwurf stehen, der ihn beschäftigt hat. 

Vor einer Säulenhalle bewegen sich in anmutigen Stellungen 

männliche und weibliche Gestalten, nach der Mitte zu ein Jüng- 

ling in werbender Bewegung sich einer jungen Frau nähernd, ein 

Bild zartgestimmten erwartungsvollen Daseins; auf den Stufen, 

die zum Eingang der Halle emporführen, eine männliche Figur, 

in ihrer Bildung entfernt an den Künstler erinnernd, mit einla- 

dender Gebärde die Außenstehenden zum Eintritt auffordernd. 

Eine herrliche Vorbereitung für das, was der Künstler dem 

schauenden Sinn würdiger Menschen zu bieten gedachte“.33 

Wiederum müssen die drei Bilder zusammen gesehen werden. 

Die Mitte zeigt das Geschehen (wenn man überhaupt von Ge- 

A.a.O. S. 440ff. 



22 Herbert von Einem 

schehen sprechen darf) auf seinem Höhepunkt. Auch von der 

Farbe her wird das deutlich. Die in den Flügeln verhaltenen Far- 

ben gewinnen im Mittelbild die stärkste Leuchtkraft. Rechts ein 

Jüngling einsam, träumend, seinem Spiegelbild im Wasser nach- 

sinnend, das uralte mystische Narzißmotiv, das hier als erstes 

Ahnen der Liebe verstanden werden muß. Links das Liebespaar 

noch in zarter Zurückhaltung, der Jüngling fast werbend. 

Das Mittelbild stellt die Hochzeit dar. Das Paar, wieder ge- 

trennt, wird nun einander zugeführt: rechts die Jungfrau, von 

einer Gespielin begleitet, links der Jüngling mit einem Freund. 

Das Thema der Liebe gehört durchaus in den Themenkreis der 

Maréesschen Kunst und zwar in vielfacher Spiegelung: die 

Freundinnen der Neapler Fresken, zahlreiche Zeichnungen ver- 

schiedener Thematik. Nunmehr gab er ihm die zarteste Form. 

Keine Handlung, nichts, was sich literarisch ausdeuten ließe (ob- 

wohl, wie wir wissen, eine motivische Anregung aus Shakespeares 

,,Timon von Athen“ zugrunde liegt). Gestalten, nicht individuell 

sondern stellvertretend für Allgemeines, aus allem Täglichen, All- 

täglichen weit hinausgerückt, Haltungen und Gebärden: Stehen, 

Sitzen, Stützen, zartes Sich Anschmiegen, wiederum nicht nur als 

Existenz- sondern als Ausdrucksgebärden so einfach wie möglich 

und doch so, daß sich in ihnen etwas Urmenschliches auszudrük- 

ken scheint. 

Aus dem Ganzen tönt eine Melodie, die in den Flügeln an- 

klingt und sich in der Mitte zu festlichem Hymnus steigert. Der 

Betrachter wird nicht angesprochen, aber doch einbezogen : erst 

in seinem Nachvollzug scheint sich das Bild zu vollenden. 

Als sich Marées in seinen letzten Lebensjahren die Möglichkeit 

zu bieten schien, seine großen Werke zusammenhängend aus- 

zustellen, da entwarf er zum Schmuck des Saales einen Fries, 

dessen Ausführung er Touaillon und Volkmann anvertrauen 

wollte. Dieser Fries ist aber niemals zustande gekommen. 

Zu den Entwürfen dieses Frieses gehören die Rötelblätter anti- 

ker Rennwagen. In ihnen strömen des Künstlers Kräfte (wie nur 

selten in seinen Gemälden) frei und ungebunden aus : wie die For- 

men in den Grund eingebettet bleiben, wie sie sich vor unseren 

Augen aus dem Ungestalteten zur Gestalt zusammenschließen, 

wie sich aber in der Gestalt das volle Leben erhält. 



Hans von Marées 23 

Das Thema des Wagenrennens ist für Marées ohne jeden Wirk- 

lichkeitsbezug. Um so eher sind wir berechtigt, auch hier den 

Symbolcharakter zu betonen, der dem Thema seit der Antike 

innewohnt, und der, einer Vision gleich, hier wieder aufzuleuchten 

scheint. 

Pindar preist in seiner 8. Nemeischen Ode die Meisterschaft 

unter dem Bilde des Rosselenkers. Auf diese Ode spielt Goethe in 

seinem berühmten Brief vom 10. Juli 1772 an Herder an:,, Uber 

den Worten sraxpotTstv Süvaafhxi, (sich beherrschen können) ist mir’s 

aufgegangen. Wenn Du kühn im Wagen stehst und vier neue 

Pferde wild unordentlich sich an deinen Zügeln bäumen, du ihre 

Kraft lenkst: . . . bis alle 16 Füße in einem Takt ans Ziel tragen, 

das ist Meisterschaft, èraxpaTeïv, Virtuosität“.34 

Platon vergleicht im Phaidros die Anstrengungen der Seele, 

eine Sphäre zu erreichen, in der sie an der majestätischen Be- 

wegung der Gestirne teil hat, mit dem Wettkampf der Wagen- 

lenker. Auch Horaz (Carmina I) spricht von der Gottähnlichkeit 

jener, die in einem Wagenrennen siegreich waren. Von dort ist das 

Motiv in die Grabplastik eingegangen.35 

Die nicht zu zügelnden Rosse als Emblem der Verwegenheit 

begegnen bei Alciati,36 und noch einmal kann an Goethe erinnert 

werden: an die Worte Egmonts, mit denen „Dichtung und Wahr- 

heit' ‘ schließen : „Wie von unsichtbaren Geistern gepeitscht, gehen 

die Sonnenpferde der Zeit mit unsers Schicksals leichtem Wagen 

durch, und uns bleibt nichts als -, - mutig gefaßt, die Zügel festzu- 

halten und bald rechts -, — bald links, vom Steine hier, vom Sturze 

da, die Räder abzulenken. Wohin geht es, wer weiß es ? Erinnert 

er sich doch kaum, woher er kam“.37 So stoßen wir - ob bewußt, 

ob unbewußt - auch mit diesen Zeichnungen in den Themen- 

bereich geheimer uralter und doch ganz neu empfundener Sym- 

bolik hinein. 

34 Johann Wolfgang Goethe, Briefe der Jahre 1764-1786. Artemisausgabe 
XVIII, Zürich 1951, S. 1736!. 

35 Vgl. hierzu F. Cumont, Recherches sue le symbolisme funéraire des Ro- 
mains. Paris 1942 und vor allem Erwin Panofsky, Grabplastik. Köln 1964, 
S. 26. 

36 Alciati, Omnia Emblemata. Lyon 1580, S. 67. 
37 Goethes Werke, Hamburger Ausgabe X, S. 187. 



24 Herbert von Einem 

Als Marées fünfzigjährig 1887 in Rom starb, stand auf seiner 

Stalfelei der „Ganymed“ (München, Staatsgalerie). Wir wissen 

nicht, wie Marées auf dieses Thema gekommen ist, vielleicht im 

Zusammenhang mit einer Bronzefigur seines Schülers Arthur 

Volkmann, die dieser nach Marées’ Tod für Konrad Fiedler aus- 

führte und für die Marées mehrere Zeichnungen angefertigt hat.38 

Das Thema der Entführung des Götterlieblings durch den Adler 

muß ihm aber aus Dichtung und bildender Kunst geläufig ge- 

wesen sein. 

Der Ganymed-Mythos ist schon in der Antike allegorisch aus- 

gelegt worden.39 Durch seinen Symbolgehalt ist er bis in die neue 

Zeit lebendig geblieben. Aus der Dichtung genügt es allein an 

Goethes Verse aus dem Frühjahr 1774 zu erinnern: 

Umfangend umfangen! 

Aufwärts 

An Deinem Busen 

Alliebender Vater!40 

Hier zum ersten Male ist an die Stelle bestimmter Allegorik das 

allgemeine Symbol himmlischer Sehnsucht getreten. Damit war 

dem Thema eine ganz neue Wirkungsmöglichkeit gegeben. Es ist 

schwer vorstellbar, daß Marées’ Bild ohne Kenntnis der Goethe- 

schen Verse gedacht werden könnte. 

Als Bildquelle muß auf Correggios Wiener Bild hingewiesen 

werden: allein der Hund auf beiden Entwürfen (Meier-Graefe 

144/5) ist ein Beweis dafür, daß eine wirkliche Beziehung vorliegt. 

Diese Beziehung ist von Anfang an da. Aber Marées hat nicht 

die Absicht, Correggio zu folgen. Sein Wunsch geht vielmehr von 

Anfang an dahin, Adler und Jüngling enger zu verbinden, als das 

bei seinem Vorbild der Fall ist. 

Im Gemälde entschließt er sich, das Armmotiv von Correggio 

zu übernehmen. Nun aber geht er weit über das Vorbild hinaus. 

Bei Correggio nichts als ein Liebesabenteuer des Zeus. Marées 

dagegen gelingt es, das Thema ins Mystische zu vertiefen. Sein 

„Ganymed“ ist eine der schönsten und tiefsinnigsten Ausdeutun- 

38 Meier-Graefe, Nr. 944 und 960 ff. 
39 Vgl. Erwin Panofsky, Studies in Iconology. New York 1939, S. 213 ff. 
40 Goethes Werke, Hamburger Ausgabe I, S. 47. 



Hans von Marées 25 

gen des Ganymed-Mythos: der Jüngling als Gleichnis mystischer 

Hingabe, der Adler ein einziges Aufwärts. Unten versinkt die 

Landschaft. Der Hund (im Gegensatz zu Correggio nunmehr um- 

gewendet) wie ein fernes Schemen. 

Formal stößt Marées hier noch einmal in einen neuen Bereich 

vor: große, schwingende Kurven, zum erstenmal das Oval, aber 

nicht als Bildformat sondern als innere Form, vom Rahmen oben 

und unten überschnitten, bedingt durch die schwingenden Kurven 

von Jüngling und Adler. Die Formen so, daß sie aller Naturwirk- 

lichkeit weit entrückt zu sein scheinen und doch vollkommen na- 

türlich wirken. Wieder ist die Existenzgebärde zur Ausdrucks- 

gebärde geworden. 

VIII 

Aus Marées’ Werk wird überall deutlich, daß die Erscheinungs- 

welt (die sichtbare Welt) sein höchstes Interesse hatte, und daß sie 

es war, die sein Schöpfertum hervorrief und beflügelte. Was er in 

seiner Kunst wollte, war (nach Fiedlers Wort) „sichtbares Sein zu 

immer bestimmterem und reicherem Ausdruck zu entwickeln“.41 

Man ist vor Marées’ Werken versucht, an Goethes berühmtes 

Wort zu denken: „Man suche ja nichts hinter den Phänomenen, 

sie selbst sind die Lehre“.42 

Je mehr es Marées gelang, diesem Ziel nahe zu kommen, um so 

natürlicher und gleichsam wie von selbst wuchsen seiner Kunst 

wieder mythische Themen und Vorstellungen zu. Marées ging 

nicht (wie Feuerbach) von ihnen aus, aber er fand zu ihnen zurück, 

und sie verwandelten sich unter seinen Händen zu etwas bisher 

nicht Dagewesenem. Sein Interesse haftete (wie wir gesehen 

haben) nicht am Gegenständlichen sondern am Symbolischen der 

Mythen. Seine Bilder haben niemals das Packende unmittelbarer 

Schilderung. Der Künstler scheint vielmehr die mythischen Stoffe 

nur wie von fern zu berühren und anklingen zu lassen. Niemals 

41 A.a. O. S. 390. 
42 Maximen und Reflexionen, Goethes Werke, Hamburger Ausgabe XII, 

Nr. 488. 



26 Herbert von Einem 

sind sie volle Wirklichkeit. Eher könnte man (obwohl sich Marées 

um strengste objektive Gesetzlichkeit und Wahrheit mühte) von 

einem Traumreich sprechen. Immer scheint uns der Traum ver- 

lorener Urzeit anzuwehen. 

Marées lehnte es ab, sich seinen Weg durch Nachfolge bereits 

geprägter Kunst abzukürzen. Er ging nicht (wie Feuerbach) den 

bequemen Weg des Klassizismus sondern den steilen Weg der 

Klassik. Wenn sein Werk im ganzen nicht das glückliche Siegel 

klassischer Vollendung trägt, so deswegen, weil das Ziel der Klas- 

sik für den Künstler des 19. Jahrhunderts nicht mehr erreichbar 

war. 

Marées’ Kunst stößt durch die Beharrlichkeit, mit der sie den 

Weg der Überlieferung verläßt und durch die Konsequenz ihres 

Strebens nach Realisierung eigengesetzlicher Bildnotwendigkeit 

stärker als die Kunst eines seiner deutschen Zeitgenossen in die 

Kunst unseres J ahrhunderts vor (in dieser Konsequenz des Stre- 

bens nach Realisierung eigengesetzlicher Bildnotwendigkeit steht 

sie der Kunst Cézannes nah43). Dennoch weist sie zugleich janus- 

artig in die Vergangenheit zurück. 

Was Marées vor Augen stand, und was er in sein Werk zu ban- 

nen suchte, war das Bild einer ursprünglich heilen Welt, in dem 

die Kräfte des Daseins zu reinem Ausdruck kommen. 

Wo aber findet sich in unserer Gegenwart Vergleichbares ? 

Unsere Kunst spiegelt einerseits Bilder einer brüchigen, zerbro- 

chenen, dämonisch verdunkelten oder verzerrten Welt, Bilder ge- 

triebenen oder geworfenen Daseins. Wo sie andererseits ideale 

(gelegentlich sogar arkadische) Vorstellungen zu verwirklichen 

strebt, verläßt sie gern den Bereich der Natur, der für Marées der 

Quell seiner Kunst war. Das Sichtbare (im Sinne Goethes und 

Fiedlers) ist für sie kein darstellerischer Wert mehr. 

Mag es der Kunst der Gegenwart gelungen sein, den Kreis der 

Invisibilia wieder stärker in ihren Bereich einzubeziehen, so ist 

hier doch ein Weg beschritten worden, der in keiner Weise als 

Fortsetzung von Marées verstanden werden kann. 

43 Vgl. Oskar Hagen, Marées und Cézanne. In: Ganymed I 1919. Alfred 
Neumeyer, Paul Cézanne, Die Badenden. Stuttgart 1959 und Hans Fegers, 
Hans von Marées und Paul Cézanne. Das Werk des Künstlers. Hubert Schrade 
zum 60. Geburtstag, i960, S. 325 ff. 



Hans von Marées 2 7 

Zu Marées’ Bild einer ursprünglich heilen Welt gehört das 

Humane als Bejahung der Gottnatur des Menschen. Aus seiner 

Kunst weht uns überall der Hauch eben dieses Humanen an. 

Auch dieses Wertes wollen wir uns bewußt bleiben, wenn wir an 

Marées und sein Werk denken. 

,,Es ist etwas in mir“ - so schreibt er am 24. Dezember 1881 an 

Konrad Fiedler - «was mich immer und immer wieder über 

jeden traurigen Zustand erhebt. Und dieses Etwas ist nichts ande- 

res als meine unmittelbare Beziehung zum Reiche der Erschei- 

nung, wenn auch nicht ein Verstehen so doch ein fortwährendes 

Fühlen und Ahnen des Göttlichen, oder, wie man es nennen will, 

in der Schöpfung. Darum kann ich auch, und wenn die ganze 

Welt den Kopf dazu schüttelt, still und geduldig meinen Weg 

gehen und es dünkt mich wohl der Mühe wert zu sein, daß auch 

einmal Einer sein ganzes volles Dasein diesem Nachgehen hin- 

gebe.“44 

LITERATUR 

Julius Meier-Graefe, Hans von Marées. Sein Leben und Werk. 3 Bände. 
München 1910. 

Oskar Schürer, Der Bildraum in den späten Werken des Hans von Marées. 
Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft, Band 38, 1934. 

Alfred Neumeyer, Hans von Marées and the classical doctrine in the 19th 
century. The Art Bulletin, Band XX, 1938. 

Max Imdahl, Marées, Fiedler, Hildebrand, Riegl, Cézanne in: 
Literatur und Gesellschaft, Festschrift für Benno von Wiese, Bonn 1963. 

44 Brief an Konrad Fiedler vom 24. Dezember 1881. Briefe a.a.O. S. 199. 





ZOBODAT - www.zobodat.at
Zoologisch-Botanische Datenbank/Zoological-Botanical Database

Digitale Literatur/Digital Literature

Zeitschrift/Journal: Sitzungsberichte der philosophisch-historische
Klasse der Bayerischen Akademie der Wissenschaften München

Jahr/Year: 1967

Band/Volume: 1967

Autor(en)/Author(s): Einem Herbert von

Artikel/Article: Hans von Marées. Vorgelegt am 9. Jan.1967 1-27

https://www.zobodat.at/publikation_series.php?id=21111
https://www.zobodat.at/publikation_volumes.php?id=57156
https://www.zobodat.at/publikation_articles.php?id=377247

