
CHE ARBEITE 
RGENLAND

HEFT 50

EIFKIEDE GMAB1EK

M E  BIIBEMWAND ZU MATTEMSDOME

ZU  E IN E M  IK O N O G R A P H IS C H E N  P R O G R A M M  E IN E R  

B U R G E N L Ä N D IS C H E N  W ALLFAH R T

H E R A U S G E G E B E N  V O M  B U R G E N  L AN DI SCH EN L A N D E S M U S E U M  
IN E I S E N S T A D T

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



WISSENSCHAFTLICHE ARBEITEN 

AUS IDEM BUKGENLAND

ME BILDERWAND ZU MATTEKSBORf

ZU E IN E M  IK O N O G R A P H IS C H E N  P R O G R A M M  E IN E R  

B U R G E N L Ä N D IS C H E N  W ALLFAHR T

V O N

ELFMIEBE GKABNEM

HEFT 50 

(KülTüJRWISSENSCHAFTEN, HEFT ±7)> 

EISENSTADT, 1972

H E R A U S G E G E B E N  V O M  

B U R G E N L Ä N D IS C H E N  LAN D E SM U SEU M , E ISEN STA DT  

(Amt der Bgld. Landesregierung, Abt. X II/3)

OÖLM  LINZ

+XOM37215Q4

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



R E D A K T IO N  U N D  VERTRIEB : 

B U R G E N L Ä N D ISC H E S  L A N D E SM U SEU M , 7000 E ISEN STA DT  

M U SE U M G A SSE  5, B U R G E N L A N D  

Ö STE R R EIC H

S c h r i f t l e i t u n g :  Dr.  A. J. O h r e n b e r g e r  

F ü r  d e n  I n h a l t  v e r a n t w o r t l i c h :

Dr.  E l f r i e d e  G r a b n e r  

G r a z ,  M o r e l i e n f e l d g a s s e  39/1 

J e d e r  N a c h d r u c k ,  a u c h  a u s z u g s w e i s e ,  

n u r  mi t  G e n e h m i g u n g  d e s  H e r a u s g e b e r s  

D r u c k :  P r u g g  V e r l a g - E i s e n s t ä d t e r  G r a p h i s c h e  GesmbH 

E i s e n s t a d t ,  J o s e p h  H a y d n g a s s e  10

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



M E IN E R  L IE B E N  M U T T E R  

D A N K B A R  Z U G E E IG N E T

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



I N H A L T S V E R Z E I C H N I S

Seite

V o rw o rt ..................................................................................................... .......  , 6

E i n l e i t u n g ..............................................................................................................7

Augustinus, Bischof von H ip p o .............................................................................. 9

Monika, die Mutter des Augustinus.............................................................. ■ . 12

Patritius, der Apostel I r l a n d s ............................................. a\ . . . .  14

Juliana von L ü t t i c h ..............................................................................................17

Nikolaus von T o l e n t i n o ......................................................................................20

Johannes a S. F a c u n d o ......................................................................................24

P. Hermann Schmauchler............................... ...................................................... .... 27

Clara von Montefalco..............................................................................................29

Kardinal Alexander O l i v a ......................................................................................34

Wilhelm von M a le v a l .............................................................................. .......  36

Die ehrwürdige Jungfrau Theresia de J e s u .......................................................39

Papst G e l a s i u s ..................................................................................................... 40

Rita von C a s c i a ............................................... ...................................................... 42

Fulgentius, Bischof von R u s p e .............................................................................. 44

Verzeichnis der A b b ild u n g e n ...............................................................................46

Register: A. Personen .......................................................................................49

B. O r t e .......................................................................................................50

C. S a c h e n ...............................................................................................51

Tafeln 1 —  35

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



V O R W O R T

Die Anregung zu dieser Studie verdanke ich Herrn Univ. Prof. Dr. Leopold 

K r e t z e n b a c h e r ,  München. Ihm möchte ich an dieser Stelle ganz besonders 

für jene freundliche Ermunterung danken, die ich anläßlich einer gemeinsamen 

Burgenland-Wanderfahrt erfahren durfte, aber auch für die ständige Anteilnahme, 

mit der er den Fortgang dieser Arbeit verfolgte.

So darf ich nun schon die zweite Studie in der Reihe der „Wissenschaftlichen 

Arbeiten aus dem Burgenland“ vorlegen, die so verständnisvoll vom Burgenländi­

schen Landesmuseum und seinem Direktor, w. Hofrat Dr. Alois J. O h r e n b e r ­

ger ,  gefördert werden. Auch ihm gilt mein aufrichtiger Dank für das Interesse 

und die Aufgeschlossenheit, die er volkskundlichen Arbeiten stets entgegenbringt 

und ihre Drucklegung ermöglicht.

Möge diese kleine Studie ihre Freunde finden unter allen jenen, die es noch 

verstehen, in der Wirrheit unserer lärmerfüllten Tage besinnliche Einkehr in längst 

vergangener Zeiten zu halten, um sich an ihrem bildhaft-frommen Denken zu er­

freuen.

Graz, im April 1972 Elfriede G  r a b n e r

6

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



EIN LEITU N G

Wohl schon ein halb dutzendmal bin ich auf meinen Wanderfahrten durch das 

Burgenland in die reizvolle Wallfahrtskirche von Rattersdorf, im Bezirk Ober­

pullendorf, eingekehrt, die sich, von einer mächtigen Wehrmauer schützend um­

geben, nahe der österreichisch-ungarischen Grenze an den Ostrand des Günser- 

gebirges schmiegt (Abb. 1). Ihre ältesten Bauelemente weisen in das 14. Jahr­

hundert, während die Pfarrgründung des Dorfes Reuth-Rattersdorf schon um 1300 

angenommen wird.

Man betritt das doppelchörige, dreischiffige Gotteshaus heute durch zwei Por­

tale: durch das Westportal des nördlichen Schiffes und das spätgotische Süd­

portal. Der zweischiffige südliche Kirchenraum birgt in seinem 5/8-Chor den Gna­

denaltar mit dem heutigen Gnadenbild einer ,jMaria lactans“, die freilich nur mehr 

eine Kopie eines Votivbildes von 1664 darstellt. Dem gotischen Chorschluß ent­

sprechend umgeben den Gnadenaltar durch Pilaster gegliederte Holzwände, die 

insgesamt 34 quadratische Ölbilder tragen (Abb. 2). Diese Ölbilder, die aus der 

Mitte des 18. Jahrhunderts stammen, geben offenkundig ein ganz festes theologi­

sches Programm wieder, das eindeutig vom Orden der Augustiner-Eremiten, der 

um 1660 diese Kirche zur Betreuung übernommen hatte und sie bis 1820 verwal­

tete, bestimmt wurde.') Die 14 Porträts der oberen Reihe dieser Bilderwand ge­

hören alle, wie anschließend gezeigt werden soll, dem Augustiner-Eremitenorden 

an, während drei eingefügte Blumenstücke für eine gewisse Auflockerung sorgen. 

Die untere Reihe hingegen zeigt Christus, umgeben von Evangelisten und Aposteln, 

denen sich abschließend noch die 4 Kirchenväter Gregorius, Ambrosius, Augusti­

nus und Hieronymus zugesellen. Sie beziehen sich jedoch nicht auf unser augusti- 

nisch bestimmtes Programm und werden daher hier auch nicht berücksichtigt 

(Abb. 3).

Der unbekannte Maler dieser Ölbilder —  es erscheint wenig sinnvoll, in dem 

Augustiner mit dem Marienbild in der Mitte der Bildwand den Künstler zu sehen2) 

— hatte für seine darzustellende „Eremiten-Schar“ eindeutig Vorlagen besessen. 

Es waren dies, wie gezeigt werden soll, vielfach Kupferstiche, die Legenden- und 

Erbauungsbüchem entnommen und —  bei einigen geradezu in getreuer Kopie — 

auf das Ölbild übertragen wurden. Leider wurden durch Restaurierungsarbeiten in 

den Jahren 1962 — 1964 viele ikonographischen Beigaben nicht mehr verstanden 

und übermalt oder auch unrichtig ergänzt. Es ist daher auch für den ikonogra- 

phisch geschulten Beschauer heute nicht immer ganz leicht, diese Heiligen an 

Hand ihrer Attribute zu bestimmen und richtig einzuordnen.

Schon um 1655 werden von Graf F r a n z  N ä d a s d y  (1622 — 1671) Augusti­

ner-Eremiten ins nahe Lockenhaus berufen und 1660 wird auch die Pfarre Rött- 

Rattersdorf dem Kloster einverleibt, nachdem der letzte evangelische Prediger vom 

Patronatsherrn vertrieben worden war.3) Die 160-jährige Anwesenheit der Augusti­

1) So konnte in letzter Zeit auch in den Bildfolgen des Schlosses Eggenberg in 
Graz ein geschlossenes Programm aus der bewegten Zeit der Türkenkriege 
und des barocken Weltgefühles entdeckt und seine Vorbilder und Anregungen 
in einer schönen Arbeit vorgelegt werden. — Vgl. dazu: G. L e s k y ,  Schloß 
Eggenberg. Das Programm für den Bildschmuck. Graz 1970.

2) Vgl. die Stelle im kleinen Führer: Rattersdorf. Burgenland (Christliche Kunst­
stätten, Nr. 89, bearb. v. A. H a h n l ) ,  Salzburg 1970, S. 7. Dazu das Kapitel 
dieser Studie: P. Hermann Schmauchler, S. 27 f.

3) Ae. S c h e r m a n n ,  Geschichte von Lockenhaus. Pannonhalma 1936, S. 97, 135.

7

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



ner in Rattersdorf hat nun auch die ikonographische Ausgestaltung der Kirche be­

einflußt. Freilich scheint man erst 100 Jahre später den Auftrag für die Bildwand 

um den Gnadenaltar gegeben und dabei ein festes augustinisches „Programm“ fest­

gelegt zu haben. Dies war umso leichter, da man sich auf das schon 1733 in Wien 

erschienene Erbauungsbuch des Augustiner-Eremiten A n s e l m  H ö r m o n s e d e r  

stützen konnte, das sich unter dem Titel „Himmlische Eremiten-Schaar / Heiliges 

Augustiner-Jahr“ 4) und den darin enthaltenen Kupferstichen des Wiener Stechers 

F r a n z  L e o p o l d  S c h m i t n e r  (1703 — 1761) geradezu als ideale Vorlage an- 

bot (Abb. 4). Das wird auch in der Darstellung bestimmter Heiliger besonders 

deutlich. Aber auch das Erbauungsbuch des Augustiner-Eremiten F o r t u n a t u s  

F a b  e r 5), das 1693 in München erschienen war, bot mit seinen Kupferstichen von 

M i c h a e l  (1645 — 1718) und J o h a n n  B a l t h a s a r  W e n i n g  (1672 — 1720) 

dem Maler gute Vorlagen.

Wesentlich schwieriger gestaltete sich die Bestimmung der 5 weiblichen Heili­

gen, da bei einigen von ihnen starke Verrestaurierungen wichtige Attribute zer­

störten. Auch sind graphische Vorbilder, wie sie sich zu den meisten männlichen 

Heiligen finden ließen, hier weitaus schwerer vorzulegen. So zeigen zum Beispiel 

die Kupferstichbeigaben in Hörmonseders „Augustiner-Jahr“ —  mit Ausnahme der 

hl. Monika —  keine der auf der Bildwand zu Rattersdorf dargestellten Augustine- 

rinnen, obwohl ihre Lebensgeschichten keineswegs fehlen. Lediglich ein Kupfer­

stich des Augsburger Stechers B a r t h o l o m ä u s  K i l i a n  d.  J.  (1630 —  1696) 

läßt sich hier als einigermaßen verläßliche Vorlage beibringen. Trotzdem ließen 

sich auch die weiblichen Heiligenporträts eindeutig bestimmen und in das „Pro­

gramm“, das dieser Bildergalerie zugrunde liegt, einordnen.

Daß es gerade Augustiner-Eremiten waren, die hier im grenznahen Osten 

Österreichs ihre Ordensheiligen so deutlich herausstellten, mag kaum verwunder­

lich scheinen. Der gleiche Orden war es ja auch, der im selben 18. Jahrhundert 

auch eine erstaunliche Kultdynamik in der Verbreitung eines bestimmten Gnaden- 

bildtypes, der „Maria vom guten Rat“, entwickelte, deren Bild seit dieser Zeit in 

fast allen Ordenskirchen zur Verehrung aufgestellt wurde.6)

So kann erstmals diese sehr eigenartige Bildergalerie von Heiligen aus dem 

Orden der Augustiner-Eremiten um  den Gnadenaltar von Rattersdorf eindeutig 

bestimmt und ihr ikonographisches Programm in einer eigenen Studie vorgelegt 

werden.

4) P. F. A n s e l m  H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar / Heiliges 
Augustiner-Jahr. Das ist: Sittliche Anmerckungen Vom Leben / Tod / Tugend- 
und Wunderthaten derer Heiligen / Seeligen und Ehrwürdigen beydes Ge­
schlechts / Aus dem uralten Einsiedler-Orden des H. Vatters Augustini, . . . . 
1. u. 2. Teil, Wien 1733.

5) F. F o r t u n a t u s  F a b e r ,  Neue Himmels Burg der Streidtend mit der 
Triumphierenden Kirchen / daß ist / Ein gegründte Christliche Seelen Veieini- 
gung aller deren zu ihrem Gott, Maria, vnd Lieben Ausserwöhlten Heiligen 
hinwandernden Menschenkindern. München 1693.

6) Vgl. E. G r  ab  ner,  Maria vom guten Rat. Ikonographie, Legende und Ver­
ehrung eines italienischen Kultbildes (Volkskunde. Fakten und Analysen. Fest­
gabe f. L. S c h m i d t .  Wien 1972, S. 327 ff.).

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



AUGUSTINUS, B ISC H O F  V O N  H IPPO  

f 28. August 430

Sagittaveras tu cor nostrum caritate tua . . .

Augustinus, Confessiones 9, 2.

Beginnen wir unsere Wanderung durch diese Bildergalerie der „Himmlischen 

Eremiten-Schar“, wie sie in der Wallfahrtskirche zu Rattersdorf zu einem augusti- 

nischen Programm aneinander gereiht wurde. Den Anfang macht natürlich — wie 

könnte es bei Augustiner-Eremiten auch anders sein — der Ordensgründer, der 

hl. Augustinus, der als greiser Bischof in Ordenskleid und Pluviale dargestellt ist 

(Abb. 5). In der linken Hand hält er das flammende Herz, ein seit dem 15. Jahr­

hundert ständig wiederkehrenden Attribut, das der Ausdruck seiner feurigen, opfer­

willigen Gottes- und Nächstenliebe ist. Es bezieht sich auf einen Ausspruch des 

Heiligen in seinen „Confessiones“, 9, 2, wo es heißt: Sagittaveras tu cor nostrum 

caritate tua et gestabamus verba tua transfixa visceribus; Du hast mein (unser) 

Herz mit dem Pfeil deiner Liebe getroffen, ich (wir) trage(n) deine Worte tief im 

Innersten.

Augustinus, der zu den vier großen abendländischen Kirchenlehrern gezählt 

wird, wurde am 13. November 354 zu Tagaste in Numidien geboren. Er war der 

Sohn des Heiden Patritius und der frommen Christin Monika, die ihm auch hier 

auf der Bildwand an die Seite gestellt wurde und die anschließend eigens be­

handelt werden soll. Der äußerst begabte, sinnenfreudige Knabe machte seine 

Studien in Tagaste, Madaura und Karthago, wurde 375 Lehrer der freien Künste 

in Tagaste, dann in Karthago, siedelte 383 nach Rom über und ging 384 als Pro­

fessor der Rhetorik nach Mailand. Dort fand er durch die Predigten des hl. Am ­

brosius, bestärkt durch den ständigen religiösen Einfluß seiner Mutter und durch 

das Studium der Paulusbriefe, den Weg zur christlichen Kirche. Er kehrte, durch 

Ambrosius getauft, 387 nach Tagaste zurück und wurde 391 zu Hippo zum Priester 

und 394 daselbst zum Bischof geweiht. In den 34 Jahren seines Amtes hat Augusti­

nus als Prediger in der unermüdlichen Obsorge für seine Diözese und im Kampf 

für den Glauben gegen Manichäer, Arianer, Donatisten, Pelagianer und Semi- 

pelagianer eine weit über Afrika hinausreichende Tätigkeit entfaltet. Er starb am 

28. August 430, als der Vandalenkönig Geiserich Hippo belagerte. Sein Leib ruht 

in der Augustinerkirche zu Pavia, wohin ihn der Langobardenkönig Luitprand im 

8. Jahrhundert überführen ließ. Sein viele Bücher umfassendes Schrifttum war 

in den folgenden Jahrhunderten wegweisende Grundlage für Philosophie, Theologie 

und Staatslehre. Seine „Confessiones“ (um 400) entwerfen ein ergreifendes Bild 

seiner Lern- und Lehrjahre, in denen der spätere Heilige von seinem schweren 

Ringen um  Erkenntnis und Wahrheit und um  sittliche Festigung berichtet. Diese 

„Bekenntnisse“ zählen zu den eindruckvollsten Autobiographien der Weltliteratur.7)

Die Darstellung des Heiligen mit dem flammenden Herz in der Hand ist wohl 

die häufigste. Doch begegnet als Attribut auf seinen Darstellungen auch ein zu sei­

7) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. I, 2. Aufl., Freiburg i. B. 1957, Sp. 1094 f. 
J. B r a u n ,  Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stutt­
gart 1943, Sp. 108.
J. T o r s y, Lexikon der deutschen Heiligen, Seligen, Ehrwürdigen und Gott­
seligen. Köln 1959, Sp. 61.
A. A u g u s t i n u s ,  Bekenntnisse. Übersetzt von J. B e r n h a r t  (Fischer- 
Bücherei Bd. 103), Frankfurt a. Main und Hamburg 1955.

9

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



nen Füßen sitzendes, wasserschöpfendes Kind. Dieses Attribut geht auf die be­

kannte Legende zurück, nach der der hl. Augustinus einstmals am Meeresstrand 

wandelnd und über das Mysterium der Dreifaltigkeit grübelnd, ein Kind dort an­

traf, das das Meer in ein kleines Grübchen zu schöpfen versuchte, und von ihm 

belehrt, daß das unmöglich sei, ihm zur Antwort gab, ebenso unmöglich sei es, 

jenes Geheimnis zu ergründen.8) Dieses Geschehen wird in seinen Lebensbeschrei­

bungen in das antike Centum Cellae, das heutige Civitavecchia, an der Küste nörd­

lich von Rom, verlegt. So lesen wir die Legende jedenfalls am Beginn des 18. Jahr­

hunderts:

An diesem Ort ist es, allwo einige davor halten, daß er die Bücher von 

der Dreyfaltigkeit angefangen, denen er annoch in der Jugend die erste 

Hände angeleget zu haben gestehet; Er ward aber, vermög einer berühm­

ten Erscheinung, bemüsset, selbe zu unterbrechen; dann als er einstens 

an dem Meers-Gestalt spatzierte, einige Gedancken, so er über diesen Vor­

stand hatte, nachsinnend, wurde er eines Kindes gewahr, welches das 

Meer erschöpffen wollend, sich bemühete, alle dessen Geioässer in ein 

kleines Grüblein, so selbes auf den Uff er gemachet hatte, zu verschliessen. 

Augustinus solches Vorhaben mit Lächlen bewundernd, stellte diesem 

sanfftiglich die Unmöglichkeit vor. Wisse / versetzet selben das Kind j 

daß ich hiermit ehender zum Zweck gelangen / als du durch das Liecht 

deines Verstands das Geheimnuß der Hoch-heiligsten Drey faltig keit er­

gründen werdest. Augustinus durch dieses Wunder der Beschwärnuß sei­

nes Unternehmens benachrichtet, trange nicht nach dessen Vollziehung, 

sondern begnügete sich, um ein ewiges Gedenckmahl seiner Andacht ge­

gen diesen anbettlichen Geheimnuß zu hinterlassen, auf eben jener Stell 

eine Einsiedlerey zu stifften, welche anjetzo dessen Ordens-Geistliche be­

sitzen.')

Diese nicht in der „Legenda aurea“ des J a c o b u s  de V o r a g i n e  (f 1298) 

überlieferte Legende geht auf ein Exempel aus einer Predigtsammlung des Cae- 

s a r i u s  v o n  H e i s t e r b a c h  (um 1180— 1240) vom Anfang des 13. Jahrhun­

derts zurück, wo sie jedoch noch nicht auf Augustinus bezogen wird. Erst T h o ­

m a s  v o n  C h a n t i m p r e  (1201 — vor 1280) verlegt die Szene in die Nähe von 

Hippo, während sie nach anderen Erzählern bei Civitavecchia stattfand. Eine bild­

liche Darstellung ist jedoch erst seit dem 15. Jahrhundert bekannt.10)

Als Vorlage für unsere Rattersdorfer Augustinus-Darstellung dürfte dem 

Künstler wohl ein Kupferstich des Wiener Stechers F r a n z  L e o p o l d  S c h mi t -  

n e r  (1703 —  1761) gedient haben, wenngleich er den Heiligen nur mit dem flam­

menden Herz dargestellt hat. Alle anderen von Schmitner wiedergegebenen Details, 

wie z. B. die goldene Feder, die Dreifaltigkeit und die zu Boden stürzenden Häre­

8) Vgl. dazu: J. B o 11 e, Die Legende von Augustinus und dem Knäblein am Meer 
(Zeitschrift d. Vereins f. Volkskunde XVI, Berlin 1906, S. 90 ff.).
O. O  d e n i u s, Augustinus och gossen vid havet. Motivhistoriska anteckningar 
kring en malning fran Sätra kyrker (Säter). In: Västergötlands Fornminnens- 
förenings Tidskrift 1969, Sonderdruck S. 1 — 34.

9) F. G i r y  — F. F a l z e d e r ,  Die Leben deren Heiligen/Von welchen man den 
Jahrs-Lauff hindurch Das Officium, oder die Tags-Zeiten haltet / . . .  I. Theil, 
Augspurg und Grätz 1730, S. 460 f.

10) H. A u r e n h a m m e r ,  Lexikon der christlichen Ikonographie I. Bd., Wien 
1959 — 1967, S. 268.

10

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



tiker, konnten wohl aus Platzmangel auf der Rattersdorfer Bildwand nicht auf­

genommen werden (Abb. 6). Solche Darstellungen von der „Glorie des hl. Augu­

stinus“ sind im 17. und 18. Jahrhundert, vor allem in Augustinerklöstern, sehr 

häufig und zeigen ihn im gegenreformatorischen Sinn als Reiniger der Kirche von 

Irrlehrern.") Aus dem Herzen des Heiligen, der die goldene, mit Lorbeer ge­

schmückte Feder über einem Buche erhoben hält, lodert eine Flamme bis zur 

Dreifaltigkeit empor, während die Häretiker zu seinen Füßen zu Boden stürzen. 

Ein lateinisches Distichon ist diesem Kupferstich des 18. Jahrhunderts beigegeben 

und kündet von der Größe des Heiligen:

Nobilis haec auro penna est / redimitaque lauro

Omne, quod est, callet marteque, et arte valet.

11) Ebenda S. 269 f.

11

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



M O N IK A , D IE  M U T T E R  D ES  AUGUSTINUS 

t November 387

Bei der Darstellung der hl. Monika, der Mutter des Augustinus, scheint sich unser 

Rattersdorfer Maler an ein anderes Vorbild gehalten zu haben (Abb. 7). Vermutlich 

war es der Kupferstich des Münchner Stechers J o h a n n  B a l t h a s a r  W e n i n g 12) 

(1672 — 1720) in dem im Jahre 1693 erschienenen Erbauungsbuch „Neue Himmels 

Burg der Streidtendt mit der Triumphierenden Kirchen“ des Münchner Augustiner- 

Eremiten F o r t u n a t u s  F a b e r ,  den er sich zur Vorlage wählte. Denn auch 

hier ist die Heilige in ähnlicher Haltung und mit denselben Attributen versehen, 

wie in Rattersdorf. Die mit schwarzem Ordenskleid und weißem Velum Bekleidete 

hält in der linken Hand die Tafel mit dem Christusmonogramm, während sie in 

der Rechten ein weißes Tuch ergriffen hat, das wohl die Tränen trocknen sollte, 

die sie in der Sorge um das Seelenheil ihres Sohnes Augustinus vergossen hatte 

(Abb. 8). Denn „Augustinum den Sohn hat sie zweymal geboren, einmal auf dise 

weit, daß ander mal mit ihrem steten gebett und äugen thränen“,13)

Im Jahre 322 wurde sie zu Tagaste, in Numiedien, geboren. Ihrer nicht sehr 

glücklichen Ehe mit dem Heiden Patritius entsprossen drei Kinder, Augustinus, 

Navigius und Perpetua, Doch „der Ehestand wurde Monieae bald zu einem Wehe­

stand, wie es gar offt sich ereignet, umgekehrt. Sie hatte zwar von Patritio zwey 

Söhn und eine Tochter, nemlich Augustinum und Navigium, jedoch hat ihr sein 

heydnisches Leben und eheliche Untreu dise Leibs-Früchten ihres Ehestands sehr 

bitter und saur gemacht. Sie Übertruge doch dise grosse Fehltritt mit grösser 

Sanfftmuth und Gedult; sie rupffete ihm niemahls das schon Geschehene vor, 

sondern erwartete von der Göttlichen Barmhertzigkeit, biß ihm mit dem Liecht 

des Glaubens auch die Lieb zur Reinigkeit ertheilet wurde, wie es auch nachmahls 

erfolget ist“.u)

Ihre Kinder erzog sie mit größter Sorgfalt und nach den Lehren des Christen­

tums. Trotzdem schien ihr der junge Augustinus allmählich zu entgleiten und ein 

sinnenfreudiges Leben zu beginnen. Als sich bei dem Sechzehnjährigen „schon ei­

nige böse Neigungen blicken Hessen, und Patritius daraus nicht vil Weesens mach­

te, sondern nur darzu lachte, nähme sie den Sohn beyseits, und redete ihm be­

weglichst zu, daß er sich von denen unziemlichen Wohllüsten nicht wolte ver­

blenden lassen“.,5) v

Da er als Manichäer heimkam, verwehrte sie ihm ihr Haus, folgte ihm aber 

nach Rom und Mailand, bis sie ihn zu Ostern 387 bekehrt und getauft sah.

Der dunkelste Punkt im Leben der Mutter Monika scheint jene Episode zu 

sein, in der es ihr durch ständige Intrige gelang, die Gefährtin ihres Sohnes, aus 

deren jahrelanger, freilich illegitimer, aber glücklicher Verbindung ein Sohn ent-

12) Der Stich: „S. Monica, deß H. Augustini Mutter“ ist übrigens der einzige in 
dieser Ausgabe, der von Joh. Balthasar W e n i n g  stammt. Alle anderen Illu­
strationen dieses Bandes stellte der Vater Johann Balthasars, M i c h a e l  
W e n i n g  (1645 —  1718) bei.

13) Wie Anm. 5, S. 91.

14) E u s e b i u s  A m o r t ,  Auserlesene und auf erbauliche Leben Deren Heiligen 
Gottes / Welche auf eine neue Art aufrichtig beschriben, . . .  I. Band, Augs­
burg 1760, S. 46 f.

15) Ebenda S. 49.

12

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Sproß, von seiner Seite zu reißen, indem er schließlich dem Drängen der Mutter 

nachgab und die geliebte Frau nach Afrika zurückschickte. Sie ließ ihren Sohn bei 

Augustinus zurück und gelobte, nie mehr einem anderen Manne anzugehören. Das 

erschütternde Erlebnis hat Augustinus mit wehem Herzen in seinen „Confessio­

nes“ festgehalten.16)

Doch während dieser Zeit bemühte sich Monika, ihren Sohn Augustinus „durch 

einen anständigen Heyrath aus denen Gefährlichkeiten der sinnlichen Wohllüsten, 

in welchen er sich bißhero weit verlohren hatte, herauszureissen. Sie beförchtete, 

wann er nach empfangener Tauff sich in den alten Sumpfft vertieffen wurde, daß 

alle Hoffnung zu fernerem Heyl zugleich versincken wurde. Es wurde derohalben 

an dem Heyraths-Vertrag würcklich gearbeitet, und beschlossen, daß er nach zwey 

Jahren solte vollzogen werden“. Aber Augustinus machte allen diesen „leeren 

Traumereyen selbst ein End, da er sich nicht allein den Tauff anzunemmen, und 

in dem ledigen Stand zu verharren, sondern auch mit anderen guten Freunden 

der Welt abzusagen, und in einer Gemeind nach Art der Mönchen sein Leben zu 

zubringen entschlossen hat“.'7)

Monikas Tränen waren also nicht umsonst geflossen. Im  Jahre 387 empfing 

Augustinus die Taufe und „fahrete fort mit ändern guten Freunden das gemein- 

schafftliche Leben fortzusetzen. Monica führte ihnen das Haußweesen; und was 

zu bewundern, da sie von allen als ihr allgemeine Mutter verehret wurde, hat sie 

entgegen jedem aus ihnen solchen Gehorsam und Unterthänigkeit bewisen, als sie 

ihrem eigenen Vatter wurde bewisen haben. Nach einem kurtzen Aufenthalt reisete 

die gantze Versammlung nach Rom mit dem Vorhaben, nach Africa zuruck zu 

kehren. Als sie aber sich bey Ostia zu dem Meer-Port verfiegten, sich einzuschiffen, 

hat Monica ihr Reiß in die Ewigkeit angetretten, allwo sie in dem ruhigen Port 

der Seeligkeit angelandet“.™)

Ihr Leib wurde zu Ostia beigesetzt und erst 1430 nach Sant’ Agostino in Rom 

übertragen. Ihr Fest wird seit dem Trienter Konzil (1545 — 1563) am 4. Mai ge­

feiert.

16) Confessiones 6, 15.

17) Wie Anm. 14, S. 54.,

18) Ebenda S. 56.

13

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



PATRITIUS, D E R  APOSTEL IRLANDS 

f 461

Te colit atlantem, verae fideique gigantem, 

Te caeli lucem, gens et hiberna ducem.

Kupferstichinschrift 1733.

Die Verehrung des irischen Nationalheiligen St. Patrick — St. Patricius ist im 

Burgenland, in der Steiermark und in Nieder Österreich keineswegs unbekannt. 

Sein Kult wurde auch von volkskundlicher Seite schon mehrmals behandelt.19)

Das Historische aus der Lebensgeschichte dieses Heiligen ist bald erzählt. Er 

wurde um 386 in Britanien, vielleicht am Severnfluß, als Sohn des Diakons Cal- 

pornius geboren. Bei einem großen Plünderungszug der Iren in Britanien wurde 

er 401 gefangen genommen und nach Irland verschleppt, wo er als Sklave ver­

kauft wurde und als Hirte dienen mußte. Nach 6 Jahren entfloh er und kehrte 

zu seinen Angehörigen nach Britanien zurück. Wir finden ihn wieder als Mönch 

in Lerin, später als Kleriker in Auxerre. Zum Missionar ausgebildet und zum 

Bischof geweiht kehrt er 432 nach Irland zurück und trat an die Stelle des früh 

verstorbenen hl. Palladius. Er entfaltete eine außerordentlich große Missions­

tätigkeit im Norden Irlands, später auch in Mittelirland. Seine Bedeutung liegt 

darin, daß er die kleine, bereits vorhandene Christengemeinde organisierte, den 

Großteil der Bewohner der Insel, die bis dahin Heiden waren, bekehrte und so 

zum ersten Mal in enge Verbindung mit Europa und der christlichen Welt brachte. 

Nach einem Besuch bei Papst Leo d. Gr. gründete er um  444 Armagh als Metro­

politansitz. Er starb 461 in Nordirland, wahrscheinlich in Saul bei Downpatrick, 

wo er auch begraben wurde. Bis auf den heutigen Tag ist Patritius der National­

heilige des irischen Volkes geblieben, dessen Fest die Romkirche am 17. März 

feiert.20)

Der üppige Legendenkranz, der im Mittelalter nach dem Festland hinüber­

wuchs, zeigt, wie tief und nachhaltig seine Persönlichkeit auf die Zeitgenossen 

einwirkte. Man erzählt von ihm, daß er als Hirte einst einem Wolf, der ihm ein 

Schaf raubte, befahl, es wiederzubringen. Und tatsächlich trug das Untier am 

nächsten Tage die Beute wieder zurück. Als eine Kuh, die besessen war, fünf an­

dere zu Tode stieß, erweckte diese Patritius zu neuem Leben und heilte die kranke 

Kuh. Ein Eremit schenkte ihm einen Stab, den dieser von Christus erhalten hatte, 

und durch dessen Wunderkraft er alle schädlichen Schlangen und Tiere von der 

Insel vertrieb.21)

Die bedeutendste Legende ist die vom sogenannten „Purgatorium Patricii“. 

Sie knüpft an die Höhle einer kleinen Insel im See Lough Derg in South Donegal

19) L. T e u f e l s b a u e r ,  Die Verehrung des hl. Patritius in der Oststeiermark 
und im angrenzenden Niederösterreich (Wiener Zeitschrift f. Volkskunde 
39. Jg., 1934, S. 83 ff.).

L. S c h m i d t ,  Patritiusverehrung im Burgenland und in den angrenzenden 
Gebieten von Niederösterreich und Steiermark (Burgenländ. Heimatblätter 
24. Jg., 1962, S. 148 ff.).

20) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. VIII, 2. Aufl., Freiburg i. B. 1963, Sp. 178 f.

21) D i o n y s i u s  v o n  L ü t z e n b u r g ,  Legend Der Heiligen. Frankfurt a. M. 
1699, S. 132 ff.

14

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



an, wo er einst ungläubige Irländer die Qualen des Fegefeuers schauen ließ, worauf 

sich diese sofort bekehrten.22) So jedenfalls erzählt es die Legende:

Nun predigte Sanct Patricius in dem Land Hybernia, aber er mochte 

wenig Menschen daselbst bekehren. Da bat er Gott um ein Zeichen, davon 

die Menschen erschreckt würden und Buße täten. Und Gott der Herr 

wies ihm eine Statt und ließ ihn daselbst mit seinem Stabe einen Kreis 

machen: und siehe, die Erde öffnete sich in dem Kreis und ein tiefer 

Abgrund erzeigte sich. Sanct Patricio aber ward kundgetan, daß dies ein

Fegefeuer sei; und wer darein gehe, dem wäre keine andere Buße not

und kein anderes Fegefeuer für seine Sünden . . . 23)

Urkundlich wird allerdings erst im 12. Jahrhundert der Name des Heiligen

mit der Insel in Zusammenhang gebracht. Schon damals war sie ein vielbesuchter 

Wallfahrtsort. Jeder Pilger wurde 24 Stunden in der genannten Höhle einge­

schlossen und man glaubte, er könne dabei einen Blick ins Jenseits tun.24) Heute 

ist St. Patrick’s Purgatory der meist besuchte Wallfahrtsort des Landes.25)

Wohl kam die Verehrung des hl. Patritius durch irische Glaubensboten schon 

im 10. Jahrhundert nach Deutschland. Das Freisinger Missale nennt den Tag des 

irischen Heiligen am 17. März, zusammen mit der hl. Gertrud. Ebenso das Regens­

burger Kalendarium des 11. und 12. Jahrhunderts.26) Aber das steigende Mittel­

alter stellt die hl. Gertrud in den Vordergrund. So wird der Tag allmählich be­

deutungsärmer und man kann mit L . T e u f e l s b a u e r  annehmen, daß der 

Name des hl. Patritius mit den irischen Glaubensboten und Mönchen wohl im 

Frühmittelalter nach Deutschland kam, seine Verehrung jedoch nicht, wie das 

Fehlen alter Patrozinien zeigt, in das Volk gedrungen ist.27) Erst eine neue Welle 

der Verehrung, die von Augustiner-Chorherren getragen wurde, brachte den land­

schaftlichen Aufschwung. Nach der Eroberung Irlands übergaben die neuen nor­

mannischen Herrscher nämlich das Kloster Saint’s Island, das die Obsorge über 

die große Patritius-Wallfahrt von Lough Derg übernommen hatte, im 12. Jahr­

hundert den regulierten Chorherren. Diese Augustiner-Chorherren übernahmen 

nun die Pflege des Kultes und rechneten bald den berühmten Heiligen, von dem 

man wußte, daß er in einem Kloster geweilt, unter ihre Ordensgenossen. Im 

Jahre 1522 wurde die Lebensgeschichte des Heiligen in ihr Ordensbrevier aufge­

nommen. Damit verbreitete sich seine Verehrung innerhalb der Augustiner-Chor­

herrenstifte. Im  17. Jahrhundert erhöhte sich die Anteilnahme an der Legende 

des irischen Heiligen beträchtlich, die Augustiner begannen ihm in verstärktem 

Ausmaß in ihren Klöstern Bilder, Statuen und Altäre zu weihen. Es entstanden 

eigene Wallfahrten und Bruderschaften, die besonders in der Oststeiermark, aus­

gehend vom Chorherrenstift Vorau, weitergetragen wurden. Aber auch im Bur­

genland haben die Augustinermönche allenthalben direkt an dieser Kultwelle mit­

gewirkt. Güssing hatte bis 1750 sein Augustiner-Eremitenkloster.28) Knapp an der

22) Acta Sanctorum Martii II, pag. 585.
23) Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen übersetzt

von R. B e n  z. Heidelberg 1955, S. 246.
24) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. VII, Freiburg i. B. 1935, Sp. 1034 f.

25) R. K  r i s s, Wallfahrtsorte Europas. München 1950, S. 164 ff.
26) A. L e c h  ner,  Mittelalterliche Kirchenfeste und Kalendarien in Bayern. Frei­

burg i. B. 1891, S. 11, 211.
27) L. T e u f e l s b a u e r  wie Anm. 19, S. 86.
28) J. K. H o m m a ,  Die kirchliche Entwicklung (Burgenland-Landeskunde. Hsg.

v. d. Bgld. Landesregierung. Wien 1951, S. 527).

15

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Landesgrenze wirkte jahrhundertelang das Augustinerkloster in Fürstenfeld, und 

Lockenhaus, von dem auch das nahe Rattersdorf betreut wurde, hatte ebenfalls 

von 1655 bis 1820 Augustiner-Eremiten beherbergt.29)

Die Verehrung erhielt zu den kirchlichen Formen bald starke volkstümliche 

Züge. Das Leben des Heiligen als Hirte, seine Sorge für das ihm anvertraute Vieh, 

für dessen Schutz er sogar Wunder wirkte, fand bei der bäuerlichen Bevölkerung 

besondere Sympathie. So wurde der Apostel Irlands zum Viehpatron, während 

er ursprünglich mehr als Fürbitter für die Armen Seelen betrachtet wurde.

Es ist, nach all dem Gesagten, auch nicht überraschend, dem hl. Patritius in 

der Eremiten-Schar auf der Rattersdorfer Bilderwand zu begegnen (Abb. 9). 

Wieder hat sich der Maler hier —  fast übergenau —  einen Kupferstich F . L . 

S c h m i t n e r s  zur Vorlage genommen (Abb. 10). Das Bild wirkt wie eine ge­

treue Kopie, wenngleich freilich — wieder aus Platzmangel —  das Detail der 

Fegefeuer-Vision fehlt. Aber sonst ist alles vorhanden: Der Heilige im schwarzen 

Ordenskleid, der Kreuzstab, die —  hier freilich sinnentleerte — Geste auf das im 

Kupferstich deutlich sichtbare Fegefeuer mit den Armen Seelen, ja sogar die im 

Vordergrund der rechten Ecke auf einem Tischchen liegenden Bücher mit den 

hier stark verrestaurierten und ohne die Vorlage nicht ganz erkennbaren Schreib­

utensilien. Auch die Bücher im Hintergrund wurden vom wohlmeinenden Restau­

rator in Säulen umgedeutet! Die eigentlich nur im Zusammenhang mit der Fege­

feuervision sinnvolle Wolke, aus der die göttlichen Strahlen hervorbrechen, ist in 

der rechten oberen Ecke des Holztafelbildes belassen. So erschließt sich das Bild 

nur dem Kundigen, der in dem schwarzgekleideten Augustiner-Eremiten mit Kreuz­

stab und nach oben weisender Fingergebärde, den irischen Heiligen Patritius zu 

erkennen und ihn in Geschichte und Legende einzuordnen vermag.

29) Ae. S c h e r  m a n n  wie Anm. 3, S. 97.

16

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



JULIANA V O N  LÜTTICH 

f 5. April 1258

Während sich alle männlichen Eremitenheilige dieser Bilderwand, oft sogar 

an Hand von graphischen Vorlagen, eindeutig bestimmen lassen, ist dies bei 

einigen weiblichen Heiligen weitaus schwieriger. Die Bestimmung wird auch noch 

durch arge Verrestaurierungen erschwert, wie z. B. am Bild der Augustinernonne, 

die dem hl. Patritius an die Seite gestellt ist. Diese Nonne hat —  heute —  außer 

der Lilie, keine weiteren Attribute. Und dennoch wird bei einer näheren Betrach­

tung des Originals eine kreisförmige Stelle auf der Brust der Heiligen sichtbar, 

auf die sie mit einer Gebärde der linken Hand auch deutlich hinweist (Abb. 11). 

Wir werden nicht fehlgehen, wenn wir uns in dieser kreisrunden Scheibe das 

Christusmonogramm IH S  ergänzen, das aller Wahrscheinlichkeit nach vor der 

Restaurierung hier noch zu sehen war. Demnach läßt sich auch diese Augustinerin 

bestimmen. Es ist Juliana von Lüttich, deren Visionen und Bemühungen schließ­

lich dazu führten, daß Papst Urban IV. 1264 das Fronleichnamsfest für die ganze 

Kirche einführte.

Juliana wurde 1193 zu Retinne bei Lüttich geboren. Sie kam nach dem Tode 

ihrer Eltern fünfjährig mit ihrer Schwester zur Erziehung ins Kloster Kornelien- 

berg (Mont Cornillon bei Lüttich), wo sie sich bereits im kindlichen Alter durch 

besonderen Bußeifer auszeichnete. 1207 schon nahm sie den Schleier und zeigte 

außerordentliche Liebe zur Betrachtung und zum hl. Sakrament. In einer Vision 

sah sie 1209 den Mond mit einem schwarzen Streifen, den ihr nach weiteren 

Visionen eine Stimme als das Fehlen eines eucharistischen Festes in der Kirche 

deutete. Eine um die Mitte des 18. Jahrhunderts verfaßte Lebensbeschreibung 

weiß darüber zu berichten:

Es hatte Juliana schon in ihrer Jugend, so offt sie sich zu dem Gebet 

begabe, ein seltsame Erscheinung. Es käme ihr vor der Mond in seinem 

vollen Schein, doch also, daß allzeit noch von seiner Völle etwas ab- 

gienge. Sie bemühete sich sehr, dise Phantasey, wie sie glaubte, von ihr 

hinweg zu bringen, es wäre aber ihr unmöglich, solche abzutreiben. 

Derohalben geriete sie in grosse Forcht und Aengstigkeit, weil sie be­

sorgte, es möchte ein Betrug dei3 bösen Feinds dahinder stecken. Sie er­

suchte auch fromme Persohnen für sie zu bitten, daß sie von einer ge- 

wisen Versuchung, wie sie sagte, erlediget wurde. Als aber alles nichts 

helffen wolte, gedachte sie bey ihr selbsten, ob nicht vielleicht eine Be­

deutnuß dahinter stecke: sie begabe sich demnach zu dem Gebett, und 

bittete Gott demüthig, wann eine Bedeutnuß verborgen legete, daß er ihr 

solche eröffnen wolle. Christus offenbarte ihr darauf, daß durch die Er­

scheinung der gegenwärtige Zustand der Kirchen bedeutet wurde. Der 

Abgang des vollen Scheins in dem Mond bedeute, daß in der Kirchen 

noch ein Fest abgienge, welches er wolle gehalten haben. Er verlange, 

daß zu Vermehrung deß Glaubens und anderer Gnaden jährlich die Ein­

setzung deß Sacraments seines heiligen Leibs und Bluts mit feyrlicher 

Gedächtnuß begangen wurde?0)

Ihre Visionen wurden schließlich von einer Kommission untersucht, in der 

allerdings Meinung und Gegenmeinung hart aneinander prallten. Schließlich führte

30) E. A m o r t  wie Anm. 14, S. 362 f.

17

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Bischof Robert 1246 das Fest für Lüttich ein, während 1252 der Legat Hugo a S. 

Caro es für Westdeutschland anordnete. Die Einführung des Festes für die ganze 

Kirche im Jahre 1264 durch Papst Urban IV. konnte allerdings Juliana nicht mehr 

erleben. Ihre weitere Lebensgeschichte entbehrt nicht einer tragischen Note. Schon 

1222 war sie zur Priorin auf Mont Cornillon gewählt worden, „aber das wäre eben 

der Anfang ihrer beständigen Trübsal, denn sie wäre eine grosse Eiferin der guten 

Zucht und auf erbauenden Sitten unter ihren Untergebenen“,31) Aber mit der guten 

Zucht und den „auferbauenden Sitten“ stand es damals in der Nonnengemeinschaft 

nicht zum besten. Als sie diese Mißstände zu beheben versuchte, „wäre also gleich 

Feuer in dem Tach; diejenige, welche sich hierdurch getroffen sahen, spinneten 

einen so tödtlichem Haß wider Julianam an, welcher nachmahls zu grossem Unheyl 

ausgebrochen“,32) Die von den Nonnen und Geistlichen aufgehetzten Lütticher ver­

trieben Juliana schließlich mit zwei ihr getreu ergebenen Schwestern. Aber auch 

in den Zufluchtsklöstern konnte sie nicht bleiben und so „verreisete sie hernach 

in ein fremdes Land nach Namur. Es regierete dazumahl zu Namur eine fromme 

Gräfin, welche in der Stadt vil gottlose Gebräuch, wie auch ein öffentliches Huren- 

Hauß abgeschafft, und andere bessere emgeführet. Weil dann die Gräfin sich be­

ständig bey gedachter Abbtissin aufgehalten, glaubten die Burger, daß alle An- 

schläg von der Abbtissin herkommen: sie ergrimmte derohalben über selbe der­

gestalt, daß sie in ihr Kloster gestürmet, und die Abbtißin sambt allen Kloster­

frauen daraus vertriben haben. Worauf dann auch Juliana abermahl ihr Quartier 

raumen müssen“.33)

Die zu tiefst enttäuschte Juliana zog sich danach in das drei Meilen entfernte 

Fossis zurück, „allwo ihr eine kleine einsame Zellen wurde eingeraumet“. Hier 

starb sie auch am 5. April 1258 „in dem sechs und sechtzigisten Jahr ihres Alters“.M) 

Auf ihren Wunsch begrub man sie in der Zisterzienserabtei Villers-en-Brabant 

(zwischen Brüssel und Namur). Die päpstliche Bestätigung ihres Kultes erfolgte 

allerdings erst 1869.

Es berührt freilich sonderbar, daß A . H ö r m o n s e d e r  in seinem „Augu­

stiner Jahr“ die tragische Lebensgeschichte dieser Augustinerheiligen verschweigt. 

Er beschränkt sich lediglich auf einige Hinweise, die ihre außerordentliche Buß- 

und Gebetsgesinnung betreffen, und spricht nur von einem ganz „wundervollen 

Leben“, nach dem sie im Monat April „mehr vor Liebe, als Schmertzen am Char- 

Freytag“ verschied. Die Verfehlungen und das zuchtlose Leben ihrer Nonnen, die 

eigentlich ihre menschliche Tragödie ausgelöst hatten, werden nur einmal kurz 

als die „Fehler und Verbrechen ihrer Mit-Schwestern“ erwähnt.35) Dreißig Jahre 

später hingegen scheint man diese Zurückhaltung aufgegeben zu haben, wie es die 

Lebensbeschreibung bei E u s e b i u s  A m o r t  beweist, und es ist auch nicht ver­

wunderlich, wenn um diese Zeit die Heilige auch auf der Rattersdorfer Bilder­

wand in die Schar der Eremitenheiligen auf genommen wird und als Urheberin 

des Fronleichnamsfestes besondere Bedeutung gewinnt.

Als Vorlage für die Darstellung dürfte dem Maler ein Kupferstich des Augs­

burger Stechers B a r t h o l o m ä u s  K i l i a n  d.  J.  (1630 — 1696) gedient haben,

31) Ebenda S. 365.

32) Ebenda S. 365.

33) Ebenda S. 366 f.

34) Ebenda S. 367.

35) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 284 ff.

18

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



der die Heilige allerdings, wie der beigegebene Text erkennen läßt, dem Benedik­

tinerorden zuweist (Abb. 12). Der Stich ist ja auch dem um 1710 erschienenen 

Erbauungsbuch „Heiliges Benedictiner-Jahr“ — einem Gegenstück zu H ö r m o n s ­

e d e r  s „Augustiner-Jahr“ — , das Lebensbeschreibungen von Benediktinerheiligen 

enthält, entnommen.36) In den Darstellungen der Heiligen ergeben sich jedenfalls 

Übereinstimmungen, die zu dieser Annahme berechtigen. Die auf dem Kupfer­

stich Kilians bis ins Detail ausgeführte und von einem Strahlenkranz umgebene 

Hostie in der Monstranz, fehlt freilich auf dem Rattersdorfer Bild. Aber die heute 

übermalte, am Original jedoch noch deutlich sichtbare kreisrunde Scheibe auf der 

Brust der Heiligen, läßt eine solche Hostie vermuten, die möglicherweise einst­

mals auch das Christusmonogramm IH S  getragen hat und so als wichtiges eucha- 

ristisches Symbol erkenntlich war.37) Neu hinzugekommen ist der Lilienzweig, den 

die Heilige in der rechten Hand hält, während Wolke und Lichtstrahlen der 

rechten oberen Bildecke auch auf der Kupferstichvorlage vorhanden sind.

Die Darstellung der flämischen Heiligen ist auch im kleinen Andachtsbild bei 

uns verhältnismäßig selten38) und es ist umso erstaunlicher, ihr noch heute im 

ikonographischen Programm einer burgenländischen Wallfahrt zu begegnen.

36) Ä. R a  m b  e c k  — C. V i e r  holz ,  Heiliges Benedictiner-Jahr / Das ist: Kurtze 
Lebens-Beschreibung / Dreihundert fünff und sechtzig Heiligen / aus dem Or­
den deß H. Ertz-Vatters Benedicti, . . . Anderer Theil, Augsburg 1710.

37) Eine ähnliche Darstellung der Servitenheiligen Juliana von Falconieri (f 1341 
zu Florenz), die ebenfalls mit einer Hostie, aber stets auf der linken Brust­
seite, dargestellt wird, scheint hier auszuscheiden.

38) Auf einen Kupferstich von Jacob Andreas F r i d r i c h  d. Ä. (1684 — 1751) in 
dem. Prager Druck „Verteutschtes C ISTERCIUM  BIS T E R T IU M “ von 1708, 
das Lebensbeschreibungen von Zisterzienserheiligen enthält und die Heilige 
als Angehörige dieses Ordens zeigt, machte mich freundlicherweise mein 
Joanneumskollege, Herr Dr. Kurt W o i s e t s c h l ä g e r ,  Leiter der Alten Ga­
lerie am Landesmuseuni Joanneum, aufmerksam. Ihm habe ich für Hinweis 
und Photos recht herzlich zu danken.
Dieser Stich diente übrigens auch als Vorlage für ein ovales Ölbild im Zister­
zienserstift Rein (Bez. Graz-Umgebung), das die Heilige in gleicher Stellung 
und mit denselben Attributen zeigt.

19

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



N IKO LAU S  V O N  T O L E N T IN O  

t 10. September 1305

Diese Tolentinische Wunder-Sonn war groß im 

Himmel an Schein ihrer Tugenden, Reinigkeit 

des Lebens, und Vollkommenheit des Geists ...

A. Hörmonseder, Himmlische- 

Eremiten-Schar 1733.

Der schwarzgekleidete Mönch im leuchtenden Strahlenkranz, mit dem Stern 

auf der Brust und der Lilie in der Hand, ist leicht zu bestimmen (Abb. 13). Es ist 

Nikolaus von Tolentino, die „Tolentinische Wunder-Sonne“, wie er wegen seiner 

aufsehenerregenden Wunder auch gerne genannt wurde. In der Mark Ancona 

wurde er zu Sant’ Angelo in Pontano geboren und — da seine Eltern, die lange 

Zeit ohne Nachkommenschaft geblieben waren, auf einer Wallfahrt nach Bari beim 

hl. Nikolaus Hilfe erflehten und Erhörung fanden — auch auf dessen Namen ge­

tauft. 1255/56 trat er in ein Augustiner-Eremitenklosten ein und wurde Novizen­

meister in Sant Elpido. Er war ein eifriger Prediger, unermüdlich auch im Beicht­

stuhl und übte infolge einer Vision besondere Liebe zu den Armen Seelen. Er ver­

brachte die letzten 30 Jahre seines Lebens in Tolentino und starb dort am 10. Sep­

tember 1305.39)

Noch zu seinen Lebzeiten und besonders nach seinem Tode werden ihm viele 

Wunder nachgerühmt. Schon im Jahre 1305 sind 301 solcher Wundertaten bestä­

tigt, hauptsächlich mittels der sogenannten Nikolausbrötchen, die von seinem Or­

den mit besonderem Ritus geweiht und gegen Krankheit und Feuersbrunst ge­

braucht wurden. Über ihren Ursprung wird erzählt, daß der Heilige, als er mit 

schwerem Fieber daniederlag, in einer Vision die Gottesmutter, den hl. Augustinus 

und die hl. Monika erschaute. Auf eine Weisung dieser drei himmlischen Besucher 

verschaffte er sich von einer dem Kloster benachbarten Frau etwas von ihrem 

neugebackenen Brot, das er, in Wasser eingeweicht, genoß. Sofort verließ ihn das 

Fieber und seine Kräfte kehrten wieder zurück/0)

Auf diese legendäre Episode bezieht sich auch seine häufige Darstellung, die 

ihm als Attribut die Brote beigibt. Auch auf unserem Rattersdorfer Öltafelbild 

sind diese, auf einer flachen Schüssel liegenden Brötchen auf einem Tischchen im 

Vordergrund des Bildes, deutlich sichtbar.

Der 1325 eröffnete apostolische Prozeß endete infolge des Schismas erst am

5. Juni 1446 mit der Heiligsprechung. Seine — angeblich 1345 —  vom Leib ge­

trennten Arme zeigten an die 25 mal Blutergüsse, deren Eintritt mit für die Kirche 

bedeutungsvollen Ereignissen in Zusammenhang gebracht wurden. Am  4. Feber 1926 

wurden seine Gebeine, deren genaue Ruhestätte verschollen war, aufgefunden und 

nach kirchlichem Prozeß für authentisch erklärt.41)

Um  sein heiligmäßiges Leben ranken sich eine Unzahl von Legenden. Schon 

als siebenjährigem Knaben soll ihm Christus „in der Heil. Hostien unter der Ge­

stalt eines holdseligen und mit Glantz umgebenen Kindleins“ erschienen sein, um 

„von ihme zu fernerer göttlichen Liebe eingeladen zu werden“

39) Lexikon für Theologie und Kirche Bd. VII, 2. Aufl., Freiburg i. B. 1962, Sp. 999.

40) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, II, 216 f.

41) Wie Anm. 39, Sp. 999.

42) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, II, 212.

20

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Ähnlich wie vom hl. Patritius erzählt auch von ihm eine Fegefeuer-Vision:

Mit ungemeiner Krafft trunge unsere Tolentinische Wunder-Sonne biß in 

das Fegfeuer, ja in die Hölle selbsten. In dem Convent zu Valle manente 

unweit Pessaro erschiene ihm der selige Fr. Peregrini von Osmo, der ihm 

in Leben zoohlbekannt war, und bäte ihn mit kläglicher Stimm, er wolle 

eingehende Wochen hindurch die Heil. Meß für ihn und ander arme 

Seelen im Fegfeuer aufopfern; da sich aber Nicolaus mit dem Convent- 

Amt, welches er selbige Wochen halten mußte, entschuldigte, führte ihn 

der Geist in ein unweit entlegenes Thal, und zeigte ihm eine Menge derer 

in schmerzlichen Flammen des Fegfeuers gequälten Seelen. Als Nicolaus 

mit Erlaubnuß seines Priors, deme er dieses Gesicht offenbaret, sieben 

heilige Messen für diese Seele gelesen, wurden sie vjie das Gold durch 

die Sonnen-Hitz gereiniget, erschienen mit Fr. Peregrino mit schönen 

Glantz umgeben, und sagten Danck Nicolao für ihre so frühzeitige Er­

lösung. Aus dieser Geschieht hat die löbliche Andacht der sieben Messen 

für die arme Seelen unter der Anrufung des Heil. Nicolai ihren Anfang 

genommen.™)

Doch wurde der „Tugend-Glantz unserer Tolentinischen Wunder-Sonnen“ so 

sehr von „höllischen Gespenstern“ verfolgt, „als immer das aufgehende Sonnen- 

Licht denen der Finsternuß gewohnten Nacht-Eulen verhaftet ist“. Mit entsetzli­

chen Erscheinungen haben sie ihm zugesetzet, mit Brüllen der Löwen, mit Bellen 

der Hunde, mit Zischen der Schlangen und mit erschrecklichen Heulen und 

Schreien beunruhigt. Bald entrissen sie ihm die Stoffstücke, mit denen er seine 

Kutte ausbessern wollte, bald zertrümmerte ihm der Satan in Gestalt eines ab­

scheulichen Vogels die bei seinem Altar brennende Ampel:

Als aber der Heilige sein Gebett verrichtet, sammlete er die Stücker hier­

von sanfftmüthig zusammen, und vereinete dieselbe also wundersam, daß 

kein Zeichen eines Bruches oder erlittener Zertrümmerung vorschiene: 

Er zündete selbe auch mit seinem Athem wiederumen an, welcher aus 

einem von der Liebe Gottes gantz angeflammten Hertzen hervor dringend, 

die Gewalt hatte, Feuer anzublasen.

Ein anderes Mal wieder soll ihm der ergrimmte Teufel am Altar so heftig zu 

Boden geworfen, mit Füßen getreten und mit einem Knüppel geschlagen haben, 

daß dieser zerbrach und „als eines ihm von dem höllischen Feind in der Schlacht 

hinerlassenen Vortheils, so noch heutigen Tags zu Tolentin zu sehen, an statt 

eines Hefft-ßtecken gebrauchen müssen“. Durch diese erlittenen Mißhandlungen 

soll der Heilige die übrige Zeit seines Lebens gehinkt haben.44)

In den letzten 30 Jahren seines Lebens, die er in Tolentino verbrachte, aß er 

weder Fleisch noch Fisch, Öl, Milch, Käse, Eier oder Obst. Man wollte ihm, da er 

durch die vielen Entbehrungen schon vollkommen entkräftet war, zum Übertritt 

in ein Kloster mit weniger strengen Lebensgewohnheiten überreden. Als aber sein 

„Gemüt in Zweiffel stunde, erschienen ihm zwantzig in schneeweissen Kleidern, 

und mit grossen Glantz umgebene Himmlische Geister, die ihm Chor-weiß in einer

43) Ebenda II. S. 214 f.

44) Ebenda II, 213;
F. G i r y  —  F. F a l z e  der,  wie Anm. 9, S. 542.

21

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



annehmlichstem Music vorsingeten: Zu Tolentin, zu Tolentin wird dein End seyn, 

verharre beständig in deinem Beruff, da wirst Du selig werden“.45)

Da nun Nikolaus seine Kasteiungen fortsetzte, wurde er so matt und schwach, 

daß ihm der Arzt zur Stärkung Fleischspeisen verordnete:

Ein gebratenes und schon loiircklich zerlegtes Reb-Hünlein wurde ihm 

aufgesetzet, von welchen er aus Gehorsam etwas geniesen solte. Zwey 

Tugenden wurden hierüber in hefftigen Streit gesetzet, der Gehorsam, 

und die gewöhnliche Fasten. Nicolaus mit kindlichen Vertrauen erhebte 

gegen den Himmel seine Augen, machte das heilige Creutz-Zeichen, und 

sehet Wunder! in einen Augenblick überkame wiederum Federn das ge­

bratene Reb-Hünlein, fliegete zum Fenster aus; Nicolaus aber ohne alle 

weiter gebrauchte Mittel wurde frisch und gesund.46)

Auf dieses legendäre Wunder geht auch eine —  wenn auch recht seltene — 

Darstellung des Heiligen zurück.47) So ist er auf einem Außenflügel des Sebastians- 

retabels in Köln aus dem Ende des 15. Jahrhunderts zu sehen; aber auch ein 

Wiener Holzschnitt aus dem ausgehenden 15. Jahrhundert zeigt ihn mit einer 

Schüssel, auf der zwei gebratene Vögel liegen.48)

Den Stern auf seiner Brust hingegen hat man ihm als Attribut gegeben, weil 

ihm, seiner Vita zufolge, längere Zeit hindurch vor seinem Tode, wenn er sich 

zum Beten in das Oratorium begab, ein Licht erschien.49) Sechs Monate vor seinem 

Tode vernahm er in den Nächten Engelmusik und auch der genaue Tag seines 

Todes wurde ihm von der Gottesmutter geoffenbart. Mit „fröhlich und gläntzen- 

den Angesicht“ übergab er seinen Geist am 10. September 1305 „in die Händ seines 

Erschaffers, im 59. oder 60. Jahr seines Alters“, wie seine Vita zu berichten weiß. 

Die „Englische Geister“ jedoch „haben ein Jubel- und. Lobgesang angestellet, um 

den letzten Anblick, mit welchen diese Tolentinische Wunder-Sonnen vor ihren 

gnadenreichen Niedergang die Welt hat beseligen wollen, glorwürdiger zu ma­

chen“.50)

Die Vorlage für die Darstellung dieses Heiligen auf der Rattersdorfer Bild­

wand dürfte in einem unsignierten Kupferstich eines Gebetszettels zu suchen sein, 

der die heilkräftige Wirkung der geweihten Nikolausbrötchen beschreibt und einst­

mals als Beigabe zu diesen Fieberbroten sehr weite Verbreitung erfuhr5') (Abb. 14). 

Der Maler nahm aus diesem Stich nur die zur Erkennung wichtigsten Beigaben

45) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, II, 212 f.

46) Ebenda II, S. 213.

47) Zu diesem Legendenmotiv vgl. neuerdings die Studie von L. K r e t z e n b a -  
c h e r, Zeugnis der stummen Kreatur. Zur Ikonographie eines Mirakels der 
Nikolaus von Tolentino-Legende (Festschrift f. M. Z e n d e r, I. Bd., Bonn 1972, 
435—446).
Hier auch die Wiedergabe eines Holzschnittes des 15. Jahrhunderts aus der 
Staatlichen Graphischen Sammlung München.

48) J. B r a u n ,  Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stutt­
gart 1943, Abb. 298, Sp. 554.
F. M. H  a b e r d i t z 1, Die Einblattdrucke des 15. Jahrhunderts in der Kupfer­
stichsammlung der Hofbibliothek zu Wien, I. Band: Die Holzschnitte. Wien 
1920, Nr. 145. — Vgl. Nr. 146.

49) Acta Sanctorum Sept. III, pag. 652.

50) A.H ö r m  o n s e d e r wie Anm. 4, II, 215 f.

51) Steirisches Volkskundemuseum, Inv. Nr. 1530.

22

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



heraus: den Heiligen selbst, im schwarzen Ordenskleid, mit dem strahlenden 

Stern auf der Brust, der durch die hinweisende Fingergebärde noch besonders 

betont wird. In der linken Hand hält er die Lilie, während die Legendenszene der 

Brotüberreichung durch die Gottesmutter in der rechten oberen Ecke der Vorlage 

wohl bewußt auf dem Porträtbild nicht übernommen wurde. Dafür wird die 

Schüssel mit den Broten, die sich bei „Fieber und all anderer Krankheit“ beson­

derer Beliebtheit erfreuten, und die auf dem Kupferstich von einem Engel gehal­

ten wird, in den Vordergrund gerückt. Solche geweihten Nikolausbrötchen werden 

auch heute noch in der Basilika S. Nicola in Tolentino an die Pilger verteilt.52)

Bei uns hingegen erinnern an seine einstige große Verehrung — sein Kult ver­

breitete sich mit großer Schnelligkeit im ganzen Abendland, ja durch den Einfluß 

der Seerepubliken Genua und Venedig auch im Orient —  nur mehr seine Dar­

stellungen in den einst von Augustinern betreuten Heiligtümern.

Gewisse Ähnlichkeiten lassen sich aber auch auf einem Kupferstich des Münch­

ner Stechers M i c h a e l  W e n i n g  (1645 — 1718) erkennen, der die Fegefeuer- 

Vision des Heiligen darstellt und der dem 1693 erschienenen Erbauungsbuch 

„Neue Himmels-Burg“ des Augustiner-Eremiten F o r t u n a t u s  F a b e r  entnom­

men ist (Abb. 15). Auch hier dürfte der Rattersdorfer Tafelmaler Anregung ge­

funden haben.

52) Vgl. den Hinweis' im Führer: Die Basilika des hl. Nikolaus von Tolentin. 
Macerata (ca. 1970).

23

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



JO H A N N E S  A S. FACUNDO 

f 11. Juni 1479

Noxie munde vale! Ferelum non est tibi tale;

Mel super omne sapit / gaudia mira capit.

Kupferstichinschrift 1733.

Das sechste Bild der Reihe zeigt nach dem des hl. Nikolaus von Tolentino 

einen mit Chorrock, Casel und Manipel bekleideten Priestermönch. Mit der rech­

ten Hand umfängt er den über einem aufgeschlagenen Meßbuch halb erhobenen 

Meßkelch, über dem in leuchtendem Strahlenkranz die mit einem Kreuz bekrön­

ten Buchstaben IH S  in einer großen Hostie erscheinen (Abb. 16). Eine Visions­

szene also, über die später noch berichtet werden soll.

Auch dieser Heilige ist eindeutig zu bestimmen. Es ist Johannes a S. Facundo, 

ein heiliger Priester des Augustiner-Eremitenordens. Er wurde 1430 in Sahagun in 

Spanien geboren und hieß mit seinem bürgerlichen Namen Johannes Gonzalez. 

Er studierte in seiner Vaterstadt, dann zu Burgos und erhielt dort ein Kanonikat 

an der Kathedrale. 1457 erweitert er sein Wissen in Salamanca mit kanonischem 

Recht und wird Baccalaureus der Theologie. Danach widmet er sich ausschließ­

lich und mit großem Erfolg dem Predigtamt in der Stadt. 1463 trat er in den 

Orden der Augustiner-Eremiten und starb als Prior dieses Ordens am 11. Juni 1479 

in Salamanca. 1690 erfolgte seine Heiligsprechung. Er wird als Patron der Stadt 

und des Bistums Salamanca verehrt. Sein Fest feiert die Romkirche am 12. Juni.53)

Aus seinem mystisch begnadeten Leben, in dem er sich auch als Friedens­

stifter hervorragend bewährte, berichtet 1733 A n s e l m  H ö r m o n s e d e r 54), 

selbst Augustiner-Eremit, auszugsweise aus seiner Vita, die schon 1488 von J o - 

h a n n e s  v o n  S e v i l l a  geschrieben wurde.55)

Danach soll er sich nach dem Tod des Vaters mit großem Eifer auf das Pre­

digtamt geworfen und ungeheueren Zulauf des Volkes erhalten haben. Denn zu 

Salamanca „waren dazumahl jene betrübte unruhige Zeiten, bey welchen nichts 

dann Haß und Feindschafft, Rachgier, Mord und Todschlag, absonderlich unter 

denen Adelichen zu hören, blutige Zeichen der ausgeübten Rach in denen Häusern, 

auf denen Plätzen, ja in denen Gott geweiheten Tempeln zu sehen war. Dahero 

Joannes voll des göttlichen Geists, als ein Engel des Friedens dahin verreiset, in 

das Collegium des Heil. Bartholomaei sich begeben, bey strengen und auferbau­

lichen Leben stets dem Volk geprediget, und diese so erwachsene Flammen derer 

Feindseligkeiten, mit dem Strom seiner recht himmlischen Wohlredenheit und 

durchdringenden Lehr zu löschen gesuchet . . . " 56)

Täglich stand er schon um 3 Uhr morgens auf und bereitete sich zum Meß­

opfer vor, predigte am Tag das Evangelium auf den Friedhöfen, in den Gassen 

und auf den Plätzen und sogar in den Häusern, wo er es für notwendig erachtete.

53) Lexikon für Theologie und Kirche Bd. V, 2. Aufl. Freiburg i. B. 1960, Sp. 1078. 
J. T o r s y ,  Lexikon der deutschen Heiligen. Köln 1959, Sp. 271.
O. W i m m e r ,  Handbuch der Namen und Heiligen. Innsbruck, Wien, München, 
3. Aufl. 1966, S. 299.
J. B r a u n ,  Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stutt­
gart 1943, Sp. 376.

54) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 407 ff.

55) Acta Sanctorum Junii II, pag. 616—630.

56) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 408.

24

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Der Eintritt in den Augustinerorden erfolgte auf Grund eines Gelübdes nach 

einer schweren Erkrankung:

Hier überfiele Joannem eine tödtliche Kranekheit, indem seinen Leib ein 

Stein beschweret, und fast gäntzlich entkräfftet. Die Aertzte wolten sol­

chen Stein von ihm schneiden, so aber Joannes geschiehen, der ein Ge- 

lübd Gott thäte, einen geistlichen Orden einzutretten, wann Gott von 

diesen übel ihn zu befreyen beliebete. Gott, der Joannem zu mehr er und 

grössern Dingen vorgesehen, erhörete das Anflehen seines Dieners, machte 

ihn heil und gesund, wo dann der geistreiche Mann den Augustiner Ere- 

miten-Orden erwählet, und zu Salamanca in unsern Kloster, dessen gute 

Ordnung und genaue Disciplin ihm vor ändern gefallen, den Heil. Habit 

angeleget, vorhero aber hat er sein bestes Kleid einen Armen gegeben.57)

Bald wurde er zum Prior des Klosters ernannt und leitete es in vorbildlicher 

Weise und war allen seinen Mitbrüdern „eine Richtschnur des geistlichen Lebens“. 

Solches aber war dem Teufel verhaßt und er suchte „den Diener Gottes in seinen 

Betrachtungen zu verwirren, erschiene ihn in abscheulichster Gestalt und schlüge 

ihn mit harten und vielen Streichen“. Aber Gott gab ihm die Kraft, die List und 

die Gewalt des Teufels zu überwinden.

Seine Wundertaten werden in einem eigenen Büchlein, das zur Ehre der Hei­

ligsprechung am 16. Oktober 1690 durch Papst Alexander VIII. vom Wiener Augu­

stiner-Eremiten Konvent herausgegeben wurde, in reizvollen kleinen Kupferstichen 

und gereimten Lobgesängen, ausführlich geschildert.58) So wird auch die eben be­

schriebene Szene, die die Bedrängung des Heiligen durch tiergesichtige Teufels­

gestalten darstellt, in das kleine Andachtsbüchlein von 1691 auf genommen (Abb. 17).

Zahlreich sind die Wunder, die aus seinem mystisch begnadeten Leben erzählt 

werden. In einer solchen mystischen Schau war es ihm auch öfters vergönnt, 

Christus in der Hostie zu erblicken. Denn „er hatte die Gnad der Verzuckung, und 

grosses Verlangen täglich Christum in der Heil. Hostien zu sehen, welchen er auch 

öffters gläntzender als die Sonne, mit seinen Wunden als Sternen umgeben, an­

zuschauen gewürdiget worden“,59)

Auf diese Stelle bezieht sich nun auch die Darstellung des unbekannten Rat­

tersdorfer Malers, wenn er den Heiligen mit der übergroßen, strahlenumglänzten 

Hostie in Händen, in die Bilderwand um den Gnadenaltar einfügte. Bei näherer 

Betrachtung sieht man freilich, daß das Christusmonogramm IH S  mit dem Kreuz 

erst bei der Restaurierung in die Hostie kam. Vorher befand sich dort eine kleine 

Christusgestalt, wie es die heute noch deutlich erkennbaren Umrisse beweisen. So 

zeigt es ja auch der Kupferstich in dem Wiener Andachtsbüchlein von 1691, der 

dem Maler als Vorlage diente (Abb. 18). Bei den Restaurierungsarbeiten scheint 

dieses Legendendetail nicht mehr erkannt und willkürlich übermalt worden zu sein.

Groß war das soziale Empfinden des Heiligen. Als er einmal heftige Worte 

gegen einen Fürsten erhob, der seine Untertanen unbarmherzig unterdrückte, war 

dieser so erbost, daß er zwei seiner berittenen Schergen ausschickte, die Jo­

hannes auf ■ dem Weg auflauern und töten sollten. Aber als sie den Heiligen er­

57) Ebenda S. 408.

58) Sanctus Mirabilis Johannes ä S. Facundo ä Sanctissimo Domino Piae Me- 
moriae summo Pontifice Alexandro VIII. Wien 1691.

59) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 410.

25

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



blickten, konnten sie sich plötzlich nicht mehr rühren und „stunden beyde unbe­

weglich, da sie in das Angesicht Joannis getretten, biß sie ihres Lasters Verzeihung 

von ihme erhalten. Gleicher Weiß seynd viel derer Aufrührer, die sich mit Brügeln 

wieder Joannem aufgelehnet, krafftloß worden“.60)

Ein anderes Mal bewirkte er durch ein Wunder, daß ein kleines Faß allen 

Brüdern durch ein ganzes Jahr Wein verlieh. Auch ein in den Brunnen gefallener 

Knabe wurde durch sein Gebet wunderbar gerettet. Dabei soll das Wasser mit 

dem Ertrinkenden in die Höhe gestiegen sein, bis das Kind den Gürtel des Heili­

gen ergreifen konnte und von diesem aus dem Brunnen gezogen wurde (Abb. 19). 

Auf dieses Legendenmotiv weist eine eigenartige Darstellung in der Wallfahrts­

kirche Heilige Dreifaltigkeit in den Windischen Büheln / Sv. Trojica v Slovenskih 

Goricah, hin, die am Hauptaltar als Plastik dem Beschauer entgegenblickt. Der zu 

Füßen des Heiligen dargestellte Behälter soll den Brunnen andeuten, aus dem 

eine Kindergestalt mit ängstlich erhobenen Händen herausragt.61)

Sein Tod, den er in prophetischer Weise vorausgesagt hat, soll durch ein 

Verbrechen bewirkt worden sein. Ein gottloses Weib hätte dem Heiligen Gift bei­

gebracht, durch das er langsam dahinsiechte und schließlich am 11. Juni 1479 

starb.62) Die Darstellung, bzw. die Anspielung auf diesen „Giftmord“, ist verhält­

nismäßig selten. Der Wiener Kupferstecher F r a n z  L e o p o l d  S c h m i t n e r  

(f 1761) hat ihn auf einem Stich, den A n s e l m  H ö r m o n s e d e r  im bereits 

öfters erwähnten Erbauungsbuch von 1733 als Illustration beigab, deutlich und 

unverkennbar festgehalten (Abb. 20). In der linken unteren Ecke hält eine Frauen­

gestalt ein kelchartiges Gefäß dem Heiligen entgegen, aus dem eine Schlange em­

porzüngelt. Das ist der todbringende Giftbecher, der hier das Geschehen an­

deuten soll. In der rechten unteren Ecke ist dann bereits die Strafe für diese 

verbrecherische Tat geschildert: mit qualvoll verzerrtem Gesicht, das Haupt von 

züngelnden Schlangen bedeckt, steht dieses gottlose Weib in den lodernden Flam­

men des ewigen Feuers der Hölle, während der Heilige, auf Wolken kniend, dem 

von einer Hostie umschlossenen Christusknaben mit verklärten Zügen entgegen­

blickt. Das unter dem Bilde angefügte lateinische Distichon weist ebenfalls auf 

dieses Geschehen hin:

Noxie munde vale! Ferclum (Ferculum!) non est tibi tale;

Mel super omne sapit / gaudia mira capit.

Johannes von San Facundo wird als Patron der Augustiner, der Stactt und der 

Diözese Salamanca, aber auch bei Streitigkeiten, Feindschaften und Steinleiden 

verehrt. Dem 1601 eingeleiteten Seligsprechungsprpzeß folgte 1690 unter Papst 

Alexander VIII. die Kanonisation. Seine Darstellung und Verehrung blieb aller­

dings auf den Augustiner-Eremitenorden beschränkt.

60) Ebenda S. 409.

61) Eigenaufnahme in der Wallfahrtkirche Heilige Dreifaltigkeit in den Windi­
schen Büheln im Oktober 1970.

62) F. X. W e n n i n g e r ,  Heiligen-Legende. II. Teil. Graz 1845, S. 71.

26

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



P. H E R M A N N  SC H M A U C H LE R  

t 1740

Es mag vielleicht im ersten Augenblick verwunderlich erscheinen, daß man 

die Schar der Augustinerheiligen plötzlich durch eine gleichsam „profane“ Gestalt 

unterbrochen hat. Daß es sich bei diesem Mönchsporträt, das der unbekannte 

Maler genau in der Mitte der obersten, von vorne durch den Altar verdeckten 

Bildreihe eingefügt hat, um einen Augustiner-Eremiten handelt, ist unschwer zu 

erkennen. Und da dieser Augustiner eine kleine Abbildung des Gnadenbildes dem 

Beschauer deutlich sichtbar entgegenhält, liegt es nahe, hier einen Zusammen­

hang zwischen dieser Darstellung und dem Rattersdorfer Gnadenbild zu vermu­

ten, was sich auch tatsächlich bald bestätigt (Abb. 21).

Das Bild läßt sich aus verschiedenen Hinweisen eines um 1778 in Graz bei 

Widmannstetter erschienenen Druckes, der sich mit der Beschreibung der unga­

rischen Augustinerprovinzen (zu denen damals auch Lockenhaus und das inkorpo­

rierte Rattersdorf-Rött gehörte) befaßte, klar bestimmen.63) Der dargestellte Au­

gustiner-Eremit ist P. H e r m a n n  S c h m a u c h l e r ,  der von 1704 bis 1713 

Pfarrer in Rattersdorf war.64) Schmauchler wird als „Hungarus Neosoliensis“, 

also als Ungar aus Neusohl (niederungarische Bergbaustadt im Komitat Sohl — 

Zölyom) bezeichnet, der auch sechs Jahre lang dem Augustinerkloster in Fünf­

kirchen als Prior Vorstand und dann aushilfsweise in den Pfarren Szigeth, Neu­

markt und Rött (Rattersdorf) wirkte.65)

Warum der Augustiner-Eremit ein Marienbild, das eine halbfigurige, gekrönte 

Gottesmutter mit dem Kind, vom Typus der „Maria lactans“ darstellt, dem Be­

schauer entgegenhält, geht ebenfalls aus der um 1778 erschienenen Beschreibung 

der beiden Patres X  . S c h i e r  und M  . R  o z n ä k hervor, die über die Auffin­

dung des ursprünglichen Gnadenbildes von Rattersdorf durch P. Hermann 

Schmauchler im Jahre 1709 folgendes berichten:

Antiquissima est Rätter storffii (Hungari Rött appelant) Ecclesia B .M .V . 

sacra, cujus tarnen iconen ministellus Lutheranus olim ejecerat, &  ab 

hominum oculis amoverat. Tradita nobis an. MDCLVI. Parochia Leucensi 

Nostrates imaginis ejusdem copiam eadem in Ecclesia erexerunt, confisi 

hac protectione facilius etiam haeresim eliminandam; quod &  factum est 

adeo, ut a multis jam annis nullus incola sit haereticus. Ipsa imago 

olim solum anathema fuit, ut patet ex inscriptione hodAedum superstite: 

Barbara Malschitzin von Gins hat dieses der heiligen Jungfrau Maria 

Mutter Gottes zu Ehren wegen ihres verstorbenen Töchterlein allhieher 

machen lassen. 1644. Claret haec imago multis gratiis, copiosisque fre- 

quentatur peregrinationibus. Tandem P. Hermanns Schmauchler antiquam 

illam primam (qualis habetur) imaginem hactenus ignoratam apud Mi- 

chaelem Ambrosi Ginsiensem Civem acatholicum detexit, eamque multis

63) X . S c h i e r  — M.  R o s n a k ,  Memoria Provinciae Hungaricae Augustinianae 
antiquae. Graz 1778.

64) Ae. S c h e r m a n n ,  wie Anm. 3, S. 165, Anm. 83.
Die Vermutung, wie sie im kleinen Führer „Rattersdorf“ (S. Anm. 2, S. 7) 
ausgesprochen wird, daß es sich bei dem dargestellten Augustiner-Eremiten 
um  ein Selbstporträt des Malers handle, erscheint daher wenig glaubwürdig.

65) Wie Anm. 63, S. 96 f.

27

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



precibus an. M DCCIX. impetravit. Colitur haec in Choro nostro. Sabba- 

tinis diebus ex lege, &  alias frequentissime ad eam Missae Sacrificium 

litatur, estque aegrotorum nostrorum solatium &  refugium.66)

Sehr alt sei also diese Marienkirche von Rattersdorf, deren Gnadenbild einst 

der lutherische Pastor hinauswarf und vor den Augen der Menschen entfernte. 

Und nachdem im Jahre 1656 die Pfarre Lockenhaus (und 1660 auch die von Rat­

tersdorf) den Augustinern übergeben wurde, haben die Mitbrüder in der dortigen 

(Rattersdorfer) Kirche eine Kopie jenes Bildes auf gestellt, in der Hoffnung, daß 

sie durch diesen Schutz auch die Irrlehre leichter überwinden würden, was auch 

geschehen, denn seit vielen Jahren sei kein Einwohner mehr irrgläubig geworden. 

Das Bild aber sei einst nur ein Votivbild gewesen, wie aus einer Inschrift hervor­

gehe: „Barbara Malschitzin von Güns hat dieses der heiligen Jungfrau Maria 

Mutter Gottes zu Ehren wegen ihres verstorbenen Töchterlein allhier machen 

lassen. 1644“.

Dieses Bild sei durch viele Gnadenerweise berühmt und von Wallfahrten be­

sucht v/orden.

Endlich habe P. Hermann Schmauchler das ursprüngliche (Rattersdorfer) 

Bild, das man bis dahin nicht kannte, bei dem lutherischen Günser Bürger Michael 

Ambrosi entdeckt und es nach vielen Bitten im Jahre 1709 erhalten. Und dieses 

werde nun im Mönchschor zu Lockenhaus verehrt.67) An den Samstagen werde, 

gemäß der Stiftungspflicht, aber auch sonst sehr oft, das hl. Meßopfer dort an­

gebracht und es sei der Trost und die Zuflucht der Kranken.

P. Hermann Schmauchler hat also das verschollene, ursprüngliche Gnadenbild 

von Rattersdorf wieder aufgefunden und es ist daher verständlich, daß man ihm 

durch diesen Verdienst einen ehrenvollen Platz in der Bilderreihe um  den Gnaden­

altar zu wies.

Über sein sonstiges Leben wissen wir nur wenig. Er wirkte, wie schon er­

wähnt, in verschiedenen Pfarren und Ordensprovinzen und war auch literarisch, 

besonders als Dichter, tätig. Von ihm sollen einige berühmte Arbeiten und poeti­

sche Werke stammen, was ihm auch den Beinamen „Poeta Caesareus“ eintrug.68) 

Am  11. April 1740 ist er in Lockenhaus gestorben.

66) Ebenda S. 78 f.

67) Dieses Bild hängt heute in der Sakristei der Pfarrkirche von Lockenhaus.

68) Wie Anm. 63, S. 97.

28

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



CLARA V O N  M ON TEFALCO  

t 17. August 1308

Si Christi crucem quaeris, accipe cor meum, 

in quo Christum crucifixum reperies . . .

Acta Sanctorum, Aug. III, 684.

Eine Augustiner-Nonne im schwarzen Habit und weißem Velum zieht durch 

eine in der rechten Hand gehaltene Waage die Aufmerksamkeit des Beschauers 

auf sich. Vor ihr liegen vier kleine Kügelchen auf einer flachen Schüssel, die im 

Vordergrund auf einem kleinen Tischchen steht. Freilich waren es ursprünglich 

wohl nur drei Kügelchen, die bei der erst 1962 bis 1964 vollzogenen Restaurierung 

aber nicht mehr verstanden wurden und irrtümlich eine vierte Kugel dazubeka­

men. Mit der linken Hand hat die Nonne eben eine solche Kugel mit zwei Fingern 

ergriffen. Die Waage jedoch schlägt nicht aus, sondern verharrt ruhig in seltsa­

mer Schalengleichheit (Abb. 22). Was hat es nun mit diesem merkwürdigen Wäge­

vorgang für eine Bewandtnis?

Das Bild der Nonne mit der Waage läßt sich eindeutig bestimmen. Es ist 

St. Clara de Monte Falco, auch Clara vom Kreuz genannt.69) Ihr Hauptfest feiert 

die Romkirche am 17. August. Bei uns scheint es jedoch nie volkstümlich gewor­

den zu sein, obwohl ihre Lebensgeschichte in fast allen Legendenbüchern des 

17. und 18. Jahrhunderts zu finden ist. Ein zweites Fest, Impressio Crucifixi in 

corde S. Clarae, das auf eine ihrer Visionen zurückgeht, wird am 30. Oktober 

gefeiert.

Diese Clara ist um 1275 in Montefalco in Umbrien geboren und am 17. Au­

gust 1308 verstorben. Nach ihrer Vita in den Acta Sanctorum70) hat sie vom

6. Lebensjahr als Reklusin mit ihrer Schwester Johanna von Montefalco (f 22. No­

vember 1291) gelebt. Später wurde sie Äbtissin in einem Augustinerinnen Kloster, 

das aus der Reklusengemeinschaft entstanden war. Ihr außergewöhnlicher Gebets­

und Bußgeist wurde nach langer Leidensnacht mit mystischen Gnadengaben, 

Ekstasen, übernatürlichem Wissen und Wunderkraft belohnt. Ihr Herz, worin 

nach ihrem Tode die Leidenswerkzeuge Christi ausgeprägt vorgefunden wurden, 

und ihr Leib sind heute noch unverwest erhalten. Ihr Heiligsprechungsprozeß 

wurde wenige Monate nach ihrem Tode eingeleitet, dann mehrfach unterbrochen, 

von den Augustinern weiterbetrieben und erst am 8. Dezember 1881 unter Papst 

Leo XIII. abgeschlossen.71) Die Ikonographie zeigt sie immer als Nonne, oft mit 

einem Herzen, in dem die Leidens Werkzeuge Christi eingeprägt sind (Abb. 23) und 

häufig mit einer Waage, auf der drei Kugeln liegen.

Schon früh empfing die jugendliche Clara, die sich strengen Gebets- und Buß­

übungen unterzog, wunderbare Visionen. In einer solchen göttlichen Unterhaltung 

erschien ihr die Gottesmutter mit dem Kind. Als sie sich aber dem Kinde nahen 

wollte, verbarg es sich unter dem Mantel der Mutter und entschwand. Diese 

Visionsszene hat dann Anlaß zu einer bestimmten ikonographischen Darstellung

69) Vgl. dazu: E. G r  ab  ner,  Gallensteine als Heiligenattribut. Clara von Monte­
falco in Ikonographie und Legende (Festschrift f. L. K r e t z e n b a c h e r ,  
München 1972) (im Druck).

70) Acta Sanctorum Aug. III, pag. 676 —  688.
71) Lexikon für Theologie und Kirche Bd. II, 2. Aufl. Freiburg i. B. 1958, Sp. 1212 f.

29

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



gegeben. Sie fehlt allerdings in ihrer Vita in den Acta Sanctorum, die auf die 

Lebensbeschreibung des I s i d o r  M o s c o n i  (Bologna 1601) zurückgeht.

Des öfteren erschien ihr Christus tröstend in ihren Verzückungen. Aber auch 

in der Gestalt eines Lammes „von nicht vergleichlicher Weiße“ durfte sie 

Christus in ihrem Schoß liebkosen.72) Nach solchen Liebkosungen geschah es 

dann des öfteren, „daß sie zuweilen Nachts in ihren Zellidein wie ein Stern 

schimmerte, und daß des Morgends, damit sie durch den natürlichen Tag nicht 

verwirret wurde, rings um selbe herum sich kleine Wolcken vorbildeten, die ihr 

das Sonnen-Liecht verbargen“P)

Nach dem Tode ihrer Schwester wurde sie, obwohl sie sich anfangs heftig da­

gegen sträubte, Äbtissin des Klosters. Als solche war sie streng, aber mildtätig 

gegenüber den Armen. Sie duldete nicht, daß die Nonnen eigenes Geld besaßen, 

sondern es mußten alle Geschenke und Almosen, die sie bekamen, dem Kloster 

abgeliefert werden. Was man nicht zur Versorgung der Klostergemeinde brauch­

te, wurde an die Armen verteilt. Ihre Demut war so groß, daß sie sich als die 

unvollkommenste und armseligste unter allen Kreaturen ansah. Nur schweren 

Herzens nahm sie beim Chorgebet und im Speisesaal den ihr zustehenden ersten 

Platz ein. Aber sie scheute nicht zurück, mit den jungen Novizinnen niedrige 

Küchen- und Reinigungsarbeiten zu verrichten.

Schon früh scheint sie kränklich und durch Kasteiungen und körperliche 

Züchtigungen geschwächt, von schlechter Gesundheit gewesen zu sein. Man sah 

sie oft „von sehr grausamen Leibs-Schmertzen zerschlagen“. In ihren Ekstasen 

litt sie fürchterliche Qualen:

Ihr Haupt litte stachlend — und durchtringende Stich, als ob selbes mit 

scharffen Dörnern wäre gekrönet worden. Ihre Händ und Füß, so voll­

kommen selbe auch waren, wurden gleichfalls empfindlich mit Schmer- 

tzen durchbohret, als ob sie grosse Näglen durch die Gewalt eines Ham ­

mers durchtrungen hätten. Ihr Speichel hatte nicht minder saure und 

Bitterkeit, als ob er von Gail, Wermuth und Essig herflosse: und ihr 

Leib war also zermalmet, als ob viere bis fünffe gewaltige Henckers- 

Knecht, selbe bis zur Erliegung eigner Kräfften, mit unerbittlichen Mord- 

Armen gegeißlet und geschunden hätten

Eines der merkwürdigsten Ereignisse ihres Lebens war jene Begebenheit, in 

der bei der sonst so vollkommen geschilderten Heiligen eine typisch menschliche 

Schwäche durchschimmert. Sie mußte sie mit einer elfjährigen Gottferne büßen. 

Als eine ihrer Nonnen einstmals an ihren Visionen zweifelte, geriet sie anschei­

nend in gewaltige Erregung, in der sie die Ungläubige wohl mit heftigen Worten 

gerügt hat. Die Andeutung darüber ist in den Acta Sanctorum allerdings nur 

kurz.75) Ausführlicher wird darüber in einer Lebensbeschreibung aus dem Jahre 1760 

berichtet:

Es hat Clara ihre geistliche Töchter offtermahls zur Übung diser liebli­

chen Andacht gegen dem Leyden Christi eingeladen, weil sie hieraus so 

grosse Frucht gezohen. Wann sie darvon redete, thate sie dieses mit 

solchem Nachdruck, daß deren keine zu finden war, die nicht empfind­

72) D i o n y s i u s  v o n  L ü t z e n b u r g  wie Anm. 21, S. 901.

73) F. G i r y  —  F. F a l z e d e r  wie Anm. 9, S. 362 f.

74) Ebenda S. 366 f.

75) Acta Sanctorum Aug. III, pag. 682 f.

30

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



lieh darvon gerührt wurde. Einstens begabe es sich, daß eine aus ihren 

Untergebenen antwortete, sie betrachte vilmahls und embsiglich das 

Leyden Christi; sie könte jedoch keine der jenen Tröstungen spühren, 

von denen sie so viel Weesens machte. Da liesse Gott es zu, daß Clara 

in eine Unvollkommenheit verfallen, die sie mit einer elfjährigen trauri­

gen Beraubung der Göttlichen Tröstungen büssen müssen™)

Welcher Art diese „Unvollkommenheit“ war, wird auch hier nur angedeutet: 

Sie verfiehle nemlich in eine starcke Anmuthung einer Ungedult, oder 

eines Hochmuths: wann schon selbe nicht freywillig oder bedächtlich, 

so wurde doch selbe mit genügsamen Fleiß auch nicht zurückgetriben.

Und entschuldigend wird hinzugefügt:

Es kann seyn, das solche Unachtsamkeit kein Sünd, sondern nur eine 

Unvollkommenheit gewesen seye.77)

Diese elfjährige Leidensnacht war für die an Visionen und Verzückungen Ge­

wöhnte fast unerträglich und mit qualvollen Leiden erfüllt. Und Gott züchtigte 

sie diese elf Jahre mit „innerlicher Dürre deß Gemü.ths, mit Schwärmüthigkeit, 

mit Vnlust in allen Sachen, mit innerlichen Verlassungen, mit allerhand Verdrieß­

lichkeiten, mit Gewissens-Aengsten, mit Versuchungen und Unbäßlichkeiten“,78)

Endlich nach elf Jahren eröffnete sich wieder die Sonne der göttlichen Trö­

stungen und Gnaden. Es folgten hierauf abermals Verzückungen und Erscheinun­

gen. So erschaute sie in einer Vision der Heiligen Nacht das Geheimnis der Ge­

burt Christi. Ein anderes Mal, als sie vom Dreikönigstag bis zu Maria Lichtmeß 

in einer andauernden Verzückung verharrte, war es wieder das Jüngste Gericht, 

das sie erschauern ließ. Sie sah Christus umgeben von seiner Herrlichkeit auf 

dem Richterthron sitzen, „mit unzählbaren Seelen, deren sehr wenige in den Him ­

mel auf flogen, ohne durch die Fegfeuers-Flammen zu wandern: andere wurden in 

selbe eingetauchet, um die Schuld ihrer Frechheiten zu bezahlen; und andere 

wurden durch die Teuffel in die Schweffel und Feuers-Pfütze, mit einem so 

schreckvollen Getöß abgestürtzet, daß es schiene, als ob die gantze Welt mit sel­

ben dahin verfihle“,79)

Auch die für eine ihrer ikonographischen Darstellungen entscheidende Vision, 

die im Fest „Impressio Crucifixi in corde S. Clarae“ von der Kirche neben ihrem 

Hauptfest am 17. August gefeiert wird, hat sich ebenfalls in dieser Zeit ihrer 

wiederbeginnenden Ekstasen zugetragen. Christus erscheint ihr als Pilger mit dem 

Kreuz und drückt es ihrem Herzen ein. Bei dieser Vision empfand sie große 

Schmerzen in ihrem Herzen, die sie fortan nie mehr verließen. Vor ihrem Tode 

verkündete sie ihren geistlichen Töchtern, daß sie nach ihrem Tode das Kreuz 

Christi in ihrem Herzen eingeprägt finden werden.80)

Als sie am 17. August des Jahres 1308 starb, erinnerten sich die Nonnen die­

ser merkwürdigen Rede ihrer Äbtissin. Sie faßten den Entschluß, die Brust der 

Toten zu eröffnen und das Herz freizulegen. Das war eine für die damalige Zeit

76) E. A m o r t  wie Anm. 14, S. 395.

77) Ebenda S. 395.

78) Ebenda S. 395.

79) F. G i r y  — F. F a l z e d e r  wie Anm. 9, S. 368; 
Acta Sanctorum Aug. III, pag. 683.

80) Ebenda S. 684.

31

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



sicherlich gewagte Handlungsweise, vor allem da sie von Klosterfrauen ausgeführt 

wurde, die doch in der Leichensektion keinerlei Erfahrung besitzen konnten. Das 

wurde denn auch nicht gerade begeistert auf genommen:

Diß ward eine sehr kühne That vor Weibs-Persohnen, denen die Naturs- 

Zärtlichkeit nicht zugiebt, dergleichen Werck vorzunehmen. Sie vollzogen 

solches nichtsdestoweniger, und nachdem sie ihre Brust geöffnet, fanden 

sie ein fast wie das Köpfflein eines kleinen Kinds grosses Hertz. Die 

Hochachtung gegen diesen ehrwürdigen Hertzen machte, daß sich selbe 

einige Zeit Raths erhohleten, ob sie es spalten solten; biß ein heiliger 

Vorwitz die Oberhand erhielte. Sie zerschnitten dahero solches durch 

die Mitte in zwey gleiche Theil, und wurden auf einen Theil der Bildnuß 

des Gekreutzigten, und auf der rechten Seite mit einer Lantze durch­

stochenen Jesu Christi, samt dessen abgeschilterter dörnernen Cron, 

seinen dreyen Näglen, seiner Lantze und Schwamms gewahr, womit man 

dessen Durst durch Gallen und Essig geträncket: auf dem anderen Theil 

sahen sie die Säule, und die aus fünff Aesten zusammengebundene Ru­

then, die zu dessen Geißlung gebraucht worden, abgebildet, welches auf 

wunderreiche Art von Aederlein und kleinen Hertzens-Zäserlein gestaltet 

wäre.81)

Eine solche erstaunliche Sache konnte im Kloster nicht verborgen bleiben. 

Die Nonnen berichteten dieses Wunder ihrem Bischof in Spoleto, der diesem aber 

keinen Glauben beimaß. Er schickte seinen Vikar, der das ganze Wunder ebenfalls 

bezweifelte und es nur der eitlen Einbildung der Nonnen zuschrieb. Mit einem 

„Scheer-Messer“ versuchte er nun die im Herzen vorgebildeten Passionswerk­

zeuge Christi zu zerstören. Aber wie erschrak er, als er nach diesem Schnitt die 

Wunderzeichen abermals eingeprägt vorfand.

Man verwahrte dieses Herz nun im Heiligtum des Klosters. Aber auch das 

Blut, das aus ihm geflossen war und das man in einer gläsernen Ampulle über 

ihrem Grab aufgestellt hatte, gab Anlaß zu weiteren wunderbaren Ereignissen. Bei 

besonderen Gefahren, die der Kirche drohen, soll es in dem gläsernen Gefäß in 

seltsame Bewegungen und Wallungen geraten. Diese Dinge werden bis zum heu­

tigen Tag, durch ein silbernes Gitter hindurch, dem frommen Beschauer zur an­

dächtigen Verehrung gezeigt.82)

Ein weiterer Bericht über diese sonderbare Leichenöffnung erklärt nun erst die 

häufige ikonographische Darstellung der Heiligen, die sie meistens mit einer Waage 

zeigt, auf der drei Kugeln liegen (Abb. 24). Wie es dazu kam, und daß diese Kugeln 

Gallensteine darstellen, welche man in ihrer harten und stark vergrößerten Gallen­

blase fand, wird uns ebenfalls in ihrer Vita geschildert.83) Auch der Augustiner- 

Eremit W o l f g a n g  E d e r  hat 1694 diese Stelle besonders hervorgehoben und 

dabei über das Geheimnis der Dreifaltigkeit, das den Söhnen und Töchtern des 

Ordensgründers Augustinus besonders nahe stand, meditiert:

In der Gail fände man drey gantz an der Farb / Grösse / vnd Runde gleiche 

in einem Triangel gelegte Kügelein / deren eines sovil als zwey / oder alle 

drey; alle drey hinwider nicht mehr wögen / als zwey / oder eines allein /

81) F. G i r y  — F. F a l z e d e r  wie Anm. 9, S. 369.

82) Acta Sanctorum Aug. III, pag. 685.

83) Ebenda pag. 685 f.

32

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



welches nicht vnbillich ein immerwehrendes Wunder / vnd beständige Vor­

stellung deß allerhöchsten Gehaimbnuß der Hochheiligisten Dreyfaltigkeit 

zunennen ist / in deren stätten Betrachtung sie auff eine solche Weiß 

ihrem H. Vatter Augustino eyffrigist nachgefolget ist.BA)

Auch diese als Symbol der Dreifaltigkeit gedeuteten Gallensteine hat man, ne­

ben Herz und Blut der Heiligen, dem frommen Beschauer in Montefalco gezeigt. 

Im Jahre 1560 zersprang dann allerdings einer dieser Steine in mehrere Stücke, 

was man wieder als Wunder deutete und auf die damals sich ausbreitende Glau­

bensspaltung bezog.

Es besteht kein Zweifel, daß es sich bei dieser Augustinerin um eine von 

schweren Krankheiten gezeichnete Persönlichkeit gehandelt hat. Einmal dürfte die 

umbrische Nonne an einer schweren Erkrankung des Herzens gelitten haben, wo­

für die merkwürdigen Veränderungen, die man an ihrem Herzen vorfand und die 

man in der frommen Gesinnung als Leidenswerkzeuge Christi deutete, sprechen. 

Zum anderen Male aber war es eine Gallensteinerkrankung, die die Heilige mit un­

sagbaren Schmerzen peinigte. Die drei Gallensteine, die man nach ihrem Tode in 

der harten und prallen Gallenblase fand, lassen daran keinen Zweifel.85)

Geblieben aber sind jene Attribute in ihrer häufigsten ikonographischen Dar­

stellung: die drei Gallensteine auf der Waage, die in seltsamer Schalengleichheit 

verharrt. In ihnen wollte man das Geheimnis der Dreifaltigkeit, „welche einig im 

Wesen und drey faltig in Personen ist / und keine weder grösser noch älter / noch 

mächtiger als die andere ist“,st) gleichnishaft verstehen. Es ist eigentlich verwun­

derlich, daß die „Heilige mit den Gallensteinen“ nie zu einer Patronin der Gallen­

leidenden geworden ist. Vielleicht war ihre Legende dazu doch zu unbekannt. Ist 

doch ihr Fest am 17. August bei uns nie volkstümlich geworden. Auch wurde sie 

fast nur in den Heiligtümern der Augustiner-Eremiten, deren Orden sie angehört, 

verehrt und dargestellt. Und Augustiner-Eremiten waren es auch, die in der kleinen 

burgenländischen Wallfahrtskirche zu Rattersdorf, die sie bis 1820 vom nahen 

Lockenhaus aus betreuten, das Bild der umbrischen Augustinernonne Clara von 

Montefalco mit Waage und Gallensteinen, in ihr theologisches „Programm“ auf- 

nahmen. Ein eindrucksvolles Beispiel für eine von einem Orden ausgehende Ver­

ehrungswelle, die anscheinend nur von diesem getragen, aber nie volkstümlich ge­

worden ist.

84) W o l f g a n g  E d e r ,  Die Andere Welt. Das ist / Daß nach disem zeitlichen ein 
anderes / vnd zwar ewiges / immerwehrendes Leben seye / . . . München 1694, 
S. 130.

85) Eine ausführliche „Krankengeschichte“ siehe bei E. G r  ab  ner,  wie Anm. 69.

86) D i o n y s i u s  v o n  L ü t z e n b u r g  wie Anm. 21, S. 903.

i 33

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



KAR DIN AL  A L E X A N D E R  OLIVA 

f 31. Juli 1463

Mundi disce fragili mortalis amori.

Si vis diva chori gaudia, disce mori.

Kupferstichinschrift 1733.

U m  keinen kanonisierten Heiligen, sondern um einen Seligen, handelt es sich 

bei dem nächsten, der hl. Clara von Montefalco benachbarten Bilde. Es ist seltsam 

genug in seinem Memento-mori-Gedanken. Eine stehende Männergestalt mit ge­

falteten Händen, den Blick abwärts auf einen vor ihr liegenden Totenschädel ge­

senkt, hinter dem auf einem Tischchen ein Kruzifix und eine stehende Mitra zu er­

kennen sind. Über dem dunklen Mönchskleid trägt der Betende einen leutend roten 

Schulterkragen, der ihn als Kardinal kennzeichnet, während vor dem Totenschädel 

ein entfaltetes Pergamentblatt mit der Inschrift: „Alexander quid post haec“ dem 

Beschauer in die Augen springt (Abb. 25).

Es ist der selige Alexander Oliva, der schon in sehr jungen Jahren in den Au­

gustiner-Orden eintrat und sich durch besondere Tugenden auszeichnete. Er wurde 

1407 in Sassoferrato in Umbrien geboren. Seine Eltern nannten ihn Oliva. Als Drei­

jähriger wurde er durch das Gelübde seiner Mutter, die versprach, daß sie ihr Kind 

Gott schenken wolle, wenn es wieder zu Leben käme, vom Ertrinkungstod gerettet. 

Dieses Gelübde erfüllte der zum Jüngling Herangewachsene und trat in den Orden 

der Augustiner ein.

Durch seine Gelehrsamkeit und seine außerordentlichen Fähigkeiten brachte 

er es bald zu hoher Würde. Er wurde Provinzial in Umbrien, danach Prokurator 

des Ordens und schließlich sogar Ordens-General. Papst Pius II. ernannte ihn letzt­

lich zum Kardinal.

Von seiner eigenartigen Todesbetrachtung, die er in seiner Hauskapelle täglich 

pflegte und die schließlich auch seine ikonographische Darstellung prägte, wird in 

seiner Lebensbeschreibung folgendes erzählt:

Der gepurpurte Fürst war gantz rein von allen Hochmuth, und liesse nicht 

ab bey gegenwärtigen, das künfftige zu besorgen. Er liesse ihm einen 

Sarg verfertigen, den er in seiner Hauß-Capellen verborgen hielte. In 

diesen Sarg läge ein todter Cardinal, der Alexandro gleichete, und waren 

diese Wort eingeschrieben: In allen Deinen Wercken gedenck an die 

letzte Ding, und du wirst in Ewigkeit nicht sündigen. Zu diesen Todten- 

Grab verfügte sich täglich der Lebendige Cardinal, und nach verrichteten 

Gebett sprach er mit zerknirschten Hertzen zu sich selbsten: Alexander, 

qui post haec? Alexander, was wird nach diesen werden? Er lehrete mit 

seinen quid post haec? alle grosse Herren, wie sie in diesen flüchtigen 

Leben das immerwährende besorgen sotten, die weltliche Glückseligkeit 

also gemessen, daß sie die himmlische nicht verschertzen, und also durch 

die zeitliche Ehren, und Gütter gehen, daß sie die ewige erlangen mögen.97)

An diese Episode knüpft auch der Kupferstecher F . L . S c h m i t n e r  an, 

wenn er den Seligen kniend vor einem offenen Sarg darstellt, in c'sm ein Kardinal 

liegt, der seine Züge trägt (Abb. 26). Für unseren Rattersdorfer Maler, dem dieser

87) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, II, 57 f.

34

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Stich als Vorlage diente, war die Bildfläche für eine ähnliche Darstellung wohl zu 

klein. Er mußte sich darum mit der Andeutung der wichtigsten Dinge dieser Be­

gebenheit begnügen.

Alexander Oliva starb am 31. Juli 1463 als Kardinal zu Tivoli. Die sterblichen 

Überreste des erst 56-jährigen wurden unter großer Anteilnahme nach Rom über­

führt und dort beigesetzt.

Die Verehrung dieses Seligen scheint nur auf den Augustiner-Orden beschränkt 

geblieben zu sein. Selten wie seine Darstellung ist auch seine Nennung in den 

ikonographischen Werken und Handbüchern. Lediglich J . E .  S t a d l e r  —  F . J .  

H e i m 88) haben einen kurzen Hinweis in ihr Heiligenlexikon auf genommen.

88) J. E. S t a d l e r  —  F. J. H e i m ,  Vollständiges Heiligenlexikon, I. Bd., Augs­
burg 1858, S. 133.

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



W IL H E L M  V O N  M ALEVAL 

f 10. Feber 1157

Te totum stringit ferrum / nova gratia cingit, 

Victus amore iaces, corde madente taces.

Kupferstichinschrift 1733.

Selten sind in der Hagiographie zwei Heilige so oft miteinander verwechselt 

worden, wie Wilhelm von Maleval, auch Wilhelm der Große genannt, und Wilhelm 

von Aquitanien (f 812).

Eindeutig handelt es sich bei der Rattersdorfer Darstellung des bärtigen Hei­

ligen in der Mönchskutte, mit eisernem Kopfring, Fahne, Totenkopf und feder­

geschmücktem Helm, der sich freilich wieder auf den Herzog Wilhelm von Auqui- 

tanien bezieht, um den Eremitenheiligen Wilhelm von Maleval (Abb. 27).

Heimat und Zeit seiner Geburt sind nicht bekannt. Zufolge seiner Legende zog 

er nach einem ausgelassenen Leben, nachdem er sich zuvor einen eisernen Panzer 

und einen eisernen Helm mittels Ketten so hatte anschmieden lassen, daß sie nicht 

abgelegt werden konnten und darüber ein rauhes Bußgewand angelegt hatte, 1145 

als Pilger zur Buße nach Rom. Danach pilgerte er ins Heilige Land, führte hier 

neun Jahre lang ein strenges Eremitenleben und kehrte wieder nach Europa zu­

rück. 1153 lebte er als Einsiedler auf der Insel Lupocavio bei Pisa, 1155 bei Siena 

in einem öden, steinigen Tal, Maleval genannt, wo er am 10. Feber 1157 starb. Sein 

Leib ruht in Castiglione di Pescaria bei Grosseto, südlich von Siena. Seine Schüler 

Albert und Renald gründeten die Eremitenkongregation der Wilhelmiten mit dem 

Hauptkloster Maleval, die auch in Deutschland, besonders im Südosten, zahlreiche 

Niederlassungen besaß. Die Heiligsprechung erfolgte im Jahre 1202 durch Inno­

zenz III.89)

Bereits im 13. Jahrhundert wurde er mit dem hl. Wilhelm von Aquitanien, 

bzw. mit dem Troubadour Wilhelm IX. von Poitou (Westfrankreich), den der 

hl. Bernhard von einem ganz weltlichen zu einem strengen Bußleben bekehrte, 

verwechselt. Dies wurde auch schon um die Mitte des 18. Jahrhunderts von man­

chem gewissenhaften Vitenschreiber erkannt, wie es z. B. E u s e b i u s  A m o r t ,  

ein regulierter Chorherr des Stiftes Polling bemerkt, wenn er in der Lebensbe­

schreibung „Del3 heiligen Guilielmi Bussers und Einsidlers“ eingangs feststellt:

Es verwirren sich in diser Lebens-Beschreibung die meiste Geschicht­

schreiber, indem sie die Lebens-Geschicht Guilielmi eines Hertzogs in 

Aquitanien, und deß heiligen Guilielmi Einsidlers zusammen werffen, 

welches weit gefehlet ist, wie Bollandus mit mehreren beweiset.90)

Amort bringt dann auch — völlig getrennt — beide Legenden der Heiligen, 

wobei allerdings auch dem Herzog von Aquitanien keine historische Treue einge­

räumt wird.

Von dem Büßer und Einsiedler Guilielmus weiß er zu berichten, daß er ein „aus- 

gelaßner Welt-Mensch war, welcher sich dem freyen Leben unbezeimt ergeben 

hatte. Nachdem er die Strahlen Göttlicher Erleuchtung eingenommen, verfügte er 

sich zu einem Einsidler, von welchem er auf den Weg deß Heyls geleitet worden.

89) Lexikon für Theologie und Kirche Bd. X, Freiburg i. B. 1938, Sp. 900.

90) E. A m o r t  wie Anm. 14, S. 23.

36

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Er liesse sich von einem Schmied zwey eisene Ring machen, deren einer den un­

teren Leib, der andere die Brust umgürtete. Von diesem oberen Ring erstreckten 

sich zwey eiserne Armb, welche mit eisernen Näglen von denen Schultern herab 

an dem unteren Ring waren angehefft. Unter denen eisernen Ringen wäre ein aus 

eisenen Kettlein geketteter Pantzer, womit er dann seine Stärcke und Kräfften be- 

zeichnete, weil er sie zu viler Menschen Schaden mißbraucht hatte. Seine Übung 

wäre Tag und Nacht betten, womit er ohne Unterlaß die göttliche Barmhertzigkeit 

anruffte, daß ihm seiner Sünden Schulden ausgestrichen wurden“.9')

Anders hingegen ist es beim Wiener Augustinereremit A n s e l m  H ö r m o n s ­

e d e r ,  der sein Kapitel zum 10. Feber mit „Von dem Leben des Heiligen Guilelmi, 

Hertzog aus Aquitania“ überschreibt und beide Legenden so gründlich vermengt, 

daß sie nur schwer wieder zu trennen sind. Er bringt den Heiligen auch eindeutig 

mit dem Augustiner-Eremitenorden in Beziehung, wenn er von seinem strengen 

Bußleben und seinem Streit mit dem Teufel erzählt:

Obschon der Geruch seiner Heiligkeit gar bald, bekannt worden, darum 

sich viel Eremiten des Heil. Vatters Augustini ihm zugesellet, mit welchen 

er auch lang in Fromm- und Strengheit gelebet. Nachdeme Guilelmus allda 

ein Hauß, die Pilger und Fremde zu beherbergen, auferbauet und ange­

ordnet, wolte er sein geistliches Lager abermahl verändern, und verfügte 

sich nach dem Berg, Bruno genannt, allwo er ihm ein kleines Hüttlein 

mit einem Garten zugerichtet, Gott eyfrigst gedienet. Diese Wüsteney 

wäre ein Wohnsitz vieler wilden und gif fügen Thier e, da aber Guilelmus 

seinen Wohnsitz allda genommen, sähe man auf das Wincken dieses Heil. 

Einsiedlers die Vögel ohne Forcht, die Schlangen ohne Gif ft, die Drachen 

ohne Grausamkeit zu ihm kommen. Viel geistliche Männer haben sich 

allhier ihme wiederum zugesellet, der Teuffel. aber ihn unaufhörlich ver­

folget, aller wilden Thiere Gestalten hat er an sich genommen, Guilelmum 

durch Forcht aus diesem Ort zu verjagen. Mit einem gantzen höllischen 

Kriegs-Heer erschiene er ihm, aus welchem einer die Gestalt seines Vatters 

vorbildete, der Guilelmum zu seinem vorigen Welt-Leben einladete, die 

Thür zu seiner Cellen haben dise böse Geister so gar erbrochen, und 

den Diener Gottes tödtlich geschlagen und verwundet, welchen aber also- 

gleich drey vom Himmel abgeordnete Jungfrauen ergötzet und geheilet, 

deren eine mit grössern Glantz umgeben, Maria die wertheste Mutter und 

Jungfrau gewesen. Endlich begabe er sich nach denen Senensischen 

Aeckern in einen Theil, so Stabulum Rhodis genennet wird, und hat bey 

seiner Ankunfft die Menschen von der Pest, und das Erdreich von der 

Unfruchtbarkeit erlediget. Nach langen Fakten allda wurde er zur himm­

lischen Freud beruffen im Jahr 1157, den 10. Tag Februarii.92)

Das Vorbild, auf das unser Rattersdorfer Maler bei der Darstellung dieses 

Heiligen zurückgriff, ist eindeutig wieder ein Kupferstich von F . L . S c h mi t -  

n e r , den A.  H ö r m o n s e d e r  in sein oft zitiertes Erbauungsbuch von 1733 

aufgenommen hat. Der Kupferstich zeigt alle Details, die auf dem leider stark 

verrestaurierten Holztafelbild nicht genau erkennbar sind: den Eisenring am Haupt 

des Heiligen, das Kettenhemd unter dem Eremitenhabit, Totenkopf, Helm und 

Fahne (Abb. 28). Freilich hat der Maler all diese Dinge auf eine kleine Fläche zu­

91) Ebenda S. 24 f.

92) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 97.

37

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



sammendrängen müssen und sich daher auf das Wesentliche beschränkt: Helm 

und Totenkopf wurden auf ein kleines Tischchen links im Vordergrund gerückt — 

wobei allerdings bei der Restaurierung in den Jahren 1962 — 1964 der Totenkopf 

anscheinend nicht mehr recht erkannt und zu einem ganz seltsamen Gebilde ver- 

restauriert wurde. Die Fahne, die auf dem Kupferstich S c h m i t n e r s  in der 

rechten Ecke, am Boden liegend, zu sehen ist, hat man dem Heiligen auf der Bild­

wand zu Rattersdorf in den linken Arm gelegt. Helm mit Federbusch und Fahne 

weisen eindeutig auf die Verquickung der Legende mit der des Herzogs Wilhelm 

von Aquitanien hin, mit der dieser Heilige, wie bereits erwähnt, allerdings nichts 

zu tun hat. Er wurde von den Augustiner-Eremiten als Angehöriger ihrer Mönchs­

gemeinschaft betrachtet und daher auch in die „Himmlische Eremiten-Schar“ auf 

der Rattersdorfer Bildwand aufgenommen, von der noch heute, wohl von den 

wenigsten erkannt, seine seltsame Darstellung den Besucher in Erstaunen setzt und 

von einem büßenden Leben kündet.

38

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



D IE  E H R W Ü R D IG E  JUNGFRAU T H ER E SIA  D E  JESU 

t 7. Feber 1633

Nur sehr schwer läßt sich die Augustinernonne, die auf der Rattersdorfer 

Bilderwand zwischen Wilhelm von Maleval und Papst Gelasius herausblickt, be­

stimmen. Das brennende Herz, das die Nonne in der linken Hand hält, könnte 

dazu verleiten, sie mit der großen Theresia von Avila (1515 — 1582) zu identifizie­

ren. Aber die Nonne auf unserem Holztafelbild ist eindeutig als Augustinerin dar­

gestellt (Abb. 29). Außerdem wäre eine Karmeliterin, wie Theresia von Avila, in 

einem doch durchgehend „augustinischen Programm“ wenig sinnvoll.

Auch hier hilft uns wieder —  eine graphische Vorlage ließ sich leider nicht 

erbringen — A n s e l m  H ö r m o n s e d e r  in seinem speziell für den Augustiner­

orden verfaßten Erbauungsbuch weiter. Am  7. Feber führt er eine „Ehrwürdige 

Jungfrau Theresia de Jesu“ an, die aller Wahrscheinlichkeit nach hier dargestellt 

wurde. Hörmonseder bemerkt eingangs, daß diese „Ehrwürdige Kloster-Jungfrau 

Theresia de Jesu nicht allein den Nahmen von der Seraphischen grossen Heiligen 

Mutter Theresia“ führe, sondern auch „mit solchen ihren Tugend-Geist, und Liebs- 

Eifer ererbet“ hätte und „gleichwie die Seraphische Heilige Theresia nebst ändern 

herlichen Tugenden in der Liebe Gottes also entbrunnen“ war.93)

Diese Theresia wurde in Madrid geboren, wo sie auch starb. Schon im jugend­

lichen Alter trat sie in das „Königliche Kloster bei St. Elisabeth“ ein und nahm 

den Namen Theresia de Jesu an. Nach dem einjährigen Noviziat wurde sie in den 

Orden aufgenommen und fiel besonders durch ihre außerordentliche Gottesliebe 

auf. So wurde sie allen Mitschwestern zu einem „herrlichen Beyspiel, verachtete 

alles sehmeichlende Lob derer Menschen, damit sie nur Gott desto gefälliger wurde“. 

Hörmonseder rühmt ferner ihre besondere Mäßigkeit in Speise und Trank und 

ihr häufiges Fasten. Wegen eines solchen „auferbaulichen Wandels“ wurde Theresia 

auch bald zur Vorsteherin des Klosters in Madrid gewählt, das sie mit Umsicht 

und Tatkraft leitete. Sie wußte in der „Bestrafung derer Unruhigen, Tröstung 

derer Kleinmütigen, und Auferbauung aller Untergebenen“, die Liebe mit Schärfe 

so glücklich zu vereinigen, daß sie ihr geistliches Hauß zu einem „Paradeiß“ ge­

staltete, in welchem „Unschuld, Fried und Lieb, Tugend, und Vollkommenheit“ 

zu finden waren. Nach einem „unsträffliehen Leben“ ist diese „Ehrwürdige Diene­

rin Gottes ohne Mackel zur Hochzeit des Lammes gegangen im Jahr 1633, den 

ändern Tag des Monats Hornung94) und hat den allgemeinen Nahmen einer Heili­

gen nach sich gelassen“ 95)

93) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 87.

94) d. i. der 7. Feber..

95) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 89.

39

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



PAPST GELASIUS 

f 19. November 496

Aus denen allerhöchsten Priestern auf Erden, 

die den Thron Petri mit Gelehrtig- und Heilig­

keit besessen, war eben der heilige Gelasius 

ein Lehr-Jünger Augustini, in welchem der Geist 

des Vatters lebhafft sich gezeiget hat.

A. Hörmonseder, Himmlische- 

Eremiten-Schar 1733.

Wie sehr die Stiche von F . L . S c h m i t n e r  unserem Rattersdorfer Maler 

als Vorlage gedient haben, zeigt die Darstellung jenes Heiligen, der mit der linken 

Hand ein turmartiges Gebäude mit Kuppeldach und Laterne umfängt, während 

seine Rechte ein Kruzifix hält, zu dem er andächtig aufblickt. Auf einem im 

Vordergrund angedeuteten Tischchen kann man ein auf geschlagenes Buch und 

eine Tiara erkennen (Abb. 30).

Ein Papst ist es also, wie es die deutlich sichtbare Tiara bezeugt, und noch 

dazu ein Heiliger. Es ist niemand anderer als Papst Gelasius I., der von 492 bis 496 

regierte und nach Leo I. als der bedeutendste Papst des 5. Jahrhunderts gilt.

Ob er, seiner Herkunft nach, Römer oder Afrikaner war, ist umstritten. Jeden­

falls war er ein kraftvoller Leiter der Kirche im Kampf gegen Irrlehre und 

Schisma, betonte den römischen Primat und lehrte die Zweigestaltentheorie, die 

besagt, daß Kirche und Staat göttlichen Ursprungs und auf ihren Gebieten selb­

ständig und gleichberechtigt seien. Er stand in Italien mit Theoderich d. Gr. in 

guten Beziehungen, trat gegen Manichäer und Pelagianer auf und schaffte das 

heidnische Luperkalienfest ab. Zugeschrieben werden ihm Festsetzung der Weihen 

und Reformen in der Liturgie. Das sogenannte Sacramentarium Gelasianum 

stammt jedoch nicht von ihm, sondern ist wohl im 6. Jahrhundert entstanden 

und aus älteren Stücken kompiliert.96)

Gelasius, der vor seiner Erwählung zum Papst in den Augustiner-Orden ein­

getreten war, verteidigte später die Lehre seines geistlichen Vaters Augustinus in 

zahlreichen gelehrten Schriften und hat dessen Werke in einer eigens einberufenen 

Versammlung approbiert. Unter seinem Pontifikat ereignete sich am 8. Mai die 

legendäre Erscheinung des Erzengels Michael auf dem Monte Gargano.

Sein heiligmäßiges Leben wurde immer wieder gerühmt und auch in eigenen 

Lebensbeschreibungen zu erfassen versucht. Noch im 18. Jahrhundert weiß man 

von ihm, dessen bildhafte Darstellung übrigens recht selten ist, folgendes zu be­

richten:

Mit Wort und Exempel hat er allen vorgeleuchtet; die von so wichtigen 

Geschäfft übrige Zeit gäbe er dem Gebett, der Lesung heilsamer Bücher, 

oder der Gesellschaft geistlicher Männer. Fasten war ihm gantz gemein, 

wie auch den Armen bey zuspringen, wegen welchen er selbst erarmet. 

Nachdem der heilige Pabst in der Kirchen Gottes viel Nutzen geschaffet, 

23 Priester, 2 Diacon, 67 Bischöff durch 4 Jahr, 8 Monat, und 9 Täg, durch

96) Lexikon für Theologie und Kirche Bd. IV, 2. Aufl., Freiburg i. B. 1960, Sp. 630.

40

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



welche er auf dem Thron Petri glückseligst regieret, der Kirchen zuge­

eignet, wanderte er nach dem Himmel im Jahr 496, den 21. November.97) 

Sein heiliger Leichnam wurde dem heiligen Leib Petri des Apostel-Fürsten 

beygesetzet.9*)

Abbildungen des hl. Gelasius finden sich schon in Sacramentaren aus Fulda 

in der Staatsbibliothek zu Bamberg und in der Bibliothek zu Göttingen, doch ist 

er in der deutschen Kunst in der Folge nur selten dargestellt worden. In der mit­

telalterlichen Kunst ist der Heilige stets in pontifikaler Meßkleidung abgebildet, 

jedoch trägt er auf Abbildungen aus älterer Zeit nie eine Tiara, die ihn als Papst 

kenntlich macht. Diese fehlt aber, ebenso wie der Kreuzstab, nie auf Darstellun­

gen aus dem späten Mittelalter und aus nachmittelalterlicher Zeit.99) So ist die 

Darstellung zu Rattersdorf, die ihm neben den erwähnten Attributen, auch noch 

ein kuppelartiges Gebäude — wohl symbolisch als „Sancta Ecclesia“ zu deuten — 

beigibt, eine recht seltene. Sie geht eindeutig auf eine Vorlage jenes Kupferstiches 

zurück, den A . H ö r m o n s e d e r  seiner „Himmlischen Eremiten-Schar von 1733 

beigegeben hat100) (Abb. 31).

97) Papst Gelasius starb allerdings am 19. November, doch wird sein Fest am 
21. November gefeiert.

98) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, II, 398.

99) J. B r a u n  wie Anm. 7, Sp. 279.

100) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, II, Abb. nach S. 396.

41

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



RITA V O N  CASCIA 

‘ f 22. Mai 1434

Sie liebete Christus so sehr, daß er ihr ein 

Merckmahl von seinen Leiden eindruckete, 

und ihr seine Schmertzen zu verkosten gäbe.

A. Hörmonseder, Himmlische- 

Eremiten-Schar 1733.

Die letzte weibliche Heilige dieser Bilderwand ist natürlich wieder —  wie 

könnte es bei einem so durchlaufenden Programm auch anders sein — eine Au- 

gustiner-Eremitin. Auf den ersten Blick ist die in Betrachtung versunkene Nonne 

mit dem Kruzifix freilich nicht gleich zu erkennen (Abb. 32). Dennoch werden wir 

nicht fehlgehen, wenn wir diese Augustinerin als Rita von Cascia festhalten. Ein 

kleiner, vermutlich aus einem Andachtsbüchlein stammender Kupferstich aus dem 

Jahre 1763, zeigt übrigens eine fast gleiche, wenn auch seitenverkehrte Darstellung 

mit der eindeutigen Bezeichnung „S. Rita Vidua“ (Abb. 33). Eine solche Darstel­

lung dürfte auch unserem Rattersdorfer Maler als Vorlage gedient haben, als er 

um die Mitte des 18. Jahrhunderts den Auftrag bekam, diese Bilderwand zu ge­

stalten.

Rita von Cascia wurde 1360 zu Rocca Porena in Umbrien geboren. Schon an 

der Wiege des Kleinkindes vollzog sich das erste Wunder. Denn als die kleine Rita 

noch in der Wiege lag, sah man öfters „wie durch ihren kleinen Mund weisse 

Immlein“ aus- und einflogen, „welches ihr honigmilde Sittsamkeit vorbedeutet, 

wodurch sie ihren Eltern niemahls einige Verdrießlichkeit zugezogen“,m)

Noch in jugendlichem Alter wurde Rita durch ihre Eltern einem rohen Mann 

verheiratet, der schließlich durch Mörderhand starb. Um  ihre Söhne vor der Aus­

übung der Blutrache zu bewahren, erbat sie von Gott deren Tod, denn sie wollte 

in ihnen „lieber den leiblichen als den Seelen-Tod ansehen“. Ihre Bitten wurden 

erhört und beiden starben bald darauf durch eine tödliche Krankheit.

Zur Witwe geworden, versuchte sie nun Aufnahme bei den Augustinerinnen in 

Cascia zu finden. Doch dort wollte man davon nichts wissen und sie erfuhr die 

schmerzliche Antwort, daß zu solchem Kloster nur Jungfrauen, nicht aber schon 

einmal Verehelichten, der Zutritt gestattet sei. Schließlich gelang es ihr aber doch, 

die Aufnahme zu erreichen und das, wie die Legende zu berichten weiß, durch das 

wunderbare Eingreifen Gottes: Als sie einst in der Nacht im Gebet wachte, hörte 

sie, daß man stark an die Haustür klopfte und laut ihren Namen rief. Und sie 

hörte auch, wie ihr mit deutlichen Worten zugerufen wurde: „Komme, liebe Ritta, 

denn es ist Zeit, daß du in das jenige Kloster eingehest, von welchem du so oft 

verstoßen worden“. Als sie abermals zum Fenster lief, sah sie vor der Haustür 

„ihren lieben heiligen Patronen, Johannem den Tauffer, disem folgte sie nach biß 

auf eine gewise erschröckliche höhe, allwo sie vor gähe deß Orths ein grosse 

Forcht angekommen. Alsogleich erschine auch der heilige Augustinus, und der 

heilige Nicolaus von Tolentin, welche ihr biß in das Kloster zu Caßia fortge- 

holffen. Allda wurde sie durch verschlossne Thürn in das Kloster eingeführet, und 

in der Frühe mit höchster Verwunderung von denen Kloster-Frauen angetroffen“,W2)

101) E. A m o r t  wie Anm. 14, S. 176.

102) Ebenda S. 177 f.

42

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Es entstand nun unter den Klosterfrauen große Verwunderung und die Schwe­

stern schoben sich gegenseitig die Schuld zu, die Pforte nicht ordentlich versperrt 

zu haben. Als aber Rita den ganzen Verlauf erzählte, wurde sie mit Freuden auf­

genommen und zum Profeß zugelassen.

Gleich in der ersten Nacht hatte sie eine seltsame Vision: Sie sah eine Leiter, 

„welche biß in den Himmel hinauf gereichte, durch welche Erscheinung fieglich 

der geistliche Stand vorgestellet wird, worinn man durch die drey Ordens-Gelübd, 

und andere Tugenden gleichsam Staffel-Weiß in den Himmel hinauf gelanget“.™)

Wegen ihres Bußeifers und ihrer Liebe zum leidenden Heiland verwundete 

ein Dorn des Bildes des Gekreuzigten ihre Stirn:

Die Krön Christi so an Creutz hangete, liesse in einen Augenblick einen Strahl 

schiessen nach den Haupte Ritae, und verwundete mit dem Dorn ihr Hirn also, 

daß die Wunden annoch an ihren Leichnam zu sehen, solche himmlische und 

gantz besondere Gab hat Ritam angeeifert in den tugendlichen Leben noch zu 

hohem Vollkommenheit zu trachten. Die eingedruckte Wunden ob Fäulung und 

Würmer gäbe einen häßlichen Geruch von sich, wäre allen zum Abscheuen, daß 

sich Rita allein in ihrer Cellen von ändern Schwestern abgesondert, verschlossen 

halten mußte.m)

Sie trug diese Wunde 15 Jahre bis zu ihrem Tode. Nur einmal, zum päpstlichen 

Jubiläumsfest des Jahres 1423, schloß sie sich auf ihr Gebet, um danach aber 

wieder aufzubrechen.

Auf ihrem Krankenlager — es war in der Winterszeit — verlangte Rita eine 

Rose und frische Feigen. Als man sich darüber verwundert zeigte, entgegnete sie, 

man solle nur in ihren Garten gehen, dort werde man das Gewünschte finden. 

Tatsächlich fand man dort dann auch die aus dem Schnee hervorsprossende Rose 

und pflückte reife Früchte vom Feigenbaum.

Sie starb am 22. Mai 1434 zu Cascia, wobei alle Glocken von selbst zu läuten 

begannen. Mit ihrem Tode ereignete sich eine bis heute ununterbrochene Reihe 

auffallender Wunder, die ihr den Titel „Helferin in aussichtslosen Anliegen“ 

(Santa degli impossibili) eintrug. Ihr Leib war bis 1703 unversehrt und von le­

bensfrischer Farbe. Er verlor diese erst nach der Zerstörung Cascias durch ein 

Erdbeben, als man ihre sterblichen Überreste von 1703 — 1745 in einer feuchten 

Baracke des Klostergartens verwahrte. Ihre Seligsprechung erfolgte am 16. Juli 1628, 

am 24. Mai 1900 wurde sie heiliggesprochen. Ihr Fest wird am 22. Mai, mit be­

sonderer Weihe der „Rita-Rosen“, gefeiert.'05)

Die älteren erhaltenen Lebensbeschreibungen (1600 — 1628) geben eine un­

sichere Chronologie, da man das Entstehungsjahr des künstlerisch bemerkens­

werten Sarkophages von 1557 als Todesjahr annahm. Diese Irrtümer wurden erst 

durch neuere Untersuchungen überzeugend richtiggestellt.106)

103) Ebenda S. 178;
Zum Legendenmotiv der „Paradiesesleiter“ vgl. L. K r e t z e n b a c h e r ,  Bil­
der und Legenden. Erwandertes und erlebtes Bilder-Denken und Bild-Erzählen 
zwischen Byzanz und dem Abendlande (Aus Forschung und Kunst, Bd. 13). 
Klagenfurt 1971, S. 16 ff.

104) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 352.

105) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. VIII, 2. Aufl., Freiburg i. B. 1963, Sp. 1322.

106) Vgl. L. V a n u t e l l i ,  Richiamo alla Storia. Vita di Santa Rita da Cascia. 
Perugia 1925.

43

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



FULGENTIUS, B ISCH O F  V O N  RUSPE 

f 1. Jänner 532

Wann öffters die That den Nahmen ausge- 

machet, so wäre es im Groß-Heiligen Fulgentio, 

der als eine hellscheinende Ampel nicht allein 

in seinem Orden, sondern in gantzer Kirchen 

Gottes hervor geleuchtet.

A. Hörmonseder, Himmlische- 

Eremiten-Schar 1733.

Den Abschluß dieser „Himmlischen Eremiten-Schar“ zu Rattersdorf macht in 

der obersten Reihe ein Heiliger, der sich auch dem ikonographisch Geschulten 

nicht leicht erschließt. Ein Bischof ist es jedenfalls, wie es die halbverdeckte 

Mitra im Hintergrund andeutet, unter dessen reich verziertem Pluviale das schwarze 

Mönchskleid sichtbar wird. Die zum Schreiben erhobene Rechte hält die Feder 

über einem auf geschlagenen, auf einem Tischchen liegenden Buch, während der 

Blick des Heiligen wie sinnend in die Weite geht. Das göttliche Gnadenlicht aber 

fällt aus einer glänzenden Wolke auf das Haupt des Meditierenden (Abb. 34).

Der hier Dargestellte ist Fulgentius Claudius Gordianus, Bischof von Ruspe 

(südlich von Tunis), kraftvoller Bekämpfer des Arianismus und gewandter Ver­

treter der augustinischen Gnadenlehre gegenüber dem Semipelagianismus, viel­

leicht der größte Theologe seiner Zeit.

468 wurde Fulgentius, der „Glänzende“, aus vornehmer Familie zu Telepte 

(heute Feriana, südv/estlich von Tunis) geboren. Er erhielt eine sorgfältige Aus­

bildung und lernte die lateinische und griechische Sprache vollkommen beherr­

schen, was ihm bei seinen theologischen Kämpfen besonders gut zu statten kam. 

In jungen Jahren wurde er Prokurator seiner Vaterstadt, trat aber bald in ein 

Kloster ein, wurde Abt und trotz seines Sträubens 507 oder 508 Bischof der klei­

nen, nordafrikanischen Seestadt Ruspe. Nicht lange darauf verbannte der Vanda­

lenkönig Thrasamund ihn und 60 andere Bischöfe der Provinz nach Sardinien. 

Hier bildete er für die Exultanten die Seele eines freundlichen Verkehrs und den 

Mittelpunkt eines angeregten theologischen Gedankenaustausches. So hörten „alle 

seinen Rath, lobeten seine Meynung, gründeten ihre Hoffnung in so betrübter 

Sach in seine Lehr, Tugend, und Heiligkeit; hat auch Trasamundum dahin be­

weget, daß er ihn nach Carthago zuruck ruffete, öffentlich mit denen Arianern

disputirend mit Verwunderung anhörete. Allein die Arianische Bischoffe wohl 

wissend, daß sie der nachdrücklichen Lehre des Heil. Fulgentii nicht Widerstand 

thun könten, haben den König dahin gebracht, daß der Heil. Fulgentius abermahl 

in das Elend nach Sardinien geführet wurde . . . “.'07) Erst unter dem milderen 

König Hilderich konnte er 523 endgültig zurückkehren und einen triumphalen 

Empfang erleben:

Eine un — und allgemeine Freud wäre es zu sehen den Heil. Bischoff, 

welcher dann nacher Ruspa, als der Hirt zu seinen Schäflein, der geist­

liche Vatter zu seinen Kindern wiederum kehrete, allwo er die gute Sitten 

bey denen Geistlichen, so in etwas dahin gefallen, eingeführet, die üble,

so eingeschlichen, abgeschaffet, sich gantz und gar zur Verbesserung der

107) A. H ö r m o n s e d e r  wie Anm. 4, I, 43.

44

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Kirchen Gottes, Nutz und Heil derer Seelen angewendet. Er sähe nicht 

nach Reichthum, nach höheren Ehren, nach dem eitlen Lob derer Men­

schen; sondern wie es von einem geistlichen Hirten erfordert wird, nach 

dem kostbaren Gewinn derer Seelen.,oa)

Als er sein Ende nahen fühlte, ließ er alles Geld „so im Schatz der Kirchen 

noch übrig war, unter die Arme austheilen, redete also zu Gott: Herr giebe mir 

hier Gedult, und hernach Verzeihung, zu denen Umstehenden, aber: Bin ich zu 

schar ff euch in meinem Amt gewesen, bitte ich um Verzeihung, ich habe es gethan 

um das Heil eurer Seelen. Gabe also im 75. Jahr seines Alters, und 25. seines 

Bisthums seine reine Seel im Jahr 529 109) dem ersten Tag im Jenner in die Hände 

seines Schöpffers, welchen er biß an den letzten Abdruck unveränderlich ange­

sehen“. "°)

Sein Fest wird vom Augustinerorden allerdings am 19. Jänner gefeiert.

Auch hier läßt sich die Vorlage des unbekannten Rattersdorfer Malers ein­

wandfrei erkennen, an die er sich streng gehalten hat. Wieder ist es ein Kupfer­

stich F . L . S c h m i t n e r s  in A.  H ö r m o n s e d e r s  „Augustiner-Jahr“ von 1733 

(Abb. 35). Freilich mußten einige Details des Kupferstiches, wie z. B. das auf den 

Wellen schaukelnde Schifflein, das den Heiligen mit seinen Leidensgenossen in die 

Verbannung nach Sardinien bringt oder die beiden schwebenden Engel mit Mitra 

und Bischofsstab, auf einem knappen Porträtbild weggelassen werden. Trotzdem 

kann man auf der bemalten Tafel die Vorlage ganz deutlich erkennen. Der Heilige 

selbst wurde getreu kopiert, Kopf und Handhaltung sind dieselben, wie auf dem 

Stich Schmitners. Auch der Vorhang in der rechten oberen Ecke wurde nicht ver­

gessen. Bloß das Ordenskleid, auf der Vorlage der schwarze Augustinereremiten­

habit mit Kapuze, Schulterkragen und Ledergürtel, wurde auf dem Rattersdorfer 

Bild — vermutlich wohl erst bei der Renovierung —  von einem liturgischen Ge­

wand, dem Pluviale, überdeckt. Anstelle der schwebenden Engel hingegen fallen 

Strahlen aus einer glänzenden Wolke auf das Haupt des Bischofs, während die 

Mitra im Hintergrund Platz gefunden hat.

So läßt sich auch dieser Augustinerheilige — nicht zuletzt an Hand einer 

graphischen Vorlage — , eindeutig bestimmen. Damit schließt dieses augustinische 

Programm, das mit dem Bischof Augustinus eröffnet wurde, wieder mit einem 

Bischof ab. Den 8 männlichen Heiligen dieses Ordens stehen 5 weibliche gegen­

über, während das in der Mitte der oberen Reihe eingefügte Bild des Paters Her­

mann Schmauchler die ungerade Zahl auf 14 erweitert. Damit also lassen sich 

alle 14 Porträts der obersten Reihe als Augustiner-Eremiten bestimmen, was ja 

kaum verwunderlich ist, wenn man bedenkt, daß die Kirche von Rattersdorf von 

1660 bis 1820 von diesem Orden betreut wurde.

Das „Programm“, das sie uns in dieser eigenartigen Bildergalerie hinterlassen 

haben, hat alle Stürme der Zeit überdauert und ist uns — leider durch nicht im­

mer sehr glückliche Restaurierung — bis zum heutigen Tag erhalten geblieben.

Lange schon ist das Beten und Singen der Söhne des heiligen Augustinus in 

ihren östlichsten Niederlassungen unserer Heimat verstummt. Aber immer noch 

kündet ihre „Himmlische Eremiten-Schar“ auf der Bilderwand um den Ratters­

dorfer Gnadenaltar von den Wundertaten ihrer Heiligen. —

108) Ebenda S. 44.

109) Hier handelt es sich vermutlich um einen Druckfehler. Das Todesjahr ist 532.

110) A. H ö r m o n s e d e r  wie! Anm. 4, I, 44.

45

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



V E R Z E I C H N I S  D E R  A B B I L D U N G E N

Abb. 1: 

Abb. 2:

Abb. 3: 

Abb. 4: 

Abb. 5: 

Abb. 6:

Abb. 7: 

Abb. 8:

Abb. 9: 

Abb. 10

Abb. 11 

Abb. 12

Abb. 13 

Abb. 14

Die Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Bundesdenkmalamt Wien.

Die Bilder wand um  den Gnadenaltar in der Wallfahrtskirche zu Ratters­
dorf.
Aufnahme: Dr. Kurt W o i s e t s c h l ä g e r ,  Alte Galerie am Landes­
museum Joanneum, Graz.

Linke und rechte Seite der Bilderwand zu Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Kurt W o i s e t s c h l ä g e r ,  Alte Galerie am Landes­
museum Joanneum, Graz.

Titelseite zu Anselm Hörmonseders Erbauungsbuch „Himmlische Ere­
miten-Schaar / Heiliges Augustiner-Jahr. Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am. Landesmuseum Joanneum, Graz.

Der hl. Augustinus.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r a b n e r .

St. Augustinus überwindet die Irrlehrer.
Kupferstich von F. L. S c h m i t n e r  (1703—  1761). Illustration im Er­
bauungsbuch von A. H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar . . . ,  
Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Monika, die Mutter des Augustinus.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r a b n e r .

St. Monika, die Mutter des Augustinus.
Kupferstich von J. B. W  e n i n g (1672 — 1720). Illustration im Erbauungs­
buch von F. F a b e r, Neue Himmels Burg der Streidtend rnit der 
Triumphierenden Kirchen . . ., München 1693.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Patritius.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r a b n e r .

St. Patritius erschaut das Fegefeuer.
Kupferstich von F. L. S c h m i t n e r  (1703 — 1761). Illustration im Er­
bauungsbuch von A. H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar . . . ,  
Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Juliana von Lüttich.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r a b n e r .

St. Juliana von Lüttich.
Kupferstich von B. K i l i a n  d. J. (1630 — 1696). Illustration im Er­
bauungsbuch von Ä. R a m b e c k  — C. V i e r h o l z ,  Heiliges Benedic­
tiner-Jahr . . ., Augsburg 1710.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Nikolaus von Tolentino.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r a b n e r .

St. Nikolaus von Tolentino empfängt die „Fieberbrötchen“.
Kupferstich auf einem Gebetszettel aus dem 18. Jahrhundert. Steiri­
sches Volkskundemuseum, Inv. Nr. 1530.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

46

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 15:

Abb. 16: 

Abb. 17:

Abb. 18: 

Abb. 19: 

Abb. 20:

Abb. 21: 

Abb. 22 

Abb. 23

Abb. 24

Abb. 25 

Abb. 26

Abb. 27 

Abb. 2£

St. Nikolaus von Tolentino und die „Armen Seelen“.
Kupferstich von M. W e n i n g  (1645 — 1718 j. Illustration im Erbauungs­
buch von F. F a b  er, Neue Himmels Burg der Streidtend mit der 
Triumphierenden Kirchen . . ., München 1693.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Johannes Facundo.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r  ab  ne r.

St. Johannes Facundo wird von den Teufeln bedrängt.
Kupferstich aus dem Andachtsbüchlein „Sanctus Mirabilis Johannes ä 
S. Facundo ä Sanctissimo Domino Piae Memoriae summo Pontifice 
Alexandro VIII.“ Wien 1691.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

Christus erscheint dem hl. Johannes Facundo in der Hostie.
Kupferstich wie Abb. 17.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Johannes errettet einen Knaben vor dem Ertrinkungstod. 
Kupferstich wie Abb. 17 und 18.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Johannes Facundo und die Giftmischerin.
Kupferstich von F. L. S c h m i t n e r  (1703 — 1761). Illustration im Er­
bauungsbuch von A . H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar . . . ,  
Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

P. Hermann Schmauchler.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G  r a b n e r.

St. Clara von Montefalco.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r  ab  ne r.

St. Clara von Montefalco mit Passionssymbolen und Gallensteinen. 
Kupferstich aus dem 18. Jahrhundert. Illustration in den Acta Sancto- 
rum Aug. III, Venedig 1752, S. 675.
Aufnahme: Universitätsbibliothek Graz.

St. Clara von Montefalco.
Altarplastik in der Wallfahrtskirche Heilige Dreifaltigkeit in Windisch- 
Büheln / Sv. Trojica v Slovenskih goricah.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r  ab  ne r.

Kardinal Alexander Oliva.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G  r a b n e r.

Der selige Alexander Oliva in der Betrachtung seines eigenen Todes. 
Kupferstich von F. L. S c h m i t n e r  (1703 — 1761). Illustration im Er­
bauungsbuch von A . H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar 

Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Wilhelm von Maleval.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G  r a b n e r.

St. Wilhelm von Maleval als Büßer.
Kupferstich von F. L. S c h m i t n e r  (1703 — 1761). Illustration im Er­
bauungsbuch von A . H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar 

Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

47

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

29: Die ehrwürdige Jungfrau Theresia de Jesu.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G  r a b n e r.

30: Papst Gelasius.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r  ab  ne r.

31: Papst Gelasius.
Kupferstich von F. L. S c h m i t n e r  (1703 — 1761). Illustration im Er­
bauungsbuch von A. H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar . . . ,  
Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

32: St. Rita von Cascia.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G r  ab  ne r.

33: St. Rita von Cascia.
Kupferstich auf einem Andachtsbildchen von 1763. Steirisches Volks­
kundemuseum, Inv. Nr. 18.735.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

34: St. Fulgentius, Bischof von Ruspe.
Öltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede G  r a b n e r.

35: St. Fulgentius, Bischof von Ruspe.
Kupferstich von F. L. S c h m i t n e r  (1703 — 1761). Illustration im Er­
bauungsbuch von A. H ö r m o n s e d e r ,  Himmlische Eremiten-Schaar . . . ,  
Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

48

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



R E G I S T E R

A. P e r s o n e n

Alexander VIII., Papst 25, 26 

Alexander Oliva 34, 35 

Ambrosi, Michael 27, 28 

Ambrosius, Kirchenlehrer 7, 9 

Amort, Eusebius 18, 36 

Augustinus, hl. 7, 9, 10, 11, 12, 13, 

20, 32, 33, 40, 42, 45

Bernhard, hl. 36

Caesarius v. Heisterbach 10

Calpornius 14

Christus 25, 30, 31, 42

Clara v. Kreuz 29

Clara v. Montefalco 29, 30, 31, 33, 34

Eder, Wolfgang 32

Faber, Fortunatus 8, 12, 23 

Fulgentius, Bischof 44

Geiserich, Vandalenkönig 9 

Gelasius I., Papst 39, 40, 41 

Gertrud, hl. 15 

Gregorius, Kirchenlehrer 7

Heim, F. J. 35

Hieronymus, Kirchenlehrer 7 

Hilderich 44

Hörmonseder, Anselm 8, 18, 19, 20, 

24, 26, 37, 39, 40, 41, 42, 44, 45 

Hugo a S. Caro 18

Innozenz III., Papst 36

Jacobus de Voragine 10 

Johanna v. Montefalco 29 

Johannes a S. Facundo 24, 25, 26 

Johannes Gonzalez 24 

Johannes v. Sevilla 24 

Johannes d. Täufer 42 

Juliana v. Lüttich 17, 18

Kilian d. J., Bartholomäus 8, 18, 19 

Kretzenbacher, L. 6

Leo I., Papst 14, 40 

Leo XIII., Papst 29 

Luitprand, Langobardenkönig 9

Malschitz, Barbara 27, 28 

Michael, Erzengel 40 

Monika, hl. 8, 9, 12, 13, 20 

Mosconi, Isidor 30

Nädasdy, Franz, Graf 7

Navigius 12

Nikolaus v. Bari 20

Nikolaus v. Tolentino 20, 21, 24, 42

Ohrenberger, A. J. 6

Palladius, hl. 14 

Patritius, hl. 14, 15, 16, 17, 21 

Patritius, Vater d. Augustinus 9, 12 

Perpetua, Schwester d. Augustinus 

12

Peregrinus v. Osmo 21 

Pius II., Papst 34

Rita v. Cascia 42, 43 

Robert, Bischof v. Lüttich 18 

Roznäk, M. 27

Schier, X. 27

Schmauchler, Hermann, 27, 28, 45 

Schmitner, Franz Leopold 8, 10, 16, 

26, 34, 37, 38, 40, 45 

Stadler, J. E. 35

Teufelsbauer, L. 15 

Theoderich 40 

Theresia v. Avila 39 

Theresia de Jesu 39 

Thomas v. Chantimpre 10 

Thrasamund, Vandalenkönig 44

Urban IV., Papst 17, 18

Wening, Johann Balthasar 8, 12 

Wening, Michael 8, 23 

Wilhelm von Aquitanien 36, 38 

Wilhelm d. Große 36 

Wilhelm v. Maleval 36, 39 

Wilhelm IX. v. Poitou 36

49

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



B. O r t e

Abendland 23 

Afrika 9, 13 

Ancona 20 

Armagh 14 

Augsburg 8, 18 

Auxsrre 14

Bamberg 41 

Bari 20 

Bologna 30 

Britanien 14 

Brüssel 18 

Burgenland 7, 14, 15 

Burgos 24

Cascia 42, 43

Castiglione di Pescaria 36 

Centum Cellae 10 

Civitavecchia 10

Deutschland 15, 36

Europa 14, 36

Feriana 44 

Fossis 18 

Fünfkirchen 27 

Fürstenfeld 16 

Fulda 41

Genua 23 

Göttingen 41 

Graz 27 

Grosseto 36 

Güns 27, 28 

Günsergebirge 7 

Güssing 15

Heilige Dreifaltigkeit in Windisch- 

Büheln 26 

Heiliges Land 36 

Hippo 9, 10

Irland 14, 15, 16 

Italien 40 

Karthago 9, 44 

Köln 22

Kornelienberg 17

Lerin 14

Lockenhaus 7, 16. 27, 28, 33 

Lough Derg 14, 15 

Lüttich 17, 18 

Lupocavio 36

Madaura 9 

Madrid 39 

Mailand 9, 12 

Maleval 36

Mont Cornillon bei Lüttich 17, 18 

Montefalco 29, 33 

Monte Gargano 40 

München 8

Namur 18

Neumarkt, Burgenland 27 

Neusohl 27 

Niederöster reich 14 

Numidien 9, 12

Ostia 13

Oststeiermark 15

Pavia 9 

Pisa 36 

Polling 36 

Pontano 20

Rattersdorf 7, 8, 9, 10, 11, 12, 16, 18,

19, 20, 22, 23, 25, 27, 28, 33, 34,

36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 44, 45

Regensburg 15 

Retinne 17 

Rocca Porena 42 

Rött (Rattersdorf) 7, 27 

Rom 9, 10, 12, 13, 35, 36,

Ruspe 44

Sahagun 24 

Saint’s Island 15 

Salamanca 24, 26 

Sant Elpido 20 

Sardinien 44, 45 

Sassoferrato 34 

Saul bei Downpatrick 14 

Severnfluß 14 

Siena 36

South Donegal 14

50

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Spanien 24 

Spoleto 32 

Steiermark 14 

Szigeth 27

Tagaste 9, 12 

Telepte 44 

Tivoli 35

Tolentino 20, 21, 22, 23 

Tunis 44

Umbrien 29, 34, 42

Venedig 23 

Villers-en-Brabant 18 

Vorau 15

Westdeutschland 18 

Wien 8

C. S a c h e n

Acta Sanctorum 29, 30 

Andachtsbild 19 

Arianer 9, 44 

Arme Seelen 16, 20, 21 

Augustiner-Chorherren 15 

Augustiner-Eremiten 7, 8, 9, 12, 15, 

16, 20, 23, 24, 25, 26, 27, 32, 33,

37, 38, 42, 45

Benediktinerorden 19 

Blut 32, 33 

Brot 20, 23 

Bruderschaften 15

Christusmonogramm 17, 19 

Confessiones 9, 13

Donatisten 9 

Dreifaltigkeit 10, 32, 33 

Dreikönigstag 31

Feder, goldene 10, 11 

Fegefeuer 15, 16, 20, 23, 31 

Feigen 43 

Feuersbrunst 20 

Fieber 20, 23 ,

Fieberbrote 22 

Freisinger Missale 15 

Fronleichnamsfest 17, 18

Gallensteine 32, 33 

Geburt Christi 31 

Giftmord 26

Glaubensspaltung 33 

Gnadenbild 7, 8, 27, 28 

Gottesmutter 20, 22, 23, 27, 28, 29

Häretiker 10 

Hagiographie 36 

Heilige Nacht 31 

Heiligenlexikon 35 

Herz 9, 10, 29, 31, 32, 33, 39 

Himmelsleiter 43 

Hirte 14, 16, 44, 45 

Hostie 19, 20, 24, 25, 26

Ikonographie 29

Jenseits 15 

Jüngstes Gericht 31 

Kardinal 34, 35 

Kirchenlehrer 9 

Konzil, Trienter 13 

Krankheit 20, 23, 33 

Kreuz 31 

Kreuzstab 16, 41 

Kugel 29, 32 

Kultdynamik 8 

Kult welle 15

Lamm 30 

Legenda aurea 10 

Leichensektion 32 

Leidenswerkzeuge 29, 33 

Lilie 17, 19, 20, 23 

Luperkalienfest 40

51

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Manichäer 9, 12, 40 

Maria lactans 7, 27 

Maria Lichtmeß 31 

Maria vom guten Rat 8 

Meer 10

Memento-mori-Gedanken 34 

Mittelalter 15, 41 

Mond 17

Nikolausbrötchen 20, 22, 23

Passionswerkzeuge 32 

Paulusbriefe 9 

Pelagianer 9, 40 

Pilger 31, 36

Programm, ikonographisches 8, 19, 

33, 42, 45 

Purgatorium Patricii 14, 15

Rebhuhn 21 

Rita-Rosen 43 

Rose 43

Sacramentarium Gelasianum 40 

Sancta Ecclesia 41 

Sakrament 17 

Schisma 20, 40 

Schüssel 22, 23, 29 

Semipslagianer 9, 44 

Steinleiden 26 

Stern 20, 22, 23, 30 

Symbol, eucharistisches 19

Teufel 25, 31, 37

Verrestaurierung 16, 17, 37, 38 

Viehpatron 16

Vision 17, 20, 21, 23, 24, 29, 30, 31, 43 

Votivbild 7

Waage 29, 32, 33 

Wallfahrt 15, 19, 20, 28 

Wallfahrtsort 15 

Wilhelmiten 36

Zweigestaltentheorie 40

52

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



..-.......

Abb. 1

Die Wallfahrtskirche Rattersdorf

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 2

Die Bilderwand um den Gnadenaltar in der Wallfahrtskirche zu Rattersdorf

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 3

Linke und rechte Seite der Bilderwand zu Rattersdorf

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



iffliie  Rnmercfimgeit
*8ora

c&cti/ » /  » e n t »
unt>

u n k t f b a f m
U m

©eiligen/ ©eeitacii uni» s^roiWi* 
f l c i i  k i ) b c ' 0 e j c | i 1 ) i e c f ) t i

SltiS Sem malten S in jk M e r& ß rtc n  U& # .  Söatterg Auguflini,
2 tu f ölte C ag c bes 3cfyt$ eingettmlet»»

SJlit Tupfern ge^rtf,

ttnt) aKein m  Sire ©Dtte£ uerfaffet
P(W

M a g ,  P . F .  A n f e l m o  H ö r m o n f e d c r ,  a U l  CfttfttftttCI Ä & f l #  

in ber uraft; wib farftfjmteflen ̂ßicnettfdjen VniverfitÖt Der f).
Düäô  wit) &ermai)%»;Oeßemicf>* imb Ungacifĉen ̂roeitu Priore 

' Previneiaii,,

! SErftct ffie ff»________________ _
Wie», 3ufint>«n bei) öeoeg Wjmmtn, !$wijf)te&l«c. J733-

Abb. 4

Titelseite zu Anselm Hörmonseders Erbauungsbuch 

„Himmlische Eremiten-Schaar / Heiliges Augustiner-Jahr“1 

Wien 1733

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 5

Der hl. Augustinus

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



I M  A u g u s t i n u s

; HM C M IK O  FENNA "EST  /  K HD IH i l AGVE LAURO 

/ QVOD E S T , CA LI.ET  MAP^TEavE/ET ARTE V ALET /

Abb. 6

St. Augustinus überw indet die Irrlehrer

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 7

St. Monika, die M utter des Augustinus

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 8

St. Monika, die M utter des Augustinus

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 9 

St. Patritius

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Mg

' VFJVEL FlDEIOIlE G I G A N T E M  

GENff E T  H I B E R N A  D U C E M  •

Abb. 10

St. Patritius erschaut das Fegefeuer

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 11

St. Ju liana  von Lüttich

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



-uoutiis euram. nrecw iu  inetcntei, rnnnes a u o t u h e  q e n u r le x a  ifihi- 
‘ t ■ r ^  * *<* r

m t j i c a r  acfuniüctuU) u i  inert  reettzu v  tiUTujitani nuis rattu* c d -

venirer  J t ü n a j t e r i e , a u u n i  racets  v a e u n te  L uliatia, j in fi/t ifa  et-

u , tu jju  i ,\ t im u u j  a u ftw r  (eU kntei t u  ü n i u r Q r n o r t s ^  Tudb

J’V' J  ' J  ‘M . S  '

Abb. 12

St: Ju liana  von Lüttich

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 13

St! N ikolaus von Tolentino

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 14

St. Nikolaus von Tolentino empfängt die „Fieberbrötchen“

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Ahh 
15

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



v
Y

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 16

St. Johannes Facundo

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 17

St. Johannes Facundo w ird von den Teufeln bedrängt

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



jirofffiUwjiatu&i

W ijm yHij'fm a Jan e  .J r m n e r , celePrm CJw xzy 

I  Chrjftus th orHe cifi v ß t'Sajiro fiid itik , \ 

I  S n  t\idifsjcfevi So lem a^ J w t iu s  'iiidetiu ) 

4  P a n d i t p & f o  fatrnt- C m

Abb. 18

Christus erscheint dem hl. Johannes Facundo in der Hostie

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 19

St. Johannes Facundo' errettet einen Knaben vor dem Ertrinkungstod

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



^ T c a n n e ^
xy-p-CUNDO

,•’ \ ;j ^ * g r y S

'£ MUNDE UALE ' FERCLUM NON ESHT 'TIBI TALE/ 

:X .  c f O P m  O H N E  / S A P  C T  /  Ö A t f D l A  M I R A  C A P  I T  -

i E .................._  f r r r l t f i f M  ............. i.... ................ .

Abb. 20

St. Johannes Facundo und die Giftm ischerin

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 21 

P. Hermann Schmauchler

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 22

St. Clara von Montefalco

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



V E R A  EFFIGIEiS iS . C L A R Ä
d e  M o n t e  —F a l c  o

Abb. 23

St. Clara von Montefalco m it Passionssymbolen und Gallensteinen

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 24

St. Clara von Montefalco

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 25 

Kardinal Alexander Oliva

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



M llK D I DItfCE MORI FRAGIL!.. MOPvTAI A S  AMORl
^ "VW DIVA CH OKI_CLAUDIA T>ISCE MOKI *

I i r z n .l

Abb. 26

Der selige Alexander O liva in  der Betrachtung seines eigenen Todes

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 27

St. W ilhe lm  von Maleval

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 28

St. W ilhe lm  von Maleval als Büßer

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 29

Die ehrwürdige Jungfrau Theresia de Jesu

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 30

Papst Gelasius

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



K L A S T W

S x jH M U ß  IN  HAC A R A  m i r r  / N IT ID lk a V E  T IA R A

S ic  VHEVBO <91C P1ETATJE g r a v id
Fm o v f ,m i\Wr D................  -.......  r-  —

Abb. 31

Papst Gelasius

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 32

St. R ita  von Cascia

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



:(tritt tt t- e frö d rcd f^p ttfe l) ; öK ticQ Itt. 
f^auung  6 5 ö ;te § , frmljfe uad) fo(ci)e'n. 916er 
RH’l’-e fctcfier keiner 5?ie&e! He ihr etreag fc66-= 
ners einbiltiet, iilü teuer i f i , »ott tuefdkm alle 
6tf)mt!ieiU ‘!Ufpn;t()et. S,shtgnfl.in Pfol. 4j .

«S iib  0 0 «  übe r aHee.
?yur t ir  i'iebfuibcr t»er 2F dt- 

. Jnrrtnn ,iii bet ‘X cat.  (JoK. Stufefcrurf. 1763-

Abb. 33

St. R ita  von Cascia

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



Abb. 34

St. Fulgentius, Bischof von Ruspe

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at



O  C K IP T a  , A C  0tS’&Jy P A TM S DEFENB1T AB HDSTIBIIS' ATR IS 

t U L G l D A  L U X  t T B E I / S T E L L A  D O H U S a n S  » E I *

Abb. 35

St.. Fulgentius, Bischof von Ruspe

© Landesmuseum für Burgenland, Austria, download unter www.biologiezentrum.at




