Oberésterreichisches

Landesmuseum

REMREXTTYYAN AFTLICHE ARBEITEN
¥ \| BURGENLAND

HEFT 50

ELFRIEDE GRABNIER

DIE BILDERWAND ZU RATTERSDORTF

ZU EINEM IKONOGRAPHISCHEN PROGRAMM EINER
BURGENLANDISCHEN WALLFAHRT

|
|
|
|
|
|

HERAUSGEGEBEN VOM BURGENLANDISCHEN LANDESMUSEUM l

IN EISENSTADT



WISSENSCHAFTLICHE ARBEITEN
AUS DEM BURGENLANID

DIE BILDERWANID ZU RATTERSIDORIF

ZU EINEM IKONOGRAPHISCHEN PROGRAMM EINER
BURGENLANDISCHEN WALLFAHRT

VON

ELFRIEDE GRABNIER

HEFT 50
(KULTURWISSENSCHAFTEN, HEFT 17>

EISENSTADT, 1972

HERAUSGEGEBEN VOM
BURGENLANDISCHEN LANDESMUSEUM, EISENSTADT
(Amt der Bgld. Landesregierung, Abt. XII/3)

(@)

i
OM3721504

+X




REDAKTION UND VERTRIEB:
BURGENLANDISCHES LANDESMUSEUM, 7000 EISENSTADT
MUSEUMGASSE 5, BURGENLAND
OSTERREICH

j\j P/( Cp b j(’

H (M1,

Schriftleitung: Dr. A. J. Ohrenberger
Fiir den Inhalt verantwortlich:
Dr. Elfriede Grabner
Graz, Morellenfeldgasse 39/I
Jeder Nachdruck, auch auszugsweisgc,
nur mit Genehmigung des Herausgebers
Druck: Prugg Verlag-Eisenstddter Graphische GesmbH
Eisenstadt, Joseph Haydngasse 10



MEINER LIEBEN MUTTER
DANKBAR ZUGEEIGNET



INHALTSVERZEICHNIS

Vorwort
Einleitung ; .
Augustinus, Bischof von Hippo .
Monika, die Mutter des Augustinus .
Patritius, der Apostel Irlands
Juliana von Liittich
Nikolaus von Tolentino
Johannes a S. Facundo
P. Hermann Schmauchler
Clara von Montefalco .
Kardinal Alexander Oliva
Wilhelm von Maleval . . .
Die ehrwiirdige Jungfrau Theresia de Jesu
Papst Gelasius
Rita von Cascia " .
Fulgentius, Bischof von Ruspe .
Verzeichnis der Abbildungen
Register: A. Personen

B. Orte

C. Sachen’
Tafeln 1—35

12
14
17

20
21

.29

34
36
39
40
42
44
46
49
50
51



VORWORT

Die Anregung zu dieser Studie verdanke ich Herrn Univ. Prof. Dr. Leopold
Kretzenbacher, Miinchen. Thm mochte ich an dieser Stelle ganz besonders
fiir jene freundliche Ermunterung danken, die ich anldflich einer gemeinsamen
Burgenland-Wanderfahrt erfahren durfte, aber auch fiir die stindige Anteilnahme,
mit der er den Fortgang dieser Arbeit verfolgte. )

So darf ich nun schon die zweite Studie in der Reihe der ,Wissenschaftlichen
Arbeiten aus dem Burgenland“ vorlegen, die so verstdndnisvoll vom Burgenldndi-
schen Landesmuseum und seinem Direktor, w. Hofrat Dr. Alois J. Ohrenber-
ger, gefordert werden. Auch ihm gilt mein aufrichtiger Dank fiir das Interesse
und die Aufgeschlossenheit, die er volkskundlichen Arbeiten stets entgegenbringt
und ihre Drucklegung ermoglicht.

Moge diese kleine Studie ihre Freunde finden unter allen jenen, die es noch
verstehen, in der Wirrheit unserer larmerfiillten Tage besinnliche Einkehr in ldngst

vergangener Zeiten zu halten, um sich an ihrem bildhaft-frommen Denken zu er-
freuen.

Graz, im April 1972 Elfriede Grabner



EINLEITUNG

Wohl schon ein halb dutzendmal bin ich auf meinen Wanderfahrten durch das
Burgenland in die reizvolle Wallfahrtskirche von Rattersdorf, im Bezirk Ober-
pullendorf, eingekehrt, die sich, von einer méchtigen Wehrmauer schiitzend um-
geben, nahe der Osterreichisch-ungarischen Grenze an den Ostrand des Gilinser-
gebirges schmiegt (Abb. 1). Ihre altesten Bauelemente weisen in das 14. Jahr-
hundert, widhrend die Pfarrgriindung des Dorfes Reuth-Rattersdorf schon um 1300
angenommen wird.

Man betritt das doppelchorige, dreischiffige Gotteshaus heute durch zwei Por-
tale: durch das Westportal des nordlichen Schiffes und das spétgotische Siid-
portal. Der zweischiffige silidliche Kirchenraum birgt in seinem 5/8-Chor den Gna-
denaltar mit dem heutigen Gnadenbild einer ,iMaria lactans®, die freilich nur mehr
eine Kopie eines Votivbildes von 1664 darstellt. Dem gotischen Chorschlufl ent-
sprechend umgeben den Gnadenaltar durch Pilaster gegliederte Holzwinde, die
insgesamt 34 quadratische Olbilder tragen (Abb. 2). Diese Olbilder, die aus der
Mitte des 18. Jahrhunderts stammen, geben offenkundig ein ganz festes theologi-
sches Programm wieder, das eindeutig vom Orden der Augustiner-Eremiten, der
uni 1660 diese Kirche zur Betreuung ilibernommen hatte und sie bis 1820 verwal-
tete, bestimmt wurde.!) Die 14 Portrats der oberen Reihe dieser Bilderwand ge-
horen alle, wie anschlieBend gezeigt werden soll, dem Augustiner-Eremitenorden
an, wahrend drei eingefiigte Blumenstiicke fiir eine gewisse Auflockerung sorgen.
Die untere Reihe hingegen zeigt Christus, umgeben von Evangelisten und Aposteln,
denen sich abschlieBend noch die 4 Kirchenvédter Gregorius, Ambrosius, Augusti-
nus und Hieronymus zugesellen. Sie beziehen sich jedoch nicht auf unser augusti-
nisch bestimmtes Programm und werden daher hier auch nicht beriicksichtigt
(Abb. 3).

Der unbekannte Maler dieser Olbilder — es erscheint wenig sinnvoll, in dem
Augustiner mit dem Marienbild in der Mitte der Bildwand den Kiinstler zu sehen®)
— hatte fiir seine darzustellende ,Eremiten-Schar“ eindeutig Vorlagen besessen.
Es waren dies, wie gezeigt werden soll, vielfach Kupferstiche, die Legenden- und
Erbauungsbiichern entnommen und — bei einigen geradezu in getreuer Kopie —
auf das Olbild tibertragen wurden. Leider wurden durch Restaurierungsarbeiten in
den Jahren 1962 — 1964 viele ikonographischen Beigaben nicht mehr verstanden
und iibermalt oder auch unrichtig erginzt. Es ist daher auch fiir den ikonogra-
phisch geschulten Beschauer heute nicht immer ganz leicht, diese Heiligen an
Hand ihrer Attribute zu bestimmen und richtig einzuordnen.

Schon um 1655 werden von Graf Franz Nddasdy (1622—1671) Augusti-
ner-Eremiten ins nahe Lockenhaus berufen und 1660 wird auch die Pfarre ROGtt-
Rattersdorf dem Kloster einverleibt, nachdem der letzte evangelische Prediger vom
Patronatsherrn vertrieben worden war?®) Die 160-jahrige Anwesenheit der Augusti-

1) So konnte in letzter Zeit auch in den Bildfolgen des Schlosses Eggenberg in
Graz ein geschlossenes Programm aus der bewegten Zeit der Tiirkenkriege
und des barocken Weltgefiihles entdeckt und seine Vorbilder und Anregungen
in einer schonen Arbeit vorgelegt werden. — Vgl. dazu: G. Lesky, Schlof
Eggenberg. Das Programm fiir den Bildschmuck. Graz 1970.

2) Vgl. die Stelle im kleinen Fiihrer: Rattersdorf. Burgenland (Christliche Kunst-
statten, Nr. 89, bearb. v. A. Hahnl), Salzburg 1970, S. 7. Dazu das Kapitel
dieser Studie: P. Hermann Schmauchler, S. 27 {.

3) Ae. Schermanh, Geschichte von Lockenhaus. Pannonhalma 1936, S. 97, 135.

7



ner in Rattersdorf hat nun auch die ikonographische Ausgestaltung der Kirche be-
einflut. Freilich scheint man erst 100 Jahre spidter den Auftrag fiir die Bildwand
um den Gnadenaltar gegeben und dabei ein festes augustinisches ,Programm® fest-
gelegt zu haben. Dies war umso leichter, da man sich auf das schon 1733 in Wien
erschienene Erbauungsbuch des Augustiner-Eremiten Anselm Hérmonseder
stiitzen konnte, das sich unter dem Titel ,,Himmlische Eremiten-Schaar / Heiliges
Augustiner-Jahr““) und den darin enthaltenen Kupferstichen des Wiener Stechers
Franz Leopold Schmitner (1703 —1761) geradezu als ideale Vorlage an-
bot (Abb. 4). Das wird auch in der Darstellung bestimmter Heiliger besonders
deutlich. Aber auch das Erbauungsbuch des Augustiner-Eremiten Fortunatus
Faber?), das 1693 in Miinchen erschienen war, bot mit seinen Kupferstichen von
Michael (1645—1718) und Johann Balthasar Wening (1672— 1720)
dem Maler gute Vorlagen.

Wesentlich schwieriger gestaltete sich die Bestimmung der 5 weiblichen Heili-
gen, da bei einigen von ihnen starke Verrestaurierungen wichtige Attribute zer-
storten. Auch sind graphische Vorbilder, wie sie sich zu den meisten mannlichen
Heiligen finden lieBen, hier weitaus schwerer vorzulegen. So zeigen zum Beispiel
die Kupferstichbeigaben in HOrmonseders ,Augustiner-Jahr“ — mit Ausnahme der
hl. Monika — keine der auf der Bildwand zu Rattersdorf dargestellten Augustine-
rinnen, obwohl ihre Lebensgeschichten keineswegs fehlen. Lediglich ein Kupfer-
stich des Augsburger Stechers Bartholomé&dus Kilian d. J. (1630 — 1696)
1468t sich hier als einigermaflen verldf3liche Vorlage beibringen. Trotzdem lielen
sich auch die weiblichen Heiligenportrits eindeutig bestimmen und in das ,Pro-
gramm®, das dieser Bildergalerie zugrunde liegt, einordnen.

Daf3 es gerade Augustiner-Eremiten waren, die hier im grenznahen Osten
Osterreichs ihre Ordensheiligen so deutlich herausstellten, mag kaum verwunder-
lich scheinen. Der gleiche Orden war es ja auch, der im selben 18. Jahrhundert
auch eine erstaunliche Kultdynamik in der Verbreitung eines bestimmten Gnaden-
bildtypes, der ,Maria vom guten Rat“, entwickelte, deren Bild seit dieser Zeit in
fast allen Ordenskirchen zur Verehrung aufgestellt wurde.’)

So kann erstmals diese sehr eigenartige Bildergalerie von Heiligen aus dem
Orden der Augustiner-Eremiten um den Gnadenaltar von Rattersdorf eindeutig
bestimmt und ihr ikonographisches Programm in einer eigenen Studie vorgelegt
werden.

4) P, F. Anselm HOormonseder, Himmlische Eremiten-Schaar / Heiliges
Augustiner-Jahr. Das ist: Sittliche Anmerckungen Vom Leben / Tod / Tugend-
und Wunderthaten derer Heiligen / Seeligen und Ehrwiirdigen beydes Ge-
schlechts / Aus dem uralten Einsiedler-Orden des H. Vatters Augustini, . . . .
1. u. 2. Teil, Wien 1733.

5) F. Fortunatus Faber, Neue Himmels Burg der Streidtend mit der
Triumphierenden Kirchen / daf3 ist / Ein gegriindte Christliche Seelen Veieini-
gung aller deren zu ihrem Gott, Maria, vnd Lieben AusserwoOhlten Heiligen
hinwandernden Menschenkindern. Miinchen 1693.

6) Vgl. E. Grabner, Maria vom guten Rat. Ikonographie, Legende und Ver-
ehrung eines italienischen Kultbildes (Volkskunde. Fakten und Analysen. Fest-
gabe f. L. Schmidt. Wien 1972, S. 327 ff.).



AUGUSTINUS; BISCHOF VON HIPPO
T 28. August 430

Sagittaveras tu cor nostrum caritate tua . . .
Augustinus, Confessiones 9, 2.

Beginnen wir unsere Wanderung durch diese Bildergalerie der ,Himmlischen
Eremiten-Schar“, wie sie in der Wallfahrtskirche zu Rattersdorf zu einem augusti-
nischen Programm aneinander gereiht wurde. Den Anfang macht natiirlich — wie
konnte es bei Augustiner-Eremiten auch anders sein — der Ordensgriinder, der
hl. Augustinus, der als greiser Bischof in Ordenskleid und Pluviale dargestellt ist
(Abb. 5). In der linken Hand hilt er das flammende Herz, ein seit dem 15. Jahr-
hundert standig wiederkehrenden Attribut, das der Ausdruck seiner feurigen, opfer-
willigen Gottes- und Néchstenliebe ist. Es bezieht sich auf einen Ausspruch des
Heiligen in seinen ,Confessiones“, 9, 2, wo es heif3t: Sagittaveras tu cor nostrum
caritate tua et gestabamus verba tua transfixa visceribus; Du hast mein (unser)
Herz mit dem Pfeil deiner Liebe getroffen, ich (wir) trage(n) deine Worte tief im
Innersten.

Augustinus, der zu den vier groflen abendlandischen Kirchenlehrern gezihlt
wird, wurde am 13. November 354 zu Tagaste in Numidien geboren. Er war der
Sohn des Heiden Patritius und der frommen Christin Monika, die ihm auch hier
auf der Bildwand an die Seite gestellt wurde und die anschliefend eigens be-
handelt werden soll. Der #duflerst begabte, sinnenfreudige Knabe machte seine
Studien in Tagaste, Madaura und Karthago, wurde 375 Lehrer der freien Kiinste
in Tagaste, dann in Karthago, siedelte 383 nach Rom iiber und ging 384 als Pro-
fessor der Rhetorik nach Mailand. Dort fand er durch die Predigten des hl. Am-
brosius, bestdrkt durch den standigen religiosen Einfluf3 seiner Mutter und durch
das Studium der Paulusbriefe, den Weg zur christlichen Kirche. Er kehrte, durch
Ambrosius getauft, 387 nach Tagaste zuriick und wurde 391 zu Hippo zum Priester
und 394 daselbst zum Bischof geweiht. In den 34 Jahren seines Amtes hat Augusti-
nus als Prediger in der unermiidlichen Obsorge fiir seine Dibzese und im Kampf
fiir den Glauben gegen Manichder, Arianer, Donatisten, Pelagianer und Semi-
pelagianer eine weit liber Afrika hinausreichende Téatigkeit entfaltet. Er starb am
28. August 430, als der Vandalenkonig Geiserich Hippo belagerte. Sein Leib ruht
in der Augustinerkirche zu Pavia, wohin ihn der Langobardenksonig Luitprand im
8. Jahrhundert liberfiihren lie3. Sein viele Blicher umfassendes Schrifttum war
in den folgenden Jahrhunderten wegweisende Grundlage fiir Philosophie, Theologie
und Staatslehre. Seine ,Confessiones“ (um 400) entwerfen ein ergreifendes Bild
seiner Lern- und Lehrjahre, in denen der spitere Heilige von seinem schweren
Ringen um Erkenntnis und Wahrheit und um sittliche Festigung berichtet. Diese
»2Bekenntnisse“ zahlen zu den eindruckvollsten Autobiographien der Weltliteratur.”)

Die Darstellung des Heiligen mit dem flammenden Herz in der Hand ist wohl
die haufigste. Doch begegnet als Attribut auf seinen Darstellungen auch ein zu sei-

7) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. I, 2. Aufl., Freiburg i. B. 1957, Sp. 1094 {.
J. Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stutt-
gart 1943, Sp. 108.

J. Torsy, Lexikon der deutschen Heiligen, Seligen, Ehrwiirdigen und Gott-
seligen. Koln 1959, Sp. 61.

A. Augustinus, Bekenntnisse. Ubersetzt von J. Bernhart (Fischer-
Biicherei Bd. 103), Frankfurt a. Main und Hamburg 1955.



nen Fiiflen sitzendes; wasserschopfendes  Kind. Dieses Attribut geht auf die be-
kannte Legende zuriick, nach der der hl. Augustinus einstmals am Meeresstrand
wandelnd und iiber das Mysterium der Dreifaltigkeit griibelnd, ein Kind dort an-
traf, das das Meer in ein kleines Griibchen zu schopfen versuchte, und von ihm
belehrt, daff das unmoglich sei, ihm zur Antwort gab, ebenso unmdéglich sei es,
jenes Geheimnis zu ergriinden.!) Dieses Geschehen wird in seinen Lebensbeschrei-
bungen in das antike Centum Cellae, das heutige Civitavecchia, an der Kiiste nord-

lich von Rom, verlegt. So lesen wir die Legende jedenfalls am Beginn des 18. Jahr-
hunderts:

An diesem Ort ist es, allwo einige davor halten, dal3 er die Biicher von
der Dreyfaltigkeit angefangen, demen er anmoch in der Jugend die erste
Hande angeleget zu haben gestehet;, Er ward aber, vermdg einer beriihm-
ten Erscheinung, bemiisset, selbe zu unterbrechen; dann als er einstens
an dem Meers-Gestalt spatzierte, einige Gedancken, so er iiber diesen Vor-
stand hatle, nachsinnend, wurde er eines Kindes gewahr, welches das
Meer erschopffen wollend, sich bemiihete, alle dessen Gewdsser in ein
kleines Griiblein, so selbes auf den Uffer gemachet hatte, zu verschliessen.
Augustinus solches Vorhaben mit Lichlen bewundernd, stellte diesem
sanfftiglich die Unmdglichkeit vor. Wisse | versetzet selben das Kind /
daB3 ich hiermit ehender zum Zweck gelangen /als du durch das Liecht
deines Verstands das GeheimnuB der Hoch-heiligsten Dreyfaltigkeit er-
grinden werdest. Augustinus durch dieses Wunder der Beschwdrnul3 sei-
nes Unternehmens benachrichtet, trange mnicht mach dessen Vollziehung,
sondern begniigete sich, um ein ewiges Gedenckmahl seiner Andacht ge-
gen diesen anbettlichen GeheimnuB zu hinterlassen, auf eben jener Stell
eine Einsiedlerey zu stifften, welche anjetzo dessen Ordens-Geistliche be-
sitzen.’)

Diese nicht in der ,Legenda aurea“ des Jacobus de Voragine (f 1298)
uberlieferte Legende geht auf ein Exempel aus einer Predigtsammlung des Cae-
sarius von Heisterbach (um 1180 —1240) vom Anfang des 13. Jahrhun-
derts zuriick, wo sie jedoch noch nicht auf Augustinus bezogen wird. Erst Tho -
mas von Chantimpré (1201 —vor 1280) verlegt die Szene in die NZhe von
Hippo, wahrend sie nach anderen Erzahlern bei Civitavecchia stattfand. Eine bild-
liche Darstellung ist jedoch erst seit dem 15. Jahrhundert bekannt.”)

Als Vorlage fiir unsere Rattersdorfer Augustinus-Darstellung diirfte dem
Kiinstler wohl ein Kupferstich des Wiener Stechers Franz Leopold Schmit-
ner (1703—1761) gedient haben, wenngleich er den Heiligen nur mit dem flam-
menden Herz dargestellt hat. Alle anderen von Schmitner wiedergegebenen Details,
wie z. B. die goldene Feder, die Dreifaltigkeit und die zu Boden stiirzenden Héire-

8) Vgl. dazu: J. Bolte, Die Legende von Augustinus und dem Knéblein am Meer
(Zeitschrift d. Vereins f. Volkskunde XVI, Berlin 1906, S. 90 ff.).
O. Odenius, Augustinus och gossen vid havet. Motivhistoriska anteckningar
kring en malning fran Satra kyrker (Séter). In: Véstergotlands Fornminnens-
forenings Tidskrift 1969, Sonderdruck S. 1 —34.

9) F.Giry—F. Falzeder, Die Leben deren Heiligen / Von welchen man den
Jahrs-Lauff hindurch Das Officium, oder die Tags-Zeiten haltet / . . . I. Theil,
Augspurg und Gréatz 1730, S. 460 f.

10) H. Aurenhammer, Lexikon der christlichen Ikonographie I. Bd. Wien
1959 — 1967, S. 268.

10



tiker, konnten wohl aus Platzmangel auf derRattersdorfer Bildwand nicht auf-
genommen werden (Abb. 6). Solche Darstellungen von der ,Glorie des hl. Augu-
stinus“ sind im 17. und 18. Jahrhundert, vor allem in Augustinerklostern, sehr
h&ufig und zeigen ihn im gegenreformatorischen Sinn als Reiniger der Kirche von
Irrlehrern.") Aus dem Herzen des Heiligen, der die goldene, mit Lorbeer ge-
schmiickte Feder {iiber einem Buche erhoben hilt, lodert eine Flamme bis zur
Dreifaltigkeit empor, wahrend die Haretiker zu seinen Fiilen zu Boden stiirzen.
Ein lateinisches Distichon ist diesem Kupferstich des 18. Jahrhunderts beigegeben
und kiindet von der Grofle des Heiligen:

Nobilis haec auro penna est / redimitaque lauro
Omne, quod est, callet marteque, et arte valet.

11) Ebenda S. 269 f.

11



MONIKA,; DIE-MUTTER DES AUGUSTINUS
T November 387

Bei der Darstellung der hl. Monika, der Mutter des Augustinus, scheint sich unser
Rattersdorfer Maler an ein anderes Vorbild gehalten zu haben (Abb. 7). Vermutlich
war es der Kupferstich des Miinchner Stechers Johann Balthasar Wening™®
(1672 —1720) in dem im Jahre 1693 erschienenen Erbauungsbuch ,Neue Himmels
Burg der Streidtendt mit der Triumphierenden Kirchen“ des Miinchner Augustiner-
Eremiten Fortunatus Faber, den er sich zur Vorlage wihlte. Denn auch
hier ist die Heilige in &hnlicher Haltung und mit denselben Attributen versehen,
wie in Rattersdorf. Die mit schwarzem Ordenskleid und weilem Velum Bekleidete
hélt in der linken Hand die Tafel mit dem Christusmonogramm, wihrend sie in
der Rechten ein weiles Tuch ergriffen hat, das wohl die Tradnen trocknen sollte,
die sie in der Sorge um das Seelenheil ihres Sohnes Augustinus vergossen hatte
(Abb. 8). Denn ,Augustinum den Sohn hat sie zweymal geboren, einmal auf dise
wellt, daB ander mal mit ihrem steten gebelt und augen thrinen“'®)

Im Jahre 322 wurde sie zu Tagaste, in Numiedien, geboren. Ihrer nicht sehr
gliicklichen Ehe mit dem Heiden Patritius entsprossen drei Kinder, Augustinus,
Navigius und Perpetua. Doch ,der Ehestand wurde Momnicae bald zu einem Wehe-
stand, wie es gar offt sich ereignet, umgekehrt. Sie hatte zwar von Patritio zwey
SOohn und eine Tochter, nemlich Augustinum und Navigium, jedoch hat ihr sein
heydnisches Leben und eheliche Untreu dise Leibs-Friichten ihres Ehestands sehr
bitter und saur gemacht. Sie iibertruge doch dise grosse Fehltritt mit grosser
Sanfftmuth und Gedult; sie rupffete ihm mniemahls das schon Geschehene vor,
sondern erwartete von der GoOttlichen Barmhertzigkeit, bil3 ihm mit dem Liecht
des Glaubens auch die Lieb zur Reinigkeit ertheilet wurde, wie es auch nachmahls
erfolget ist“.)

Ihre Kinder erzog sie mit grofter Sorgfalt und nach den Lehren des Christen-
tums. Trotzdem schien ihr der junge Augustinus allm#hlich zu entgleiten und ein
sinnenfreudiges Leben zu beginnen. Als sich bei dem Sechzehnjdhrigen ,schon ei-
nige bose Neigungen blicken liessen, und Patritius daraus nicht vil Weesens mach-
te, sondern nur darzu lachte, nahme sie den Sohn beyseits, und redete ihm be-
weglichst 2u, daB er sich von denen unziemlichen Wokhlliisten nicht wolte ver-
blenden lassen“.s)\.

Da er als Manichder heimkam, verwehrte sie ihm ihr Haus, folgte ihm aber
nach Rom und Mailand, bis sie ihn zu Ostern 387 bekehrt und getauft sah.

Der dunkelste Punkt im Leben der Mutter Monika scheint jene Episode zu
sein, in der es ihr durch stidndige Intrige gelang, die Gefdhrtin ihres Sohnes, aus
deren jahrelanger, freilich illegitimer, aber gliicklicher Verbindung ein Sohn ent-

12) Der Stich: ,S. Monica, de3 H. Augustini Mutter“ ist {ibrigens der einzige in
dieser Ausgabe, der von Joh. Balthasar Wening stammt. Alle anderen Illu-
strationen dieses Bandes stellte der Vater Johann Balthasars, Michael
Wening (1645 —1718) bei.

13) Wie Anm. 5, S. 91.

14) Eusebius Amort, Auserlesene und auferbauliche Leben Deren Heiligen
Gottes / Welche auf eine neue Art aufrichtig beschriben, . .. I. Band, Augs-
burg 1760, S. 46 {£.

15) Ebenda S. 49.

12



sprof3, von seiner Seite zu reifen, indem er schlieflich ‘dem Dringen der Mutter
nachgab und die geliebte Frau nach Afrika zurlickschickte. Sie lie ihren Sohn bei
Augustinus zuriick und gelobte, nie mehr einem anderen Manne anzugehoren. Das
erschiitternde Erlebnis hat Augustinus mit wehem Herzen in seinen ,Confessio-
nes“ festgehalten.")

Doch wihrend dieser Zeit bemiihte sich Monika, ihren Sohn Augustinus ,durch
einen anstdndigen Heyrath aus denen Gefdhrlichkeiten der sinnlichen Wohlliisten,
in welchen er sich biBhero weit verlohren hatte, herauszureissen. Sie beforchtete,
wann er nach empfongener Tauff sich in den alten Sumpfft vertieffen wurde, da3
alle Hoffnung zu fernerem Heyl zugleich versincken wurde. Es wurde derohalben
an dem Heyraths-Vertrag wiircklich gearbeitet, und beschlossen, dal3 er nach z2wey
Jahren solte vollzogen werden“. Aber Augustinus machte allen diesen ,leeren
Traumereyen selbst ein End, da er sich nicht allein den Tauff anzunemmen, und
in dem ledigen Stand zu verharren, sondern auch mit anderen guten Freunden
der Welt abzusagen, und in einer Gemeind nach Art der Mdbnchen sein Leben 2u
2ubringen entschlossen hat“.”)

Monikas Tranen waren also nicht umsonst geflossen. Im Jahre 387 empfing
Augustinus die Taufe und ,jfahrete fort mit andern guten Freunden das gemein-
schafftliche Leben fortzusetzen. Monica fiihrte ihnen das HauBweesen, und was
2u bewundern, da sie von allen als ihr allgemeine Mutter verehret wurde, hat sie
entgegen jedem aus ihnen solchen Gehorsam und Unterthdnigkeit bewisen, als sie
ihrem eigenen Valter wurde bewisen haben. Nach einem kurtzen Aufenthalt reisete
die gantze Versammlung nach Rom mit dem Vorhaben, nmach Africa 2uruck 2u
kehren. Als sie aber sich bey Ostia 2u dem Meer-Port verfiegten, sich einzuschiffen,
hat Monica ihr Reif3 in die Ewigkeit angetretten, allwo sie in dem ruhigen Port
der Seeligkeit angelandet®.”)

Ihr Leib wurde zu Ostia beigesetzt und erst 1430 nach Sant’ Agostino in Rom
ubertragen. Ihr Fest wird seit dem Trienter Konzil (1545 — 1563) am 4. Mai ge-
feiert.

16) Confessiones 6, 15.
17) Wie Anm. 14, S. 54.
18) Ebenda S. 56.

13



PATRITIUS, DER APOSTEL IRLANDS
+ 461

Te colit atlantem, verae fideique gigantem,
Te caeli lucem, gens et hiberna ducem.
Kupferstichinschrift 1733.

Die Verehrung des irischen Nationalheiligen St. Patrick — St. Patricius ist im
Burgenland, in der Steiermark und in Niederdsterreich keineswegs unbekannt.
Sein Kult wurde auch von volkskundlicher Seite schon mehrmals behandelt.”)

Das Historische aus der Lebensgeschichte dieses Heiligen ist bald erzahlt. Er
wurde um 386 in Britanien, vielleicht am Severnfluf3, als Sohn des Diakons Cal-
pornius geboren. Bei einem groflen Pliinderungszug der Iren in Britanien wurde
er 401 gefangen genommen und nach Irland verschleppt, wo er als Sklave ver-
kauft wurde und als Hirte dienen muf3te. Nach 6 Jahren entfloh er und kehrte
zu sSeinen Angehorigen nach Britanien zuriick. Wir finden ihn wieder als Monch
in Lerin, spéter als Kleriker in Auxerre. Zum Missionar ausgebildet und zum
Bischof geweiht kehrt er 432 nach Irland zi;riick und trat an die Stelle des friih
verstorbenen hl. Palladius. Er entfaltete eine auferordentlich grofle Missions-
tatigkeit im Norden Irlands, spéter auch in Mittelirland. Seine Bedeutung liegt
darin, daf3 er die kleine, bereits vorhandene Christengemeinde organisierte, den
Grof3teil der Bewohner der Insel, die bis dahin Heiden waren, bekehrte und so
zum ersten Mal in enge Verbindung mit Europa und der christlichen Welt brachte.
Nach einem Besuch bei Papst Leo d. Gr. griindete er um 444 Armagh als Metro-
politansitz. Er starb 461 in Nordirland, wahrscheinlich in Saul bei Downpatrick,
wo er auch begraben wurde. Bis auf den heutigen Tag ist Patritius der National-
heilige des irischen Volkes geblieben, dessen Fest die Romkirche am 17. Mérz
feiert.”)

Der iippige Legendenkranz, der im Mittelalter nach dem Festland hiniiber-
wuchs, zeigt, wie tief und nachhaltig seine PersOnlichkeit auf die Zeitgenossen
einwirkte. Man erzahlt von ihm, dafl er als Hirte einst einem Wolf, der ihm ein
Schaf raubte, befahl, es wiederzubringen. Und tatsédchlich trug das Untier am
néachsten Tage die Beute wieder zurlick. Als eine Kuh, die besessen war, fiinf an-
dere zu Tode stief3, erweckte diese Patritius zu neuem Leben und heilte die kranke
Kuh. Ein Eremit schenkte ihm einen Stab, den dieser von Christus erhalten hatte,
und durch dessen Wunderkraft er alle schidlichen Schlangen und Tiere von der
Insel vertrieb.*)

Die bedeutendste Legende ist die vom sogenannten ,Purgatorium Patricii“.
Sie kniipft an die Hohle einer kleinen Insel im See Lough Derg in South Donegal

19) L. Teufelsbauer, Die Verehrung des hl. Patritius in der Oststeiermark
und im angrenzenden Niederosterreich (Wiener Zeitschrift f. Volkskunde
39. Jg., 1934, S. 83 ff.).

L. Schmidt, Patritiusverehrung im Burgenland und in den angrenzenden
Gebieten von Niederosterreich und Steiermark (Burgenldnd. Heimatblatter
24, Jg., 1962, S. 148 ff.).

20) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. VIII, 2. Aufl., Freiburg i. B. 1963, Sp. 178 f.
21) Dionysius von Liitzenburg, Legend Der Heiligen. Frankfurt a. M.
1699, S. 132 ff.

14



an, wo er einst unglédubige-Irldnder-die Qualen des Fegefeuers schauen lie3, worauf

sich diese sofort bekehrten.?) So jedenfalls erzihlt es die Legende:
Nun predigte Sanct Patricius in dem Land Hybernia, aber er mochte
wenig Menschen daselbst bekehren. Da bat er Gott um ein Zeichen, davon
die Menschen erschreckt wiirden und BuBe tditen. Und Goit der Herr
wies ihm eine Statt und lieB ihn daselbst mit seinem Stabe einen Kreis
machen: und siehe, die Erde Offnete sich in dem Kreis und ein tiefer
Abgrund erzeigte sich. Sanct Patricio aber ward kundgetan, daB dies ein
Fegefeuer sei; und wer darein gehe, dem wire keine andere BulBe not
und kein anderes Fegefeuer fiir seine Siinden .. .%)

Urkundlich wird allerdings erst im 12. Jahrhundert der Name des Heiligen
mit der Insel in Zusammenhang gebracht. Schon damals war sie ein vielbesuchter
Wallfahrtsort. Jeder Pilger wurde 24 Stunden in der genannten HOoOhle einge-
schlossen und man glaubte, er konne dabei einen Blick ins Jenseits tun.*) Heute
ist St. Patrick’s Purgatory der meist besuchte Wallfahrtsort des Landes.”)

Wohl kam die Verehrung des hl. Patritius durch irische Glaubensboten schon
im 10. Jahrhundert nach Deutschland. Das Freisinger Missale nennt den Tag des
irischen Heiligen am 17. Méarz, zusammen mit der hl. Gertrud. Ebenso das Regens-
burger Kalendarium des 11. und 12. Jahrhunderts.®) Aber das steigende Mittel-
alter stellt die hl. Gertrud in den Vordergrund. So wird der Tag allméhlich be-
deutungsdrmer und man kann mit L. Teufelsbauer annehmen, dafl der
Name des hl. Patritius mit den irischen Glaubensboten und Monchen wohl im
Frithmittelalter nach Deutschland kam, seine Verehrung jedoch nicht, wie das
Fehlen alter Patrozinien zeigt, in das Volk gedrungen ist.”) Erst eine neue Welle
der Verehrung, die von Augustiner-Chorherren getragen wurde, brachte den land-
schaftlichen Aufschwung. Nach der Eroberung Irlands iibergaben die neuen nor-
mannischen Herrscher nédmlich das Kloster Saint’s Island, das die Obsorge iiber
die grofle Patritius-Wallfahrt von Lough Derg i{ibernommen hatte, im 12. Jahr-
hundert den regulierten Chorherren. Diese Augustiner-Chorherren {iibernahmen
nun die Pflege des Kultes und rechneten bald den beriihmten Heiligen, von dem
man wullte, dal er in einem Kloster geweilt, unter ihre Ordensgenossen. Im
Jahre 1522 wurde die Lebensgeschichte des Heiligen in ihr Ordensbrevier aufge-
nommen. Damit verbreitete sich seine Verehrung innerhalb der Augustiner-Chor-
herrenstifte. Im 17. Jahrhundert erhohte sich die Anteilnahme an der Legende
des irischen Heiligen betréchtlich, die Augustiner begannen ihm in verstdrktem
Ausmaf in ihren KlOstern Bilder, Statuen und Altdre zu weihen. Es entstanden
eigene Wallfahrten und Bruderschaften, die besonders in der Oststeiermark, aus-
gehend vom Chorherrenstift Vorau, weitergetragen wurden. Aber auch im Bur-
genland haben die Augustinermonche allenthalben direkt an dieser Kultwelle mit-
gewirkt. Glissing hatte bis 1750 sein Augustiner-Eremitenkloster.”?) Knapp an der

22) Acta Sanctorum Martii IT, pag. 585.

23) Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen iibersetzt
von R. Benz. Heidelberg 1955, S. 246.

24) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. VII, Freiburg i. B. 1935, Sp. 1034 f.

25) R. Kriss, Wallfahrtsorte Europas. Miinchen 1950, S. 164 ff.

26) A. Lechner, Mittelalterliche Kirchenfeste und Kalendarien in Bayern. Frei-
burg i. B. 1891, S. 11, 211.

27) L. Teufelsbauer wie Anm. 19, S. 86.

28) J. K. Homma, Die kirchliche Entwicklung (Burgenland-Landeskunde. Hsg.
v. d. Bgld. Landesregierung. Wien 1951, S. 527).

15



Landesgrenze wirkte (jahrhundertelang das Augustinerkloster in Fiirstenfeld, und
Lockenhaus, von dem auch das nahe Rattersdorf betreut wurde, hatte ebenfalls
von 1655 bis 1820 Augustiner-Eremiten beherbergt.”)

Die Verehrung erhielt zu den kirchlichen Formen bald starke volkstiimliche
Zige. Das Leben des Heiligen als Hirte, seine Sorge fiir das ihm anvertraute Vieh,
fiir dessen Schutz er sogar Wunder wirkte, fand bei der biuerlichen Bevolkerung
besondere Sympathie. So wurde der Apostel Irlands zum Viehpatron, wahrend
er urspriinglich mehr als Fiirbitter fiir die Armen Seelen betrachtet wurde.

Es ist, nach all dem Gesagten, auch nicht iiberraschend, dem hl. Patritius in
der Eremiten-Schar auf der Rattersdorfer Bilderwand zu begegnen (Abb. 9).

Wieder hat sich der Maler hier — fast libergenau — einen Kupferstich F. L.
Schmitners zur Vorlage genommen (Abb. 10). Das Bild wirkt wie eine ge-
treue Kopie, wenngleich freilich — wieder aus Platzmangel — das Detail der

Fegefeuer-Vision fehlt. Aber sonst ist alles vorhanden: Der Heilige im schwarzen
Ordenskleid, der Kreuzstab, die — hier freilich sinnentleerte — Geste auf das im
Kupferstich deutlich sichtbare Fegefeuer mit den Armen Seelen, ja sogar die im
Vordergrund der rechten Ecke auf einem Tischchen liegenden Biicher mit den
hier stark verrestaurierten und ohne die Vorlage nicht ganz erkennbaren Schreib-
utensilien. Auch die Biicher im Hintergrund wurden vom wohlmeinenden Restau-
rator in Saulen umgedeutet! Die eigentlich nur im Zusammenhang mit der Fege-
feuervision sinnvolle Wolke, aus der die gottlichen Strahlen hervorbrechen, ist in
der rechten oberen Ecke des Holztafelbildes belassen. So erschlie3t sich das Bild
nur dem Kundigen, der in dem schwarzgekleideten Augustiner-Eremiten mit Kreuz-
stab und nach oben weisender Fingergebarde, den irischen Heiligen Patritius zu
erkennen und ihn in Geschichte und Legende einzuordnen vermag.

29) Ae. Schermann wie Anm. 3, S. 97.

16



JULIANA VON LUTTICH
1 5. April 1258

Wéhrend sich alle minnlichen Eremitenheilige dieser Bilderwand, oft sogar
an Hand von graphischen Vorlagen, eindeutig bestimmen lassen, ist dies bei
einigen weiblichen Heiligen weitaus schwieriger. Die Bestimmung wird auch noch
durch arge Verrestaurierungen erschwert, wie z. B. am Bild der Augustinernonne,
die dem hl. Patritius an die Seite gestellt ist. Diese Nonne hat — heute — aufler
der Lilie, keine weiteren Attribute. Und dennoch wird bei einer nidheren Betrach-
tung des Originals eine kreisformige Stelle auf der Brust der Heiligen sichtbar,
auf die sie mit einer Gebdrde der linken Hand auch deutlich hinweist (Abb. 11).
Wir werden nicht fehlgehen, wenn wir uns in dieser kreisrunden Scheibe das
Christusmonogramm IHS erginzen, das aller Wahrscheinlichkeit nach vor der
Restaurierung hier noch zu sehen war. Demnach 143t sich auch diese Augustinerin
bestimmen. Es ist Juliana von Liittich, deren Visionen und Bemiihungen schlief3-
lich dazu fiihrten, dafl Papst Urban IV. 1264 das Fronleichnamsfest fiir die ganze
Kirche einfiihrte.

Juliana wurde 1193 zu Rétinne bei Liittich geboren. Sie kam nach dem Tode
ihrer Eltern flinfjdhrig mit ihrer Schwester zur Erziehung ins Kloster Kornelien-
berg (Mont Cornillon bei Liittich), wo sie sich bereits im kindlichen Alter durch
besonderen BufBleifer auszeichnete. 1207 schon nahm sie den Schleier und zeigte
auBerordentliche Liebe zur Betrachtung und zum hl. Sakrament. In einer Vision
sah sie 1209 den Mond mit einem schwarzen Streifen, den ihr nach weiteren
Visionen eine Stimme als das Fehlen eines eucharistischen Festes in der Kirche
deutete. Eine um die Mitte des 18. Jahrhunderts verfafBte Lebensbeschreibung
weil3 dariiber zu berichten:

Es hatte Juliana schon in ihrer Jugend, so offt sie sich zu dem Gebet
begabe, ein seltsame Erscheinung. Es kame ihr vor der Mond in seinem
vollen Schein, doch also, daB allzeit moch von seiner Volle etwas ab-
gienge. Sie bemiihete sich sehr, dise Phantasey, wie sie glaubte, von ihr
hinweg zu bringen, es ware aber ihr unmoglich, solche abzutreiben.
Derohalben geriete sie in grosse Forcht und Aengstigkeit, weil sie be-
sorgte, es mdchte ein Betrug deB bdsen Feinds dahinder stecken. Sie er-
suchte auch fromme Persohmen fiir sie zu bitten, dal3 sie von einer ge-
wisen Versuchung, wie sie sagte, erlediget wurde. Als aber alles nichts
helffen wolte, gedachte sie bey ihr selbsten, ob mnicht vielleicht eine Be-
deutnu3 dahinter stecke: sie begabe sich demnach zu dem Gebett, und
bittete Gott demiithig, wann eine Bedeutnul3 verborgen legete, daB3 er ihr
solche erdffnen wolle. Christus offenbarte ihr darauf, daB durch die Er-
scheinung der gegenwdrtige Zustand der Kirchen bedeutet wurde. Der
Abgang des wvollen Scheins in dem Mond bedeute, daB in der Kirchen
noch ein Fest abgienge, welches er wolle gehalten haben. Er verlange,
daB zu Vermehrung def3 Glaubens und anderer Gnaden jdhrlich die Ein-
setzung deB Sacraments seines heiligen Leibs und Bluts mit feyrlicher
Geddchtnu3 begangen wurde. )

TIhre Visionen wurden schlieBlich von einer Kommission untersucht, in der
allerdings Meinung und Gegenmeinung hart aneinander prallten. Schliefllich fiihrte

30) E. Amort wie Anm. 14, S. 362 f.

2 1



Bischof Robert 1246 das Fest fiir Liittich ein, wéhrend 1252 der Legat Hugo a S.
Caro es fiir Westdeutschland anordnete. Die Einfiihrung des Festes flir die ganze
Kirche im Jahre 1264 durch Papst Urban IV. konnte allerdings Juliana nicht mehr
erleben. Ihre weitere Lebensgeschichte entbehrt nicht einer tragischen Note. Schon
1222 war sie zur Priorin auf Mont Cornillon gewahlt worden, ,aber das ware eben
der Anfang ihrer bestdndigen Triibsal, denn sie ware eine grosse Eiferin der guten
Zucht und auferbauenden Sitten unter ihren Unitergebenen“?®) Aber mit der guten
Zucht und den ,auferbauenden Sitten“ stand es damals in der Nonnengemeinschaft
nicht zum besten. Als sie diese Mif3stdnde zu beheben versuchte, ,ware also gleich
Feuer in dem Tach, diejenige, welche sich hierdurch getroffen sahen, spinneten
einen so todtlichem HalB wider Julianam an, welcher nachmahls zu grossem Unheyl
ausgebrochen“®) Die von den Nonnen und Geistlichen aufgehetzten Liitticher ver-
trieben Juliana schlieBlich mit zwei ihr getreu ergebenen Schwestern. Aber auch
in den Zufluchtsklostern konnte sie nicht bleiben und so ,verreisete sie hernach
in ein fremdes Land nach Namur. Es regierete dazumahl 2zu Namur eine fromme
Grifin, welche in der Stadt vil gottlose Gebrduch, wie auch ein offentliches Huren-
HauB abgeschafft, und andere bessere eingefiihret. Weil dann die Grdfin sich be-
stdndig bey gedachter Abbtissin aufgehalten, glaubten die Burger, dalB alle An-
schldg von der Abbtissin herkommen: sie ergrimmte derohalben iiber selbe der-
gestalt, daB3 sie in ihr Kloster gestiirmet, und die AbbLtiBin sambt allen Kloster-
frauen daraus vertiriben haben. Worauf dann auch Juliana abermahl ihr Quartier
raumen miissen“.®)

Die zu tiefst enttduschte Juliana zog sich danach in das drei Meilen entfernte
Fossis zuriick, ,allwo ihr eine kleine einsame Zellen wurde eingeraumet®. Hier
starb sie auch am 5. April 1258 ,in dem sechs und sechtzigisten Jahr ihres Alters“®)
Auf ihren Wunsch begrub man sie in der Zisterzienserabtei Villers-en-Brabant
(zwischen Briissel und Namur). Die pépstliche Bestatigung ihres Kultes erfolgte
allerdings erst 1869.

Es beriihrt freilich sonderbar, daf A. Hormonseder in seinem ,Augu-
stiner Jahr“ die tragische Lebensgeschichte dieser Augustinerheiligen verschweigt.
Er beschrinkt sich lediglich auf einige Hinweise, die ihre aufBerordentliche Buf3-
und Gebetsgesinnung betreffen, und spricht nur von einem ganz ,wundervollen
Leben“, nach dem sie im Monat April ,mehr vor Liebe, als Schmertzen am Char-
Freytag“ verschied. Die Verfehlungen und das zuchtlose Leben ihrer Nonnen, die
eigentlich ihre menschliche Tragodie ausgelost hatten, werden nur einmal kurz
als die ,Fehler und Verbrechen ihrer Mit-Schwestern“ erwahnt.*) Dreiflig Jahre
spater hingegen scheint man diese Zuriickhaltung aufgegeben zu haben, wie es die
Lebensbeschreibung bei Eusebius Amort beweist, und es ist auch nicht ver-
wunderlich, wenn um diese Zeit die Heilige auch auf der Rattersdorfer Bilder-
wand in die Schar der Eremitenheiligen aufgenommen wird und als Urheberin
des Fronleichnamsfestes besondere Bedeutung gewinnt.

Als Vorlage fiir die Darstellung diirfte dem Maler ein Kupferstich des Augs-
burger Stechers Bartholomédus Kilian d. J. (1630 —1696) gedient haben,

31) Ebenda S. 365.

32) Ebenda S. 365.

33) Ebenda S. 366 f.

34) Ebenda S. 3617.

35) A. Hormonseder wie Anm. 4, I, 284 ff.

18



der die Heilige allerdings, wie ‘der beigegebene Text erkennen 1at, dem Benedik-
tinerorden zuweist (Abb. 12). Der Stich ist ja auch dem um 1710 erschienenen
Erbauungsbuch ,Heiliges Benedictiner-Jahr“ — einem Gegenstilick zu Hormons-
eders ,Augustiner-Jahr“ —, das Lebensbeschreibungen von Benediktinerheiligen
enthlt, entnommen.”*) In den Darstellungen der Heiligen ergeben sich jedenfalls
Ubereinstimmungen, die zu dieser Annahme berechtigen. Die auf dem Kupfer-
stich Kilians bis ins Detail ausgefiihrte und von einem Strahlenkranz umgebene
Hostie in der Monstranz, fehlt freilich auf dem Rattersdorfer Bild. Aber die heute
iilbermalte, am Original jedoch noch deutlich sichtbare kreisrunde Scheibe auf der
Brust der Heiligen, 143t eine solche Hostie vermuten, die moglicherweise einst-
mals auch das Christusmonogramm IHS getragen hat und so als wichtiges eucha-
ristisches Symbol erkenntlich war.”) Neu hinzugekommen ist der Lilienzweig, den
die Heilige in der rechten Hand h&alt, wahrend Wolke und Lichtstrahlen der
rechten oberen Bildecke auch auf der Kupferstichvorlage vorhanden sind.

Die Darstellung der fldmischen Heiligen ist auch im kleinen Andachtsbild bei
uns verhdltnisméfRig selten®) und es ist umso erstaunlicher, ihr noch heute im
ikonographischen Programm einer burgenldndischen Wallfahrt zu begegnen.

36) A. Rambeck—C. Vierholz, Heiliges Benedictiner-Jahr / Das ist: Kurtze
Lebens-Beschreibung / Dreihundert fiinff und sechtzig Heiligen / aus dem Or-
den def3 H. Ertz-Vatters Benedicti, . . . Anderer Theil, Augsburg 1710.

37) Eine ahnliche Darstellung der Servitenheiligen Juliana von Falconieri (f 1341
zu Florenz), die ebenfalls mit einer Hostie, aber stets auf der linken Brust-
seite, dargestellt wird, scheint hier auszuscheiden.

38) Auf einen Kupferstich von Jacob Andreas Fridrich d. A. (1684 —1751) in
dem. Prager Druck ,Verteutschtes CISTERCIUM BIS TERTIUM“ von 1708,
das Lebensbeschreibungen von Zisterzienserheiligen enthialt und die Heilige
als Angehorige dieses Ordens zeigt, machte mich freundlicherweise mein
Joanneumskollege, Herr Dr. Kurt Woisetschlédger, Leiter der Alten Ga-
lerie am Landesmuseum Joanneum, aufmerksam. Ihm habe ich fiir Hinweis
und Photos recht herzlich zu danken.

Dieser Stich diente iibrigens auch als Vorlage fiir ein ovales Olbild im Zister-
zienserstift Rein (Bez. Graz-Umgebung), das die Heilige in gleicher Stellung
und mit denselben Attributen zeigt.

19



NIKOLAUS VON TOLENTINO
1 10. September 1305

Diese Tolentinische Wunder-Sonn war gro3 im

Himmel an Schein ihrer Tugenden, Reinigkeit

des Lebens, und Vollkommenheit des Geists ...
A. Hormonseder, Himmlische-
Eremiten-Schar 1733.

Der schwarzgekleidete Monch im leuchtenden Strahlenkranz, mit dem Stern
auf der Brust und der Lilie in der Hand, ist leicht zu bestimmen (Abb. 13). Es ist
Nikolaus von Tolentino, die , Tolentinische Wunder-Sonne“, wie er wegen seiner
aufsehenerregenden Wunder auch gerne genannt wurde. In der Mark Ancona
wurde er zu Sant’ Angelo in Pontano geboren und — da seine Eltern, die lange
Zeit ohne Nachkommenschaft geblieben waren, auf einer Wallfahrt nach Bari beim
hl. Nikolaus Hilfe erflehten und Erhorung fanden — auch auf dessen Namen ge-
tauft. 1255/56 trat er in ein Augustiner-Eremitenklosten ein und wurde Novizen-
meister in Sant Elpido. Er war ein eifriger Prediger, unermiidlich auch im Beicht-
stuhl und {iibte infolge einer Vision besondere Liebe zu den Armen Seelen. Er ver-
brachte die letzten 30 Jahre seines Lebens in Tolentino und starb dort am 10. Sep-
tember 1305.*)

Noch zu seinen Lebzeiten und besonders nach seinem Tode werden ihm viele
Wunder nachgeriithmt. Schon im Jahre 1305 sind 301 solcher Wundertaten besté-
tigt, hauptsdchlich mittels der sogenannten Nikolausbrotchen, die von seinem Or-
den mit besonderem Ritus geweiht und gegen Krankheit und Feuersbrunst ge-
braucht wurden. Uber ihren Ursprung wird erzahlt, dal der Heilige, als er mit
schwerem Fieber daniederlag, in einer Vision die Gottesmutter, den hl. Augustinus
und die hl. Monika erschaute. Auf eine Weisung dieser drei himmlischen Besucher
verschaffte er sich von einer dem Kloster benachbarten Frau etwas von ihrem
neugebackenen Brot, das er, in Wasser eingeweicht, genof3. Sofort verlie3 ihn das
Fieber und seine Krafte kehrten wieder zuriick.”)

Auf diese legendére Episode bezieht sich auch seine haufige Darstellung, die
ihm als Attribut die Brote beigibt. Auch auf unserem Rattersdorfer Oltafelbild
sind diese, auf einer flachen Schiissel liegenden Brotchen auf einem Tischchen im
Vordergrund des Bildes, deutlich sichtbar.

Der 1325 eroffnete apostolische Prozef3 endete infolge des Schismas erst am
5. Juni 1446 mit der Heiligsprechung. Seine — angeblich 1345 — vom Leib ge-
trennten Arme zeigten an die 25 mal Blutergiisse, deren Eintritt mit fiir die Kirche
bedeutungsvollen Ereignissen in Zusammenhang gebracht wurden. Am 4. Feber 1926
wurden seine Gebeine, deren genaue Ruhestitte verschollen war, aufgefunden und
nach Kkirchlichem Prozef3 fiir authentisch erklédrt.”')

Um sein heiligmafiges Leben ranken sich eine Unzahl von Legenden. Schon
als siebenjahrigem Knaben soll ihm Christus ,in der Heil. Hostien unter der Ge-
stalt eines holdseligen und mit Glantz umgebenen Kindleins“ erschienen sein, um
L0on ihme zu fernerer gottlichen Liebe eingeladen zu werden.?)

39) Lexikon fiir Theologie und Kirche Bd. VII, 2. Aufl, Freiburg i. B. 1962, Sp. 999.
40) A. Hormonseder wie Anm. 4, II, 216 f.

41) Wie Anm. 39, Sp. 999.

42) A. Hormonseder wie Anm. 4, II, 212.

20



Ahnlich wie vom hl. Patritius-erzdhlt  auch von ihm eine Fegefeuer-Vision:

Mit ungemeiner Krafft trunge unsere Tolentinische Wunder-Sonne bi3 in
das Fegfeuer, ja in die Holle selbsten. In dem Convent 2u Valle manente
unweit Pessaro erschiene ihm der selige Fr. Peregrini von Osmo, der ihm
in Leben wohlbekannt war, und bate ihn mit kldglicher Stimm, er wolle
eingehende Wochen hindurch die Heil. MeB fiir ihn und ander arme
Seelen im Fegfeuer aufopfern; da sich aber Nicolaus mit dem Convent-
Amt, welches er selbige Wochen halten muBte, entschuldigte, fiihrte ihn
der Geist in ein unweit entlegenes Thal, und zeigte ihm eine Menge derer
in schmerzlichen Flammen des Fegfeuers gequdlten Seelen. Als Nicolaus
mit ErlaubnuB3 seines Priors, deme er dieses Gesichi offenbaret, sieben
heilige Messen fiir diese Seele gelesen, wurden sie wie das Gold durch
die Sonnen-Hitz gereiniget, erschiemen mit Fr. Peregrino mit schonen
Glantz umgeben, und sagten Danck Nicolao fiir ihre so friihzeitige Er-
losung. Aus dieser Geschicht hat die lobliche Andacht der sieben Messen
filr die arme Seelen unter der Anrufung des Heil. Nicolai ihren Anfang
genommen.®)

Doch wurde der ,Tugend-Glantz unserer Tolentinischen Wunder-Sonnen“ so
sehr von ,hdllischen Gespenstern“ verfolgt, ,als immer das aufgehende Sonnen-
Licht denen der FinsternuB3 gewohnten Nacht-Eulen verhaftet ist“. Mit entsetzli-
chen Erscheinungen haben sie ihm zugesetzet, mit Briillen der Lowen, mit Bellen
der Hunde, mit Zischen der Schlangen und mit erschrecklichen Heulen und
Schreien beunruhigt. Bald entrissen sie ihm die Stoffstiicke, mit denen er seine
Kutte ausbessern wollte, bald zertrimmerte ihm der Satan in Gestalt eines ab-
scheulichen Vogels die bei seinem Altar brennende Ampel:

Als aber der Heilige sein Gebett verrichtet, sammlete er die Stiicker hier-
von sanfftmiithig zusammen, und vereinete dieselbe also wundersam, dal3
kein Zeichen eines Bruches oder erlittener Zertriimmerung vorschiene:
Er ziindete selbe auch mit seinem Athem wiederumen an, welcher aus
einem von der Liebe Gottes gantz angeflammten Hertzen hervor dringend,
die Gewalt hatte, Feuer anzublasen.

Ein anderes Mal wieder soll ihm der ergrimmte Teufel am Altar so heftig zu
Boden geworfen, mit Fiilen getreten und mit einem Kniippel geschlagen haben,
daf3 dieser zerbrach und ,als eines ihm von dem hollischen Feind in der Schlacht
hinerlassenen Vortheils, so moch heutigen Tags zu Tolentin zu sehen, an statt
eines Hefft-Stecken gebrauchen miissen“. Durch diese erlittenen MiZhandlungen
soll der Heilige die librige Zeit seines Lebens gehinkt haben.*)

In den letzten 30 Jahren seines Lebens, die er in Tolentino verbrachte, af3 er
weder Fleisch noch Fisch, Ol, Milch, Kése, Eier oder Obst. Man wollte ihm, da er
durch die vielen Entbehrungen schon vollkommen entkraftet war, zum Ubertritt
in ein Kloster mit weniger strengen Lebensgewohnheiten iiberreden. Als aber sein
»Gemiit in Zweiffel stunde, erschiemen thm zwantzig in schneeweissen Kleidern,
und mit grossen Glantz umgebene Himmlische Geister, die ihm Chor-weil3 in einer

43) Ebenda II. S. 214f.

44) Ebenda II, 213;
F. Giry—F. Falzeder, wie Anm. 9, S. 542.

21



annehmlichstem Music-vorsingeten: Zu- Tolentin; zu Tolentin wird dein End seyn,
verharre bestdndig in deinem Beruff, da wirst Du selig werden“)

Da nun Nikolaus seine Kasteiungen fortsetzte, wurde er so matt und schwach,
dafl ihm der Arzt zur Stdrkung Fleischspeisen verordnete:

Ein gebratenes wund schon wiircklich zerlegtes Reb-Hiinlein wurde ihm
aufgesetzet, von welchen er aus Gehorsam etwas geniesen solte. Zwey
Tugenden wurden hieriiber in hefftigen Streit gesetzet, der Gehorsam,
und die gewdhnliche Fasten. Nicolaus mit kindlichen Vertrauen erhebte
gegen den Himmel seine Augen, machte das heilige Creutz-Zeichen, und
sehet Wunder! in einen Augenblick iiberkame wiederum Federn das ge-
bratene Reb-Hiinlein, fliegete zum Fenster aus; Nicolaus aber ohne alle
weiter gebrauchte Mittel wurde frisch und gesund.®)

Auf dieses legenddre Wunder geht auch eine — wenn auch recht seltene —
Darstellung des Heiligen zuriick.”) So ist er auf einem Aufenfliigel des Sebastians-
retabels in KOln aus dem Ende des 15. Jahrhunderts zu sehen; aber auch ein
Wiener Holzschnitt aus dem ausgehenden 15. Jahrhundert zeigt ihn mit einer
Schiissel, auf der zwei gebratene Vogel liegen.®)

Den Stern auf seiner Brust hingegen hat man ihm als Attribut gegeben, weil
ihm, seiner Vita zufolge, lingere Zeit hindurch vor seinem Tode, wenn er sich
zum Beten in das Oratorium begab, ein Licht erschien.”) Sechs Monate vor seinem
Tode vernahm er in den Nichten Engelmusik und auch der genaue Tag seines
Todes wurde ihm von der Gottesmutter geoffenbart. Mit ,frohlich und glintzen-
den Angesicht“ {ibergab er seinen Geist am 10. September 1305 ,in die Hdnd seines
Erschaffers, im 59. oder 60. Jahr seines Alters“, wie seine Vita zu berichten weif3.
Die , Englische Geister“ jedoch ,haben ein Jubel- und Lobgesang angestellet, um
den letzten Anblick, mit welchen diese Tolentinische Wunder-Sonnen vor ihren
gnadenreichen Niedergang die Welt hat beseligen wollen, glorwiirdiger 2u ma-
chen“ )

Die Vorlage fiir die Darstellung dieses Heiligen auf der Rattersdorfer Bild-
wand diirfte in einem unsignierten Kupferstich eines Gebetszettels zu suchen sein,
der die heilkraftige Wirkung der geweihten Nikolausbrotchen beschreibt und einst-
mals als Beigabe zu diesen Fieberbroten sehr weite Verbreitung erfuhr®) (Abb. 14).
Der Maler nahm aus diesem Stich nur die zur Erkennung wichtigsten Beigaben

45) A, Hormonseder wie Anm. 4, II, 212f.

46) Ebenda II, S. 213. ‘

47) Zu diesem Legendenmotiv vgl. neuerdings die Studie von L. Kretzenba-
cher, Zeugnis der stummen Kreatur. Zur Ikonographie eines Mirakels der
Nikolaus von Tolentino-Legende (Festschrift f. M. Zender, I. Bd., Bonn 1972,
435—446).

Hier au():h die Wiedergabe eines Holzschnittes des 15. Jahrhunderts aus der
Staatlichen Graphischen Sammlung Miinchen.

48) J. Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stutt-
gart 1943, Abb. 298, Sp. 554.

F. M. Haberditzl, Die Einblattdrucke des 15. Jahrhunderts in der Kupfer-
stichsammlung der Hofbibliothek zu Wien, I. Band: Die Holzschnitte. Wien
1920, Nr. 145. — Vgl. Nr. 146.

49) Acta Sanctorum Sept. III, pag. 652.

50) AHormonseder wie Anm. 4, II, 2151.

51) Steirisches Volkskundemuseum, Inv. Nr. 1530.



heraus: den Heiligen  selbst, imschwarzen -Ordenskleid, mit' dem strahlenden
Stern auf der Brust, der durch die hinweisende Fingergebarde noch besonders
betont wird. In der linken Hand hilt er die Lilie, widhrend die Legendenszene der
Brotiiberreichung durch die Gottesmutter in der rechten oberen Ecke der Vorlage
wohl bewuflt auf dem Portratbild nicht iibernommen wurde. Dafiir wird die
Schiissel mit den Broten, die sich bei ,Fieber und all anderer Krankheit“ beson-
derer Beliebtheit erfreuten, und die auf dem Kupferstich von einem Engel gehal-
ten wird, in den Vordergrund geriickt. Solche geweihten Nikolausbrotchen werden
auch heute noch in der Basilika S. Nicola in Tolentino an die Pilger verteilt.””)

Bei uns hingegen erinnern an seine einstige grofle Verehrung — sein Kult ver-
breitete sich mit groBer Schnelligkeit im ganzen Abendland, ja durch den Einfluf
der Seerepubliken Genua und Venedig auch im Orient — nur mehr seine Dar
stellungen in den einst von Augustinern betreuten Heiligtlimern.

Gewisse Ahnlichkeiten lassen sich aber auch auf einem Kupferstich des Miinch-
ner Stechers Michael Wening (1645—1718) erkennen, der die Fegefeuer-
Vision des Heiligen darstellt und der dem 1693 erschienenen Erbauungsbuch
»2Neue Himmels-Burg“ des Augustiner-Eremiten Fortunatus Faber entnom-
men ist (Abb. 15). Auch hier diirfte der Rattersdorfer Tafelmaler Anregung ge-
funden haben.

52) Vgl. den Hinweis' im Fiihrer: Die Basilika des hl. Nikolaus von Tolentin.
Macerata (ca. 1970).

23



JOHANNES A S. FACUNDO
+ 11. Juni 1479

Nozxie munde vale! Ferclum non est tibi tale;
Mel super omne sapit / gaudia mira capit.
Kupferstichinschrift 1733.

Das sechste Bild der Reihe zeigt nach dem des hl. Nikolaus von Tolentino
einen mit Chorrock, Casel und Manipel bekleideten Priestermoénch. Mit der rech-
ten Hand umféngt er den iiber einem aufgeschlagenen Mef3buch halb erhobenen
MegBkelch, liber dem in leuchtendem Strahlenkranz die mit einem Kreuz bekron-
ten Buchstaben IHS in einer groflen Hostie erscheinen (Abb. 16). Eine Visions-
szene also, liber die spdter noch berichtet werden soll.

Auch dieser Heilige ist eindeutig zu bestimmen. Es ist Johannes a S. Facundo,
ein heiliger Priester des Augustiner-Eremitenordens. Er wurde 1430 in Sahagun in
Spanien geboren und hie mit seinem biirgerlichen Namen Johannes Gonzdlez.
Er studierte in seiner Vaterstadt, dann zu Burgos und erhielt dort ein Kanonikat
an der Kathedrale. 1457 erweitert er sein Wissen in Salamanca mit kanonischem
Recht und wird Baccalaureus der Theologie. Danach widmet er sich ausschlief3-
lich und mit grofem Erfolg dem Predigtamt in der Stadt. 1463 trat er in den
Orden der Augustiner-Eremiten und starb als Prior dieses Ordens am 11. Juni 1479
in Salamanca. 1690 erfolgte seine Heiligsprechung. Er wird als Patron der Stadt
und des Bistums Salamanca verehrt. Sein Fest feiert die Romkirche am 12. Juni.”®)

Aus seinem mystisch begnadeten Leben, in dem er sich auch als Friedens-
stifter hervorragend bewidhrte, berichtet 1733 Anselm HOormonseder?®),
selbst Augustiner-Eremit, auszugsweise aus seiner Vita, die schon 1488 von Jo-
hannes von Sevilla geschrieben wurde.®)

Danach soll er sich nach dem Tod des Vaters mit grofem Eifer auf das Pre-
digtamt geworfen und ungeheueren Zulauf des Volkes erhalten haben. Denn zu
Salamanca ,waren dazumahl jene betriibte unruhige Zeiten, bey welchen mnichts
dann HaB und Feindschafft, Rachgier, Mord und Todschlag, absonderlich unter
denen Adelichen z2u horen, blutige Zeichen der ausgeiibten Rach in denen Hdusern,
auf denen Pldtzen, ja in demen Gott geweiheten Tempeln zu sehen war. Dahero
Joannes voll des gottlichen Geists, als ein Engel des Friedens dahin verreiset, in
das Collegium des Heil. Bartholomaei sich begeben, bey strengen und auferbau-
lichen Leben stets dem Volk geprediget, und diese so erwachsene Flammen derer
Feindseligkeiten, mit dem Sirom seiner recht himmlischen Wohlredenheit und
durchdringenden Lehr zu lO0schen gesuchet . . .“*%)

Téaglich stand er schon um 3 Uhr morgens auf und bereitete sich zum MeB-

opfer vor, predigte am Tag das Evangelium auf den Friedhofen, in den Gassen
und auf den Plidtzen und sogar in den H&usern, wo er es fiir notwendig erachtete.

53) Lexikon fiir Theologie und Kirche Bd. V, 2. Aufl. Freiburg i. B. 1960, Sp. 1078.
J. Torsy, Lexikon der deutschen Heiligen. Kdln 1959, Sp. 271.
O. Wimmer, Handbuch der Namen und Heiligen. Innsbruck, Wien, Miinchen,
3. Aufl. 1966, S. 299.
J. Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stutt-
gart 1943, Sp. 376.

54) A, Hormonseder wie Anm. 4, I, 407 ff.

55) Acta Sanctorum Junii II, pag. 616—630.

56) A. Hormonseder wie Anm. 4, I, 408.

24



Der Eintritt in den Augustinerorden- erfolgte-auf Grund eines Geliibdes nach
einer schweren Erkrankung:

Hier iiberfiele Joannem eine todtliche Kranckheit, indem seinen Leib ein
Stein beschweret, und fast gdntzlich entkrdfftet. Die Aertzte wolten sol-
chen Stein von ihm schneiden, so aber Joannes geschiehen, der ein Ge-
liibd Gott thite, einen geistlichen Orden einzutretten, wann Gott von
diesen Ubel ihn z2u befreyen beliebete. Gott, der Joannem zu mehrer und
grdssern Dingen vorgesehen, erhorete das Anflehen seines Dieners, machte
ihn heil und gesund, wo dann der geistreiche Mann den Augustiner Ere-
miten-Orden erwdhlet, und zu Salamanca in unsern Kloster, dessen gute
Ordnung und genaue Disciplin ihm vor andern gefallen, den Heil. Habit
angeleget, vorhero aber hat er sein bestes Kleid einen Armen gegeben.”)

Bald wurde er zum Prior des Klosters ernannt und leitete es in vorbildlicher
Weise und war allen seinen Mitbriidern ,eine Richtschnur des geistlichen Lebens“.
Solches aber war dem Teufel verhaf3t und er suchte ,den Diener Gottes in seinen
Betrachtungen zu verwirren, erschiene ihn in abscheulichster Gestalt und schluge
ithn mit harten und vielen Sireichen“. Aber Gott gab ihm die Kraft, die List und
die Gewalt des Teufels zu iiberwinden.

Seine Wundertaten werden in einem eigenen Biichlein, das zur Ehre der Hei-
ligsprechung am 16. Oktober 1690 durch Papst Alexander VIII. vom Wiener Augu-
stiner-Eremiten Konvent herausgegeben wurde, in reizvollen kleinen Kupferstichen
und gereimten Lobgesdngen, ausfiihrlich geschildert.®®) So wird auch die eben be-
schriebene Szene, die die Bedridngung des Heiligen durch tiergesichtige Teufels-
gestalten darstellt, in das kleine Andachtsbiichlein von 1691 aufgenommen (Abb. 17).

Zahlreich sind die Wunder, die aus seinem mystisch begnadeten Leben erzdhlt
werden. In einer solchen mystischen Schau war es ihm auch Ofters vergonnt,
Christus in der Hostie zu erblicken. Denn ,er hatte die Gnad der Verzuckung, und
grosses Verlangen tdglich Christum in der Heil. Hostien 2u sehen, welchen er auch
Offters gldntzender als die Somne, mit seinen Wunden als Sternen umgeben, an-
Ruschauen gewirdiget worden“?)

Auf diese Stelle bezieht sich nun auch die Darstellung des unbekannten Rat-
tersdorfer Malers, wenn er den Heiligen mit der iibergrofien, strahlenumglénzten
Hostie in Hénden, in die Bilderwand um den Gnadenaltar einfiigte. Bei n#herer
Betrachtung sieht man freilich, daf3 das Christusmonogramm IHS mit dem Kreuz
erst bei der Restaurierung in die Hostie kam. Vorher befand sich dort eine kleine
Christusgestalt, wie es die heute noch deutlich erkennbaren Umrisse beweisen. So
zeigt es ja auch der Kupferstich in dem Wiener Andachtsbiichlein von 1691, der
dem Maler als Vorlage diente (Abb. 18). Bei den Restaurierungsarbeiten scheint
dieses Legendendetail nicht mehr erkannt und willkiirlich iibermalt worden zu sein.

Grof3 war das soziale Empfinden des Heiligen. Als er einmal heftige Worte
gegen einen Fiirsten erhob, der seine Untertanen unbarmherzig unterdriickte, war
dieser so erbost, dafl er zwei seiner berittenen Schergen ausschickte, die Jo-
hannes auf.dem Weg auflauern und toten sollten. Aber als sie den Heiligen er-

57) Ebenda S. 408.

58) Sanctus Mirabilis Johannes a S. Facundo a Sanctissimo Domino Piae Me-
moriae summo Pontifice Alexandro VIII. Wien 1691.

59) A . Hormonseder wie Anm. 4, I, 410.

25



blickten, konnten siesich plotzlich nicht mehr riihren und ,stunden beyde unbe-
weglich, da sie in das Angesicht Joannis getretten, bi sie ihres Lasters Verzeihung
von ihme erhalten. Gleicher Wei3 seynd viel derer Aufriihrer, die sich mit Briigeln
wieder Joannem aufgelehnet, krafftloB worden®®)

Ein anderes Mal bewirkte er durch ein Wunder, daf3 ein kleines Faf3 allen
Briidern durch ein ganzes Jahr Wein verlieh. Auch ein in den Brunnen gefallener
Knabe wurde durch sein Gebet wunderbar gerettet. Dabei soll das Wasser mit
dem Ertrinkenden in die Hohe gestiegen sein, bis das Kind den Giirtel des Heili-
gen ergreifen konnte und von diesem aus dem Brunnen gezogen wurde (Abb. 19).
Auf dieses Legendenmotiv weist eine eigenartige Darstellung in der Wallfahrts-
kirche Heilige Dreifaltigkeit in den Windischen Biiheln / Sv. Trojica v Slovenskih
Goricah, hin, die am Hauptaltar als Plastik dem Beschauer entgegenblickt. Der zu
FiiBen des Heiligen dargestellte Behilter soll den Brunnen andeuten, aus dem
eine Kindergestalt mit dngstlich erhobenen Hianden herausragt.®')

Sein Tod, den er in prophetischer Weise vorausgesagt hat, soll durch ein
Verbrechen bewirkt worden sein. Ein gottloses Weib hétte dem Heiligen Gift bei-
gebracht, durch das er langsam dahinsiechte und schlieBlich am 11. Juni 1479
starb.”?) Die Darstellung, bzw. die Anspielung auf diesen ,Giftmord“, ist verhlt-
nisméfig selten. Der Wiener Kupferstecher Franz Leopold Schmitner
(t 1761) hat ihn auf einem Stich, den Anselm HOormonseder im bereits
Ofters erwidhnten Erbauungsbuch von 1733 als Illustration beigab, deutlich und
unverkennbar festgehalten (Abb. 20). In der linken unteren Ecke hilt eine Frauen-
gestalt ein kelchartiges Gefdf3 dem Heiligen entgegen, aus dem eine Schlange em-
porziingelt. Das ist der todbringende Giftbecher, der hier das Geschehen an-
deuten soll. In der rechten unteren Ecke ist dann bereits die Strafe fiir diese
verbrecherische Tat geschildert: mit qualvoll verzerrtem Gesicht, das Haupt von
ziingelnden Schlangen bedeckt, steht dieses gottlose Weib in den lodernden Flam-
men des ewigen Feuers der Holle, wiahrend der Heilige, auf Wolken kniend, dem
von einer Hostie umschlossenen Christusknaben mit verklirten Ziigen entgegen-
blickt. Das unter dem Bilde angefiigte lateinische Distichon weist ebenfalls auf
dieses Geschehen hin:

Nozxie munde vale! Ferclum (Ferculum!) non est tibi tale;
Mel super omne sapit / gaudia mira capit.

Johannes von San Facundo wird als Patron der Augustiner, der Stadt und der
DibGzese Salamanca, aber auch bei Streitigkeiten, Feindschaften und Steinleiden
verehrt. Dem 1601 eingeleiteten Seligsprechungsprozef3 folgte 1690 unter Papst
Alexander VIII. die Kanonisation. Seine Darstellung und Verehrung blieb aller-
dings auf den Augustiner-Eremitenorden beschrankt.

60) Ebenda S. 409.

61) Eigenaufnahme in der Wallfahrtkirche Heilige Dreifaltigkeit in den Windi-
schen Biiheln im Oktober 1970.

62) F. X. Wenninger, Heiligen-Legende. II. Teil. Graz 1845, S. T1.

26



P. HERMANN SCHMAUCHLER
+ 1740

Es mag vielleicht im ersten Augenblick verwunderlich erscheinen, daf3 man
die Schar der Augustinerheiligen plotzlich durch eine gleichsam ,profane“ Gestalt
unterbrochen hat. Daf3 es sich bei diesem Monchsportriat, das der unbekannte
Maler genau in der Mitte der obersten, von vorne durch den Altar verdeckten
Bildreihe eingefiigt hat, um einen Augustiner-Eremiten handelt, ist unschwer zu
erkennen. Und da dieser Augustiner eine kleine Abbildung des Gnadenbildes dem
Beschauer deutlich sichtbar entgegenhilt, liegt es nahe, hier einen Zusammen-
hang zwischen dieser Darstellung und dem Rattersdorfer Gnadenbild zu vermu-
ten, was sich auch tatséchlich bald bestédtigt (Abb. 21).

Das Bild 148t sich aus verschiedenen Hinweisen eines um 1778 in Graz bei
Widmannstetter erschienenen Druckes, der sich mit der Beschreibung der unga-
rischen Augustinerprovinzen (zu denen damals auch Lockenhaus und das inkorpo-
rierte Rattersdorf-Rott gehorte) befaBte, klar bestimmen.®) Der dargestellte Au-
gustiner-Eremit ist P. Hermann Schmauchler, der von 1704 bis 1713
Pfarrer in Rattersdorf war.®) Schmauchler wird als ,Hungarus Neosoliensis®,
also als Ungar aus Neusohl (niederungarische Bergbaustadt im Komitat Sohl —
Zolyom) bezeichnet, der auch sechs Jahre lang dem Augustinerkloster in Finf-
kirchen als Prior vorstand und dann aushilfsweise in den Pfarren Szigeth, Neu-
markt und ROt (Rattersdorf) wirkte.)

Warum der Augustiner-Eremit ein Marienbild, das eine halbfigurige, gekronte
Gottesmutter mit dem Kind, vom Typus der ,Maria lactans“ darstellt, dem Be-
schauer entgegenhilt, geht ebenfalls aus der um 1778 erschienenen Beschreibung
der beiden Patres X. Schier und M. Rozndk hervor, die iiber die Auffin-
dung des urspriinglichen Gnadenbildes von Rattersdorf durch P. Hermann
Schmauchler im Jahre 1709 folgendes berichten:

Antiquissima est Ratterstorffii (Hungari RoOtt appelant) Ecclesia B.M.V.
sacra, cujus tamen icomen ministellus Lutheranus olim ejecerat, & ab
hominum oculis amoverat. Tradita nobis an. MDCLVI. Parochia Leucensi
Nostrates imaginis ejusdem copiam eadem in Ecclesia erexerunt, confisi
hac protectione facilius etiam haeresim eliminandam,; quod & factum est
adeo, ut a multis jam annis nullus incola sit haereticus. Ipsa imago
olim solum anathema fuit, ut patet ex inscriptione hodiedum superstite:
Barbara Malschitzin von Gins hat dieses der heiligen Jungfrau Maria
Mutter Gottes zu Ehren wegen ihres verstorbenen Tdchterlein allhieher
machen lassen. 1644. Claret haec imago multis gratiis, copiosisque fre-
quentatur peregrinationibus. Tandem P. Hermanus Schmauchler antiquam
illam primam (qualis habetur) imaginem hactenus ignoratam apud Mi-
chaelem Ambrosi Ginsiensem Civem acatholicum detexit, eamque multis

63) X. Sc hier— M. Rosnak, Memoria Provinciae Hungaricae Augustinianae
antiquae. Graz 1778.

64) Ae. Schermann, wie Anm. 3, S. 165, Anm. 83.
Die Vermutung, wie sie im Kkleinen Fiihrer ,Rattersdorf® (S. Anm. 2, S. 7)
ausgesprochen wird, daf3 es sich bei dem dargestellten Augustiner-Eremiten
um ein Selbstportrit des Malers handle, erscheint daher wenig glaubwiirdig.

65) Wie Anm. 63, S. 96 .

27



precibus an. MDCCIX. impetravit. Colitur haec-in Choro nostro. Sabba-
tinis diebus ex lege, & alias frequentissime ad eam Missae Sacrificium
litatur, estque aegrotorum mostrorum solatium & refugium.®)

Sehr alt sei also diese Marienkirche von Rattersdorf, deren Gnadenbild einst
der lutherische Pastor hinauswarf und vor den Augen der Menschen entfernte.
Und nachdem im Jahre 1656 die Pfarre Lockenhaus (und 1660 auch die von Rat-
tersdorf) den Augustinern iibergeben wurde, haben die Mitbriider in der dortigen
(Rattersdorfer) Kirche eine Kopie jenes Bildes aufgestellt, in der Hoffnung, daf
sie durch diesen Schutz auch die Irrlehre leichter iiberwinden wiirden, was auch
geschehen, denn seit vielen Jahren sei kein Einwohner mehr irrgliubig geworden.
Das Bild aber sei einst nur ein Votivbild gewesen, wie aus einer Inschrift hervor-
gehe: ,Barbara Malschitzin von Giuns hat dieses der heiligen Jungfrau Maria
Mutter Gottes zu Ehren wegen ihres verstorbenen Tochterlein allhier machen
lassen. 1644

Dieses Bild sei durch viele Gnadenerweise beriihmt und von Wallfahrten be-
sucht worden.

Endlich habe P. Hermann Schmauchler das urspriingliche (Rattersdorfer)
Bild, das man bis dahin nicht kannte, bei dem lutherischen Giinser Biirger Michael
Ambrosi entdeckt und es nach vielen Bitten im Jahre 1709 erhalten. Und dieses
werde nun im Monchschor zu Lockenhaus verehrt.”) An den Samstagen werde,
gemafl der Stiftungspflicht, aber auch sonst sehr oft, das hl. Mefopfer dort an-
gebracht und es sei der Trost und die Zuflucht der Kranken.

P. Hermann Schmauchler hat also das verschollene, urspriingliche Gnadenbild
von Rattersdorf wieder aufgefunden und es ist daher verstindlich, da man ihm
durch diesen Verdienst einen ehrenvollen Platz in der Bilderreihe um den Gnaden-
altar zuwies.

Uber sein sonstiges Leben wissen wir nur wenig. Er wirkte, wie schon er-
wahnt, in verschiedenen Pfarren und Ordensprovinzen und war auch literarisch,
besonders als Dichter, tatig. Von ihm sollen einige beriihmte Arbeiten und poeti-
sche Werke stammen, was ihm auch den Beinamen ,Poeta Caesareus“ eintrug.”)
Am 11. April 1740 ist er in Lockenhaus gestorben.

66) Ebenda S. T8f.
67) Dieses Bild hangt heute in der Sakristei der Pfarrkirche von Lockenhaus.
68) Wie Anm. 63, S. 97.

28



CLARA VON MONTEFALCO
T 17. August 1308

Si Christi crucem quaeris, accipe cor meum,
in quo Christum crucifixum reperies . . .
Acta Sanctorum, Aug. III, 684.

Eine Augustiner-Nonne im schwarzen Habit und weilem Velum zieht durch
eine in der rechten Hand gehaltene Waage die Aufmerksamkeit des Beschauers
auf sich. Vor ihr liegen vier Kkleine Kiigelchen auf einer flachen Schiissel, die im
Vordergrund auf einem kleinen Tischchen steht. Freilich waren es urspriinglich
wohl nur drei Kiigelchen, die bei der erst 1962 bis 1964 vollzogenen Restaurierung
aber nicht mehr verstanden wurden und irrtiimlich eine vierte Kugel dazubeka-
men. Mit der linken Hand hat die Nonne eben eine solche Kugel mit zwei Fingern
ergriffen. Die Waage jedoch schldgt nicht aus, sondern verharrt ruhig in seltsa-
mer Schalengleichheit (Abb. 22). Was hat es nun mit diesem merkwiirdigen Wige-
vorgang fiir eine Bewandtnis?

Das Bild der Nonne mit der Waage 1laft sich eindeutig bestimmen. Es ist
St. Clara de Monte Falco, auch Clara vom Kreuz genannt.”) Ihr Hauptfest feiert
die Romkirche am 17. August. Bei uns scheint es jedoch nie volkstiimlich gewor-
den zu sein, obwohl ihre Lebensgeschichte in fast allen Legendenbiichern des
17. und 18. Jahrhunderts zu finden ist. Ein zweites Fest, Impressio Crucifixi in
corde S. Clarae, das auf eine ihrer Visionen zuriickgeht, wird am 30. Oktober
gefeiert.

Diese Clara ist um 1275 in Montefalco in Umbrien geboren und am 17. Au-
gust 1308 verstorben. Nach ihrer Vita in den Acta Sanctorum ™) hat sie vom
6. Lebensjahr als Reklusin mit ihrer Schwester Johanna von Montefalco ({ 22. No-
vember 1291) gelebt. Spater wurde sie Abtissin in einem Augustinerinnen Kloster,
das aus der Reklusengemeinschaft entstanden war. Ihr auflergewOhnlicher Gebets-
und Bufgeist wurde nach langer Leidensnacht mit mystischen Gnadengaben,
Ekstasen, iibernatiirlichem Wissen und Wunderkraft belohnt. Ihr Herz, worin
nach ihrem Tode die Leidenswerkzeuge Christi ausgepriagt vorgefunden wurden,
und ihr Leib sind heute noch unverwest erhalten. Ihr Heiligsprechungsprozef3
wurde wenige Monate nach ihrem Tode eingeleitet, dann mehrfach unterbrochen,
von den Augustinern weiterbetrieben und erst am 8. Dezember 1881 unter Papst
Leo XIII. abgeschlossen.') Die.Ikonographie zeigt sie immer als Nonne, oft mit
einem Herzen, in dem die Leidenswerkzeuge Christi eingepragt sind (Abb. 23) und
héufig mit einer Waage, auf der drei Kugeln liegen.

Schon frith empfing die jugendliche Clara, die sich strengen Gebets- und Buf3-
iibungen unterzog, wunderbare Visionen. In einer solchen gotttlichen Unterhaltung
erschien ihr die Gottesmutter mit dem Kind. Als sie sich aber dem Kinde nahen
wollte, verbarg es sich unter dem Mantel der Mutter und entschwand. Diese
Visionsszene hat dann Anlaf3 zu einer bestimmten ikonographischen Darstellung

69) Vgl. dazu: E. Grabner, Gallensteine als Heiligenattribut. Clara von Monte-
falco in Ikonographie und Legende (Festschrift f. L. Kretzenbacher,
Miinchen 1972) (im Druck).

70) Acta Sanctorum Aug. III, pag. 676 — 688.

71) Lexikon fiir Theologie und Kirche Bd. II, 2. Aufl. Freiburg i. B. 1958, Sp. 1212 f.

29



gegeben. Sie fehlt allerdings in ihrer Vita in‘den Acta  Sanctorum, die auf die
Lebensbeschreibung des Isidor Mosconi (Bologna 1601) zuriickgeht.

Des Ofteren erschien ihr Christus trostend in ihren Verziickungen. Aber auch
in der Gestalt eines Lammes ,von nicht wvergleichlicher WeiBe“ durfte sie
Christus in ihrem Schof3 liebkosen.”) Nach solchen Liebkosungen geschah es
dann des Ofteren, ,daB sie zuweilen Nachts in ihren Zellulein wie ein Stern
schimmerte, und daB des Morgends, damit sie durch den natiirlichen Tag nicht

verwirret wurde, rings um selbe herum sich kleine Wolcken vorbildeten, die ihr
das Sonnen-Liecht verbargen“’®)

Nach dem Tode ihrer Schwester wurde sie, obwohl sie sich anfangs heftig da-
gegen strdubte, Abtissin des Klosters. Als solche war sie streng, aber mildtatig
gegeniiber den Armen. Sie duldete nicht, dafl die Nonnen eigenes Geld besaflen,
sondern es muf3ten alle Geschenke und Almosen, die sie bekamen, dem Kloster
abgeliefert werden. Was man nicht zur Versorgung der Klostergemeinde brauch-
te, wurde an die Armen verteilt. Thre Demut war so grof3, dafl sie sich als die
unvollkommenste und armseligste unter allen Kreaturen ansah. Nur schweren
Herzens nahm sie beim Chorgebet und im Speisesaal den ihr zustehenden ersten
Platz ein. Aber sie scheute nicht zuriick, mit den jungen Novizinnen niedrige
Kiichen- und Reinigungsarbeiten zu verrichten.

Schon friih scheint sie krénklich und durch Kasteiungen und korperliche
Zichtigungen geschwécht, von schlechter Gesundheit gewesen zu sein. Man sah
sie oft ,von sehr grausamen Leibs-Schmertzen zerschlagen“. In ihren Ekstasen
litt sie fiirchterliche Qualen:

Ihr Haupt litte stachlend — wund durchiringende Stich, als ob selbes mit
scharffen Dornern wdre gekronet worden. Ihre Hind und Fil3, so voll-
kommen selbe auch waren, wurden gleichfalls empfindlich mit Schmer-
tzen durchbohret, als ob sie grosse Ndiglen durch die Gewalt eines Ham-
mers durchtrungen hdtten. Ihr Speichel hatte mnicht minder saure und
Bitterkeit, als ob er von Gall, Wermuth und Essig herflosse: und ihr
Leib war also zermalmet, als ob viere bis fiinffe gewaltige Henckers-
Knecht, selbe bis =zur Erliegung eigner Krifften, mit unerbittlichen Mord-
Armen gegeiBBlet und geschunden hitten.*)

Eines der merkwiirdigsten Ereignisse ihres Lebens war jene Begebenheit, in
der bei der sonst so vollkommen geschilderten Heiligen eine typisch menschliche
Schwiche durchschimmert. Sie muflte sie mit einer elfjdhrigen Gottferne biif3en.
Als eine ihrer Nonnen einstmals an ihren Visionen zweifelte, geriet sie anschei-
nend in gewaltige Erregung, in der sie die Ungldubige wohl mit heftigen Worten
geriigt hat. Die Andeutung dariiber ist in den Acta Sanctorum allerdings nur
kurz.”) Ausfiihrlicher wird dariiber in einer Lebensbeschreibung aus dem Jahre 1760
berichtet:

Es hat Clara ihre geistliche TdOchter offtermahls zur Ubung diser liebli-
chen Andacht gegen dem Leyden Christi eingeladen, weil sie hieraus sSo
grosse Frucht gezohen. Wann sie darvon redete, thate sie dieses mil
solchem Nachdruck, daB deren keine 2u finden war, die micht empfind-

72) Dionysius von Liitzenburg wie Anm. 21, S. 901.
73) F. Giry—F. Falzeder wie Anm. 9, S. 362f.

74) Ebenda S. 366 f.

75) Acta Sanctorum Aug. III, pag. 682 f.

30



lich darvon-geriihrt wurde.  Einstens -begabe 'es sich, dal3 eine aus ihren
Untergebenen antwortete, sie betrachte wvilmahls und embsiglich das
Leyden Christi; sie konte jedoch keine der jemen Triostungen spiihren,
von denen sie so viel Weesens machte. Da liesse Gott es zu, daB Clara
in eine Unvollkommenheit verfallen, die sie mit einer elfjihrigen trauri-
gen Beraubung der Gottlichen Trostungen biissen miissen.’*)

Welcher Art diese ,Unvollkommenheit® war, wird auch hier nur angedeutet:

Sie verfiehle memlich in eine starcke Anmuthung einer Ungedult, oder
eines Hochmuths: wann schon selbe mnicht freywillig oder beddchtlich,
so wurde doch selbe mit genugsamen Fleil3 auch nicht zuriickgetriben.

Und entschuldigend wird hinzugefiigt:

Es kann seyn, das solche Unachtsamkeit kein Siind, sondern nur eine
Unvollkommenheit gewesen seye.”)

Diese elfjahrige Leidensnacht war fiir die an Visionen und Verziickungen Ge-
wohnte fast unertriglich und mit qualvollen Leiden erfiillt. Und Gott ziichtigte
sie diese elf Jahre mit ,innerlicher Diirre deB Gemiiths, mit Schwdrmiithigkeit,
mit Vnlust in allen Sachen, mit innerlichen Verlassungen, mit allerhand VerdrieB-
lichkeiten, mit Gewissens-Aengsten, mit Versuchungen und UnbdBlichkeiten®’)

Endlich nach elf Jahren eroffnete sich wieder die Sonne der gottlichen Tro-
stungen und Gnaden. Es folgten hierauf abermals Verziickungen und Erscheinun-
gen. So erschaute sie in einer Vision der Heiligen Nacht das Geheimnis der Ge-
burt Christi. Ein anderes Mal, als sie vom DreikOnigstag bis zu Maria Lichtmef3
in einer andauernden Verziickung verharrte, war es wieder das Jiingste Gericht,
das sie erschauern lie3. Sie sah Christus umgeben von seiner Herrlichkeit auf
dem Richterthron sitzen, ,,mit unzdhlbaren Seelen, deren sehr wenige in den Him-
mel aufflogen, ohne durch die Fegfeuers-Flammen zu wandern: andere wurden in
selbe eingetauchet, um die Schuld ihrer Frechheiten zu bezahlen;, und andere
wurden durch die Teuffel in die Schweffel und Feuers-Pfiitze, mit einem so
schreckvollen GetoB abgestiirtzet, daB es schiene, als ob die gantze Welt mit sel-
ben dahin verfinle“’)

Auch die fiir eine ihrer ikonographischen Darstellungen entscheidende Vision,
die im Fest ,Impressio Crucifixi in corde S. Clarae“ von der Kirche neben ihrem
Hauptfest am 17. August gefeiert wird, hat sich ebenfalls in dieser Zeit ihrer
wiederbeginnenden Ekstasen zugetragen. Christus erscheint ihr als Pilger mit dem
Kreuz und driickt es ihrem Herzen ein. Bei dieser Vision empfand sie grofBe
Schmerzen in ihrem Herzen, die sie fortan nie mehr verlieBen. Vor ihrem Tode
verkiindete sie ihren geistlichen To6chtern, dafl sie nach ihrem Tode das Kreuz
Christi in ihrem Herzen eingeprigt finden werden.”)

Als sie am 17. August des Jahres 1308 starb, erinnerten sich die Nonnen die-
ser merkwiirdigen Rede ihrer Abtissin. Sie faften den EntschlufB, die Brust der
Toten zu erdffnen und das Herz freizulegen. Das war eine fiir die damalige Zeit

76) E. Amort wie Anm. 14, S. 395.
77) Ebenda S. 395.
78) Ebenda S. 395.

79) F. Giry—F. Falzeder wie Anm. 9, S. 368;
Acta Sanctorum Aug. III, pag. 683.

80) Ebenda S. 684.

31



sicherlich gewagte Handlungsweise, vor-allem-da sie von Klosterfrauen ausgefiihrt
wurde, die doch in der Leichensektion keinerlei Erfahrung besitzen konnten. Das
wurde denn auch nicht gerade begeistert aufgenommen:

DiB ward eine sehr kiihne That vor Weibs-Persohnen, denen die Naturs-
Zdrtlichkeit nicht 2ugiebt, dergleichen Werck vorzunehmen. Sie vollzogen
solches nichtsdestoweniger, und nachdem sie ihre Brust gedffnet, fanden
sie ein fast wie das KOpfflein eines kleinen Kinds grosses Hertz. Die
Hochachtung gegen diesen ehrwiirdigen Hertzen machte, daB sich selbe
einige Zeit Raths erhohleten, ob sie es spalten solten; biB ein heiliger
Vorwitz die Oberhand erhielte. Sie =zerschnitten dahero solches durch
die Mitte in 2wey gleiche Theil, und wurden auf einen Theil der Bildnuf3
des Gekreutzigten, und auf der rechten Seite mit einer Lantze durch-
stochenen Jesu Christi, samt dessen abgeschilterter dornernen Cron,
seinen dreyen Ndglen, seiner Lantze und Schwamms gewahr, womit man
dessen Durst durch Gallen und Essig getrdncket: auf dem anderen Theil
sahen sie die Saule, und die aus finff Aesten zusammengebundene Ru-
then, die zu dessen GeiBlung gebraucht worden, abgebildet, welches auf
wunderreiche Art von Aederlein und kleinen Hertzens-Zdserlein gestaltet
ware.®") ‘

Eine solche erstaunliche Sache konnte im Kloster nicht verborgen bleiben.
Die Nonnen berichteten dieses Wunder ihrem Bischof in Spoleto, der diesem aber
keinen Glauben beimaf3. Er schickte seinen Vikar, der das ganze Wunder ebenfalls
bezweifelte und es nur der eitlen Einbildung der Nonnen zuschrieb. Mit einem
»Scheer-Messer” versuchte er nun die im Herzen vorgebildeten Passionswerk-
zeuge Christi zu zerstoren. Aber wie erschrak er, als er nach diesem Schnitt die
Wunderzeichen abermals eingeprédgt vorfand.

Man verwahrte dieses Herz nun im Heiligtum des Klosters. Aber auch das
Blut, das aus ihm geflossen war und das man in einer glidsernen Ampulle iiber
ihrem Grab aufgestellt hatte, gab Anlaf3 zu weiteren wunderbaren Ereignissen. Bei
besonderen Gefahren, die der Kirche drohen, soll es in dem gldsernen Gefaf3 in
seltsame Bewegungen und Wallungen geraten. Diese Dinge werden bis zum heu-
tigen Tag, durch ein silbernes Gitter hindurch, dem frommen Beschauer zur an-
déchtigen Verehrung gezeigt.”)

Ein weiterer Bericht {iber diesz sonderbare Lzichenoffnung erklart nun erst die
hiufige ikonographische Darstellung der Heiligen, die sie meistens mit einer Waage
zeigt, auf der drei Kugeln liegen (Abb. 24). Wie es dazu kam, und daf3 diese Kugeln
Gallensteine darstellen, welche man in ihrer harten und stark vergroferten Gallen-
blase fand, wird uns ebenfalls in ihrer Vita geschildert.*®) Auch der Augustiner-
Eremit Wolfgang Eder hat 1694 diese Stelle besonders hervorgehoben und
dabei iiber das Geheimnis der Dreifaltigkeit, das den So6hnen und Tochtern des
Ordensgriinders Augustinus besonders nahe stand, meditiert:

In der Gall fande man drey gantz an der Farb /| Grosse / vnd Runde gleiche

in einem Triangel gelegte Kiigelein / deren eines sovil als zwey / oder alle
drey; alle drey hinwider nicht mehr wogen / als 2wey / oder eines allein /

81) F.Giry—F. Falzeder wie Anm. 9, S. 369.
82) Acta Sanctorum Aug. III, pag. 685.
83) Ebenda pag. 685 f.

32



welches nicht vnbillich ein immerwehrendes Wunder'/ vnd bestindige Vor-
stellung deB allerhdchsten GehaimbnuB der Hochheiligisten Dreyfaltigkeit
2unennen ist /in deren stdtten Betrachtung sie auff eine solche Weil3
ihrem H. Vatter Augustino eyffrigist nachgefolget ist.*)

Auch diese als Symbol der Dreifaltigkeit gedeuteten Gallensteine hat man, ne-
ben Herz und Blut der Heiligen, dem frommen Beschauer in Montefalco gezeigt.
Im Jahre 1560 zersprang denn allerdings einer dieser Steine in mehrere Stiicke,
was man wieder als Wunder deutete und auf die damals sich ausbreitende Glau-
bensspaltung bezog.

Es besteht kein Zweifel, dal es sich bei dieser Augustinerin um eine von
schweren Krankheiten gezeichnete Personlichkeit gehandelt hat. Einmal diirfte die
umbrische Nonne an einer schweren Erkrankung des Herzens gelitten haben, wo-
flir die merkwiirdigen Verdnderungen, die man an ihrem Herzen vorfand und die
man in der frommen Gesinnung als Leidenswerkzeuge Christi deutete, sprechen.
Zum anderen Male aber war es eine Gallensteinerkrankung, die die Heilige mit un-
sagbaren Schmerzen peinigte. Die drei Gallensteine, die man nach ihrem Tode in
der harten und prallen Gallenblase fand, lassen daran keinen Zweifel.*)

Geblieben aber sind jene Attribute in ihrer haufigsten ikonographischen Dar-
stellung: die drei Gallensteine auf der Waage, die in seltsamer Schalengleichheit
verharrt. In ihnen wollte man das Geheimnis der Dreifaltigkeit, ,welche einig im
Wesen und dreyfaltig in Personen ist / und keine weder grdsser noch dlter | noch
mdachtiger als die andere ist“) gleichnishaft verstehen. Es ist eigentlich verwun-
derlich, daf3 die ,Heilige mit den Gallensteinen“ nie zu einer Patronin der Gallen-
leidenden geworden ist. Vielleicht war ihre Legende dazu doch zu unbekannt. Ist
doch ihr Fest am 17. August bei uns nie volkstiimlich geworden. Auch wurde sie
fast nur in den Heiligtiimern der Augustiner-Eremiten, deren Orden sie angehort,
verehrt und dargestellt. Und Augustiner-Eremiten waren es auch, die in der kleinen
burgenldndischen Wallfahrtskirche zu Rattersdorf, die sie bis 1820 vom nahen
Lockenhaus aus betreuten, das Bild der umbrischen Augustinernonne Clara von
Montefalco mit Waage und Gallensteinen, in ihr theologisches ,Programm® auf-
nahmen. Ein eindrucksvolles Beispiel fiir eine von einem Orden ausgehende Ver-
ehrungswelle, die anscheinend nur von diesem getragen, aber nie volkstiimlich ge-
worden ist.

84) Wolfgang Eder, Die Andere Welt. Das ist / Da3 nach disem zeitlichen ein
anderes / vnd zwar ewiges / immerwehrendes Leben seye / . . . Miinchen 1694,
S. 130.

85) Eine ausfiihrliche ,Krankengeschichte“ siehe bei E. Grabner, wie Anm. 69.
86) Dionysius von Liitzenburg wie Anm. 21, S. 903.

3. 33



KARDINAL ALEXANDER OLIVA
+ 31. Juli 1463

Mundi disce fragili mortalis amori.
Si vis diva chori gaudia, disce mori.
Kupferstichinschrift 1733.

Um keinen kanonisierten Heiligen, sondern um einen Seligen, handelt es sich
bei dem néchsten, der hl. Clara von Montefalco benachbarten Bilde. Es ist seltsam
genug in seinem Memento-mori-Gedanken. Eine stehende Minnergestalt mit ge-
falteten Hénden, den Blick abwirts auf einen vor ihr liegenden Totenschidel ge-
senkt, hinter dem auf einem Tischchen ein Kruzifix und eine stehende Mitra zu er-
kennen sind. Uber dem dunklen Monchskleid triagt der Betende einen leutend roten
Schulterkragen, der ihn als Kardinal kennzeichnet, wahrend vor dem Totenschadel
ein entfaltetes Pergamentblatt mit der Inschrift: ,Alexander quid post haec“ dem
Beschauer in die Augen springt (Abb. 25).

Es ist der selige Alexander Oliva, der schon in sehr jungen Jahren in den Au-
gustiner-Orden eintrat und sich durch besondere Tugenden auszeichnete. Er wurde
1407 in Sassoferrato in Umbrien geboren. Seine Eltern nannten ihn Oliva. Als Drei-
jéhriger wurde er durch das Geliibde seiner Mutter, die versprach, daf3 sie ihr Kind
Gott schenken wolle, wenn es wieder zu Leben kidme, vom Ertrinkungstod gerettet.
Dieses Geliibde erfiillte der zum Jiingling Herangewachsene und trat in den Orden
der Augustiner ein.

Durch seine Gelehrsamkeit und seine auf3erordentlichen Fahigkeiten brachte
er es bald zu hoher Wiirde. Er wurde Provinzial in Umbrien, danach Prokurator
des Ordens und schlie3lich sogar Ordens-General. Papst Pius II. ernannte ihn letzt-
lich zum Kardinal.

Von seiner eigenartigen Todesbetrachtung, die er in seiner Hauskapelle taglich
pflegte und die schlieBlich auch seine ikonographische Darstellung pragte, wird in
seiner Lebensbeschreibung folgendes erziahlt:

Der gepurpurte Fiirst war gantz rein von allen Hochmuth, und liesse nicht
ab bey gegenwdrtigen, das Kkinfftige zu besorgen. Er liesse ihm einen
Sarg wverfertigen, den er in seiner HauB-Capellen verborgen hielte. In
diesen Sarg lage ein todter Cardinal, der Alexandro gleichete, und waren
diese Wort eingeschrieben: In allen Deinen Wercken gedenck an die
letzte Ding, und du wirst in Ewigkeit nicht sindigen. Zu diesen Todten-
Grab verfiigte sich tdglich der Lebendige Cardinal, und nach verrichteten
Gebett sprach er mit zerknirschien Hertzen 2u sich selbsten: Alexander,
qui post haec? Alexander, was wird nach diesen werden? Er lehrete mit
seinen quid post haec? alle grosse Herren, wie sie in diesen fliichtigen
Leben das immerwdhrende besorgen solten, die weltliche Gliickseligkeit
also geniessen, dal3 sie die himmlische nicht verschertzen, und also durch
die zeitliche Ehren, und Giitter gehen, daB3 sie die ewige erlangen mogen.”)

An diese Episode kniipft auch der Kupferstecher F. L. Schmitner an,
wenn er den Seligen kniend vor einem offenen Sarg darstellt, in ¢em ein Kardinal
liegt, der seine Ziige tragt (Abb. 26). Fiir unseren Rattersdorfer Maler, dem dieser

87) A. Hormonseder wie Anm. 4, II, 57f.

34



Stich als Vorlage diente, war die Bildfldache fiir eine &hnliche Darstellung wohl zu
klein. Er mufite sich darum mit der Andeutung der wichtigsten Dinge dieser Be-
gebenheit begniigen.

Alexander Oliva starb am 31. Juli 1463 als Kardinal zu Tivoli. Die sterblichen
Uberreste des erst 56-jahrigen wurden unter groflier Anteilnahme nach Rom iiber-
fiihrt und dort beigesetzt.

Die Verehrung dieses Seligen scheint nur auf den Augustiner-Orden beschrankt
geblieben zu sein. Selten wie seine Darstellung ist auch seine Nennung in den
ikonographischen Werken und Handbiichern. Lediglich J. E. Stadler—F.J.
Heim®) haben einen kurzen Hinweis in ihr Heiligenlexikon aufgenommen.

88) J. E. Stadler—F. J. Heim, Vollstdndiges Heiligenlexikon, I. Bd., Augs-
burg 1858, S. 133.

35



WILHELM VON MALEVAL
+ 10. Feber 1157

Te totum stringit ferrum / mova gratia cingit,
Victus amore iaces, corde madente taces.
Kupferstichinschrift 1733.

Selten sind in der Hagiographie zwei Heilige so oft miteinander verwechselt
worden, wie Wilhelm von Maleval, auch Wilhelm der Grofle genannt, und Wilhelm
von Aquitanien ({ 812).

Eindeutig handelt es sich bei der Rattersdorfer Darstellung des bartigen Hei-
ligen in der Monchskutte, mit eisernem Kopfring, Fahne, Totenkopf und feder-
geschmiicktem Helm, der sich freilich wieder auf den Herzog Wilhelm von Auqui-
tanien bezieht, um den Eremitenheiligen Wilhelm von Maleval (Abb. 27).

Heimat und Zeit seiner Geburt sind nicht bekannt. Zufolge seiner Legende zog
er nach einem ausgelassenen Leben, nachdem er sich zuvor einen eisernen Panzer
und einen eisernen Helm mittels Ketten so hatte anschmieden lassen, daf3 sie nicht
abgelegt werden konnten und dariiber ein rauhes Buflgewand angelegt hatte, 1145
als Pilger zur Bufle nach Rom. Danach pilgerte er ins Heilige Land, fiihrte hier
neun Jahre lang ein strenges Eremitenleben und kehrte wieder nach Europa zu-
riick. 1153 lebte er als Einsiedler auf der Insel Lupocavio bei Pisa, 1155 bei Siena
in einem Oden, steinigen Tal, Maleval genannt, wo er am 10. Feber 1157 starb. Sein
Leib ruht in Castiglione di Pescaria bei Grosseto, siidlich von Siena. Seine Schiiler
Albert und Renald griindeten die Eremitenkongregation der Wilhelmiten mit dem
Hauptkloster Maleval, die auch in Deutschland, besonders im Siidosten, zahlreiche
Niederlassungen besaf3. Die Heiligsprechung erfolgte im Jahre 1202 durch Inno-
zenz IIL¥)

Bereits im 13. Jahrhundert wurde er mit dem hl. Wilhelm von Aquitanien,
bzw. mit dem Troubadour Wilhelm IX. von Poitou (Westfrankreich), den der
hl. Bernhard von einem ganz weltlichen zu einem strengen Buflleben bekehrte,
verwechselt. Dies wurde auch schon um die Mitte des 18. Jahrhunderts von man-
chem gewissenhaften Vitenschreiber erkannt, wie es z. B. Eusebius Amort,
ein regulierter Chorherr des Stiftes Polling bemerkt, wenn er in der Lebensbe-
schreibung ,,De3 heiligen Guilielmi Biissers und Einsidlers“ eingangs feststellt:

Es verwirren sich in diser Lebens-Beschreibung die meiste Geschicht-
Schreiber, indem sie die Lebens-Geschicht Guilielmi eines Hertzogs in
Aquitanien, und deB3 heiligen Guilielmi Einsidlers zusammen werffen,
welches weit gefehlet ist, wie Bollandus mit mehreren beweiset.”)

Amort bringt dann auch — vollig getrennt — beide Legenden der Heiligen,
wobei allerdings auch dem Herzog von Aquitanien keine historische Treue einge-
raumt wird.

Von dem Biiler und Einsiedler Guilielmus weif3 er zu berichten, daf3 er ein ,aus-
gelaBner Welt-Mensch war, welcher sich dem freyen Leben unbezeimt ergeben

hatte. Nachdem er die Strahlen Géttlicher Erleuchtung eingenommen, verfiigte er
sich zu einem Einsidler, von welchem er auf den Weg de3 Heyls geleitet worden.

89) Lexikon fiir Theologie und Kirche Bd. X, Freiburg i. B. 1938, Sp. 900.
90) E. Amort wie Anm. 14, S. 23.

36



Er liesse sich von einem-Schmied 2wey eisene’ Ring machen; deren einer den un-
teren Leib, der andere die Brust umgiirtete. Von diesem oberen Ring erstreckten
sich cwey eiserne Armb, welche mit eisernen Ndiglen von denen Schultern herab
an dem unteren Ring waren angehefft. Unter denen eisernen Ringen ware ein aus
eisenen Kettlein geketteter Pantzer, womit er dann seine Stdrcke und Krdifften be-
zeichnete, weil er sie 2u viler Menschen Schaden miBbraucht hatte. Seine Ubung
ware Tag und Nacht betten, womit er ohne UnterlaB die gottliche Barmhertzigkeit
anruffte, daB ihm seiner Siinden Schulden ausgestrichen wurden“’)

Anders hingegen ist es beim Wiener Augustinereremit Anselm Hormons-
eder, der sein Kapitel zum 10. Feber mit ,Von dem Leben des Heiligen Guilelmi,
Hertzog aus Aquitania“ iiberschreibt und beide Legenden so griindlich vermengt,
daf3 sie nur schwer wieder zu trennen sind. Er bringt den Heiligen auch eindeutig
mit dem Augustiner-Eremitenorden in Beziehung, wenn er von seinem strengen
Buflleben und seinem Streit mit dem Teufel erzihlt:

Obschon der Geruch seiner Heiligkeit gar bald bekannt worden, darum
sich viel Eremiten des Heil. Vatters Augustini ihm zugesellet, mit welchen
er auch larg in Fromm- und Strengheit gelebet. Nachdeme Guilelmus allda
ein HauB3, die Pilger und Fremde zu beherbergen, auferbauet und ange-
ordnet, wolte er sein geistliches Lager abermahl verdndern, und verfiigte
sich nach dem Berg, Bruno genannt, allwo er ihm ein kleines Hiittlein
mit einem Garten =2ugerichtet, Gott eyfrigst gedienet. Diese Wiisteney
ware ein Wohnsitz vieler wilden und gifftigen Thiere, da aber Guilelmus
seinen Wohnsitz allda genommen, sahe man cuf das Wincken dieses Heil.
Einsiedlers die Vogel ohne Forcht, die Schlangen ohne Gifft, die Drachen
ohne Grausamkeit 2u ihm kommen. Viel geistliche Mdnner haben sich
allhier ihme wiederum zugesellet, der Teuffel aber ihn unaufhorlich ver-
folget, aller wilden Thiere Gestalten hat er an sich genommen, Guilelmum
durch Forcht aus diesem Ort zu verjagen. Mit einem gantzen hollischen
Kriegs-Heer erschiene er ihm, aus welchem einer die Gestalt seines Vatters
vorbildete, der Guilelmum zu seinem vorigen Welt-Leben einladete, die
Thiir zu seiner Cellen haben dise bdse Geister so gar erbrochen, und
den Diener Gottes todtlich geschlagen und verwundet, welchen aber also-
gleich drey vom Himmel abgeordnete Jungfrauen ergotzet und geheilet,
deren eine mit grdssern Glantz umgeben, Maria die wertheste Mutter und
Jungfrau gewesen. Endlich begabe er sich nach denen Senensischen
Aeckern in einen Theil, so Stabulum Rhodis genennet wird, und hat bey
seiner Ankunfft die Menschen von der Pest, und das Erdreich von der
Unfruchtbarkeit erlediget. Nach langen Fasten allda wurde er zur himm-
lischen Freud beruffen im Jahr 1157, den 10. Tag Februarii’?)

Das Vorbild, auf das unser Rattersdorfer Maler bei der Darstellung dieses
Heiligen zuriickgriff, ist eindeutig wieder ein Kupferstich von F. L. Schmit-
ner, den A. Hormonseder in sein oft zitiertes Erbauungsbuch von 1733
aufgenommen hat. Der Kupferstich zeigt alle Details, die auf dem leider stark
verrestaurierten Holztafelbild nicht genau erkennbar sind: den Eisenring am Haupt
des Heiligen, das Kettenhemd unter dem Eremitenhabit, Totenkopf, Helm und
Fahne (Abb. 28). Freilich hat der Maler all diese Dinge auf eine kleine Flédche zu-

91) Ebenda S. 24 f. .
92) A . Hormonseder wie Anm. 4, I, 97.



sammendriangen miissen -und sich-daher auf-das Wesentliche beschriankt: Helm
und Totenkopf wurden auf ein kleines Tischchen links im Vordergrund geriickt —
wobei allerdings bei der Restaurierung in den Jahren 1962 — 1964 der Totenkopf
anscheinend nicht mehr recht erkannt und zu einem ganz seltsamen Gebilde ver-
restauriert wurde. Die Fahne, die auf dem Kupferstich Schmitners in der
rechten Ecke, am Boden liegend, zu sehen ist, hat man dem Heiligen auf der Bild-
wand zu Rattersdorf in den linken Arm gelegt. Helm mit Federbusch und Fahne
weisen eindeutig auf die Verquickung der Legende mit der des Herzogs Wilhelm
von Aquitanien hin, mit der dieser Heilige, wie bereits erwdhnt, allerdings nichts
zu tun hat. Er wurde von den Augustiner-Eremiten als Angehoriger ihrer Monchs-
gemeinschaft betrachtet und daher auch in die ,Himmlische Eremiten-Schar“ auf
der Rattersdorfer Bildwand aufgenommen, von der noch heute, wohl von den
wenigsten erkannt, seine seltsame Darstellung den Besucher in Erstaunen setzt und
von einem biienden Leben kiindet.

38



DIE EHRWURDIGE JUNGFRAU THERESIA DE JESU
+ 7. Feber 1633

Nur sehr schwer 148t sich die Augustinernonne, die auf der Rattersdorfer
Bilderwand zwischen Wilhelm von Maleval und Papst Gelasius herausblickt, be-
stimmen. Das brennende Herz, das die Nonne in der linken Hand hilt, konnte
dazu verleiten, sie mit der grofen Theresia von Avila (1515 — 1582) zu identifizie-
ren. Aber die Nonne auf unserem Holztafelbild ist eindeutig als Augustinerin dar-
gestellt (Abb. 29). AuBlerdem wire eine Karmeliterin, wie Theresia von Avila, in
einem doch durchgehend ,augustinischen Programm* wenig sinnvoll.

Auch hier hilft uns wieder — eine graphische Vorlage lie3 sich leider nicht
erbringen — Anselm HOormonseder in seinem speziell fiir den Augustiner-
orden verfaf3ten Erbauungsbuch weiter. Am 7. Feber fiihrt er eine ,Ehrwiirdige
Jungfrau Theresia de Jesu“ an, die aller Wahrscheinlichkeit nach hier dargestellt
wurde. Hormonseder bemerkt eingangs, daf3 diese ,Ehrwiirdige Kloster-Jungfrau
Theresia de Jesu mnicht allein den Nahmen von der Seraphischen grossen Heiligen
Mutter Theresia“ flihre, sondern auch ,mit solchen ihren Tugend-Geist, und Liebs-
Eifer ererbet”“ hatte und ,gleichwie die Seraphische Heilige Theresia nebst andern
herlichen Tugenden in der Liebe Gottes also entbrunnen“ war.”)

Diese Theresia wurde in Madrid geboren, wo sie auch starb. Schon im jugend-
lichen Alter trat sie in das ,KoOnigliche Kloster bei St. Elisabeth“ ein und nahm
den Namen Theresia de Jesu an. Nach dem einjahrigen Noviziat wurde sie in den
Orden aufgenommen und fiel besonders durch ihre auflerordentliche Gottesliebe
auf. So wurde sie allen Mitschwestern zu einem ,herrlichen Beyspiel, verachtete
alles schmeichlende Lob derer Menschen, damit sie nur Gott desto gefilliger wurde“.
Hormonseder rithmt ferner ihre besondere MafBigkeit in Speise und Trank und
ihr héufiges Fasten. Wegen eines solchen ,auferbaulichen Wandels“ wurde Theresia
auch bald zur Vorsteherin des Klosters in Madrid gewahlt, das sie mit Umsicht
und Tatkraft leitete. Sie wuflite in der ,Bestrafung derer Unruhigen, Trostung
derer Kleinmiitigen, und Auferbauung aller Untergebenen®, die Liebe mit Schérfe
so gliicklich zu vereinigen, daf3 sie ihr geistliches Hauf3l zu einem ,Paradei3“ ge-
staltete, in welchem ,Unschuld, Fried und Lieb, Tugend, und Vollkommenheit®
zu finden waren. Nach einem ,unstrdfflichen Leben“ ist diese ,Ehrwiirdige Diene-
rin Gottes ohne Mackel zur Hochzeit des Lammes gegangen im Jahr 1633, den
andern Tag des Monats Hornung®) und hat den allgemeinen Nahmen einer Heili-
gen nach sich gelassen‘.’)

93) A Hormonseder wie Anm. 4, I, 87.
94) d. i. der 7. Feber..
95) A . Hormonseder wie Anm. 4, I, 89.

39



PAPST GELASIUS
T 19. November 496

Aus denen allerhéchsten Priestern auf Erden,
die den Thron Petri mit Gelehrtig- und Heilig-
keit besessen, war eben der heilige Gelasius
ein Lehr-Jiinger Augustini, in welchem der Geist
des Vatters lebhafft sich gezeiget hat.

A. HOormonseder, Himmlische-
Eremiten-Schar 1733.

Wie sehr die Stiche von F. L. Schmitner unserem Rattersdorfer Maler
als Vorlage gedient haben, zeigt die Darstellung jenes Heiligen, der mit der linken
Hand ein turmartiges Gebdude mit Kuppeldach und Laterne umfingt, wihrend
seine Rechte ein Kruzifix h#lt, zu dem er andichtig aufblickt. Auf einem im
Vordergrund angedeuteten Tischchen kann man ein aufgeschlagenes Buch und
eine Tiara erkennen (Abb. 30).

Ein Papst ist es also, wie es die deutlich sichtbare Tiara bezeugt, und noch
dazu ein Heiliger. Es ist niemand anderer als Papst Gelasius I., der von 492 bis 496
regierte und nach Leo I. als der bedeutendste Papst des 5. Jahrhunderts gilt.

Ob er, seiner Herkunft nach, Romer oder Afrikaner war, ist umstritten. Jeden-
falls war er ein kraftvoller Leiter der Kirche im Kampf gegen Irrlehre und
Schisma, betonte den romischen Primat und lehrte die Zweigestaltentheorie, die
besagt, das Kirche und Staat gotttlichen Ursprungs und auf ihren Gebieten selb-
stdndig und gleichberechtigt seien. Er stand in Italien mit Theoderich d. Gr. in
guten Beziehungen, trat gegen Manichder und Pelagianer auf und schaffte das
heidnische Luperkalienfest ab. Zugeschrieben werden ihm Festsetzung der Weihen
und Reformen in der Liturgie. Das sogenannte Sacramentarium Gelasianum
stammt jedoch nicht von ihm, sondern ist wohl im 6. Jahrhundert entstanden
und aus alteren Stlicken kompiliert.”)

Gelasius, der vor seiner Erwahlung zum Papst in den Augustiner-Orden ein-
getreten war, verteidigte spéter die Lehre seines geistlichen Vaters Augustinus in
zahlreichen gelehrten Schriften und hat dessen Werke in einer eigens einberufenen
Versammlung approbiert. Unter seinem Pontifikat ereignete sich am 8. Mai die
legendére Erscheinung des Erzengels Michael auf dem Monte Gargano.

Sein heiligméafBiges Leben wurde immer wieder geriihmt und auch in eigenen
Lebensbeschreibungen zu erfassen versucht. Noch im 18. Jahrhundert wei man
von ihm, dessen bildhafte Darstellung iibrigens recht selten ist, folgendes zu be-
richten:

Mit Wort und Exempel hat er allen vorgeleuchtet, die von so wichtigen
Geschifft iibrige Zeit gabe er dem Gebett, der Lesung heilsamer Biicher,
oder der Gesellschaft geistlicher Mdnner. Fasten war ithm gantz gemein,
wie auch den Armen beyzuspringen, wegen welchen er selbst erarmet.
Nachdem der heilige Pabst in der Kirchen Gottes viel Nutzen geschaffet,
23 Priester, 2 Diacon, 67 Bischoff durch 4 Jahr, 8 Monat, und 9 Tdg, durch

96) Lexikon fiir Theologie und Kirche Bd. IV, 2. Aufl, Freiburg i. B. 1960, Sp. 630.

40



welche er auf dem Thron Petri gliickseligst regieret, der Kirchen zuge-
eignet, wanderte er nach dem Himmel im Jahr 496, den 21. November.”)
Sein heiliger Leichnam wurde dem heiligen Leib Petri des Apostel-Fiirsten
beygesetzet.”)

Abbildungen des hl. Gelasius finden sich schon in Sacramentaren aus Fulda
in der Staatsbibliothek zu Bamberg und in der Bibliothek zu Go6ttingen, doch ist
er in der deutschen Kunst in der Folge nur selten dargestellt worden. In der mit-
telalterlichen Kunst ist der Heilige stets in pontifikaler MefBkleidung abgebildet,
jedoch tragt er auf Abbildungen aus #lterer Zeit nie eine Tiara, die ihn als Papst
kenntlich macht. Diese fehlt aber, ebenso wie der Kreuzstab, nie auf Darstellun-
gen aus dem spiaten Mittelalter und aus nachmittelalterlicher Zeit.”) So ist die
Darstellung zu Rattersdorf, die ihm neben den erwidhnten Attributen, auch noch
ein kuppelartiges Gebdude — wohl symbolisch als ,,Sancta Ecclesia“ zu deuten —
beigibt, eine recht seltene. Sie geht eindeutig auf eine Vorlage jenes Kupferstiches
zuriick, den A. Hormonseder seiner ,Himmlischen Eremiten-Schar von 1733
beigegeben hat '®) (Abb. 31).

97) Papst Gelasius starb allerdings am 19. November, doch wird sein Fest am
21. November gefeiert.

98) A. Hbrmonseder wie Anm. 4, II, 398.
99) J. Braun wie Anm. 7, Sp. 279.
100) A. Hormonseder wie Anm. 4, II, Abb. nach S. 396.

41



RITA VON CASCIA
"4 22, Mai 1434

Sie liebete Christus so sehr, daB er ihr ein

Merckmahl von seinen Leiden eindruckete,

und ihr seine Schmertzen zu verkosten gabe.
A. HOormonseder, Himmlische-
Eremiten-Schar 1733.

Die letzte weibliche Heilige dieser Bilderwand ist natiirlich wieder — wie
konnte es bei einem so durchlaufenden Programm auch anders sein — eine Au-
gustiner-Eremitin. Auf den ersten Blick ist die in Betrachtung versunkene Nonne
mit dem Kruzifix freilich nicht gleich zu erkennen (Abb. 32). Dennoch werden wir
nicht fehlgehen, wenn wir diese Augustinerin als Rita von Cascia festhalten. Ein
kleiner, vermutlich aus einem Andachtsbiichlein stammender Kupferstich aus dem
Jahre 1763, zeigt tibrigens eine fast gleiche, wenn auch seitenverkehrte Darstellung
mit der eindeutigen Bezeichnung ,,S. Rita Vidua“ (Abb. 33). Eine solche Darstel-
lung diirfte auch unserem Rattersdorfer Maler als Vorlage gedient haben, als er

um die Mitte des 18. Jahrhunderts den Auftrag bekam, diese Bilderwand zu ge-
stalten.

Rita von Cascia wurde 1360 zu Rocca Porena in Umbrien geboren. Schon an
der Wiege des Kleinkindes vollzog sich das erste Wunder. Denn als die kleine Rita
noch in der Wiege lag, sah man Ofters ,wie durch ihren kleinen Mund weisse
Immlein“ aus- und einflogen, ,welches ihr honigmilde Sittsamkeit vorbedeutet,
wodurch sie ihren Eltern niemahls einige VerdrieBlichkeit zugezogen“.™)

Noch in jugendlichem Alter wurde Rita durch ihre Eltern einem rohen Mann
verheiratet, der schlief3lich durch Moérderhand starb. Um ihre Sohne vor der Aus-
ilibung der Blutrache zu bewahren, erbat sie von Gott deren Tod, denn sie wollte
in ihnen ,lieber den leiblichen als den Seelen-Tod ansehen“. Ihre Bitten wurden
erhort und beiden starben bald darauf durch eine todliche Krankheit.

Zur Witwe geworden, versuchte sie nun Aufnahme bei den Augustinerinnen in
Cascia zu finden. Doch dort wollte man davon nichts wissen und sie erfuhr die
schmerzliche Antwort, dafl zu solchem Kloster nur Jungfrauen, nicht aber schon
einmal Verehelichten, der Zutritt gestattet sei. SchlieB3lich gelang es ihr aber doch,
die Aufnahme zu erreichen und das, wie die Legende zu berichten weif3, durch das
wunderbare Eingreifen Gottes: Als sie einst in der Nacht im Gebet wachte, horte
sie, daB man stark an die Haustiir klopfte und laut ihren Namen rief. Und sie
horte auch, wie ihr mit deutlichen Worten zugerufen wurde: ,Komme, liebe Ritta,
denn es ist Zeit, daBB du in das jenige Kloster eingehest, von welchem du so oft
verstoBen worden®, Als sie abermals zum Fenster lief, sah sie vor der Haustir
wihren lieben heiligen Patronen, Johannem den Tauffer, disem folgte sie nach bil3
auf eine gewise erschrockliche hohe, allwo sie vor gdhe defB Orths ein grosse
Forcht angekommen. Alsogleich erschine auch der heilige Augustinus, und der
heilige Nicolaus wvon Tolentin, welche ihr biB3 in das Kloster zu CaBia fortge-
holffen. Allda wurde sie durch verschlossne Thiirn in das Kloster eingefiihret, und
in der Fruhe mit hochster Verwunderung von denen Kloster-Frauen angetroffen.®)

101) E. Amort wie Anm. 14, S. 176.
102) Ebenda S. 177f.

42



Es entstand nun unter den-Klosterfrauen grofie Verwunderung und die Schwe-
stern schoben sich gegenseitig die Schuld zu, die Pforte nicht ordentlich versperrt
zu haben. Als aber Rita den ganzen Verlauf erzidhlte, wurde sie mit Freuden auf-
genommen und zum Profefl zugelassen.

Gleich in der ersten Nacht hatte sie eine seltsame Vision: Sie sah eine Leiter,
,welche bi3 in den Himmel hinauf gereichte, durch welche Erscheinung fieglich
der geistliche Stand vorgestellet wird, worinn man durch die drey Ordens-Geliibd,
und andere Tugenden gleichsam Staffel-Wei8 in den Himmel hinauf gelanget“.®)

Wegen ihres Bufleifers und ihrer Liebe zum leidenden Heiland verwundete
ein Dorn des Bildes des Gekreuzigten ihre Stirn:

Die Kron Christi so an Creutz hangete, liesse in einen Augenblick einen Strahl
schiessen nach den Haupte Ritae, und verwundete mit dem Dorn ihr Hirn also,
da3 die Wunden annoch an ihren Leichnam 2u sehen, solche himmlische und
gantz besondere Gab hat Ritam angeeifert in den tugendlichen Leben noch zu
hohern Vollkommenheit zu trachten. Die eingedruckte Wunden ob Fdulung und
Wiirmer gabe einen hdBlichen Geruch von sich, ware allen zum Abscheuen, daB

sich Rita allein in ihrer Cellen von andern Schwestern abgesondert, verschlossen
halten mufBte.”™)

Sie trug diese Wunde 15 Jahre bis zu ihrem Tode. Nur einmal, zum pépstlichen
Jubildumsfest des Jahres 1423, schloff sie sich auf ihr Gebet, um danach aber
wieder aufzubrechen.

Auf ihrem Krankenlager — es war in der Winterszeit — verlangte Rita eine
Rose und frische Feigen. Als man sich dariiber verwundert zeigte, entgegnete sie,
man solle nur in ihren Garten gehen, dort werde man das Gewiinschte finden.
Tatsdchlich fand man dort dann auch die aus dem Schnee hervorsprossende Rose
und pfliickte reife Friichte vom Feigenbaum.

Sie starb am 22. Mai 1434 zu Cascia, wobei alle Glocken von selbst zu lauten
begannen. Mit ihrem Tode ereignete sich eine bis heute ununterbrochene Reihe
auffallender Wunder, die ihr den Titel ,Helferin in aussichtslosen Anliegen®
(Santa degli impossibili) eintrug. Ihr Leib war bis 1703 unversehrt und von le-
bensfrischer Farbe. Er verlor diese erst nach der Zerstorung Cascias durch ein
Erdbeben, als man ihre sterblichen Uberreste von 1703 — 1745 in einer feuchten
Baracke des Klostergartens verwahrte. Ihre Seligsprechung erfolgte am 16. Juli 1628,
am 24. Mai 1900 wurde sie heiliggesprochen. Thr Fest wird am 22. Mai, mit be-
sonderer Weihe der ,Rita-Rosen“, gefeiert.'”)

Die alteren erhaltenen Lebensbeschreibungen (1600— 1628) geben eine un-
sichere Chronologie, da man das Entstehungsjahr des Kkiinstlerisch bemerkens-
werten Sarkophages von 1557 als Todesjahr annahm. Diese Irrtlimer wurden erst
durch neuere Untersuchungen iiberzeugend richtiggestellt.')

103) Ebenda S. 178;
Zum Legendenmotiv der ,Paradiesesleiter vgl. L. Kretzenbacher, Bil-
der und Legenden. Erwandertes und erlebtes Bilder-Denken und Bild-Erzdhlen
zwischen Byzanz und dem Abendlande (Aus Forschung und Kunst, Bd. 13).
Klagenfurt 1971, S. 16 ff.

104) A. Hormonseder wie Anm. 4, I, 352.
105) Lexikon f. Theologie und Kirche Bd. VIII, 2. Aufl, Freiburg i. B. 1963, Sp. 1322.

106) Vgl. L. Vanutelli, Richiamo alla Storia. Vita di Santa Rita da Cascia.
Perugia 1925. :

43



FULGENTIUS,; BISCHOF VON RUSPE
1 1. Jénner 532

Wann Offters die That den Nahmen ausge-
machet, so ware es im GroB-Heiligen Fulgentio,
der als eine hellscheinende Ampel nicht allein
in seinem Orden, sondern in gantzer Kirchen
Gottes hervorgeleuchtet.
A. Hormonseder, Himmlische-
Eremiten-Schar 1733.

Den Abschluf3 dieser ,Himmlischen Eremiten-Schar“ zu Rattersdorf macht in
der obersten Reihe ein Heiliger, der sich auch dem ikonographisch Geschulten
nicht leicht erschlieBt. Ein Bischof ist es jedenfalls, wie es die halbverdeckte
Mitra im Hintergrund andeutet, unter dessen reich verziertem Pluviale das schwarze
Monchskleid sichtbar wird. Die zum Schreiben erhobene Rechte hilt die Feder
iiber einem aufgeschlagenen, auf einem Tischchen liegenden Buch, wihrend der
Blick des Heiligen wie sinnend in die Weite geht. Das gottliche Gnadenlicht aber
fallt aus einer glianzenden Wolke auf das Haupt des Meditierenden (Abb. 34).

Der hier Dargestellte ist Fulgentius Claudius Gordianus, Bischof von Ruspe
(stidlich von Tunis), kraftvoller Bekimpfer des Arianismus und gewandter Ver-
treter der augustinischen Gnadenlehre gegeniiber dem Semipelagianismus, viel-
leicht der grofte Theologe seiner Zeit.

468 wurde Fulgentius, der ,Glanzende“, aus vornehmer Familie zu Telepte
(heute Feriana, siidwestlich von Tunis) geboren. Er erhielt eine sorgfaltige Aus-
bildung und lernte die lateinische und griechische Sprache vollkommen beherr-
schen, was ihm bei seinen theologischen Kampfen besonders gut zu statten kam.
In jungen Jahren wurde er Prokurator seiner Vaterstadt, trat aber bald in ein
Kloster ein, wurde Abt und trotz seines Striaubens 507 oder 508 Bischof der klei-
nen, nordafrikanischen Seestadt Ruspe. Nicht lange darauf verbannte der Vanda-
lenkonig Thrasamund ihn und 60 andere Bischofe der Provinz nach Sardinien.
Hier bildete er fiir die Exultanten die Seele eines freundlichen Verkehrs und den
Mittelpunkt eines angeregten theologischen Gedankenaustausches. So horten ,alle
seinen Rath, lobeten seine Meynung, griindeten ihre Hoffnung in so betriibter
Sach in seine Lehr, Tugend, und Heiligkeit; hat auch Trasamundum dahin be-
weget, daB er ihn mach Carthago zuruck ruffete, Offentlich mit denen Arianern
disputirend mit Verwunderung anhorete. Allein die Arianische Bischoffe wohl
wissend, daB sie der nachdriicklichen Lehre des Heil. Fulgentii nicht Widerstand
thun konten, haben den Komnig dahin gebracht, dal8 der Heil. Fulgentius abermahl
in das Elend nach Sardinien gefiihret wurde . . .“!”) Erst unter dem milderen
Konig Hilderich konnte er 523 endgiiltig zurlickkehren und einen triumphalen
Empfang erleben:

Eine un — und allgemeine Freud ware es 2u sehen den Heil. Bischoff,
welcher dann nacher Ruspa, als der Hirt 2u seinen Schdflein, der geist-
liche Vatter zu seinen Kindern wiederum kehrete, allwo er die gute Sitten
bey denen Geistlichen, so in etwas dahin gefallen, eingefiihret, die iible,
so eingeschlichen, abgeschaffet, sich gantz und gar zur Verbesserung der

107) A. Hormonseder wie Anm. 4, I, 43.

44



Kirchen Gottes; Nutz und Heil ‘derer Seelen angewendet. Er sahe mnicht
nach Reichthum, nach hoheren Ehren, mach dem eitlen Lob derer Men-
schen; sondern wie es von einem geistlichen Hirten erfordert wird, nach
dem kostbaren Gewinn derer Seelen.'®™)

Als er sein Ende nahen fiihlte, lie er alles Geld ,so im Schatz der Kirchen
noch ibrig war, unter die Arme austheilen, redete also zu Gott: Herr giebe mir
hier Gedult, und hernach Verzeihung, 2u denen Umstehenden, aber: Bin ich 2u
scharff euch in meinem Amt gewesen, bitte ich um Verzeihung, ich habe es gethan
um das Heil eurer Seelen. Gabe also im 75. Jahr seines Alters, und 25. seines
Bisthums seine reine Seel im Jahr 529'°) dem ersten Tag im Jenner in die Hdnde
seines Schopffers, welchen er biB an den letzten Abdruck unverinderlich ange-
sehen“.")

Sein Fest wird vom Augustinerorden allerdings am 19. Jdnner gefeiert.

Auch hier 1483t sich die Vorlage des unbekannten Rattersdorfer Malers ein-
wandfrei erkennen, an die er sich streng gehalten hat. Wieder ist es ein Kupfer-
stich F. L. Schmitnersin A. Hormonseders ,Augustiner-Jahr von 1733
(Abb. 35). Freilich muf3ten einige Details des Kupferstiches, wie z. B. das auf den
Wellen schaukelnde Schifflein, das den Heiligen mit seinen Leidensgenossen in die
Verbannung nach Sardinien bringt oder die beiden schwebenden Engel mit Mitra
und Bischofsstab, auf einem knappen Portratbild weggelassen werden. Trotzdem
kann man auf der bemalten Tafel die Vorlage ganz deutlich erkennen. Der Heilige
selbst wurde getreu kopiert, Kopf und Handhaltung sind dieselben, wie auf dem
Stich Schmitners. Auch der Vorhang in der rechten oberen Ecke wurde nicht ver-
gessen. Blof3 das Ordenskleid, auf der Vorlage der schwarze Augustinereremiten-
habit mit Kapuze, Schulterkragen und Ledergiirtel, wurde auf dem Rattersdorfer
Bild — vermutlich wohl erst bei der Renovierung — von einem liturgischen Ge-
wand, dem Pluviale,  {iberdeckt. Anstelle der schwebenden Engel hingegen fallen
Strahlen aus einer glinzenden Wolke auf das Haupt des Bischofs, wéhrend die
Mitra im Hintergrund Platz gefunden hat.

So 1aBt sich auch dieser Augustinerheilige — nicht zuletzt an Hand einer
graphischen Vorlage —, eindeutig bestimmen. Damit schlief3t dieses augustinische
Programm, das mit dem Bischof Augustinus ertffnet wurde, wieder mit einem
Bischof ab. Den 8 ménnlichen Heiligen dieses Ordens stehen 5 weibliche gegen-
iiber, wahrend das in der Mitte der oberen Reihe eingefiigte Bild des Paters Her-
mann Schmauchler die ungerade Zahl auf 14 erweitert. Damit also lassen sich
alle 14 Portrats der obersten Reihe als Augustiner-Eremiten bestimmen, was ja
kaum verwunderlich ist, wenn man bedenkt, daf3 die Kirche von Rattersdorf von
1660 bis 1820 von diesem Orden betreut wurde.

Das ,Programm®, das sie uns in dieser eigenartigen Bildergalerie hinterlassen
haben, hat alle Stlirme der Zeit iiberdauert und ist uns — leider durch nicht im-
mer sehr gliickliche Restaurierung — bis zum heutigen Tag erhalten geblieben.

Lange schon ist das Beten und Singen der Schne des heiligen Augustinus in
ihren Ostlichsten Niederlassungen unserer Heimat verstummt. Aber immer noch
kiindet ihre ,Himmlische Eremiten-Schar“ auf der Bilderwand um den Ratters-
dorfer Gnadenaltar von den Wundertaten ihrer Heiligen. —

108) Ebenda S. 44.
109) Hier handelt es sich vermutlich um einen Druckfehler. Das Todesjahr ist 532.
110) A, Hormonseder wie Anm. 4, I, 44.

45



Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

46

10:

11:

12:

13:

14:

VERZEICHNIS DERABBILDUNGEN

Die Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Bundesdenkmalamt Wien.

Die Bilderwand um den Gnadenaltar in der Wallfahrtskirche zu Ratters-
dorf.

Aufnahme: Dr. Kurt Woisetschlager, Alte Galerie am Landes-
museum Joanneum, Graz.

Linke und rechte Seite der Bilderwand zu Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Kurt Woisetschlédger, Alte Galerie am Landes-
museum Joanneum, Graz.

Titelseite zu Anselm Hormonseders Erbauungsbuch ,Himmlische Ere-
miten-Schaar / Heiliges Augustiner-Jahr. Wien 1733.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

Der hl. Augustinus.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Augustinus iiberwindet die Irrlehrer.

Kupferstich von F. L. Schmitner (1703 —1761). Illustration im Er-
bauungsbuch von A. Hormonseder, Himmlische Eremiten-Schaar . . .,
Wien 1733.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Monika, die Mutter des Augustinus.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Monika, die Mutter des Augustinus.

Kupferstich von J. B. Wening (1672 — 1720). Illustration im Erbauungs-
buch von F. Faber, Neue Himmels Burg der Streidtend mit der
Triumphierenden Kirchen . . ., Miinchen 1693.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Patritius.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Patritius erschaut das Fegefeuer.

Kupferstich von F. L. Schmitner (1703 —1761). Iilustration im Er-
bauungsbuch von A. Ho rmonseder, Himmlische Eremiten-Schaar .. .,
Wien 1733.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Jocanneum, Graz.

St. Juliana von Liittich.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdort.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Juliana von Liittich.

Kupferstich von B. Kilian d. J. (1630 —1696). Illustration im Er-
bauungsbuch von A. Rambeck—C. Vierholz Heiliges Benedic-
tiner-Jahr . . ., Augsburg 1710.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Nikolaus von Tolentino.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Nikolaus von Tolentino empfingt die ,Fieberbrotchen®.
Kupferstich auf einem Gebetszettel aus dem 18. Jahrhundert. Steiri-
sches Volkskundemuseum, Inv. Nr. 1530.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseuim Joanneum, Graz.



Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

15;

16:

17:

18:

19:

20:

21

22:

23:

24:

25:

26:

27:

28:

St. Nikolaus von Tolentino ‘und die,,Armen" Seelen*.

Kupferstich von M. Wening (1645 — 1718). Illustraticn im Erbauungs-
buch von F. Faber, Neue Himmels Burg der Streidtend mit der
Triumphierenden Kirchen . . ., Miinchen 1693.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Johannes Facundo.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Johannes Facundo wird von den Teufeln bedrangt.

Kupferstich aus dem Andachtsbiichlein ,Sanctus Mirabilis Johannes 2
S. Facundo a Sanctissimo Domino Piae Memoriae summo Pontifice
Alexandro VIII.“ Wien 1691.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

Christus erscheint dem hl. Johannes Facundo in der Hostie.
Kupferstich wie Abb. 17.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Johannes errettet einen Knaben vor dem Ertrinkungstod.
Kupferstich wie Abb. 17 und 18.
Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Johannes Facundo und die Giftmischerin.

Kupferstich von F. L. Schmitner (1703—1761). Illustration im Er-
bauungsbuch von A. Ho rmon s ed er, Himmlische Eremiten-Schaar ...,
Wien 1733.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

P. Hermann Schmauchler.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Clara von Montefalco.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Clara von Montefalco mit Passionssymbolen und Gallensteinen.
Kupferstich aus dem 18. Jahrhundert. Illustration in den Acta Sancto-
rum Aug. IIi, Venedig 1752, S. 675.

Aufnahme: Universitdtsbibliothek Graz.

St. Clara von Montefalco.

Altarplastik in der Wallfahrtskirche Heilige Dreifaltigkeit in Windisch-
Biiheln / Sv. Trojica v Slovenskih goricah.

Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

Kardinal Alexander Oliva.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

Der selige Alexander Oliva in der Betrachtung seines eigenen Todes.
Kupferstich von F. L. Schmitner (1703 —1761). Illustration im Er-
pbauungsbuch von A. Hé rmons eder, Himmlische Eremiten-Schaar .. .,
Wien 1733.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Wilhelm von Maleval.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Wilhelm von Maleval als Biifler. ) )
Kupferstich von F. L. Schmitner (1703 —1761). Illustration im Er-
pbauungsbuch von A. H6 rmonseder, Himmlische Eremiten-Schaar ...,
Wien 1733. *

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.



Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

48

29:

30:

31:

32:

33:

34:

35:

Die ehrwiirdige Jungfrau Theresia de Jesu.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

Papst Gelasius.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

Papst Gelasius.

Kupferstich von F. L. Schmitner (1703 —1761). Illustration im Er-
bauungsbuch von A. Hormonseder, Himmlische Eremiten-Schaar...,
Wien 1733.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Rita von Cascia.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Rita von Cascia.

Kupferstich auf einem Andachtsbildchen von 1763. Steirisches Volks-
kundemuseum, Inv. Nr. 18.735.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.

St. Fulgentius, Bischof von Ruspe.
Oltafelbild in der Wallfahrtskirche Rattersdorf.
Aufnahme: Dr. Elfriede Grabner.

St. Fulgentius, Bischof von Ruspe.

Kupferstich von F. L. Schmitner (1703 —1761). Illustration im Er-
bauungsbuch von A. Hé rmonseder, Himmlische Eremiten-Schaar .. .,
Wien 1733.

Aufnahme: Bildstelle am Landesmuseum Joanneum, Graz.



REGISTER

A. Personen

Alexander VIII., Papst 25, 26

Alexander Oliva 34, 35

Ambrosi, Michael 27, 28

Ambrosius, Kirchenlehrer 7, 9

Amort, Eusebius 18, 36

Augustinus, hl. 7, 9, 10, 11, 12, 13,
20, 32, 33, 40, 42, 45

Bernhard, hl. 36
Caesarius v. Heisterbach 10

Calpornius 14

Christus 25, 30, 31, 42

Clara v. Kreuz 29

Clara v. Montefalco 29, 30, 31, 33, 34

Eder, Wolfgang 32

Faber, Fortunatus 8, 12, 23
Fulgentius, Bischof 44

Geiserich, Vandalenkonig 9
Gelasius I., Papst 39, 40, 41
Gertrud, hl. 15 )

Gregorius, Kirchenlehrer 7

Heim, F. J. 35

Hieronymus, Kirchenlehrer 7

Hilderich 44

Hormonseder, Anselm 8, 18, 19, 20,
24, 26, 37, 39, 40, 41, 42, 44, 45

Hugo a S. Caro 18

Innozenz III., Papst 36

Jacobus de Voragine 10
Johanna v. Montefalco 29
Johannes a S. Facundo 24, 25, 26
Johannes Gonzdlez 24

Johannes v. Sevilla 24

Johannes d. Taufer 42

Juliana v. Liittich 17, 18

Kilian d. J., Bartholom&us 8, 18, 19
Kretzenbacher, L. 6

Leo I., Papst 14, 40
Leo XIII., Papst 29
Lultprand Langobardenkonig 9

Malschitz, Barbara 27, 28
Michael, Erzengel 40
Monika, hl. 8, 9, 12, 13, 20
Mosconi, Isidor 30

Nddasdy, Franz, Graf 7

Navigius 12

Nikolaus v. Bari 20

Nikolaus v. Tolentino 20, 21, 24, 42

Ohrenberger, A. J. 6

Palladius, hl. 14

Patritius, hl. 14, 15, 16, 17, 21

Patritius, Vater d. Augustinus 9, 12

Perpetua, Schwester d. Augustinus
12

Peregrinus v. Osmo 21

Pius II., Papst 34

Rita v. Cascia 42, 43
Robert, Bischof v. Liittich 18
Rozndk, M. 27

Schier, X. 27

Schmauchler, Hermann, 27, 28, 45

Schmitner, Franz Leopold 8, 10, 16,
26, 34, 37, 38, 40, 45

Stadler, J. E. 35

Teufelsbauer, L. 15

Theoderich 40

Theresia v. Avila 39

Theresia de Jesu 39

Thomas v. Chantimpré 10
Thrasamund, Vandalenkonig 44

Urban IV., Papst 17, 18

Wening, Johann Balthasar 8, 12
Wening, Michael 8, 23

Wilhelm von Aquitanien 36, 38
Wilhelm d. Grofie 36

Wilhelm v. Maleval 36, 39
Wilhelm IX. v. Poitou 36

49



Abendland 23
Afrika 9, 13
Ancona 20
Armagh 14
Augsburg 8, 18
Auxerre 14

Bamberg 41

Bari 20

Bologna 30
Britanien 14
Brissel 18
Burgenland 7, 14, 15
RBurgos 24

Cascia 42, 43

Castiglione di Pescaria 36
Centum Cellae 10
Civitavecchia 10

Deutschland 15, 36
Huropa 14, 36

Feriana 44
Fossis 18
Flinfkirchen 27
Fiirstenfeld 16
Fulda 41

Geoua 23
Ghttingen 41
Graz 27
Grosseto 36
Giins 27, 28
Giinsergebirge 7
Giissing 15

Heilige Dreifaltigkeit in Windisch-

Biiheln 26
Heiliges Land 36
Hippo 9, 10

Irland 14, 15, 16
Italien 40
Karthago 9, 44
Kdln 22
Kornelienberg 17

50:

B..Orte

Lerin 14

Lockenhaus 7, 16. 27, 28, 33
Lough Derg 14, 15

Liittich 17, 18

Lupocavio 36

Miadaura 9

Madrid 39

Mailand 9, 12

Maleval 36

Mont Cornillon bei Liittich 17, 18
Montefalco 29, 33

Monte Gargano 40

Miinchen 8

Namur 18

Neumarkt, Burgenland 27
Neusohl 27
NiederOsterreich 14
Numidien 9, 12

Ostia 13
Oststeiermark 15

Pavia 9
Pisa 36
Polling 36
Pontano 20

Rattersdort 7, 8, 9, 10, 11, 12, 16, 18,
19, 20, 22, 23, 25, 27, 28, 33, 34,
36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 44, 45

Regensburg 15

Rétinne 17

Rocca Porena 42

RoOtt (Rattersdorf) 7, 27

Rom 9, 10, 12, 13, 35, 36,

Ruspe 44

Sahagun 24

Saint’s Island 15
Salamanca 24, 26

Sant Elpido 20
Sardinien 44, 45
Sassoferrato 34

Saul bei Downpatrick 14
Severnflufl 14

Siena 36

South Donegal 14



Spanien 24 Umbrien- 29, 34, 42
Spoleto 32
Steiermark 14
Szigeth 27 Venedig 23

Villers-en-Brabant 18
Tagaste 9, 12 Vorau 15
Telepte 44
Tivoli 35
Tolentino 20, 21, 22, 23 Westdeutschland 18
Tunis 44 Wien 8

C. Sachen

Acta Sanctorum 29, 30

Andachtsbild 19

Arianer 9, 44

Arme Seelen 16, 20, 21

Augustiner-Chorherren 15

Augustiner-Eremiten 7, 8, 9, 12, 15,
16, 20, 23, 24, 25, 26, 27, 32, 33,
37, 38, 42, 45

Benediktinerorden 19 .
Blut 32, 33

Brot 20, 23
Bruderschaften 15

Christusmonogramm 17, 19
Confessiones 9, 13

Donatisten 9
Dreifaltigkeit 10, 32, 33
Dreikonigstag 31

Feder, goldene 10, 11
Fegefeuer 15, 16, 20, 23, 31
Feigen 43

Feuersbrunst 20

Fieber 20, 23

Fieberbrote 22

Freisinger Missale 15
Fronleichnamsfest 17, 18

Gallensteine 32, 33
Geburt Christi 31
Giftmord 26

Glaubensspaltung 33
Gnadenbild 7, 8, 27, 28
Gottesmutter 20, 22, 23, 27, 28, 29

Hiaretiker 10

Hagiographie 36

Heilige Nacht 31
Heiligenlexikon 35

Herz 9, 10, 29, 31, 32, 33, 39
Himmelsleiter 43

Hirte 14, 16, 44, 45

Hostie 19, 20, 24, 25, 26

Ikonographie 29

Jenseits 15
Jiingstes Gericht 31
Kardinal 34, 35
Kirchenlehrer 9
Konzil, Trienter 13
Krankheit 20, 23, 33
Kreuz 31
Kreuzstab 16, 41
Kugel 29, 32
Kultdynamik 8
Kultwelle 15

Lamm 30

Legenda aurea 10
Leichensektion 32
Leidenswerkzeuge 29, 33
Lilie 17, 19, 20, 23
Luperkalienfest 40

51



Manichder 9, 12, 40

Maria lactans 7, 27

Maria Lichtmef3 31

Maria vom guten Rat 8
Meer 10
Memento-mori-Gedanken 34
Mittelalter 15, 41

Mond 17

Nikolausbrotchen 20, 22, 23

Passionswerkzeuge 32
Paulusbriefe 9
Pelagianer 9, 40
Pilger 31, 36

Programm, ikonographisches 8, 19,

33, 42, 45
Purgatorium Patricii 14, 15

Rebhuhn 21

Rita-Rosen 43
Rose 43

52

Sacramentarium- Gelasianum 40

Sancta Ecclesia 41
Sakrament 17

Schisma 20, 40

Schiissel 22, 23, 29
Semipelagianer 9, 44
Steinleiden 26

Stern 20, 22, 23, 30
Symbol, eucharistisches 19

Teufel 25, 31, 37

Verrestaurierung 16, 17, 37, 38

Viehpatron 16

Vision 17, 20, 21, 23, 24, 29, 30, 31, 43

Votivbild 7

Waage 29, 32, 33
Wallfahrt 15, 19, 20, 28
Wallfahrtsort 15
Wilhelmiten 36

Zweigestaltentheorie 40



‘ ] Abb. 1
Die Wallfahrtskirche Rattersdorf




-

LS

2

TR,

%

¥
4l
% 8
8 0
5
o
’

' Abb. 2
Die Bilderwand um den Gnadenaltar in der Wallfahrtskirche zu Rattersdorf




Abb. 3
Linke und rechte Seite der Bilderwand zu Rattersdorf



ﬂf ff'/{j//ﬁjﬁﬂﬁf/ﬁ,/?lﬁfﬁ i g W i

mimlifche Eremiten - Cd)aarf; e
Hi m’}@m liged Aguftiner: Japy, PR

Dasift:

%Iff t@je &Enmeuﬁmgen

Vom

oD, guge@f ‘

und

%ubcrﬂ)atm

berer

$Heiligen, Seeligen und @Dxmmm
aen bendes Giefhledts,

Aus demuvalten Sinficdlers-Orden des H., Vattess Augultini,
Auf alle @age Oes Jabrs eingetbeilet,
Mit Kupfern gesieret,

unb allein sur @bre &Ofted verfafet

Mag. P.F, Anfelmo H()z‘monfcdcr aus ecannten QZIWS@‘ |

it der uralt: und bertihmteften ‘!Bwnem{c{)m Vniverfitdt det 5. Schifft
Do&o&e und dermabligen Oeflerveich: und Ungarifchen Proving Priore

Provinciali,

a © 1 $Brfter Theil,
YOien, Sufinden ben Georg Lchmann, Buchhindler, 1733,

Abb. 4
Titelseite zu Anselm Hormonseders Erbauungsbuch
»2Himmlische Eremiten-Schaar / Heiliges Augustiner-Jahr
Wien 1733



' Abb. 5
Der hl. Augustinus



I‘(‘)ﬁﬁ HEC AURO PENNA EST, REDIMITAGVE LAURO
E, QVOD EST, CALLET MARTEOVE/ET ARTE VALET: |

Fax oy rroeeiy ]

Abb. 6
St. Augustinus iiberwindet die Irrlehrer



. Abb. 7
St. Monika, die Mutter des Augustinus



%

ol ean
BE SRt e iaT e
St

Pt

Abb. 8
St. Monika, die Mutter des Augustinus



Abb. 9
' St. Patritius



TE COLIT ATLANTEM , VERAE FIDEUE GIGANTEM -
.E_v CAELI LUCEM . GENS ET HIBERNA DUCEM -

Abb. 10
St. Patritius erschaut das Fegefeuer



Abb. 11
St. Juliana von Liittich



S
Beoviiis ‘ t.mzm .

u(”l‘f
an j]z( nt D 'mm 1ot

1””5’“»f-,"1‘1>m1 z‘“ LET

“m ;fi/ vt Numines
J l /

CIUL IANA A}m ORD.

S.BEN

m,z»mfu HorLes Iz.a:fﬂu szurlwwz dfl»

L /zu & L n’ ‘fii %

1 n:/:;ﬂu‘zm fzm,x rirtus Lu -
3 "t A -
71 1t ;1 vacante Lultana. stutistita o

auttior (u britatie Juwrﬁrm rig N t ):'.f'

5 o

Abb. 12
St. Juliana von Liittich




¢ Abb. 13
St. Nikolaus von Tolentino



spiendiclus e pambus S, Nicclaus De'lolentine

L\
|

I

il

Abb. 14
St. Nikolaus von ‘Tolentino empfangt die ,Fieberbrotchen“



yyv

Sl

L8

1]

e,

‘3

it




R

iy Lt 57
i

et i iy
T e

EHA RO 7
N e A
R T
el fielir i i
e i
L




Abb. 16
St. Johannes Facundo



T e e

ﬂ;ﬁ’m wm .ffz'zz;;;z S~
Y

/ cg{;‘«’i’tﬂt orantent, iy, 11 nocts /m'rmtzwé;
fmw;w Jerits spria tremi gerit,
Nz tamenif} roder 1o vt gnee fugrrat woem,
Narm, jﬂa’@nﬂ/‘/éfz;‘z runt turbing, orra st ) )

‘ Abb. 17
St. Johannes Facundo wird von den Teufeln bedrédngt



‘ 5 w Jznzw’fztw _;;,7,,‘ o ;
: S

/ G;m ﬁ:y}m Jane ,)"z’ﬂzﬂz’f‘; zz’/’ .5; ﬂtzf W\

|| o7l iy v b jirafi hﬁz,
i | fé)f‘ s fafm Solemgy .}Zadw %sz,
\ Dt fm% Intent. Crus ﬂwzy /I

. Abb. 18
Christus erscheint dem hl. Johannes Facundo in der Hostie



=5 wimunnul ‘?
IR
{}, % 7 % /’&y"‘i 1 ‘ Yi it

b
3

Ll N L -
~W Rem cups nfegnem . Hras f z/ﬁg:m‘zyﬂ ~
-~ N
W Ture Eleminta duo oo efgore s . e

X\
‘ My
(é//ﬁ \\ e facss 1fomtem puierim conflensdere /wzmgi‘gz%
Yo\ Hor totuns guodnim % non abolere pisteff. |«
A - ity ~
@ o

Abb. 19
St. Johannes Facundo errettet einen Knaben vor dem Ertrinkungstod



1 Noxr® mMuwpE UALE / FERCLUM NON EST 'TIBI TALE,
; Mz, suPER OMNE SAPIT / CAUDIA MIRA CAPIT.
e TrTRITTIS

Abb. 20
St. Johannes Facundo und die Giftmischerin



Abb. 21
P. Hermann Schmauchler



Abb. 22
St. Clara von Montefalco



s es
e
o

VERA EFFIGIES . CLARA.
pE MoNTE~FALCO

v

Abb. 23
St. Clara von Montefalco mit Passionssymbolen und Gallensteinen



Abb. 24
St. Clara von Montefalco



Abb. 25
Kardinal Alexander Oliva



UNDI DISCE 1MORI FRAGILI MORTALILS AMORI -

1 VIS DIVA  CHORI  GAUDIA, DISCE MORI-
LTI

Abb. 26
Der selige Alexander Oliva in der Betrachtung seines eigenen Todes



.27

Abb
lhelm von Maleval

i

W

St



CINwat

5"

» NOVA CRATIA
CORDE MADENTE

IACES

I'T FERRUM

TR
CTUY AMORE

.

A ING

\%

TOTUM &

Tr

. 28

Abb
ilhelm von Maleval als B

tiler

W

St



. Abb. 29
Die ehrwiirdige Jungfrau Theresia de Jesu



Abb. 30
Papst Gelasius



DUSGVE ~ TIARA

UT , NITI
F1C PIETATE

v

SUMMUS IN HAC ARA SIC

,A

GRAVIS

5
£

|
|

ok
MB

[NOVE

Sic VERBO SVAVIS

&
&

_Abb. 31
Papst Gelasius



Abb. 32
" St. Rita von Cascia



¢ Bann &t%&%%ﬁ%&%eﬁ, afd die An-
fehauung GDtted , tradyte nady folden, Nber
Rocle folder beiner Eiebe! die thr etwad fho-
nevs eibildet , ald fetter tft, von welcdhem alle
Cdyonbeit entjpringet. S, Augnft. in Ffal. 43.

Lieh GOt fber ales.
Jur tie Liedbhaber der AWelt.

 Tornau, in der Ycad, CoH, Duddrucf. 1769.
2

‘ Abb. 33
St. Rita von Cascia



' Abb. 34
St. Fulgentius, Bischof von Ruspe



sy TR, R

Fummé'n 115?’ ]

&YCBIP A, AC 0S58A PATRIS DEFENIIT AB HOSTIBUS ATKIS /
ULGIDA Lux FIDEL, STELLA DOMUSQUE DEIL-

. Abb. 35
St.. Fulgentius, Bischof von Ruspe





